Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Artikel: Innere Mission und Evangelisation der Unkirchlichen
Autor: Dietz, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404257

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 185 —

Innere Mission und Evangelisation
der Unkirchlichen

Kritische Gedanken zum Referat des Herrn Prof. Dr. Kippers (IKZ 4/1948)

Von der Frage ausgehend, ob wir Altkatholiken einen eigenen
Beitrag im Kampf gegen die fortschreitende Entkirchlichung leisten
kénnen, glaubt Prof. Kiippers den letzten Grund der Sikulari-
sierung im «platonisch-augustinischen Geist» und der durch ihn
hervorgerufenen Weltfremdheit der Kirche zu finden. In Ablehnung
dieses Geistes unterzieht der Referent die bisherigen Reaktions-
weisen der Kirche einer Priifung und kommt zu dem Ergebnis, dass
unser besonderer Beitrag zur «Inneren Mission» in der Riickkehr
zur Ginther’schen Philosophie, zur Wuttich-Kiippers'schen Hy-
pothese von der Prioritit des Johannes-Evangeliums und in der
Wiedererweckung eines idealen Liberalismus des «freien Tuns des
Guten» bestehe.

Der knappe zur Verfiigung stehende Raum zwingt zu einer
fast stichwortartigen Stellungnahme, die aber hoffentlich wenig-
stens das eine klarstellt, dass die Thesen des Referenten nicht die
Meinung der deutschen altkatholischen Kirche und ihrer Geist-
lichen darstellen, sondern lediglich als personliche Ansichten zu
werten sind.

Der in Anlehnung an Groethuysen vertretenen Auffassung von
der wachsenden Entkirchlichung infolge des die Kirche beherr-
schenden platonisch-augustinischen Geistes steht die Auffassung
eines der besten und anerkanntesten Kenner mittelalterlicher
Theologie gegeniiber. In seinen Werken «Die Philosophie des
hl. Bonaventura» und «Die griechische Philosophie und das KEvan-
gelium » weist der Franzose Etienne Gilson nach, wie der Kampf des
grossten Vertreters des Augustinismus der Hochscholastik, Bona-
ventura, gegen Albertus Magnus und den Aquinaten vorziiglich von
dem Gedanken bestimmt wurde, dass die aristotelisch-thomistische
Erkenntnistheorie zu einer Trennung von Glauben und Wissen, von
Natur und Ubernatur fiilhren und die Prioritidt des Glaubens der
ratio weichen miisse!). Bs sind nicht nur Karl Adam ?) unter den
deutschen Theologen und Hans Meyer 3) unter den zeitgendssischen
deutschen Philosophen, die diese Spannung zwischen Thomismus



— 186 —

und Augustinismus richtig gedeutet haben: ein Blick auf die Ent-
wicklung der spétmittelalterlichen und neuzeitlichen Philosophie
. und Theologie beweist, wie richtig Bonaventura die heraufziehende
Gefahr des Rationalismus erkannt hatte, wobei alles Fiir und Wider
die von ihm vertretene augustinische Illuminationstheorie véllig
belanglos bleibt. Dass aber gerade der Rationalismus und in seinem
Gefolge der Materialismus die Hauptursachen der fortschreitenden
Entkirchlichung waren, kann auch der kaum leugnen, der mit
besonderem Nachdruck auf innerkirchliche Milstinde hinweist. Wie
kann dann aber der vor dem Rationalismus warnende Augustinismus
Schrittmacher der Entkirchlichung gewesen sein? — Wire die
Groethuysen-Kiippers’sche Theorie von der Schuld des Augustinis-
nus im Recht, so wire sie der eindeutige Beweis fiir einen namen-
losen Irrweg unserer hollindischen Schwesterkirche, der Erbin des
Geistes eines Pascal und Jansenius, welch letzterer wohl nicht von
ungefihr seine Denkschrift «Augustinus» benannte. Das sollte aber
doch gewiss nicht ausgerechnet in Hilversum gesagt werden!

Zur BErliuterung und zum Beweis der genannten These von
den Verheerungen des platonisch-augustinischen Geistes konstruiert
der Referent eine Linie vom «Nominalismus des Duns Scotus» liber
John Locke zu Anton Giinther. Der Kenner der Scholastik ist nicht
wenig erstaunt, Scotus unter den Nominalisten zu finden, wurde er
doch bisher stets unter die Realisten gezihlt. Und dies mit Recht!
Inder Universalienfrage unterscheidet Scotus genau wie Thomas die
Existenz des Universale ante rem im Geiste Gottes, in re im Einzel-
ding, post rem im erkennenden Verstande. Ja, er fiigt sogar noch ein
viertes KElement hinzu, die «haecceitas» als Individuationsprinzip;
man miisste ihn also a fortiori einen Realisten nennen¢). In Wetzer-
Weltes Kirchenlexikon, Ausgabe 1852, lesen wir — um nur ein
besonders interessantes Beispiel wortlich anzufithren — unter dem
Stichwort «Duns Scotus»: «Scotus ist Realist, so gut als Thomas,
und sein ganzes System ist dem Nominalismus entgegengesetzt. . .»
Der Beitrag aber ist gezeichnet mit «Dollinger»!

Ist so die Linie, philosophie-geschichtlich gesehen, bereits im
Ausgangspunkt verzeichnet, so ist es nicht minder abwegig, dass
von Scotus ein Weg zu der «leider fast v6llig verkannten und ver-
gessenen Philosophie des grossen John Locke» fiithre. Scotus war,
ohne sich eindeutig auf Alexander von Hales und Bonaventura
festzulegen, weithin Anhénger des Augustinismus, Locke ist
Empirist, der auf Bacon, Hobbes und Descartes fusst. Diese aber



— 187 —

waren die Schrittmacher des Empirismus und Rationalismus; ja
bei Hobbes wird in seiner Lehre von der Unmdglichkeit der Exi-
stenz unkorperlicher Substanzen bereits der Materialismus in nuce
erkennbar?®). Angesichts dieser geistigen Viter Lockes miissen wir
Albert Schwegler beipflichten, wenn er ihn den «direkten Vor-
liufer jener Richtung» nennt, «die iber den Sensualismus beim
direkten Materialismus eines Helvetius und Voltaire landete,
deren letzte Ausldufer die Hegelschiiler John Mill und Marx waren» .
Lockes Philosophie diirfte also kaum als geeigneter Ausgangspunkt
fiir eine Kvangelisation an Unkirlichen angesprochen werden.

Ein Wort auch iiber Anton Ginther. Dass ihm, wie den ka-
tholischen Philosophen des 19. Jahrhunderts, von romischer Seite
manches unterschoben wurde, woran weder er noch seine Schiiler
je gedacht hatten, soll nicht in Abrede gestellt werden. Auch der
Umstand, dass er sich bemiihte, die Glaubenswahrheiten als
Vernunftswahrheiten zu erkldren (vgl.z. B. seine Trinitéitslehre),
braucht ihn noch nicht zum Ketzer zu stempeln, auch wenn er die
Vernunft zum Ausgangspunkt seiner Forschung machte, statt wie
die Viter und die Scholastik vom Glauben auszugehen («fides
quaerens intellectumy»). Die zur Diskussion stehende Frage ist ledig-
lich die, ob seine Philosophie wie auch Bischof Webers « Metaphysik»
als wissenschaftliche Begrindung der «Ontologie des positiven
Christentums» wirklich geeignet sind, der fortschreitenden Sé-
kularisierung Einhalt zu gebieten; und nur darum geht es bei dem
angekiindigten Thema. Wire es wirklich so, wie Prof. Kiippers
glaubt, dass in der gesamten Philosophie und Theologie vor Giinther
und den Giintherianern das «entscheidende Schema» gelte «Idee
gleich wahres, werterfiilltes Sein gegeniiber der Materie als dem
uneigentlichen, wertlosen oder doch minderwertigen Sein», dann
liesse sich auch in unserem Zusammenhang iiber die Bedeutung
Ginthers digkutieren. Aber ist denn christliche Haltung gegeniiber
der Welt, aufs Ganze gesehen, wirklich eine Haltung der Welt-
verneinung, wie unser Referent es darstellt ?

Zugegeben, dass im Neuplatonismus und Augustinismus Tone
anklingen, die eine solche Meinung zu rechtfertigen scheinen; zu-
gegeben, dass bei den Mystikern Gedanken auftauchen, die der
«Weltverzweiflung» Luthers (Thieme) tduschend é&hnlich sehen
und Welt und Mensch nur als in vollige Ohnmacht und Verderbnis
geworfen kennen : die Weltbetrachtung des wahrhaft «katholischen»
Menschen (katholisch hier im urspriinglichen und eigentlichen Sinne



— 188 —

als das auf das Ganze Hinstrebende genommen)ist denn doch eine an-
dere. Bei aller Problematik, die sich aus der Lehre von der Erbsiinde
ergibt, kann der «katholische» Mensch nie vergessen, dass die Welt
Geschopf Gottes ist und bleibt, auch nach dem Siindenfall. Der
«katholische» Mensch kann sich nicht zu Mephistos Gedanken
bekennen: ¢Alles was entsteht, ist wert, dass es zu Grunde geht»
(Faust I), nicht zu Mark Aurels «Dulde und entsage», nicht zu dem
Gebot der alten #dgyptischen Ménche «Fliehe, schweige, weine!y,
nicht zum Pessimismus Buddhas oder Schopenhauers. Der «katho-
lische» Mensch vergisst nicht die begliickende Lehre Pauli: «Ist
einer in Christus, so ist er ein neues Geschopf; das Alte ist ver-
gangen, Neues ist geworden» (2. Kor. 5,17); vergisst nie, dass die
Getauften «Christus angezogen haben» (Gal. 3,27); vergisst nie,
dass «dies Verwesliche muss anziehen die Unverweslichkeit, dies
Sterbliche die Unsterblichkeit» (1. Kor. 15,53). Der «katholische»
Mensch lebt und webt im geheimnisvollen Leben jenes Leibes,
dessen Haupt Christus, dessen Glieder wir Getaufte sind: er sieht
tagtiglich, wie selbst die Elemente dieser Erde ins gottliche Ge-
schehen mit einbezogen sind: das Wasser bei der Taufe, Brot und
Wein bei der Eucharistie, Ol bei den verschiedenen Sakramenten;
ja, selbst dort, wo wir die Spannung zwischen erléster und unerloster
Welt am tiefsten verspiiren, in den Beziehungen der Geschlechter
untereinander, erinnert er sich an das Schriftwort von dem «grossen
Geheimnis», das seine Grosse ableitet von seiner «Beziehung auf
Christus und die Kirche» (Ephes. 5,32). Wie also kénnte der zu
tiefst «katholische» Mensch das Wort von der Materie als dem «wert-
losen oder minderwertigen Sein» bejahen? Man greife zu Adam
«Wesen des Katholizismus», zu Pinsk «Die sakramentale Welt», zu
Odo Casel «Das Christliche Kultmysterium», um nur drei der
modernsten und fithrenden deutschen Theologen zu nennen?),
und man kann nicht umhin, den Kiippers’schen Kampf gegen
die iiberkommene platonisch-aristotelisch-augustinische Welt-
anschauung als einen Kampf gegen Windmiihlen zu bezeichnen.

Die Ablehnung des gesamten Geistesgutes der Viter und der
allgemeinen Konzilien (sie redeten doch weithin in der Sprache der
klassischen griechischen Philosophen!) hat aber noch eine recht
ernst zu nehmende Kehrseite. Wenn wir alles a limine ablehnen
und iiber Bord werfen wollten, wie das Referat es fordert, in welcher
Terminologie wollten wir uns noch exakt bei unseren theologischen
Gesprichen ausdriicken? Wo bliebe unsere Verbindung zur



— 189 —

anglikanischen und orthodoxen Kirche? Wiirden wir nicht voll
und ganz die wirkliche Okumene verleugnen und jenes Wort eines
Vinzenz von Lerin preisgeben, das als Programm und Mahnmal
vor unsere Augen gestellt ist ? Und haben wir etwas Besseres an
die Stelle des Preisgegebenen zu setzen? Johannes Hessen hat
einmal darauf hingewiesen, dass die ganze Systemlosigkeit und
Verworrenheit der protestantischen Theologie und ihre inneren
Widerspriiche letzten Endes darauf zuriickzufiihren sind, dass sie
seit Luther und Erasmus die Philosophie ablehnte und — als sie
doch nicht ohne sie auskommen konnte — Anleihen bei den ver-
schiedensten und widersprechendsten Systemen machte®). Wollen
wir den gleichen Weg gehen ?

Bleibt noch eine kurze Stellungnahme zu den Thesen des
Referenten iiber die Bibel und Bibelkritik. Hs sei zunichst ge-
stattet, auf den Widerspruch hinzuweisen, der offensichtlich
zwichen Sitzen wie den folgenden klafft: Auf S. 287 lesen wir,
dass es mit «der historischen Glaubwiirdigkeit der Evangelien ...
bekanntlich heute fiir die Kenner #usserst schlecht» steht. Ahnlich
wird auf S.288 die «geschichtliche Grundlage» der Kirche als
«briichig und unsicher» bezeichnet, «wie es sich tatsichlich aus den
landlaufigen, anerkannten Resultaten der Bibelkritik mit Not-
wendigkeit ergibt.» Auf der gleichen Seite unten und folgende
oben lesen wir dann aber: «Wo wire fiir solche Busse ... frucht-
barerer Inhalt als dort, wo «Plato» und sein gesamtes Gefolge iiber-
wunden und die biblischen Berichte wieder zu ernstgenommenen
Urkunden werden ?»

Was es im tibrigen mit den «landldufigen, anerkannten Resul-
taten» der liberalen Bibelkritik auf sich hat, ist zu bekannt, als
dass es eigens gesagt werden miisste. Von vielen ihrer einst als un-
widerleglich hingestellten «HErgebnissen» kénnte man mutatis
mutandis sagen, was Karl Adam vom Christusbild der liberalen
Dogmengeschichte schrieb: ¢«Adolf von Harnack wiirde heutzutage
nicht mehr den Mut aufbringen, ein « Wesen des Christentums» zu
zeichnen, das von der Gottheit des historischen Jesus bewusst
absihe... Hine vorurteilslose und gewissenhafte Priifung der
geschichtlichen Urkunden, zumal der neutestamentlichen Schriften,
hat es iiber allen Zweifel sichergestellt, dass es einen rein «histo-
rischen» Jesus, d.i. einen Jesus blosser Menschlichkeit, niemals in
der Geschichte gegeben hat. Er ist blosse Fiktion, ein literarisches
Gespenst °)».

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1949. 13



— 190 —

Uber Wuttichs Hypothese von der Prioritit des Johannes-
evangeliums viel zu sagen, diirfte sich schon deswegen eriibrigen,
weil Wuttich weder seine Zeitgenossen noch seine Nachfahren tiber-
zeugen konnte. Ich finde weder bei Tillmann, noch bei Cladder,
weder bei Polzl-Innitzer noch bei Schlatter sen. eine Bestédtigung.
Und auch der erst vor einigen Wochen erschienene Johannes-
kommentar von Wikenhauser!?) hilt Johannes fiir das jiingste
Evangelium, gestiitzt auf Irendus, Fragmentum Muratori, Origenes
und Eusebius, sowie auf gewichtige innere Griinde. Aber einmal
abgesehen von der Richtigkeit oder Unrichtigkeit der Wuttich’
schen Hypothese: ist es denn wirklich die entscheidende Frage in
der Belebung unserer GGemeinden und der Gewinnung der Gleich-
giiltigen, ob dieses oder jenes Evangelium 10 oder 20 Jahre frither
geschrieben wurde ? Worum es geht, ist der Inhalt, ist die Art und
Weise, diesen Inhalt zeitgeméss an die Menschen heranzutragen;
ist das prewma, die Blickoffnung der Menschen fiir die Kirche als
den fortlebenden Christus, als das begliickende Kommen des Gottes-
reiches nicht in Gesetzeszwang und Geistesterror sondern in der
Freiheit der Kinder Gottes.

Zu der Wiederbeschworung des Liberalismus durch Prof. Kiip-
pers fiihren wir nur ein Wort an, das gleichfalls in Hilversum
von Prof. Dr. Urs Kiiry gesprochen wurde: «Es konnen — es
diirfte nicht iberfliissig sein, das zu betonen! — der Nationalismus
und der Liberalismus mit ihren positiven und negativen Aus-
wirkungen auf die altkatholische Bewegung der 70er Jahre natiir-
lich nicht im entferntesten im gleichen Sinne wie die Heilige
Schrift und die Lehre der alten Kirche als Grundlagen einer
regeneratio gelten. Wir stehen sogar nicht an, in diesen beiden
politisch~weltanschaulichen Bewegungen, sofern sie mit dem An-
spruch auftreten, hochste und letzte Prinzipien zu sein, eine Gefahr
fiir das kirchliche Leben zu erblicken. lhre Geltung kann auf jeden
Fall nur eine begrenzte und untergeordnete sein... nie aber der
tragende Grund einer kirchlichen Bewegung. Es besteht darum. ..
Anlass, dass wir in unserer Gemeindearbeit wie in unserer kirch-
lichen « Propaganda»-Tatigkeit mehr und mehr verzichten auf eine
besondere, emphatische oder gar schlagwortartige Betonung des
nationalen oder des liberalen Gedankens und statt dessen das rein
kirchliche, 6kumenische Grundanliegen unserer Bewegung in den
Vordergrund stellen.» ') Und Erzbischof Dr. Rinkel sprach bei der
gleichen Gelegenheit das Wort, das unsere Stellung zum Libe-



— 191 —

ralismus ins rechte Licht setzt : « Wir glauben nicht an die schranken-
lose FKreiheit des individualistischen Glaubensdenkens, das so
manches Mal wohl Denken, aber wenig Glauben ist. Wir glauben
an die Gebundenheit unseres Glaubensdenkens, weil wir glauben
an unsere Gebundenehit an die Kirche. Selbstverstindlich aner-
kennen wir das Recht unseres personlichen Glaubensdenkens; wir
schitzen es sogar so hoch, dass wir wissen, darin uns selber in die
Kette einzuschalten, die uns durch die Jahrhunderte des Glaubens-
denkens der Kirche hindurch an das Zeugnis von Gottes Offen-
barung, d. h. an die Heilige Schrift, bindet *2).» In dieser Freiheit
in der Begrenzung, frei vom Gewissenszwange Roms, frei von ir-
dischem Machtstreben, in der Weite echter Katholizitit und in
der Freiheit der Kinder Gottes verkiinden wir die Frohbotschaft
vom kommenden Gottesreich; ob die Menschen unsere Verkiin-
digung annehmen, das lassen wir getrost Gott anbefohlen sein.
Tun wir nur das unsre, dann gilt uns immer und tiberall das Herren-
wort : «Fiirchte dich nicht, du kleine Herde, denn es hat eurem
Vater gefallen, euch das Reich zu geben» (Luk. 12,32).

Theodor Duietz, Pfr., Koln

Literaturnachweis:

1) Etienne Gilson, La Philosophie de Saint Bonaventure, Paris 1924.

) Karl Adam, Jesus Christus, Diisseldorf 1946.

3) Hans Meyer, Geschichte der abendléndischen Weltanschauung, 3.Bd.,
Wiirzburg 1948. )

4y Hans Meyer, a. a. Q.; Longpré, La Philosophie du B. Duns Scotus,
1924 ; Calwer Kirchenlexikon, 1937.

5) Michael Schmaus, Kathol. Dogmatik, Miinchen, 1948; K. Greber,
Handbuch der religiésen Gegenwartsfragen, Freiburg 1940; Albert Schwegler,
Geschichte der Philosophie im Umriss, 1853.

6y A.a.O.

") Karl Adam, Das Wesen des Katholizismus, 11. Aufl., Diisseldorf 1946 ;
Pinsk, Die sakramentale Welt, Freiburg 1941; O. Casel, Das christliche
Kultmysterium, 3. Aufl., Regensburg 1948.

8) Johannes Hessen, Die Bedeutung der Philosophie fiir die Theologie
in «Eine heilige Kirche», Sonderband, Minchen 1942.

%) K. Adam, Jesus Christus, Disseldorf 1946.

19 Cladder, Die Entstehungsgeschichte des vierten Evangeliums in
¢«Stimmen der Zeit», 1919; Polzl-Innitzer, Kommentar, 4. Aufl. Graz und
Wien 1928; F. Tillmann, 4. Aufl., Bonn 1931; Wikenhauser, Das Evangelium
nach Johannes, Regensburg 1948; A. Schlatter, Stuttgart 1930.

) IKZ, 4/1948, S. 261;

12) TKZ, 4/1948, 8. 242 und 243.



	Innere Mission und Evangelisation der Unkirchlichen

