
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Artikel: Innere Mission und Evangelisation der Unkirchlichen

Autor: Dietz, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 185

Innere Mission und Evangelisation
der Unkirchlichen

Kritische Gedanken zum Referat des Herrn Prof. Dr. Küppers (IKZ 4/1948)

Von der Frage ausgehend, ob wir Altkatholiken einen eigenen
Beitrag im Kampf gegen die fortschreitende Entkirchlichung leisten
können, glaubt Prof. Küppers den letzten Grund der Säkularisierung

im «platonisch-augustinischen Geist» und der durch ihn
hervorgerufenen Weltfremdheit der Kirche zu finden. In Ablehnung
dieses Geistes unterzieht der Referent die bisherigen Reaktionsweisen

der Kirche einer Prüfung und kommt zu dem Ergebnis, dass

unser besonderer Beitrag zur «Inneren Mission» in der Rückkehr
zur Günther'schen Philosophie, zur Wuttich-Küppers'schen
Hypothese von der Priorität des Johannes-Evangeliums und in der
Wiedererweckung eines idealen Liberalismus des «freien Tuns des

Guten» bestehe.
Der knappe zur Verfügung stehende Raum zwingt zu einer

fast stichwortartigen Stellungnahme, die aber hoffentlich wenigstens

das eine klarstellt, dass die Thesen des Referenten nicht die

Meinung der deutschen altkatholischen Kirche und ihrer
Geistlichen darstellen, sondern lediglich als persönliche Ansichten zu
werten sind.

Der in Anlehnung an Groethuysen vertretenen Auffassung von
der wachsenden Entkirchlichung infolge des die Kirche
beherrschenden platonisch-augustinischen Geistes steht die Auffassung
eines der besten und anerkanntesten Kenner mittelalterlicher
Theologie gegenüber. In seinen Werken «Die Philosophie des

hl. Bonaventura» und «Die griechische Philosophie und das
Evangelium» weist der Franzose Etienne Gilson nach, wie der Kampf des

grössten Vertreters des Augustinismus der Hochscholastik,
Bonaventura, gegen Albertus Magnus und den Aquinaten vorzüglich von
dem Gedanken bestimmt wurde, dass die aristotelisch-thomistische
Erkenntnistheorie zu einer Trennung von Glauben und Wissen, von
Natur und Übernatur führen und die Priorität des Glaubens der
ratio weichen müsse1). Es sind nicht nur Karl Adam2) unter den
deutschen Theologen und Hans Meyer3) unter den zeitgenössischen
deutschen Philosophen, die diese Spannung zwischen Thomismus



— 186 —

und Augustinismus richtig gedeutet haben : ein Blick auf die
Entwicklung der spätmittelalterlichen und neuzeitlichen Philosophie
und Theologie beweist, wie richtig Bonaventura die heraufziehende
Gefahr des Rationalismus erkannt hatte, wobei alles Für und Wider
die von ihm vertretene augustinische Illuminationstheorie völlig
belanglos bleibt. Dass aber gerade der Rationalismus und in seinem

Gefolge der Materialismus die Hauptursachen der fortschreitenden
Entkirchlichung waren, kann auch der kaum leugnen, der mit
besonderem Nachdruck auf innerkirchliche Mißstände hinweist. Wie
kann dann aber der vor dem Rationalismus warnende Augustinismus
Schrittmacher der Entkirchlichung gewesen sein — Wäre die
Groethuysen-Küppers'sche Theorie von der Schuld des Augustinis-
nus im Recht, so wäre sie der eindeutige Beweis für einen namenlosen

Irrweg unserer holländischen Schwesterkirche, der Erbin des

Geistes eines Pascal und Jansénius, welch letzterer wohl nicht von
ungefähr seine Denkschrift «Augustinus» benannte. Das sollte aber
doch gewiss nicht ausgerechnet in Hilversum gesagt werden!

Zur Erläuterung und zum Beweis der genannten These von
den Verheerungen des platonisch-augustinischen Geistes konstruiert
der Referent eine Linie vom «Nominalismus des Duns Scotus» über
John Locke zu Anton Günther. Der Kenner der Scholastik ist nicht
wenig erstaunt, Scotus unter den Nominalisten zu finden, wurde er
doch bisher stets unter die Realisten gezählt. Und dies mit Recht!
In der Universalienfrage unterscheidet Scotus genau wie Thomas die
Existenz des Universale ante rem im Geiste Gottes, in re im Einzelding,

post rem im erkennenden Verstände. Ja, er fügt sogar noch ein
viertes Element hinzu, die «haecceitas» als Individuationsprinzip ;

man musste ihn also a fortiori einen Realisten nennen4). In Wetzer-
Weites Kirchenlexikon, Ausgabe 1852, lesen wir — um nur ein
besonders interessantes Beispiel wörtlich anzuführen — unter dem
Stichwort «Duns Scotus»: «Scotus ist Realist, so gut als Thomas,
und sein ganzes System ist dem Nominalismus entgegengesetzt...»
Der Beitrag aber ist gezeichnet mit «Döllinger»!

Ist so die Linie, philosophie-geschichtlich gesehen, bereits im
Ausgangspunkt verzeichnet, so ist es nicht minder abwegig, dass

von Scotus ein Weg zu der «leider fast völlig verkannten und
vergessenen Philosophie des grossen John Locke» führe. Scotus war,
ohne sich eindeutig auf Alexander von Haies und Bonaventura
festzulegen, weithin Anhänger des Augustinismus, Locke ist
Empirist, der auf Bacon, Hobbes und Descartes fusst. Diese aber



— 187 —

waren die Schrittmacher des Empirismus und Rationalismus; ja
bei Hobbes wird in seiner Lehre von der Unmöglichkeit der
Existenz unkörperlicher Substanzen bereits der Materialismus in nuce
erkennbar5). Angesichts dieser geistigen Väter Lockes müssen wir
Albert Schwegler beipflichten, wenn er ihn den «direkten
Vorläufer jener Richtung» nennt, «die über den Sensualismus beim
direkten Materialismus eines Helvetius und Voltaire landete,
deren letzte Ausläufer die Hegelschüler John Mill und Marx waren »6.

Lockes Philosophie dürfte also kaum als geeigneter Ausgangspunkt
für eine Evangelisation an Unkirlichen angesprochen werden.

Ein Wort auch über Anton Günther. Dass ihm, wie den
katholischen Philosophen des 19. Jahrhunderts, von römischer Seite
manches unterschoben wurde, woran weder er noch seine Schüler
je gedacht hatten, soll nicht in Abrede gestellt werden. Auch der
Umstand, dass er sich bemühte, die Glaubenswahrheiten als
Vernunftswahrheiten zu erklären (vgl. z. B. seine Trinitätslehre),
braucht ihn noch nicht zum Ketzer zu stempeln, auch wenn er die
Vernunft zum Ausgangspunkt seiner Forschung machte, statt wie
die Väter und die Scholastik vom Glauben auszugehen («fides

quaerens intellectum»). Die zur Diskussion stehende Frage ist lediglich

die, ob seine Philosophie wie auch Bischof Webers «Metaphysik»
als wissenschaftliche Begründung der «Ontologie des positiven
Christentums» wirklich geeignet sind, der fortschreitenden
Säkularisierung Einhalt zu gebieten; und nur darum geht es bei dem

angekündigten Thema. Wäre es wirklich so, wie Prof. Küppers
glaubt, dass in der gesamten Philosophie und Theologie vor Günther
und den Güntherianern das «entscheidende Schema» gelte «Idee

gleich wahres, werterfülltes Sein gegenüber der Materie als dem

uneigentlichen, wertlosen oder doch minderwertigen Sein», dann
liesse sich auch in unserem Zusammenhang über die Bedeutung
Günthers diskutieren. Aber ist denn christliche Haltung gegenüber
der Welt, aufs Ganze gesehen, wirklich eine Haltung der
Weltverneinung, wie unser Referent es darstellt

Zugegeben, dass im Neuplatonismus und Augustinismus Töne
anklingen, die eine solche Meinung zu rechtfertigen scheinen;
zugegeben, dass bei den Mystikern Gedanken auftauchen, die der

«Weltverzweiflung» Luthers (Thieme) täuschend ähnlich sehen

und Welt und Mensch nur als in völlige Ohnmacht und Verderbnis
geworfen kennen : die Weltbetrachtung des wahrhaft «katholischen»
Menschen (katholisch hier im ursprünglichen und eigentlichen Sinne



— 188 —

als das auf das Ganze Hinstrebende genommen) ist denn doch eine
andere. Bei aller Problematik, die sich aus der Lehre von der Erbsünde
ergibt, kann der «katholische» Mensch nie vergessen, dass die Welt
Geschöpf Gottes ist und bleibt, auch nach dem Sündenfall. Der
«katholische» Mensch kann sich nicht zu Mephistos Gedanken
bekennen: «Alles was entsteht, ist wert, dass es zu Grunde geht»
(Faust I), nicht zu Mark Aureis «Dulde und entsage», nicht zu dem
Gebot der alten ägyptischen Mönche «Fliehe, schweige, weine!»,
nicht zum Pessimismus Buddhas oder Schopenhauers. Der «katholische»

Mensch vergisst nicht die beglückende Lehre Pauli: «Ist
einer in Christus, so ist er ein neues Geschöpf; das Alte ist
vergangen, Neues ist geworden» (2. Kor. 5,17); vergisst nie, dass die
Getauften «Christus angezogen haben» (Gal. 3,27); vergisst nie,
dass «dies Verwesliche muss anziehen die Unverweslichkeit, dies
Sterbliche die Unsterblichkeit» (1. Kor. 15,53). Der «katholische»
Mensch lebt und webt im geheimnisvollen Leben jenes Leibes,
dessen Haupt Christus, dessen Glieder wir Getaufte sind: er sieht

tagtäglich, wie selbst die Elemente dieser Erde ins göttliche
Geschehen mit einbezogen sind : das Wasser bei der Taufe, Brot und
Wein bei der Eucharistie, Öl bei den verschiedenen Sakramenten;
ja, selbst dort, wo wir die Spannung zwischen erlöster und unerlöster
Welt am tiefsten verspüren, in den Beziehungen der Geschlechter
untereinander, erinnert er sich an das Schriftwort von dem «grossen
Geheimnis», das seine Grösse ableitet von seiner «Beziehung auf
Christus und die Kirche» (Ephes. 5,32). Wie also könnte der zu
tiefst «katholische» Mensch das Wort von der Materie als dem «wertlosen

oder minderwertigen Sein» bejahen? Man greife zu Adam
«Wesen des Katholizismus», zu Pinsk «Die sakramentale Welt», zu
Odo Casel «Das Christliche Kultmysterium», um nur drei der
modernsten und führenden deutschen Theologen zu nennen7),
und man kann nicht umhin, den Küppers'schen Kampf gegen
die überkommene platonisch-aristotelisch-augustinische
Weltanschauung als einen Kampf gegen Windmühlen zu bezeichnen.

Die Ablehnung des gesamten Geistesgutes der Väter und der

allgemeinen Konzilien (sie redeten doch weithin in der Sprache der
klassischen griechischen Philosophen!) hat aber noch eine recht
ernst zu nehmende Kehrseite. Wenn wir alles a limine ablehnen
und über Bord werfen wollten, wie das Referat es fordert, in welcher
Terminologie wollten wir uns noch exakt bei unseren theologischen
Gesprächen ausdrücken Wo bliebe unsere Verbindung zur



— 189 —

anglikanischen und orthodoxen Kirche Würden wir nicht voll
und ganz die wirkliche Ökumene verleugnen und jenes Wort eines
Vinzenz von Lerin preisgeben, das als Programm und Mahnmal
vor unsere Augen gestellt ist Und haben wir etwas Besseres an
die Stelle des Preisgegebenen zu setzen Johannes Hessen hat
einmal darauf hingewiesen, dass die ganze Systemlosigkeit und
Verworrenheit der protestantischen Theologie und ihre inneren
Widersprüche letzten Endes darauf zurückzuführen sind, dass sie
seit Luther und Erasmus die Philosophie ablehnte und — als sie
doch nicht ohne sie auskommen konnte — Anleihen bei den
verschiedensten und widersprechendsten Systemen machte8). Wollen
wir den gleichen Weg gehen

Bleibt noch eine kurze Stellungnahme zu den Thesen des

Referenten über die Bibel und Bibelkritik. Es sei zunächst
gestattet, auf den Widerspruch hinzuweisen, der offensichtlich
^wichen Sätzen wie den folgenden klafft: Auf S. 287 lesen wir,
dass es mit «der historischen Glaubwürdigkeit der Evangelien
bekanntlich heute für die Kenner äusserst schlecht» steht. Ähnlich
wird auf S. 288 die «geschichtliche Grundlage» der Kirche als

«brüchig und unsicher» bezeichnet, «wie es sich tatsächlich aus den

landläufigen, anerkannten Resultaten der Bibelkritik mit
Notwendigkeit ergibt.» Auf der gleichen Seite unten und folgende
oben lesen wir dann aber : «Wo wäre für solche Busse
fruchtbarerer Inhalt als dort, wo «Plato» und sein gesamtes Gefolge
überwunden und die biblischen Berichte wieder zu ernstgenommenen
Urkunden werden »

Was es im übrigen mit den «landläufigen, anerkannten
Resultaten» der liberalen Bibelkritik auf sich hat, ist zu bekannt, als
dass es eigens gesagt werden musste. Von vielen ihrer einst als

unwiderleglich hingestellten «Ergebnissen» könnte man mutatis
mutandis sagen, was Karl Adam vom Christusbild der liberalen
Dogmengeschichte schrieb: «Adolf von Harnack würde heutzutage
nicht mehr den Mut aufbringen, ein « Wesen des Christentums » zu
zeichnen, das von der Gottheit des historischen Jesus bewusst
absähe.. Eine vorurteilslose und gewissenhafte Prüfung der
geschichtlichen Urkunden, zumal der neutestamentlichen Schriften,
hat es über allen Zweifel sichergestellt, dass es einen rein
«historischen» Jesus, d. i. einen Jesus blosser Menschlichkeit, niemals in
der Geschichte gegeben hat. Er ist blosse Fiktion, ein literarisches
Gespenst9)».

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1949. 13



— 190 —

Über Wuttichs Hypothese von der Priorität des
Johannesevangeliums viel zu sagen, dürfte sich schon deswegen erübrigen,
weil Wuttich weder seine Zeitgenossen noch seine Nachfahren
überzeugen konnte. Ich finde weder bei Tillmann, noch bei Cladder,
weder bei Pölzl-Innitzer noch bei Schlatter sen. eine Bestätigung.
Und auch der erst vor einigen Wochen erschienene
Johanneskommentar von Wikenhauser10) hält Johannes für das jüngste
Evangelium, gestützt auf Irenäus, Fragmentum Muratori, Origenes
und Eusebius, sowie auf gewichtige innere Gründe. Aber einmal
abgesehen von der Richtigkeit oder Unrichtigkeit der Wuttich'
sehen Hypothese: ist es denn wirklich die entscheidende Frage in
der Belebung unserer Gemeinden und der Gewinnung der
Gleichgültigen, ob dieses oder jenes Evangelium 10 oder 20 Jahre früher
geschrieben wurde Worum es geht, ist der Inhalt, ist die Art und
Weise, diesen Inhalt zeitgemäss an die Menschen heranzutragen;
ist das pneuma, die Blicköffnung der Menschen für die Kirche als
den fortlebenden Christus, als das beglückende Kommen des Gottesreiches

nicht in Gesetzeszwang und Geistesterror sondern in der
Freiheit der Kinder Gottes.

Zu der Wiederbeschwörung des Liberalismus durch Prof. Küppers

führen wir nur ein Wort an, das gleichfalls in Hilversum
von Prof. Dr. Urs Küry gesprochen wurde: «Es können — es

dürfte nicht überflüssig sein, das zu betonen — der Nationalismus
und der Liberalismus mit ihren positiven und negativen
Auswirkungen auf die altkatholische Bewegung der 70er Jahre natürlich

nicht im entferntesten im gleichen Sinne wie die Heilige
Schrift und die Lehre der alten Kirche als Grundlagen einer
regeneratio gelten. Wir stehen sogar nicht an, in diesen beiden
politisch-weltanschaulichen Bewegungen, sofern sie mit dem
Anspruch auftreten, höchste und letzte Prinzipien zu sein, eine Gefahr
für das kirchliche Leben zu erblicken. Ihre Geltung kann auf jeden
Fall nur eine begrenzte und untergeordnete sein. nie aber der

tragende Grund einer kirchlichen Bewegung. Es besteht darum.
Anlass, dass wir in unserer Gemeindearbeit wie in unserer
kirchlichen «Propaganda »-Tätigkeit mehr und mehr verzichten auf eine
besondere, emphatische oder gar schlagwortartige Betonung des
nationalen oder des liberalen Gedankens und statt dessen das rein
kirchliche, ökumenische Grundanliegen unserer Bewegung in den

Vordergrund stellen.»11) Und Erzbischof Dr. Rinkel sprach bei der
gleichen Gelegenheit das Wort, das unsere Stellung zum Libe-



— 191 —

ralismus ins rechte Licht setzt : «Wir glauben nicht an die schrankenlose

Freiheit des individualistischen Glaubensdenkens, das so
manches Mal wohl Denken, aber wenig Glauben ist. Wir glauben
an die Gebundenheit unseres Glaubensdenkens, weil wir glauben
an unsere Gebundenehit an die Kirche. Selbstverständlich
anerkennen wir das Recht unseres persönlichen Glaubensdenkens; wir
schätzen es sogar so hoch, dass wir wissen, darin uns selber in die
Kette einzuschalten, die uns durch die Jahrhunderte des Glaubensdenkens

der Kirche hindurch an das Zeugnis von Gottes
Offenbarung, d. h. an die Heilige Schrift, bindet12).» In dieser Freiheit
in der Begrenzung, frei vom Gewissenszwange Roms, frei von
irdischem Machtstreben, in der Weite echter Katholizität und in
der Freiheit der Kinder Gottes verkünden wir die Frohbotschaft
vom kommenden Gottesreich; ob die Menschen unsere Verkündigung

annehmen, das lassen wir getrost Gott anbefohlen sein.
Tun wir nur das unsre, dann gilt uns immer und überall das Herrenwort:

«Fürchte dich nicht, du kleine Herde, denn es hat eurem
Vater gefallen, euch das Reich zu geben» (Luk. 12,32).

Theodor Dietz, Pfr., Köln

Literaturnachweis :

q Etienne Gilson, La Philosophie de Saint Bonaventure, Paris 1924.
2) Karl Adam, Jesus Christus, Düsseldorf 1946.
3) Hans Meyer, Geschichte der abendländischen Weltanschauung, 3.Bd.,

Würzburg 1948.
q Hans Meyer, a. a. O.; Longpré, La Philosophie du B. Duns Scotus,

1924; Calwer Kirchenlexikon, 1937.
5) Michael Schmaus, Kathol. Dogmatik, München, 1948; K.Grceber,

Handbuch der religiösen Gegenwartsfragen, Freiburg 1940; Albert Schwegler,
Geschichte der Philosophie im Umriss, 1853.

6) A. a. O.
q Karl Adam, Das Wesen des Katholizismus, 11. Aufl., Düsseldorf 1946;

Pinsk, Die sakramentale Welt, Freiburg 1941; 0. Casel, Das christliche
Kultmysterium, 3. Aufl., Regensburg 1948.

8) Johannes Hessen, Die Bedeutung der Philosophie für die Theologie
in «Eine heilige Kirche», Sonderband, München 1942.

9) K. Adam, Jesus Christus, Düsseldorf 1946.
10) Cladder, Die Entstehungsgeschichte des vierten Evangeliums in

«Stimmen der Zeit», 1919; Pölzl-Innitzer, Kommentar, 4. Aufl. Graz und
Wien 1928; F. Tillmann, 4. Aufl., Bonn 1931 ; Wikenhauser, Das Evangelium
nach Johannes, Regensburg 1948; A.Schlatter, Stuttgart 1930.

u) IKZ, 4/1948, S. 261;
12) IKZ, 4/1948, S. 242 und 243.


	Innere Mission und Evangelisation der Unkirchlichen

