
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Artikel: Das humanistische und das christliche Menschenverständnis

Autor: Küry, U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


141

Das humanistische und das christliche
Menschenverständnis *)

Was ist der Mensch 1 Zu dieser alten, heute in einem besonderen
Sinne wieder aktuell gewordenen Frage haben der Humanismus
und das Christentum noch immer ihr je eigenes, gewichtiges Wort
zu sagen. Bei allem Reichtum an anthropologischen Einsichten, die
uns von der Philosophie, Psychologie und nicht zuletzt von der
Naturwissenschaft in einer kaum mehr zu bewältigenden Fülle
angeboten werden, haben der Humanismus und das Christentum
nicht nur durch die ehrwürdigen Geistestraditionen, die in ihnen
vertreten sind, sondern vor allem durch die Unvergleichlichkeit
ihres Wahrheitsgehaltes, durch ihr tiefes, bis heute nicht über-
botenes Wissen um die Würde des Menschen, um seine Ewigkeit,
um sein Geheimnis, Anspruch darauf, von uns immer wieder neu
gehört zu werden.

Wenn es auch unmöglich ist, in einem Vortrag auch nur
annähernd eine einigermassen adaequate Darstellung des einschlägigen

Gedankengutes zu geben, so soll doch wenigstens versucht
werden, die wesentlichen Gehalte des humanistischen und christlichen

Menschenverstänclnisses herauszustellen, miteinander zu
vergleichen und im Anschluss daran die heute viel diskutierte
Frage nach der Möglichkeit einer Synthese von Humanismus und
Christentum in einem zu fordernden sogenannten «christlichen
Humanismus» kurz zu erörtern.

I.
Welches ist das spezifisch humanistische Menschenverständ-

niss Wir werden bei der Beantwortung dieser Frage von alledem
absehen, was man heute — oft zu Unrecht2) — unter Humanismus
versteht und uns ausschliesslich an den Humanismus der
Renaissance-Zeit halten, weil von ihm das uns beschäftigende Problem
am klarsten gestellt ist und nur beiläufig, soweit das für unsere
Darstellung von Interesse ist, auf den Neuhumanismus der Goethe-
Humboldt-Zeit zu sprechen kommen.

q Akademischer Vortrag, gehalten an der Universität Bern am
11. Februar 1949.

2) Zum Bedeutungswandel des Begriffs «Humanismus» vgl. Walter
Rüegg: Cicero und der Humanismus, Zürich 1946. — Horst Rüdiger:
Wesen und Wandlung des Humanismus, Hamburg 1937.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1949. 10



— 142 —

In der theologischen Literatur begegnet man immer wieder
der Behauptung, «der treibende Sinn des Humanismus sei die
Überzeugung von der religiösen und moralischen Autonomie der
menschlichen Vernunft und damit von der Immanenz des
göttlichen im menschlichen Geist»2). Der humanistische Mensch sei

der in sich geschlossene, autarke Mensch, dem ein echtes Jenseits
seiner selbst fehle. Gott und der Nächste seien dem humanistischen
Menschen nur Attribute seiner selbst. Das ist aber eine offenkundige
Verzeichnung. Wie vor allem die neuere italienische Forschung 3)

in überzeugender Weise nachgewiesen hat, wird der Mensch vom
Humanisten in zentraler Weise so gesehen, dass er Mensch wird
nur, indem er sich durch den Logos unter die nötigende Macht der
Transzendenz stellen und sich — im politischen Handeln — von
seinem «Nächsten» in Pflicht nehmen lässt. Diese allerdings mehr
hintergründige Bezogenheit des humanistischen Menschen auf Gott
und den Nächsten gilt es stets im Auge zu behalten, wenn wir
verstehen wollen, wie der Mensch als solcher, gleichsam in seiner

Vordergründigkeit vom Humanisten gesehen wird. Am deutlichsten
und originellsten hat sich darüber Pico della Mirandola in seiner
berühmten Rede «über die Würde des Menschen» ausgesprochen.
Pico sagt: Als Gott sein Schöpferwerk vollendet hatte, dachte er
zuletzt an die Erschaffung des Menschen. Da aber unter den
Urbildern der Dinge keines mehr war, nach dem er den Menschen hätte
bilden können, beschloss Gott, den Menschen zu schaffen als ein
Geschöpf, das kein deutlich unterscheidbares Bild besitzt. So sprach
denn Gott: «Wir haben dir keinen bestimmten Wohnsitz, noch ein
eigenes Gesicht, noch irgendeine besondere Gabe verliehen, o

Adam, damit du jeden beliebigen Wohnsitz, jedes beliebige Gesicht,
und alle Gaben, die du dir sicher wünschest, besitzen mögest.
Den übrigen Wesen ist ihre Natur durch die von uns vorgeschriebenen

Gesetze bestimmt. Du bist durch keinerlei unüberwindliche

Schranken gehemmt, sondern du sollst nach deinem eigenen
freien Willen, in dessen Hand ich dein Geschick gelegt habe, sogar
jene Natur dir selbst vorherbestimmen. Wir haben dich weder
als himmlischen noch als irdischen, weder als einen sterblichen noch
als einen unsterblichen geschaffen, damit du als dein eigener, voll-

2) F. Gogarten: Der Zerfall des Humanismus und die Gottesfrage.
Stuttgart 1937. S. 4.

3) Vgl. insbesondere: Eugenio Garin: Der italienische Humanismus.
Bern 1947. Ernesto Grassi: Verteidigung des individuellen Lebens. Studia
humanitatis als philosophische Überlieferung. Bern 1946.



— 143 —

kommen frei und ehrenhalber schaltender Bildhauer und Dichter
dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben wünschest.
Es steht dir frei, in die Unterwelt des Viehes zu entarten. Es steht
dir ebenso frei, in die höhere Welt des Göttlichen dich durch den
Entschluss deines eigenen Geistes zu erheben. »x)

Der Mensch hat also — nach Pico — keine eigene Natur, der
er gehorchen musste, sondern er schafft sich diese Natur selbst
durch seine freie Entscheidung. Dem, was der Mensch ist, geht das

voraus, wozu er sich entscheidet. Seine Essenz wird bestimmt durch
seine Existenz. Gerade das macht seine besondere Würde aus. Wenn
wir hier absehen von den weltanschaulich-philosophischen Motiven,
die weder bei Pico noch anderen Humanisten fehlen, die aber von
sekundärer Bedeutung sind 2), so kann man sagen: das Neue und
damals völlig Unerhörte dieses Redens vom Menschen war, dass
das menschliche Dasein erstmals klar und ohne Vorbehalt als ein
Dasein in offenen Möglichkeiten gesehen und erkannt worden ist.
Wenn diese offenen Möglichkeiten zunächst auch im Menschen
selbst und in dem ihm zugeordneten Kosmos liegen, so bedeutet
das für Pico noch nicht wie für die spätere Aufklärung, dass der
Mensch über diese offenen Möglichkeiten verfüge und eben darin
Mensch, ein freier Mensch sei, sondern nur, dass mit dem Menschen,
wie immer er sich entscheide, stets wieder ein neuer Anfang gemacht
werden kann : es ist über ihn nie endgültig entschieden, er kann
noch immer alles werden — ein Vieh oder ein Kind Gottes.

Dass das Dasein des Menschen in diesem Sinne ein Dasein in
offenen Möglichkeiten, unendlich wandelbar und also gerade nicht
ein in sich geschlossenes System ist, das ist recht eigentlich das

Grundmotiv des humanistischen Menschenverständnisses, das in
dieser oder jener Form immer wiederkehrt. So hören wir schon bei
Petrarca, dass der Mensch zu sich selbst kommen müsse im
Selbstgespräch der Seele mit sich selbst und mit ihren unendlichen
Möglichkeiten, nach Bruni ist der Mensch nicht, sondern er muss sich
selbst erschlossen werden im Prozess der Bildung, nach Mureto
liegt die Würde des Menschen in seiner ewigen Unzufriedenheit
mit sich selbst, nach Alberti in der Arbeit schlechthin, G. Bruno
endlich sieht in den «heroischen Leidenschaften» die menschlichen

q Giovanni Pico della Mirandola: Über die Würde des Menschen.
Herausgegeben und übertragen von H. W. Rüssel, Leipzig 1940, S. 47 ff.

2) Bernhard Groethuysen : Philosophische Anthropologie. München und
Berlin 1931. S. 106.



— 144 —

Tätigkeiten im Wettstreit mit den göttlichen Akten x). Für die
italienischen Humanisten liegen die Verwirklichungen der dem
Menschen gegebenen Möglichkeiten durchaus im Grenzenlosen, im
Himmel und Erde, Überirdisches und Irdisches umfassenden Kosmos,

der als Makrokosmos das Spiegelbild des menschlichen
Mikrokosmos ist und auf den Menschen mit magischer Kraft einwirkt.
Diesem titanischen, im Banne eines im wesentlichen magischen
Weltbildes stehenden Streben des Renaissance-Humanisten, sich
selbst zu finden durch ein Hinausschreiten ins Grenzenlose und
Unendliche, hat Erasmus von Rotterdam Halt geboten dadurch,
dass er den Menschen nachdrücklich an die Grenzen seiner Menschlichkeit

verweist, nicht etwa durch eine neue Selbstanalyse des

Menschen, sondern dadurch, dass er den Menschen in seiner

alltäglich-gewohnten Wirklichkeit, mit all seinen Fehlern und Schwächen

sich selbst zur Anschauung bringt2). Innerhalb dieser Grenzen
bleibt aber auch für Erasmus der Mensch — echt humanistisch —
das Wesen, das unendlich wandlungsfähig ist und «mit Gottes
Hilfe alles vermag» 3).

Nur beiläufig sei bemerkt, dass dieses genuin-humanistische
Menschenverständnis auch dem Neuhumanismus nicht fremd ist.
Es sei nur erinnert an die Lehre von den «wirkenden und schaffenden

Kräften» W. von Humboldts4) oder auch an den Begriff der
«reinen Bildungslust» bei Goethe. Auch dem Neuhumanismus ist
das Mensch-Sein nicht eine Gegebenheit, sondern ein Postulat.
Mensch ist man nicht, Mensch wird man. Das wurde wesentlich
anders erst im Humanismus des späteren 19. Jahrhunderts, als

man die Humanität «nicht mehr als das Ziel eines mühsamen
Kampfes vor sich sah, sondern sie handfest in das Sein des
Menschen selbst verlegte» B). Eine Trivialisierung des humanistischen
Grundgedankens ist es vollends, wenn der moderne Existenzialis-

q E. Garin, Der italienische Humanismus. S. 13, S. 46, S. 220, S. 68,
S. 252.

2) B. Groethuysen S. 182.
3) «De libero arbitrio», nach der Übersetzung von Walter Koehler in

«Erasmus, ein Lebensbild in Auszügen aus seinen Werken». Berlin, 1917,
S. 229.

q Horst Rüdiger, Wesen und Wandlung des Humanismus, S. 197.

Vgl. auch den Satz W. von Humbolts: «Die Energie ist die erste und einzige
Tugend des Menschen».

5) So Hans Barth in seinem Aufsatz : Über die Voraussetzungen der
Humanität». Erschienen im Sammelband: Fluten und Dämme. Zürich
1943, S. 309.



— 145 —

mus, der ja selbst ein Humanismus sein will, formuliert: Der
Mensch ist, wozu er sich macht (P. Sartre).

Aber noch an einem anderen Punkte denken die alten Humanisten

wesentlich anders als die modernen. Der von den Humanisten
scheinbar ganz auf sieh selbst gestellte Mensoh erscheint nämlich
— unbeschadet seiner Bezogenheit auf Gott und den Nächsten —
umringt von einer ganzen Schar überirdischer Gewalten und Mächte,
deren Opfer der Mensch in seinen konkreten Entscheidungen je
und je wird. Für diese Gewalten und Mächte ist es charakteristisch,

dass sie dem menschlichen Leben selbst entnommen
sind, d. h. sie sind nichts anderes als personifizierte «Lebensbegriffe»

1), wie die Veränderlichkeit (Petrarca), das Schicksal (Ficino),
die Fortuna (Macchiavelli), die Voluptas (L. Valla), der Eros usf.,
denen dann oft noch die Gestirne und die abgeblassten Gestalten
der antiken Götter zur Seite treten. Eine ganze Welt von Wunderwesen

und Dämonen, von guten und bösen Genien tut sich über
dem Menschen auf und bestimmen ihn in seinem Handeln. Einen
besonders scharfen Ausdruck hat dieser Grundauffassung Erasmus
im «Lobe der Torheit» gegeben, wo nichts geringeres gesagt wird
als dies, dass die (als Person gedachte) menschliche Torheit die

Handlungen des Menschen durchgängig determiniere und dass es

— was das wesentliche dabei ist — dem Menschen dabei
ausserordentlich wohl sei. Denn — sagt Erasmus — «von der Torheit
besessen sein, bitte, das heisst Mensch sein»2).

Auch der Neuhumanismus hat, das sei nicht vergessen, von
der Herrschaft dämonischer Mächte über den Menschen gewusst,
so etwa Herder 3) oder der alternde Goethe. Jedenfalls ist der
Humanist nicht der aufgeklärte Rationalist, wie er oft dargestellt
wird, er wäre mit Groethuysen wohl richtiger als «mythischer»
Mensch zu bezeichnen 4).

Wir werden indessen dieses kühne, alle Möglichkeiten offen
lassende Reden der Humanisten über den Menschen nur verstehen,
wenn wir uns vor Augen halten, dass die Humanisten von Petrarca
an bis zu Erasmus — bei aller Verschiedenheit im Einzelnen —
in einer geschlossenen Kampffront stehen gegen das Mittelalter

q B. Groethuysen S. 106.
2) Nach der Übersetzung von W. Köhler, S. 98.
3) «Eine Angelität des Menschen kennen wir nicht, und wenn der

Dämon, der uns regiert, kein humaner Dämon ist, werden wir die Plaggeister
der Menschheit.» Vgl. Hans Barth, S. 307.

q Philosophische Anthropologie S. 108.



— 146 —

und das von der Scholastik, insbesondere vom Thomismus geprägte
Menschenbild — ähnlich wie später der Neuhumanismus im Kampfe
steht gegen das Menschenbild des Barockzeitalters *).

Von der mittelalterlichen Scholastik 2) wird der Mensch bald
subtiler, bald robuster verstanden als ein Vorhandenes, als

Gegebenes, nämlich als ein Sein mit einem metaphysisch-realen
Wesenshintergrund. Im Menschen, der quodam modo omnia ist,
verdichtet sich gleichsam das Sein der Welt in seiner kontinuierlichen

Stufenfolge, das als solches in Analogie steht zum Sein Gottes.

Gott und Mensch erscheinen als zwar zwei ungleiche, aber doch
kommensurable Grössen, die zueinander in das Verhältnis der
Konkreszenz, der fortschreitenden Einswerdung zu treten
vermögen. Und zwar geschieht das in der Weise, dass der Mensch, indem
er dem Sollens-Gesetz, das Gott in ihn hineingelegt hat, gehorcht,
zugleich das Seins-Gesetz erfüllt, das ihn per analogiam mit Gott
verbindet. Der Mensch wird zwar — von den aristotelischen
Grundvoraussetzungen her — durchaus als tätiges, handelndes, ja als
werdendes Subjekt gesehen, aber wesentlich doch so, dass er in
seinem Tätigsein ein vorgegebenes Sein zu erfüllen hat. Indem er
das tut in den beiden, auf einander bezogenen Bereichen der Natur
und der Übernatur, zeichnet sich deutlich ein Bild dieses Menschen

ab, das eigentlich ein doppeltes ist: das Bild des natürlichen, dem

allgemeinen Sittengesetz unterstellten Menschen und das Bild des

gläubigen, geistlich-kirchlichen Menschen, der unter dem Gesetz
der Gnade steht. So hat der Mensch des Mittelalters — in striktem
Gegensatz zu dem, was die Humanisten sagen (wir denken hier vor
allem an die Negationen Pieos — ein bestimmtes Gesicht, das

Gesicht des homo saecularis und des homo religiosus, er hat einen
bestimmten Wohnsitz, den zwischen Natur und Übernatur, er
hat auch bestimmte Gaben, die natürliche Vernunft und die
übernatürliche Gnade.

Gegen dieses Menschenbild, das in letzter Sicht ein solches der
Konkreszenz zwischen göttlichem und menschlichem Sein ist, wenden

sich nun die Humanisten. Zwar kann nicht übersehen werden,
dass sie dort, wo sie unter dem Einfluss des Neuplatonismus stehen,
nun ihrerseits eine solche Konkreszenz durch Berührung der Seele

q Horst Rüdiger S. 74, S. 161. Vgl. auch Ernst Howald: Probleme des
Neuhumanismus. Zürich 1938.

2) Vgl. Arnold Gilg: Mensch und Gottheit in den Religionen, Der
Hochkatholizismus, S. 377 ff. Bern, 1942. — Heinrich Barth: Das
Menschenbild im protestantischen Erziehungsideal. Bern 1946. S. 33.



— 147 —

mit dem Absoluten anzunehmen bereit sind, so Pico, vor allem
aber Fieino, der geradezu sagen kann, dass der Mensch durch jene
Berührung ein deus in terris werde *). Aber ihr Grundanliegen bleibt
von diesen mehr nur sekundären philosophischen Begründungsweisen

unberührt, und das ist ihr Wille, dem mittelalterlichen Men-
schenbild gegenüber, das — um bei unserer Terminologie zu bleiben

— ein solches mit grundsätzlich erfüllten Möglichkeiten ist,
dem ursprünglichen Menschen, dem Mensehen mit seinen offenen
Möglichkeiten wieder zu seinem Rechte zu verhelfen.

Von dieser Kampfstellung der Humanisten her ist nun endlieh
auch das zu verstehen, was sie vom Menschen in seiner Bezogenheit
zu Gott und dem Nächsten sagen.

Der Gottesglaube der Humanisten kann mit Dilthey 2) als

«religiös universaler Theismus» bezeichnet werden. Das heisst:
der Gott der christlichen Offenbarungsbotschaft ist ihnen der Gott,
der durch den Logos — und gemeint ist damit vor allem das

dichterische, philosophisch-mythologische Wort — überall und zu
allen Zeiten spricht. So ist für Pico und Fieino das platonische
Theion letzterdings identisch mit dem christlichen Gott. Erasmus,
für den die Schriften Ciceros von demselben göttlichen Geiste

inspiriert sind wie die Schriften des Neuen Testamentes, meint,
dass «Christus überall wohne», ja der Erfurter Humanist Konrad
Mudt kann geradezu erklären : « Sage ich Jupiter, so meine ich Christus

und den wahren Gott » 3) Mag dieser synkretistische Gottesbegriff

— geschichtlich gesehen — mit den Grund gelegt haben
zum späteren Deismus und Panentheismus, wie er uns nicht zuletzt
im Neuhumanismus entgegentritt4), so ist in genuin-humanistischer
Sicht Gott doch noch nicht eine antlitz- und namenlose «Gottheit»,
noch nicht ein abstraktes, unpersönliches Sein, vielmehr geht es

den Humanisten — auf ihre Art — gerade um den lebendigen,
ursprünglichen, transzendenten Gott. Der antik-christliche
Universal-Gott ist ihnen gleichsam der «archimedische Punkt»5), von
dem her sie den Gottesbegriff der Scholastik glauben aus den Angeln
heben zu können, den Gott nämlich, der auf Grund jener Konkres-

q B. Groethuysen, S. 116.
2) W. Dilthey: Auffassung und Analyse des Menschen im 15. und 16.

Jahrhundert. Ges. Schriften Leipzig 1914, Bd. II, S. 42.
3) Ibidem S. 46.
q Vgl. Heimich Hoffmann: Goethes Religion, Bern, 1940.

q So Horst Rüdiger: Wesen und Wandlung des Humanismus, S. 64.



— 148 —

zenz mit dem Menschen an die Lehre dieses von ihm begnadeten
Menschen gebunden erschien und so ein exklusiver Gott geworden
war. Dieser Immanenzierung Gottes gegenüber wollten sie Gott —
um mit einem modernen Interpreten des Humanismus, Ernst Grassi

zu reden *) — verstanden wissen als das «Ursprüngliche», das dem
Menschen unmittelbar als ein «objektiv Nötigendes» — wir dürfen
vielleicht sagen — als «ewige Macht und Gottheit» im Sinne von
Römer 1, 20 entgegentritt. Die Humanisten «erlitten» dieses

Ursprüngliche allerdings mehr als dass es in der Offenbarung zu ihnen
sprach. Ihr Gott war in diesem Sinne ein verborgener Gott, von
dessen Schöpfer- und Erlösermacht sie sich allerdings als Menschen
mit offenen Möglichkeiten gehalten wussten und zu welchem sie

im Bewusstsein, die Führer eines « christianismus rinascens» zu
sein, ihre Zeitgenossen mit Nachdruck zurückriefen durch ihre
Losung: ad fontes, zurück zu den Quellen!

In genauer Entsprechung zu dieser Gottesauffassung stehen

nun auch die humanistischen Aussagen über das Verhältnis des

Menschen zu seinem Nächsten. Wie wir schon bemerkt haben, ist
der Humanist nicht einfach der in sich selbst geschlossene,
selbstherrliche Mensch. Vielmehr ist sein Blick von Anfang an auf das

menschliche Du, die menschliche Gemeinschaft gerichtet. Die
studia humanitatis — so betonen schon die Frühhumanisten —
sollen «die Liebe zum Nächsten» anfeuern 2), sie sollen sich sozial
auswirken und eine neue Gemeinschaft freier Menschen
herbeiführen. Eine besonderen Ausprägung hat diese soziale Grundhaltung
bei Erasmus gefunden, der dem Mensehen durchaus die Fähigkeit
und die Pflicht zuspricht, innerhalb der ihm durch die Torheit
gesetzten Schranken in Freiheit das Gute und Vernünftige zu tun,
nämlich dem Nächsten zu begegnen in Milde, Nachsieht und Toleranz,

aber auch in feinen Umgangsformen und edler Sitte, im grossen

dann aber durch Bekämpfung des Krieges und jeglicher atro-
citas den allgemeinen Frieden herzustellen.3). So hatte schon Cicero
gelehrt und so hatte es in Vollmacht Jesus in der Bergpredigt
gefordert, in welcher nach der Meinung des Erasmus die heidnische
common-sense-Moral ihre von Gott gewollte Erfüllung gefunden
hat. Unter der Hand des Meisters wird so die stultitia zur simpli-

q Ernesto Grassi, Verteidigung des individuellen Lebens, S. 165 ff.
2) E. Garin, Italienisoher Humanismus, S. 13.
3) Diese Seite des Humanismus hebt vor allem hervor A. Küry:

Erasmus von Rotterdam, Internationale Kirchliche Zeitschrift, Jg. 1936,
S. 193 ff.



— 149 —

citas, die menschliche Torheit zur christlichen Einfalt, die vor Gott
Weisheit ist. Man mag mit Recht einwenden, diese erasmische
humanitas sei so wenig das, was die christliche Liebe meint, als
Cicero Jesus ist. Allein, es gilt auch hier zu bedenken : es geht den
Humanisten, wenn sie ein auf die humanitas zielendes Sozialverhalten

fordern, wiederum um den Ursprung, um den ursprünglichen
Menschen einem Menschentum gegenüber, das im Bewusstsein,
Werkzeug der göttlichen Gnade zu sein, nur allzuleicht dem
Fanatismus und der Ausschliesslichkeit verfällt und die Merkmale wahrer
Humanität, Milde, Nachsicht, Toleranz, vermissen lässt. Der Mensch
soll, bevor er als Gegenstand der menschlich interpretierten Liebe
Gottes «behandelt» wird, vor allem einmal in seiner schlichten
humanitas respektiert werden. Das ist der Sinn der humanistischen
Ethik, die bei aller scheinbaren Milde eine ausgesprochene Kampf-
Ethik ist.

Dieser von den Humanisten auf der ganzen Linie geführte
Kampf um den ursprünglichen Menschen ist allerdings nicht leicht
fassbar, weil er, jedenfalls an entscheidender Stelle, nicht mit den
Mitteln der Philosophie oder Theologie durchgeführt wird, sondern
mit solchen der Dichtkunst und Rhetorik. Immerhin.zeichnet sich
ein Menschenverständnis ab, das bei aller Verschiedenheit im
Einzelnen, deutlich genug ist und das wir zusammenfassend so
charakterisieren können : Der Mensch ist nicht, er wird Mensch durch seine

je freie Entscheidung. Indem er sich aber entscheidet, gerät er in
den Bann überirdischer Gewalten. Sein Dasein bleibt aber dessen

ungeachtet ein Dasein — wie dem Mittelalter gegenüber betont wird,
— nicht mit grundsätzlich erfüllten, sondern mit allzeit offenen
Möglichkeiten und wird als solches von Gott als dem Ursprünglich-Nöti-
gendem und dem Nächsten je und je in Pflicht genommen Dieser
Mensch hat wirklich kein Gesicht, keine Natur, ihm eignet weder
Idealität noch Realität. Er ist einer, der alles werden kann. Er ist
eine offene Tür, von der niemand sagen kann, wohin sie führt.

Oder sollte der humanistische Mensch die Tür sein, die
hinüberführt zum christlichen Menschen Sollte — mit anderen Worten

— der humanistische Mensch mit seinen offenen Möglichkeiten
gleichsam die Form sein, die nur noch mit christlichen Inhalten
gefüllt zu werden braucht? Diese oder ähnliche Folgerungen zu
ziehen, liegt in der Tat ausserordentlich nahe. Sobald wir aber
näher zusehen, was mit dem christlichen Menschen letzterdings
gemeint ist, erweist sich eine solche Schlussfolgerung als unhaltbar.



— 150 —

IL
Was ist nämlich der christliche Mensch — Wir sehen bei der

Beantwortung dieser Frage von den späteren Lehrmeinungen der
verschiedenen Kirchen ab und beziehen uns ausschliesslich auf das
biblische Offenbarungszeugnis, wie es sich uns auf Grund der neueren
bibeltheologischen Forschungen darstellt1). Indem wir das tun,
stellen wir uns — das muss von Anfang an klar sein — auf einen

grundsätzlich anderen Boden als das humanistische Reden vom
Menschen steht und nach seiner ganzen Natur stehen kann. Denn
der Sinn dieses Zeugnisses ist es, uns zu sagen: was der Mensch ist,
das weiss allein Gott. Damit ist unser Reden über den Menschen
strikte an das Offenbarungswort Gottes gewiesen. Das heisst nicht,
dass uns durch die Schrift eine abgeschlossene, göttlich beglaubigte
Lehre über das Wesen des Menschen dargeboten würde, die wir
unsrerseits als solche zu übernehmen hätten. Das ist schon deshalb

unmöglich, weil die heilige Schrift uns primär nicht vom Menschen,
sondern von Gottes Grosstaten Kunde geben will. Sie spricht vom
Menschen nur indirekt, indem sie uns sagt, was Gott mit diesem
Menschen will, in welcher Weise er an ihm handelt. Im Mittelpunkt
der biblischen Anthropologie steht der Heilswille Gottes mit dem
Menschen. Wollten wir darum nur einigermassen erschöpfend
sagen, was in biblischer Sicht der Mensch «ist», so mussten wir die

ganze Heilsgesehichte zur Darstellung bringen. Da dies hier nicht
möglich ist, begnügen wir uns damit, an einem Grundbegriff die

q Wir folgen im wesentlichen der Darstellung von Karl Ludwig
Schmidt: Homo imago Dei im Alten und Neuen Testament, Eranos-Jahrbuch

1947, S. 149 ff., vor allem aber einer Kollegschrift von Ernst Gaugier
«Das Geheimnis des Menschen in Religion und Schrift», die uns vom
Verfasser in freundlicher Weise zur Verfügung gestellt worden ist. Im übrigen
sind hauptsächlich zu Rate gezogen worden:
Wilhelm Bachmann: Gottes Ebenbild, Berlin 1938;
Karl Barth: Kirchliche Dogmatik III, 1 und 2, Zürich 1945 und 1948;
Heinrich Bornkammer: Imago Dei, Festschrift für Gustav Krüger, Giessen

1932;
Emil Brunner: Der Mensch im Widerspruch, Berlin 1937;
Theodor Haecker: Was ist der Mensch? Leipzig 1935;
Jean Hering: Die biblischen Grundlagen des christlichen Humanismus,

Zürich 1946;
Werner Georg Kümmel: Das Bild des Menschen im Neuen Testament,

Zürich 1948;
Gerardus van der Leeuw: Der Mensch und die Religion, Basel 1941;
Edmund Schlink: Der Mensch in der Verkündigung der Kirche, München

1936;
Anton Schütz: Der Mensch und die Ewigkeit. München 1938.



— 151 —

Hauptlinien zu skizzieren, nämlich am Begriff der Gott-Ebenbildlichkeit

des Menschen.
Das Wort von der Gottebenbildlichkeit des Menschen begegnet

uns erstmals im Schöpfungsbericht Gen. 1, 26: «Und Gott sprach:
Lasset uns Menschen machen in unserem Bilde nach unserer
Ähnlichkeit.» Wir müssen uns, um dieses Wort (wie übrigens auch alle
anderen Aussagen der Bibel über den Menschen) zu verstehen, vor
Augen halten, dass in der Schrift der Mensch immer als
seelischleibliche Ganzheit verstanden wird. Darum kann an dieser Stelle
nicht gemeint sein, dass — wie man später gedeutet hat — die
«Seele» oder der «Geist» des Menschen, oder der Mensch als «freie

'Vernunftnatur» oder als «verantwortliche Persönlichkeit» Gottes
Ebenbild sei. Vielmehr ist gemeint, dass der Mensch in seiner Seele

und Leib umfassenden Ganzheit im «Bilde» Gottes nach seiner
«Ähnlichkeit» geschaffen ist. «Bild» bedeutet nach seinen ursprünglichen

Wortsinn das geschnitzte Bild, die Statue, die Plastik, in
der aber nach alt-orientalischer Auffassung das Dargestellte selbst
lebendig verkörpert ist; es kann dann weiter auch Schattenbild,
Schattenriss bedeuten. Wenn darum der Mensch «Bild» Gottes
heisst, so soll damit offenbar zum Ausdruck gebracht werden, dass

der Mensch — immer in seiner seelisch-leiblichen Ganzheit — das
Wesen ist, in welchem Gottes Wesen, Gottes Macht und Herrlichkeit

als eine ihm verliehene lebendig zugegen ist und die der Mensch
der übrigen Kreatur gegenüber als Gottes Repräsentant geltend
machen darf durch die Gen. 1, 28 ihm noch ausdrücklich zugesprochene

Herrscherstellung. Dass dieses Bild ein solches ist nach
Gottes «Ähnlichkeit», soll wohl unterstreichen, dass zwischen Gott
und Mensch keine Gleichheit besteht, es soll die Distanz betont
werden, in der der Mensch als Bild zum Urbild steht : der Mensch
ist nur Bild, wenn auch ein von Gottes Mächtigkeit erfülltes. Dass
der Begriff der Gottebenbildlichkeit so zu deuten, dass also die
Ebenbildlichkeit in der dem Menschen von Gott verliehenen
Mächtigkeit und Herrlichkeit besteht, wird bestätigt durch die Worte
des 8. Psalmes : «Du machtest den Menschen nur wenig geringer als

einen Gott, Du kröntest ihn mit Ehre und Glanz», nämlich mit
innerer Mächtigkeit und Wucht und mit körperlicher Schönheit.

(Wenn es im zweiten Schöpfungsbericht Gen. 2, 7 heisst:
«Und Gott bildete den Menschen aus Staub von der Erdkrumme
und blies in seine Nase den Hauch des Lebens und der Mensch

wurde zu einem lebendigen Wesen,» so soll damit nicht etwa, im



— 152 —

Gegensatz zum ersten Schöpfungsbericht, gesagt werden, dass der
Mensch aus zwei wesensverschiedenen Substanzen, einem
vergänglichen Leib und einer ihm von Gott eingehauchten «unsterblichen

Seele», geschaffen sei. Vielmehr ist auch hier der Mensch als
Ganzheit ins Auge gefasst : in seiner Ganzheit ist er Erde, irdischer
Herkunft, wie er auch in seiner Ganzheit Empfänger des
lebendigmachenden Gotteshauches ist und also in dieser seiner ganzheitlichen

Existenz von Gott, dem Schöpfer in Abhängigkeit lebt.)
So ist der Mensch wesentlich gesehen als einer, dem in seiner

Ebenbildlichkeit die besondere Würde zukommt, ein mit Macht,
Ehre und Glanz begabter Repräsentant Gottes auf Erden zu sein.

— Auffällig ist nun aber, dass diese Hoheitsaussagen, wie sie uns
im 1. Schöpfungsbericht und im 8. Psalm entgegentreten, in der
heiligen Schrift weiter keinen Nachhall finden. Schon der Ausdruck
Ebenbild kommt im Alten Testament nur noch an vereinzelten
Stellen vor, um dann erst im Neuen Testament wieder auf den Plan
zu treten. Aber im Neuen Testament wird der Ausdruck, wie wir
sehen werden, auf Christus angewendet — Christus ist das Ebenbild
Gottes — und auf die Menschen nur, sofern sie diesem Christus
angehören. Wo aber im Alten Testament vom Menschen die Rede
ist, wird in der Regel nicht seine Würde, Hoheit und Ehre, sondern
seine Nichtigkeit, Ohnmacht und Niedrigkeit hervorgehoben. Je-
saias 40, 17 wird geradezu gesagt, dass nichts in der Welt mit Gott
Ähnlichkeit habe und nichts sei, das man Gott als Ebenbild zur
Seite stellen könne.

Wie erklärt sich diese Diskrepanz Wie erklärt es sich insbesondere,

dass auf dem Hintergrund dieser betont abwertenden
Aussagen der Ehrentitel «Ebenbild» im wesentlichen nur auf den
Menschen im Urständ und dann erst wieder auf Christus angewendet
wird Antwort darauf gibt uns die Erzählung vom Sündenfall.
Der Mensch hat — das ist der Sinn dieser Erzählung — die ihm
gegebene Hoheitsstellung missbraucht, dadurch, dass er sie zum
Eigenbesitz gemacht hat. «Sein wollend wie Gott» hat er die ihm
übereignete, verliehene, geschenkte Macht, die er in Gemeinschaft
mit Gott auszuüben bestimmt war, selbstherrlich an sich gerissen
und damit seine echte Ebenbildlichkeit vertauscht gegen die schiefe
Ebenbildlichkeit menschlicher Selbstmächtigkeit. Das war die
Ursünde Adams, die unter die Verfluchung Gottes zu stehen
gekommen ist und sich von Adam, dem Urvater her, über das ganze
Menschengeschlecht erstreckt und die doch, wie sich zeigen wird,



— 153 —

nicht ohne Verheissung ist. Diesen Zusammenhang deckt Paulus
auf im 5. Kapitel des Römerbriefes, das wie ein Kommentar zur
Erzählung vom Sündenfall lautet, wenn es dort heisst: «Durch
einen Menschen ist die Sünde in die Welt gekommen und durch die
Sünde der Tod und so ist der Tod zu allen Menschen hindurchgedrungen,dieweil

sie alle sündigten». Wenn mit diesen Worten auch nicht
die Erbsünde im Sinne der späteren Kirchenlehre gemeint ist, so
soll doch gesagt werden, dass durch Adam die unheimliche
(persönlich gedachte) Macht der Sünde in diese Welt eingebrochen ist,
in der nun Sünde und Tod eine Zwangsherrschaft ausüben, der sich
niemand entziehen kann.

So hat sich durch den Sündenfall mit dem Menschen eine
grundlegende Änderung vollzogen. Zwar bleibt der Mensch noch Gottes
Geschöpf, auch in dem Sinne, dass sich an seinem kreatürlichen
Wesensaufbau, an seinem Geist-Seele- und Leib-Sein nichts
geändert hat, auch seine Ebenbildlichkeit ist nicht eigentlich
zerstört. Wohl aber ist dem Menschen das, was seine Ebenbildlichkeit
ausmacht, verloren gegangen, nämlich seine ihm nur in der Gemeinschaft

mit Gott zuteil werdende Macht und Herrlichkeit. An ihre
Stelle sind gleichsam deren Perversionen getreten, die superbia und
cupiditas, wie Augustin formulieren wird. Man könnte vielleicht
auch sagen: von Gott her, der den Menschen geschaffen hat,
bleibt ihm seine Ebenbildlichkeit zugesprochen, aber dem Menschen
ist sie verschlossen.

Dass indessen diese furchtbare Verfluchung nicht ohne
Verheissung ist, das zeigt sich daran, dass Gott den gefallenen
Menschen nicht ins Nichts versinken lässt. Gott ist treu und er bekundet
seine Treue immer wieder im heilsgeschichtlichen Handeln an
einzelnen von ihm erwählten Menschen. So leuchtet nach alttestament-
lichem Zeugnis x) die ursprüngliche Gottesebenbildlichkeit (ohne
dass indessen der Begriff selbst gebraucht wird) auf an Menschen,
die wie Abel gegen Kain, Jakob gegen Esaù, Gideon gegen Abime-
lech oder wie die Propheten gegen die machthungrigen und
götzendienerischen Könige, von Gott sich rufen lassen, indem sie auf alle

Selbstmächtigkeit verzichten. Ja wir dürfen vielleicht noch weiter
gehen und sagen : diese Ebenbildlichkeit zeichnet sich — gleichsam
als blosser Schattenriss — überall dort ab, wo der alttestamentliche

Mensch in seinem (immer ganzheitlich verstandenen) Mensch-
Sein, in seinem Geist-Seele- und -Leib-Sein seiner völligen Macht-

2) So Karl Ludwig Schmidt, S. 187 ff.



— 154 —

losigkeit überführt wird: wo er seinen Leib vor Gott in Staub
und Asche sinken sieht, wo seine Seele in der ihr eigentümlichen
Sehnsucht nach der Ganzheit, dem Frieden und der Segenskraft
Gottes sich aufzehrt, wo der Geist des Menschen, durch den Gott
immer wieder zu ihm spricht, in sich selbst zerbricht. Nicht, dass

in diesen «Grenzsituationen des Lebens» selbst schon der
transzendente Gott sich ankündigte oder dass sie der Anknüpfungspunkt

wären, an dem Gott mit seinem Handeln einsetzt, noch auch
ist gemeint, dass die Seele in ihrem Verlangen oder der Geist in
seiner Unruhe «Reste» seien der verlorengegangenen Ebenbildlichkeit,

wohl aber, dass über diesem Menschen noch weiter die
Zusicherung der Ebenbildlichkeit gilt, die dieser aber gerade nur im
Seheitern seiner Selbstmächtigkeit, im unaufhörlichen Zerbrechen
an sich selbst entgegenzunehmen vermag.

So hat der gefallene Mensch — und das ist der «natürliche»
Mensch, wie wir ihn kennen — ein wenn auch dunkles, so doch

untrügliches Wissen um seine verlorene Ebenbildlichkeit. Aber er
vermag sie durch keine seiner Entscheidungen und Handlungen
zu verwirklichen. Der natürliche, der gefallene Mensch ist noch
immer für Gott offen und vermag sich wohl auch für ihn zu entscheiden,
aber diese seine Entscheidung bleibt letzterdings ohne Erfüllung.

Die Verwirklichung, die Erfüllung, die der gefallene Mensch

vergebens sucht, hat nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes
erst Jesus Christus gebracht. Und zwar dadurch, dass es von ihm
heissen darf: Er ist das Ebenbild Gottes. Inwiefern das Es ist
zunächst nicht der historisch-irdische Christus, der bei Paulus so

heisst, sondern der Auferstandene und Erhöhte (2. Kor. 4, 4, Kol.
3, 10) Nun ist aber die Erhöhung Christi nicht abzulösen von seiner

Erniedrigung, seine Auferstehung nicht von seiner Kreuzigung.
Als der gekreuzigte Mensch ist er der auferstandene, der mit Macht
und Herrlichkeit beschenkte Mensch. Mensch ist er im Stande der
Erniedrigung wie der Erhöhung, und eben in diesem, Erniedrigung
und Erhöhung, Tod und Auferstehung umfassenden Mensch-Sein
ist Jesus Christus Gottes Ebenbild. Und zwar in dem
prägnantbiblischen Sinne des Wortes, dass in Christus, im gekreuzigten und
auferstandenen Menschen, Gott selbst als in seinem Bilde lebendig
gegenwärtig ist. Dabei ist wohl darauf zu achten, dass es von Christus
nicht nur heisst: er ist nach diesem Bilde geschaffen, sondern: er
ist dieses Bild. Er ist der Mensch, in welchem — was sonst von
keinem Menschen gesagt werden kann — Gott selbst existierend ist,



— 155 —

nicht naturhaft, sondern im Handeln, das sich darin als
Heilshandeln an den von Gott verordneten Menschen offenbart, dass sein
Endzweck die Wiederherstellung der Ebenbildlichkeit in eben
diesen Menschen ist.

Wie vollzieht sich nun dieses Heilshandeln an den Menschen
Schon während seines irdischen Wandels wendet sich Jesus in
Verkündigung und helfender Tat an die Mühseligen und Beladenen,
die Armen im Geiste, die Zerbrochenen und Kranken, d. h. an die
nicht mehr Selbstmächtigen und verheisst ihnen — und nicht den

noch-immer-Selbstmächtigen das Himmelreich. Seine Erfüllung
aber findet sein Heilshandeln darin, dass er im Tode am Kreuz
stellvertretend der Menschen Selbstmächtigkeit überwindet und
auferstehend in «Ehre und Glanz» die dem Menschen verloren
gegangene Ebenbildlichkeit, sie durch die Verheissung des ewigen
Lebens gleichzeitig überbietend, ans Licht bringt.

Indem Jesus Christus das alles tut, ist er der Erlöser, der für
uns handelt. Zugleich aber ist er der erste Mensch, in welchem
die verloren gegangene Ebenbildlichkeit wiederhergestellt ist. Er
ist der «neue Mensch» und als solcher der Erste einer Reihe, der
Stammvater eines neuen Geschlechtes. An Christus hat sich
urtümlich vollzogen, was nun auch an den von Gott erwählten
Menschen geschehen soll: auch sie sollen neue Menschen werden.
Jesus Christus ist der Mensch, den wir werden sollen, er ist das Bild,
dem, wie es Röm. 8, 29 heisst, die dazu ersehenen Menschen sollen

gleichgestaltet werden. In vollem Sinne werden sie das erste sein
im zukünftigen Reich, wenn mit ihnen — nach dem Bilde des vom
Tode erstandenen Herrn — eine bis ins Leibliche sich erstreckende

Wandlung vor sich gegangen sein wird. Sie sind indessen in Christo
auch jetzt schon eine «neue Kreatur», Menschen, mit denen, wenn
auch verborgen und unanschaulich, bereits eine reale
Wesensveränderung vor sich gegangen ist, die diejenige weit hinter sich

lässt, die durch den Sündenfall erfolgt war : sie sind nun in Christo
eine «neue Schöpfung» (2. Kor. 5, 17).

Was bedeutet aber diese Neuschöpfung des Menschen durch
Christi Erlösungstat Sie bedeutet nicht — und das ist für unseren
Zusammenhang besonders wichtig —, dass es im Menschen nun
doch zu einer Konkreszenz, zu einer Einswerdung des menschlichen

mit dem göttlichen Sein komme, sie bedeutet nicht, dass der
Mensch mit seinen offenen Möglichkeiten nun einer mit grundsätzlich

erfüllten Möglichkeiten werde. Diese Neuschöpfung in Christo



— 156 —

ist und bleibt ganz Gottes Tat und vollzieht sich dort, wo der Mensch
in Glaube und Busse in seiner Selbstmächtigkeit je und je zerbricht,
wo sein Dasein in einem neuen Sinn ein solches mit offenen, nämlich

aller Selbstmächtigkeit entleerten Möglichkeiten wird, wo sein
Mensch-Sein ein Zusammen-Sein mit dem Gekreuzigten wird : ecce
homo x) Aber ebenso wichtig ist, dass durch diese Neuschöpfung
das, was der Glaube meint, im Menschen Wirklichkeit wird:
Sein Dasein wird mit Inhalten und Wirklichkeiten beschenkt, die

jenseits seiner Möglichkeiten liegen und die nun doch seine Wirklichkeiten

und von daher auch seine Möglichkeiten geworden sind. Sein
Dasein wird ein Zusammen-Sein mit dem Auferstandenen: siehe,

es ist alles neu geworden! Gerade darin aber, dass im Lichte des

Evangeliums beides gilt, dass sein Mensch-Sein ein Zusammen-Sein
wird mit dem gekreuzigten und auferstandenen Christus, dass in
Christo der in den Tod gegebene natürliche Mensch der mit «Ehre
und Glanz» beschenkte, neue Mensch werden darf, besteht die

Ebenbildlichkeit, zu der der Mensch nach der neutestamentlichen
Botschaft berufen ist.

Ergänzend sei noch beigefügt : mit zu diesem neuen Menschen,
zu dem durch Christus entmächtigten und neu beschenkten
Menschen gehört es, dass er auch seinem Mitmenschen unter Preisgabe
seiner eigenen Selbstmächtigkeit als Nächsten begegnet, und das

heisst: in Liebe. Darum haben in Christo für den neuen Mensehen
auch die nationalen, rassischen und kultischen Selbstmächtigkeiten
keine Bedeutung mehr: da ist nicht Grieche noch Jude, sondern
alles und in allem Christus.

Was also ist — wenn wir das in einem zusammenfassenden
Wort sagen wollen — der Mensch in christlicher Sicht Der Mensch
ist nicht einfach Gottes Ebenbild. Seine Ebenbildlichkeit ist ihm
vielmehr verloren gegangen. Ebenbild Gottes kann der Mensch

nur indirekt heissen, d. h. im Rückblick auf das, was er einst in
Adam gewesen ist und im Blick auf das, was er in Christus dereinst
sein wird, was er aber deshalb auch in demselben Christus jetzt
und hier, wenn auch in aller Verborgenheit, werden darf. Die
Ebenbildlichkeit ist also auf keinen Fall eine Qualität des uns
bekannten Menschen, ist nicht sein Wesenskern, sein «eigentliches»
Mensch-Sein. Sie ist in keinem denkbaren Sinne ein datum, sondern
ein dandum 2). Ebenbild ist der Mensch nicht, er wird es. Er wird

3) Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, III, 2, S. 159 ff.
q E. Schlink, S. 100 ff.



— 157 —

es nicht aus sich selbst, sondern durch die Tat dessen, der in der
heiligen Schrift allein das Ebenbild Gottes ist, Jesus Christus.

III.
In welchem Verhältnis steht nun aber dieses christliehe

Menschenverständnis zum humanistischen
Darüber bedarf es wohl nach dem Gesagten keiner langen

Erörterungen mehr, dass zwischen der christlichen und humanistischen

Grundkonzeption, wenn auch nicht eine völlige Diastase, so
doch der denkbar grösste Abstand besteht. Wir haben es ganz
offenkundig hier und dort mit zwei toto coelo verschiedenen Welten
zu tun — Welten, die so verschieden voneinander sind als Gottes
Offenbarungswort vom Menschenwort verschieden ist. Das wird
besonders augenfällig, wenn wir bedenken, welche Bedeutung
Christus hier und dort hat : während für den Humanisten Christus
durch seine Lehre und sein Vorbild im Wesentlichen nur die
Bedeutung eines Befreiers zum reinen Menschentum hat, ist es für
den Christen so, dass er sein «reines Menschentum», d. h. sein Mensch-
Sein von Christus überhaupt erst empfängt. Dadurch tun sich für
die christliche Anthropologie Perspektiven auf, die dem Humanismus

wesensgemäss verschlossen sind. Und das ist mit ein Grund
dafür, dass — rein auf die gegenständlichen Aussagen gesehen —
nicht, wie man gerne meint, die humanistische Schau des Menschen
die umfassendere, freiere, wirklichkeitsnähere und gefülltere ist,
sondern eindeutig die christliche.

Allein, mit der Aufzeigung dieser oder ähnlicher Unterschiede
ist die Frage noch immer nicht entschieden, ob im humanistischen
Menschenverständnis nicht doch einzelne wichtige «Phaenomene
des Menschlichen» in einer Weise erkannt worden sind wie sonst
nirgendwo in der menschlichen Geistesgeschichte, und ob diese

vom Humanismus recht eigentlich entdeckten Phänomene nicht in
eine positive Relation zu setzen sind zur christlichen Botschaft
vom Menschen. Wir meinen, diese Frage bejahen zu müssen und
möchten das an einigen wenigen Punkten aufzeigen.

Zunächst muss es auffallen, dass weder der Humanismus noch
das Christentum ein klares, begrifflich scharf umrissenes Menschen-
bild haben. Beide sind vielmehr einig in der Feststellung : der Mensch
ist nicht, der Mensch wird. Beiden ist das menschliche Dasein ein
solches in offenen Möglichkeiten. Ihre Wege scheiden sieh allerdings
an dem Punkte, wo es darum geht, zu sagen, wo diese offenen Mög-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1949. H



— 158 —

lichkeiten und die ihnen entsprechenden Verwirklichungen liegen.
Für den Humanisten liegen sie im Dasein des Menschen selbst und
in dem ihm zugeordneten Kosmos, auch wenn sie nicht ohne Gottes
Hilfe zu verwirklichen sind. Für den Christen hingegen, der durch
die radikale Erkenntnis des Scheiterns aller seiner Verwirklichungen
hindurchgegangen ist, liegen sie ausserhalb seines Daseins, nämlich
in Gott, der aber in Christus Mensch geworden ist und eben dadurch,
dass er Mensch geworden, eine Verwirklichung des Mensch-Seins
geschaffen hat, die allen offenen Möglichkeiten vorangeht und diese

damit als «reale» Möglichkeiten wiederherstellt. Es ist also nicht
so — wir haben dieses Missverständnis bereits zurückgewiesen —,
dass die christliche Botschaft vom neuen Menschen einfach der
Inhalt wäre, der die vorgegebene Form des humanistischen
Menschen auszufüllen hätte, sondern der neue Inhalt schafft auch die
ihm entsprechende Form, indem er die offenen Möglichkeiten des
Menschen wiederherstellt und erneuert. Gerade diese Wiederherstellung

und Erneuerung der menschlichen Möglichkeiten durch
die Wirklichkeit des neuen Mensch-Seins in Christo kann nun aber
in ihrer vollen Tragweite nur erfasst werden, wenn der Mensch als
dieses Wesen mit offenen Möglichkeiten, nämlich als Wesen, mit
dem immer wieder ein Anfang gemacht werden kann und über das
noch immer nicht entschieden ist, voll und ganz erkannt, anerkannt
und respektiert wird. Diese Erkenntnis allen Verkürzungen und
Verdunkelungen gegenüber, wie sie das mittelalterliche Menschenbild

mit sich gebracht hatte, ans Licht gestellt zu haben, ist das

grosse historische Verdienst und der bleibende Auftrag des
Humanismus, der ihn zum Evangelium nicht in Gegensatz bringt, sondern
in ein und dieselbe Front stellt.

Ebenso bedeutungsvoll ist aber ein zweites. Bei aller
Hochgemutheit, mit der der Humanismus vom Menschen redet, fehlt es

ihm nicht an der Erkenntnis, dass der Mensch, der seine menschliche
Bestimmung im Gehorsam gegen Gott zu verwirklichen sucht,
dabei unaufhörlich scheitert. Im Unterschied zum rationalistisch
verflachten Humanismus unserer Tage sieht der genuine Humanist
sein Leben unaufhörlich bedroht von Mächten und Gewalten, die —
wie wir gesehen haben — in ihrer Substanz dem menschlichen Leben
selbst entnommen sind. Damit aber nähert er sich einer grundlegenden

biblischen Erkenntnis. Wenn dem Humanismus an diesem
Punkt die letzten Zusammenhänge auch kaum einsichtig werden,
so ist doch sein merkwürdig gebrochenes, zwiespältiges Reden vom



— 159 —

Menschen indirekt ein erschütterndes Zeugnis dafür, dass der
Humanismus, und zwar nicht nur beiläufig, sondern an entscheidender
Stelle den Menschen so sieht, wie nach Röm. 1 der natürliche Mensch
im Lichte der Offenbarung gesehen werden muss: «Obwohl sie Gott
erkannt haben, haben sie ihn doch nicht als Gott verehrt, noch
ihm gedankt, sondern verfielen in ihren Gedanken auf das Nichtige
und vertauschten die Herrlichkeiten des unvergänglichen Gottes
mit dem Abbilde des Bildes des vergänglichen Menschen».

Endlich aber — und das scheint uns besonders wichtig zu
sein — steht der Humanismus in einer direkten Entsprechung zur
christlichen Botschaft dort, wo er im Abwehrkampf steht gegen die
Behauptung einer fortschreitenden Konkreszenz zwischen dem
göttlichen und menschlichen Sein. Diesen Kampf führt der
Humanismus — wie wir gesehen haben — so, dass er den Menschen
aus seinen Verhaftungen an die Vergegenständlichung der
göttlichen Offenbarung in menschlichen Satzungen und Spekulationen
und nicht zuletzt in einer überbordenden kirchlichen Hierarchie
zurückruft zu den «Ursprüngen» und — wir denken da vor allem
an Erasmus — der Herrseh- und Streitsucht der Kirche, der
temeritas und atrocitas ihrer Führer mit der Forderung der Milde,
des Masses und der Toleranz entgegentritt. Der Humanismus tut
das allerdings nicht allein im Namen des Evangeliums (wie nach
ihm die Reformatoren), sondern zugleich auch im Namen des reinen
Menschentums. Darum haben die Forderungen des Humanismus
nicht immer einen eindeutig christlichen Charakter, sie klingen oft
mehr ciceronisch-antik als biblisch-christlich. Und doch sind sie

in all ihrer theologischen Einfalt ein notwendiges und unüberhör-
bares Zeugnis für die auch im Evangelium an zentraler Stelle
verkündigte Wahrheit, dass der Mensch durch die Ansprüche einer auf
Grund jener Konkreszenz der Selbstmächtigkeit verfallenen
Kirchlichkeit in seinem Mensch-Sein nicht angetastet werden darf: «der
Mensch ist nicht um des Sabbattages, sondern der Sabbat um des

Menschen willen da.» Darin, dass der Humanismus — zugespitzt
ausgedrückt — den geschöpflichen Menschen in Schutz nimmt vor
dem erlösten Menschen, der der religiösen Selbstmächtigkeit von
neuem verfallen ist, darf der Humanismus sich im Bunde wissen
mit dem Evangelium. Der Humanismus ist also — um das an einem
Beispiel klar zu machen — im Rechte, wenn er Verwahrung
einlegt dagegen, dass aus dem theologisch korrekten Satz «Humanität

ist noch nicht die christliche Liebe» die naheliegende, aber



— 160 —

falsche Schlussfolgerung gezogen wird, die in der Geschichte der
christlichen Kirche oft genug gezogen worden ist : also kann christliche

Liebe auch unmenschlich sein.
Was ergibt sich aus dieser allerdings nur lückenhaften

Konfrontierung des humanistischen mit dem christlichen
Menschenverständnis Ì Kann, wenn es diese und vielleicht noch andere

Berührungspunkte zwischen der christlichen Botschaft und der
humanistischen Geisteshaltung gibt, daraus die Forderung nach
einem sogenannten christlichen Humanismus abgeleitet werden
Wenn mit dieser heute von neuem beliebt gewordenen Forderung
gemeint sein sollte, es müsse zu einer weltanschaulichen Synthese,
nämlich zu einem einheitlichen Astern-Zusammenhang zwischen
Christentum und Humanismus kommen, so ist eine solche Forderung

entschieden abzulehnen. Denn die christliche Botschaft ist,
wenn anders sie Gottes Offenbarungswort eben auch über den
Menschen ist, schlechterdings incommensurabel mit jeder menschlichen

und darum auch mit der humanistischen Rede über den
Menschen. Die christliche Botschaft ist als Botschaft Gottes in sich
selbst gültig und bedarf als solche keiner Ergänzung durch den
Humanismus. Jeder Versuch, diese Botschaft in systematischer
Absicht in Einklang zu bringen mit dem Humanismus, muss zu
deren Abschwächung und Depravierung führen. Aber auch umgekehrt

muss durch eine solche Synthese das, was der ursprüngliche
Humanismus mit seinem Kampf gegen die Konkreszenz des
Göttlichen und Menschlichen und die daraus sich ergebende Imperiali-
sierung der Kirche meint, unwirksam werden und zerfallen.
Sprechende Beispiele für einen solchen systematisch-imperialen christlichen

Humanismus aus der Gegenwart sind der humanisme intégral,
wie er von Jacques Maritain im Anschluss an Thomas von Aquin
neu begründet worden ist, aber doch wohl auch der von einem
universalen Theismus ausgehende Christliche Humanismus des

Protestanten Rüsselx).
Es kann nun aber mit der Losung «Christlicher Humanismus»

auch etwas wesentlich anderes, bescheideneres gemeint sein. Es
kann nämlich gemeint sein, dass christliches Denken und Handeln
sich je und je aufgeschlossen zeigen müsse für das Grundanliegen
des genuinen Humanismus, nämlich für seine Forderung, dass alle

Interpretationen und Vergegenständlichungen, die die göttliche
Botschaft durch begnadete Menschen, gerade durch sie, je und je

2) Vgl. dazu Alfred de Quervain : Glaube und Humanismus, Zürich 1947.



— 161 —

erfährt, einer unaufhörlichen Kritik und Revision bedarf, einer
Kritik, die, so wie sie von den Humanisten verstanden wird, darin
ihre Besonderheit und auch ihre Schranke hat, dass sie nicht vom
reinen Evangelium allein, sondern auch vom «reinen» Menschentum
her geführt wird, oder anders gesagt : dass sie nicht oder nicht
notwendigerweise im Glauben und in der im Glauben dem Menschen

gesetzten Krisis ihren Ursprung hat, sondern im Gewissen, immerhin

im Gewissen des von Gott erschaffenen Menschen, der als solcher
ein unabdingbares Recht darauf hat, dass er in seinem Mensch-
Sein und also als Kritiker von einer im Grunde stets wieder der

Selbstmächtigkeit verfallenden Kirchlichkeit nicht nur geduldet,
sondern respektiert und angehört wird.

In diesem Sinne, und wir möchten sagen : nur in diesem Sinne
ist der christliche Humanismus nicht nur eine Möglichkeit, sondern
eine Notwendigkeit. «Christlicher Humanismus» besagt dann, dass
der Humanist dort, wo er selbstherrlich werden und der allem
«Rein-Menschlichen» durch das Offenbarungswort Gottes gesetzten
Krisis ausweichen will, durch das christliche Glaubenszeugnis in
seine Grenzen verwiesen wird. Umgekehrt aber dies, dass der Christ
und insbesondere der Theologe um der Reinheit seines Glaubens
und Handelns willen, vor allem dort, wo es um den Menschen geht,
immer wieder wird aufgeschlossen und aufmerksam hinhören müssen

auf die Kritik, auf das warnende, zum Masshalten und zur
Duldsamkeit mahnende Wort des Humanisten.

Wo in dieser Weise humanistisches und christliches
Menschenverständnis sich verbinden, wo mit anderen Worten der Humanist
und der Christ ohne alle systematisch-imperialen Absichten in
ein gegenseitig sich begrenzendes und eben darum eminent fruchtbares

Gespräch miteinander eintreten, besteht doch wohl — wenn
alle anderen Voraussetzungen erfüllt sind — am ehesten, ja, wie
wir überzeugt sind, die einzige Möglichkeit, dass der Mensch, der
wirkliche Mensch erkannt wird als das, was er ist: als ein Geheimnis
Gottes.

Ölten U. Küry


	Das humanistische und das christliche Menschenverständnis

