Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Artikel: Das humanistische und das christliche Menschenverstandnis
Autor: Kdry, U.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 141 —

Das humanistische und das christliche
Menschenverstindnis ')

Was ist der Mensch ? Zu dieser alten, heute in einem besonderen
Sinne wieder aktuell gewordenen Frage haben der Humanismus
und das Christentum noch immer ihr je eigenes, gewichtiges Wort
zu sagen. Bei allem Reichtum an anthropologischen Einsichten, die
uns von der Philosophie, Psychologie und nicht zuletzt von der
Naturwissenschaft in einer kaum mehr zu bewiltigenden Fiille
angeboten werden, haben der Humanismus und das Christentum
nicht nur durch die ehrwiirdigen Geistestraditionen, die in ithnen
vertreten sind, sondern vor allem durch die Unwergleichlichkeit
ihres Wahrheitsgehaltes, durch ihr tiefes, bis heute nicht iiber-
botenes Wissen um die Wiirde des Menschen, um seine Ewigkeit,
um sein Geheimnis, Anspruch darauf, von uns immer wieder neu
gehort zu werden.

Wenn es auch unmoglich ist, in einem Vortrag auch nur an-
nihernd eine einigermassen adaequate Darstellung des einschlé-
gigen Gedankengutes zu geben, so soll doch wenigstens versucht
werden, die wesentlichen Gehalte des humanistischen und christ-
lichen Menschenverstindnisses herauszustellen, miteinander zu
vergleichen und im Anschluss daran die heute viel diskutierte
Frage nach der Moglichkeit einer Synthese von Humanismus und
Christentum in einem zu fordernden sogenannten «christlichen
Humanismus» kurz zu erértern.

1.

Welches ist das spezifisch humanistische Menschenverstind-
niss ¢ Wir werden bei der Beantwortung dieser Frage von alledem
absehen, was man heute — oft zu Unrecht 2) — unter Humanismus
versteht und uns ausschliesslich an den Humanismus der Renais-
sance-Zeit halten, weil von ihm das uns beschéftigende Problem
am klarsten gestellt ist und nur beildufig, soweit das fiir unsere
Darstellung von Interesse ist, auf den Neuhumanismus der Goethe-
Humboldt-Zeit zu sprechen kommen.

1) Akademischer Vortrag, gehalten an der Universitdit Bern am
11. Februar 1949.

?) Zum Bedeutungswandel des Begriffs «Humanismus» vgl. Walter
Riiegg: Cicero und der Humanismus, Ziirich 1946. — Horst Ridiger:
Wesen und Wandlung des Humanismus, Hamburg 1937.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1949. 10



— 142 —

In der theologischen Literatur begegnet man immer wieder
der Behauptung, «der treibende Sinn des Humanismus sei die
Uberzeugung von der religivsen und moralischen Autonomie der
menschlichen Vernunft und damit von der Immanenz des gott-
lichen im menschlichen Geist» 2). Der humanistische Mensch sei
der in sich geschlossene, autarke Mensch, dem ein echtes Jenseits
seiner selbst fehle. Gott und der Néchste seien dem humanistischen
Menschen nur Attribute seiner selbst. Das ist aber eine offenkundige
Verzeichnung. Wie vor allem die neuere italienische Forschung 3)
in iiberzeugender Weise nachgewiesen hat, wird der Mensch vom
Humanisten in zentraler Weise so gesehen, dass er Mensch wird
nur, indem er sich durch den Logos unter die nétigende Macht der
Transzendenz stellen und sich — im politischen Handeln — von
seinem «Nichsten» in Pflicht nehmen ldsst. Diese allerdings mehr
hintergriindige Bezogenheit des humanistischen Menschen auf Gott
und den Nichsten gilt es stets im Auge zu behalten, wenn wir
verstehen wollen, wie der Mensch als solcher, gleichsam in seiner
Vordergriindigkeit vom Humanisten gesehen wird. Am deutlichsten
und originellsten hat sich dariiber Pico della Mirandola in seiner
beriihmten Rede «iiber die Wiirde des Menschen» ausgesprochen.
Pico sagt: Als Gott sein Schopferwerk vollendet hatte, dachte er
zuletzt an die Erschaffung des Menschen. Da aber unter den Ur-
bildern der Dinge keines mehr war, nach dem er den Menschen hétte
bilden koénnen, beschloss Gott, den Menschen zu schaffen als ein
Geschopf, das kern deutlich unterscheidbares Bild besitzt. So sprach
denn Gott: « Wir haben dir keinen bestimmten Wohnsitz, noch ein
eigenes Gesicht, noch irgendeine besondere Gabe verliehen, o
Adam, damit au jeden beliebigen Wohnsitz, jedes beliebige Gesicht,
und alle Gaben, die du dir sicher wiinschest, besitzen mogest.
Den iibrigen Wesen ist thre Natur durch die von uns vorgeschrie-
benen Gesetze bestimmt... Du bist durch keinerlei uniiberwind-
liche Schranken gehemmt, sondern du sollst nach deinem eigenen
freien Willen, in dessen Hand ich dein Geschick gelegt habe, sogar
jene Natur dir selbst vorherbestimmen... Wir haben dich weder
als himmlischen noch als irdischen, weder als einen sterblichen noch
als einen unsterblichen geschaffen, damit du als dein eigener, voll-

) F. Gogarten: Der Zerfall des Humanismus und die Gottesfrage.
Stuttgart 1937. S. 4.

) Vgl. insbesondere: Kugenio Garin: Der italienische Humanismus.
Bern 1947. Ernesto Grassi: Verteidigung des individucllen Lebens. Studia
humanitatis als philosophische Uberlieferung. Bern 1946.



— 143 —

kommen frei und ehrenhalber schaltender Bildhauer und Dichter
dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben wiinschest.
Es steht dir frei, in die Unterwelt des Viehes zu entarten. Es steht
dir ebenso frei, in die hohere Welt des Gottlichen dich durch den
Entschluss deines eigenen Geistes zu erheben.» 1)

Der Mensch hat also — nach Pico — keine eigene Natur, der
er gehorchen miisste, sondern er schafft sich diese Natur selbst
durch seine freie Entscheidung. Dem, was der Mensch ist, geht das
voraus, wozu er sich entscheidet. Seine Essenz wird bestimmt durch
seine Existenz. Gerade das macht seine besondere Wiirde aus. Wenn
wir hier absehen von den weltanschaulich-philosophischen Motiven,
die weder bei Pico noch anderen Humanisten fehlen, die aber von
sekundérer Bedeutung sind 2), so kann man sagen: das Neue und
damals vollig Unerhorte dieses Redens vom Menschen war, dass
das menschliche Dasein erstmals klar und ohne Vorbehalt als ein
Dasein in offenen Méglichkeiten gesehen und erkannt worden ist.
Wenn diese offenen Moglichkeiten zunédchst auch im Menschen
selbst und in dem ihm zugeordneten Kosmos liegen, so bedeutet
das fiir Pico noch nicht wie fiir die spétere Aufklirung, dass der
Mensch iiber diese offenen Moglichkeiten verfiige und eben darin
Mensch, ein freier Mensch sei, sondern nur, dass mit dem Menschen,
wie immer er sich entscheide, stets wieder ein neuer Anfang gemacht
werden kann: es ist {iber ihn nie endgiiltig entschieden, er kann
noch immer alles werden — ein Vieh oder ein Kind Gottes.

Dass das Dasein des Menschen in diesem Sinne ein Dasein in
offenen Moglichkeiten, unendlich wandelbar und also gerade nicht
ein in sich geschlossenes System ist, das ist recht eigentlich das
Grundmotiv des humanistischen Menschenverstindnisses, das in
dieser oder jener Form immer wiederkehrt. So horen wir schon bei
Petrarca, dass der Mensch zu sich selbst kommen miisse im Selbst-
gesprich der Seele mit sich selbst und mit ihren unendlichen Mog-
lichkeiten, nach Bruni ust der Mensch nicht, sondern er muss sich
selbst erschlossen werden im Prozess der Bildung, nach Mureto
liegt die Wiirde des Menschen in seiner ewigen Unzufriedenheit
mit sich selbst, nach Alberti in der Arbeit schlechthin, G. Bruno
endlich sieht in den «heroischen Leidenschaften» die menschlichen

1) GHovanni Pico della Mirandola: Uber die Wiirde des Menschen.
Herausgegeben und iibertragen von H. W. Riissel, Leipzig 1940, S. 47 ff,

?) Bernhard Groethuysen: Philosophische Anthropologie. Miinchen und
Berlin 1931. S. 108.



— 144 —

Tétigkeiten im Wettstreit mit den gottlichen Akten !). Fiir die
italienischen Humanisten liegen die Verwirklichungen der dem
Menschen gegebenen Moglichkeiten durchaus im Grenzenlosen, im
Himmel und Erde, Uberirdisches und Irdisches umfassenden Kos-
mos, der als Makrokosmos das Spiegelbild des menschlichen Mikro-
kosmos ist und auf den Menschen mit magischer Kraft einwirkt.
Diesem titanischen, im Banne eines im wesentlichen magischen
Weltbildes stehenden Streben des Renaissance-Humanisten, sich
selbst zu finden durch ein Hinausschreiten ins Grenzenlose und
Unendliche, hat Erasmus von Rotterdam Halt geboten dadurch,
dass er den Menschen nachdriicklich an die Grenzen seiner Mensch-
lichkeit verweist, nicht etwa durch eine neue Selbstanalyse des
Menschen, sondern dadurch, dass er den Menschen in seiner all-
téaglich-gewohnten Wirklichkeit, mit all seinen Fehlern und Schwi-
chen sich selbst zur Anschauung bringt 2). Innerhalb dieser Grenzen
bleibt aber auch fiir Erasmus der Mensch — echt humanistisch —
das Wesen, das unendlich wandlungsfahig ist und «mit Gottes
Hilfe alles vermag» 3).

Nur beildufig sei bemerkt, dass dieses genuin-humanistische
Menschenverstdndnis auch dem Neuhumanismus nicht fremd ist.
KEs sei nur erinnert an die Lehre von den «wirkenden und schaffen-
den Kriften» W. von Humboldts *) oder auch an den Begriff der
¢reinen Bildungslust» bei Goethe. Auch dem Neuhumanismus ist
das Mensch-Sein nicht eine Gegebenheit, sondern ein Postulat.
Mensch ist man nicht, Mensch wird man. Das wurde wesentlich
anders erst im Humanismus des spédteren 19. Jahrhunderts, als
man die Humanitdt «nicht mehr als das Ziel eines miihsamen
Kampfes vor sich sah, sondern sie handfest in das Sein des Men-
schen selbst verlegte» ®). Hine Trivialisierung des humanistischen
Grundgedankens ist es vollends, wenn der moderne Existenzialis-

1) E. Garin, Der italienische Humanismus. S. 13, S. 46, S. 220, S. 68,
S. 252,

%) B. Groethuysen S. 182.

3) «De libero arbitrio», nach der Ubersetzung von Walter Koehler in
«Erasmus, ein Lebensbild in Ausziigen aus seinen Werken». Berlin, 1917,
S. 229,

4) Horst Ridiger, Wesen und Wandlung des Humanismus, S.197.
Vgl. auch den Satz W. von Humbolts: «Die Energie ist die erste und einzige
Tugend des Menschen».

5) So Hans Barth in seinem Aufsatz: Uber die Voraussetzungen der

Humanitiaty. Hrschienen im Sammelband: Fluten und Dimme. Zirich
1943, S. 309.



— 145 —

mus, der ja selbst ein Humanismus sein will, formuliert: Der
Mensch ist, wozu er sich macht (P. Sartre).

Aber noch an einem anderen Punkte denken die alten Huma-
nisten wesentlich anders als die modernen. Der von den Humanisten
scheinbar ganz auf sich selbst gestellte Mensch erscheint niamlich
— unbeschadet seiner Bezogenheit auf Gott und den Néchsten —
umringt von einer ganzen Schar iiberirdischer Gewalten und Michte,
deren Opfer der Mensch in seinen konkreten Entscheidungen je
und je wird. Fir diese Gewalten und Méchte ist es charakte-
ristisch, dass sie dem menschlichen Leben selbst entnommen
sind, d. h. sie sind nichts anderes als personifizierte «Lebensbe-
griffe» 1), wie die Verénderlichkeit (Petrarca), das Schicksal (Ficino),
die Fortuna (Macchiavelli), die Voluptas (L. Valla), der Eros usf.,
denen dann oft noch die Gestirne und die abgeblassten Gestalten
der antiken Gotter zur Seite treten. Eine ganze Welt von Wunder-
wesen und Didmonen, von guten und bosen Genien tut sich tiber
~dem Menschen auf und bestimmen ihn in seinem Handeln. Einen
besonders scharfen Ausdruck hat dieser Grundauffassung Erasmus
im «Lobe der Torheit» gegeben, wo nichts geringeres gesagt wird
als dies, dass die (als Person gedachte) menschliche Torheit die
Handlungen des Menschen durchgingig determiniere und dass es
— was das wesentliche dabei ist — dem Menschen dabei ausser-
ordentlich wohl sei. Denn — sagt Krasmus — «von der Torheit
besessen. sein, bitte, das heisst Mensch sein» 2).

Auch der Neuhumanismus hat, das sei nicht vergessen, von
der Herrschaft dimonischer Méchte iiber den Menschen gewusst,
so etwa Herder 3) oder der alternde Goethe. Jedenfalls ist der
Humanist nicht der aufgeklirte Rationalist, wie er oft dargestellt
wird, er wére mit Groethuysen wohl richtiger als «mythischer»
Mensch zu bezeichnen %).

Wir werden indessen dieses kiihne, alle Moglichkeiten offen
lassende Reden der Humanisten tiber den Menschen nur verstehen,
wenn wir uns vor Augen halten, dass die Humanisten von Petrarca
an bis zu Erasmus — bei aller Verschiedenheit im Hinzelnen —
in einer geschlossenen Kampffront stehen gegen das Mittelalter

1) B. Groethuysen S. 106.

?) Nach der Ubersetzung von W. Kéhler, S. 98.

%) «HEine Angelitdt des Menschen kennen wir nicht, und wenn der
Démon, der uns regiert, kein humaner Dédmon ist, werden wir die Plaggeister
der Menschheit.» Vgl. Hans Barth, S. 307.

*) Philosophische Anthropologie S. 108.



— 146 —

und das von der Scholastik, insbesondere vom Thomismus gepragte
Menschenbild — dhnlich wie spéter der Neuhumanismus im Kampfe
steht gegen das Menschenbild des Barockzeitalters 1).

Von der mittelalterlichen Scholastik ?) wird der Mensch bald
subtiler, bald robuster verstanden als ein Vorhandenes, als Ge-
gebenes, ndmlich als ein Sern mit einem metaphysisch-realen
Wesenshintergrund. Im Menschen, der quodam modo omnia ist,
verdichtet sich gleichsam das Sein der Welt in seiner kontinuier-
lichen Stufenfolge, das als solches in Analogie steht zum Sein Got-
tes. Gott und Mensch erscheinen als zwar zwei ungleiche, aber doch
kommensurable Grossen, die zueinander in das Verhialtnis der
Konkreszenz, der fortschreitenden Kinswerdung zu treten ver-
mogen. Und zwar geschieht das in der Weise, dass der Mensch, indem
er dem Sollens-Gesetz, das Gott in ihn hineingelegt hat, gehorcht,
zugleich das Seins-Gesetz erfiillt, das ihn per analogiam mit Gott
verbindet. Der Mensch wird zwar — von den aristotelischen Grund-
voraussetzungen her — durchaus als tétiges, handelndes, ja als
werdendes Subjekt gesehen, aber wesentlich doch so, dass er in
seinem Titigsein ein vorgegebenes Sein zu erfiillen hat. Indem er
das tut in den beiden, auf einander bezogenen Bereichen der Natur
und der Ubernatur, zeichnet sich deutlich ein Bild dieses Menschen
ab, das eigentlich ein doppeltes ist: das Bild des natiirlichen, dem
allgemeinen Sittengesetz unterstellten Menschen und das Bild des
gliubigen, geistlich-kirchlichen Menschen, der unter dem Gesetz
der Gnade steht. So hat der Mensch des Mittelalters — in striktem
Gegensatz zu dem, was die Humanisten sagen (wir denken hier vor
allem an die Negationen Picos — ein bestimmtes Gesicht, das
Gesicht des homo saecularis und des homo religiosus, er hat einen
bestimmten Wohnsitz, den zwischen Natur und Ubernatur, er
hat auch bestimmte Gaben, die naturliche Vernunft und die
tibernatiirliche Gnade.

Gegen dieses Menschenbild, das in letzter Sicht ein solches der
Konkreszenz zwischen gottlichem und menschlichem Sein ist, wen-
den sich nun die Humanisten. Zwar kann nicht iibersehen werden,
dass sie dort, wo sie unter dem Einfluss des Neuplatonismus stehen,
nun ihrerseits eine solche Konkreszenz durch Beriihrung der Seele

1) Horst Rudiger S. 74, S. 161. Vgl. auch Ernst Howald : Probleme des
Neuhumanismus. Zirich 1938.

%) Vgl. Arnold Gilg: Mensch und Gottheit in den Religionen, Der
Hochkatholizismus, 8. 377 ff. Bern, 1942. — Heinrich Barth: Das Men-
sc henbild im protestantischen Erziehungsideal. Bern 1946. S. 33.




— 147 —

mit dem Absoluten anzunehmen bereit sind, so Pico, vor allem
aber Ficino, der geradezu sagen kann, dass der Mensch durch jene
Beriihrung ein deus in terris werde ). Aber ihr Grundanliegen bleibt
von diesen mehr nur sekundédren philosophischen Begriindungs-
weisen unberiihrt, und das ist ihr Wille, dem mittelalterlichen Men-
schenbild gegeniiber, das — um bei unserer Terminologie zu blei-
ben — ein solches mit grundsitzlich erfillten Moglichkeiten ist,
dem urspriinglichen Menschen, dem Menschen mit seinen offenen
Moglichkeiten wieder zu seinem Rechte zu verhelfen.

Von dieser Kampfstellung der Humanisten her ist nun endlich
auch das zu verstehen, was sie vom Menschen in seiner Bezogenheit
zu Gott und dem Néchsten sagen.

Der Gottesglaube der Humanisten kann mit Dilthey 2) als
«religiés universaler Theismus» bezeichnet werden. Das heisst:
der Gott der christlichen Offenbarungsbotschaft ist ihnen der Gott,
der durch den Logos — und gemeint ist damit vor allem das
dichterische, philosophisch-mythologische Wort — iiberall und zu
allen Zeiten spricht. So ist fiir Pico und Ficino das platonische
Theion letzterdings identisch mit dem christlichen Gott. Erasmus,
fir den die Schriften Ciceros von demselben gottlichen Geiste
ingpiriert sind wie die Schriften des Neuen Testamentes, meint,
dass «Christus tiberall wohne», ja der Erfurter Humanist Konrad
Mudt kann geradezu erklédren: « Sage ich Jupiter, so meine ich Chri-
stus und den wahren Gott »3) Mag dieser synkretistische Gottes-
begriff — geschichtlich gesehen — mit den Grund gelegt haben
zum spiteren Deismus und Panentheismus, wie er uns nicht zuletzt
im Neuhumanismus entgegentritt ¢), so ist in genuin-humanistischer
Sicht Gott doch noch nicht eine antlitz- und namenlose « Gottheit»,
noch nicht ein abstraktes, unpersonliches Sein, vielmehr geht es
den Humanisten — auf ihre Art — gerade um den lebendigen, ur-
spriinglichen, transzendenten Gott. Der antik-christliche Uni-
versal-Gott ist ihnen gleichsam der «archimedische Punkt»?), von
dem her sie den Gottesbegriff der Scholastik glauben aus den Angeln.
heben zu kénnen, den Gott ndmlich, der auf Grund jener Konkres-

1) B. Groethuysen, S. 116.

) W. Dilthey: Auffassung und Analyse des Menschen im 15. und 16.
Jahrhundert. Ges. Schriften Leipzig 1914, Bd. II, S. 42,

®) Ibidem S. 46.

) Vgl. Heinrich Hoffmann: Goethes Religion, Bern, 1940.

5) So Horst Riidiger: Wesen und Wandlung des Humanismus, S. 64.



— 148 —

zenz mit dem Menschen an die Lehre dieses von ihm begnadeten
Menschen gebunden erschien und so ein exklusiver Gott geworden
war. Dieser Immanenzierung Gottes gegeniiber wollten sie Gott —
um mit einem modernen Interpreten des Humanismus, Ernst Grassi
zu reden 1) — verstanden wissen als das «Urspriingliche», das dem
Menschen unmittelbar als ein «objektiv Notigendes» — wir diirfen
vielleicht sagen — als «ewige Macht und Gottheit» im Sinne von
Romer 1, 20 entgegentritt. Die Humanisten «erlitten» dieses Ur-
spriingliche allerdings mehr als dass es in der Offenbarung zu ihnen
sprach. Ihr Gott war in diesem Sinne ein verborgener Gott, von
dessen Schopfer- und Erlésermacht sie sich allerdings als Menschen
mit offenen Moglichkeiten gehalten wussten und zu welchem sie
im Bewusstsein, die Fiihrer eines «christianismus rinascens» zu
sein, ihre Zeitgenossen mit Nachdruck zuriickriefen durch ihre
Losung: ad fontes, zuriick zu den Quellen!

In genauer Entsprechung zu dieser Gottesauffassung stehen
nun auch die humanistischen Aussagen tiiber das Verhdlinis des
Menschen zu seinem Ndchsten. Wie wir schon bemerkt haben, ist
der Humanist nicht einfach der in sich selbst geschlossene, selbst-
herrliche Mensch. Vielmehr ist sein Blick von Anfang an auf das
menschliche Du, die menschliche Gemeinschaft gerichtet. Die
studia humanitatis — so betonen schon die Frithhumanisten —
sollen «die Liebe zum Nichsten» anfeuern 2), sie sollen sich sozial
auswirken und eine neue Gemeinschaft freier Menschen herbei-
fithren. Eine besonderen Ausprdgung hat diese soziale Grundhaltung
bei Erasmus gefunden, der dem Menschen durchaus die Fihigkeit
und die Pflicht zuspricht, innerhalb der ihm durch die Torheit
gesetzten Schranken in Freiheit das Gute und Verniinftige zu tun,
némlich dem Néchsten zu begegnen in Milde, Nachsicht und Tole-
ranz, aber auch in feinen Umgangsformen und edler Sitte, im gros-
sen dann aber durch Bekimpfung des Krieges und jeglicher atro-
citas den allgemeinen Frieden herzustellen. 2). So hatte schon Cicero
gelehrt und so hatte es in Vollmacht Jesus in der Bergpredigt
gefordert, in welcher nach der Meinung des Erasmus die heidnische
common-sense-Moral ihre von Gott gewollte Erfiilllung gefunden
hat. Unter der Hand des Meisters wird so die stultitia zur simpli-

1) Ernesto Grassi, Verteidigung des individuellen Lebens, S. 165 ff.

%) E. Garin, Italienischer Humanismus, S. 13.

%) Diese Seite des Humanismus hebt vor allem hervor A. Kiry:
Erasmus von Rotterdam, Internationale Kirchliche Zeitschrift, Jg. 1936,
S. 193 £f.



— 149 —

citas, die menschliche Torheit zur christlichen Einfalt, die vor Gott
Weisheit ist. Man mag mit Recht einwenden, diese erasmische
humanitas sei so wenig das, was die christliche Liebe meint, als
Cicero Jesus ist. Allein, es gilt auch hier zu bedenken: es geht den
Humanisten, wenn sie ein auf die humanitas zielendes Sozialver-
halten fordern, wiederum um den Ursprung, um den urspriinglichen
Menschen einem Menschentum gegeniiber, das im Bewusstsein,
Werkzeug der gottlichen Gnade zu sein, nur allzuleicht dem Fana-
tismus und der Ausschliesslichkeit verfillt und die Merkmale wahrer
Humanitét, Milde, Nachsicht, Toleranz, vermissen lisst. Der Mensch
soll, bevor er als Gegenstand der menschlich interpretierten Liebe
Gottes «behandelt» wird, vor allem einmal in seiner schlichten
humanitas respektiert werden. Das ist der Sinn der humanistischen
Bthik, die bei aller scheinbaren Milde eine ausgesprochene Kampf-
Ethik ist.

Dieser von den Humanisten auf der ganzen Linie gefiihrte
Kampf um den ursprimglichen Menschen ist allerdings nicht leicht
fassbar, weil er, jedenfalls an entscheidender Stelle, nicht mit den
Mitteln der Philosophie oder Theologie durchgefiihrt wird, sondern
mit solchen der Dichtkunst und Rhetorik. Immerhin .zeichnet sich
ein Menschenverstindnis ab, das bei aller Verschiedenheit im Kin-
zelnen, deutlich genug ist und das wir zusammenfassend so charak-
terisieren konnen : Der Mensch st nicht, er wird Mensch durch seine
Jje freie Entscheidung. Indem er sich aber entscheidet, gerédt er in
den Bann tiberirdischer Gewalten. Sein Dasein bleibt aber dessen
ungeachtet ein Dasein -— wie dem Mittelalter gegeniiber betont wird,
— nicht mit grundsitzlich erfiillten, sondern mit allzeit offenen Mog-
lichkeiten und wird als solches von Gott als dem Urspriinglich-Noti-
gendem und dem Né&chsten je und je in Pflicht genommen Dieser
Mensch hat wirklich kein Gesicht, keine Natur, ihm eignet weder
Idealitit noch Realitdt. Er ist einer, der alles werden kann. Er ist
eine offene Tiir, von der niemand sagen kann, wohin sie fiihrt.

Oder sollte der humanistische Mensch die Tiir sein, die hin-
iiberfiihrt zum christlichen Menschen ? Sollte — mit anderen Wor-
ten — der humanistische Mensch mit seinen offenen Mdoglichkeiten
gleichsam die Form sein, die nur noch mit christlichen Inhalten
gefiillt zu werden braucht? Diese oder dhnliche Folgerungen zu
ziehen, liegt in der Tat ausserordentlich nahe. Sobald wir aber
niher zusehen, was mit dem christlichen Menschen letzterdings
gemeint ist, erweist sich eine solche Schlussfolgerung als unhaltbar.



— 150 —

11

Was ist ndmlich der christliche Mensch ? — Wir sehen bei der
Beantwortung dieser I'rage von den spiteren Lehrmeinungen der
verschiedenen Kirchen ab und beziehen uns ausschliesslich auf das
biblische Offenbarungszeugnis, wie es sich uns auf Grund der neueren
bibeltheologischen Forschungen darstellt!). Indem wir das tun,
stellen wir uns — das muss von Anfang an klar sein — auf einen
grundsitzlich anderen Boden als das humanistische Reden vom
Menschen steht und nach seiner ganzen Natur stehen kann. Denn
der Sinn dieses Zeugnisses ist es, uns zu sagen: was der Mensch ist,
das weiss allewn Gott. Damit ist unser Reden iiber den Menschen
strikte an das Offenbarungswort Gottes gewiesen. Das heisst nicht,
dass uns durch die Schrift eine abgeschlossene, gottlich beglaubigte
Lehre iiber das Wesen des Menschen dargeboten wiirde, die wir
unsrerseits als solche zu tibernehmen hétten. Das ist schon deshalb
unmoglich, weil die heilige Schrift uns primér nicht vom Menschen,
sondern von Gottes Grosstaten Kunde geben will. Sie spricht vom
Menschen nur indirekt, indem sie uns sagt, was Gott mit diesem
Menschen will, in welcher Weise er an ihm handelt. Im Mittelpunkt
der biblischen Anthropologie steht der Heilswille Gottes mit dem
Menschen. Wollten wir darum nur einigermassen erschopfend
sagen, was in biblischer Sicht der Mensch «ist», so miissten wir die
ganze Heilsgeschichte zur Darstellung bringen. Da dies hier nicht
moglich ist, begniigen wir uns damit, an einem Grundbegriff die

1) Wir folgen im wesentlichen der Darstellung von Karl Ludwig
Schmidt: Homo imago Deil im Alten und Neuen Testament, Eranos-Jahr-
buch 1947, S. 149 ff., vor allem aber einer Kollegschrift von Ernst Gaugler
«Das Geheimnis des Menschen in Religion und Schrift», die uns vom Ver-
fasser in freundlicher Weise zur Verfligung gestellt worden ist. Im tlibrigen
sind hauptséichlich zu Rate gezogen worden:

Wilhelm Bachmann: Gottes Ebenbild, Berlin 1938;

Karl Barth: Kirchliche Dogmatik TIT, 1 und 2, Zurich 1945 und 1948;

Heinrich Bornkammer: Imago Dei, Festschrift fiir Gustav Kriiger, Giessen
1932;

Emil Brunner: Der Mensch im Widerspruch, Berlin 1937;

Theodor Haecker: Was ist der Mensch ? Leipzig 1935;

Jean Hering: Die biblischen Grundlagen des christlichen Humanismus,
Ziirich 1946;

Werner Georg Kimmel: Das Bild des Menschen im Neuen Testament,
Zurich 1948;

Gerardus van der Leeuw: Der Mensch und die Religion, Basel 1941;

Edmund Schlink: Der Mensch in der Verkiindigung der Kirche, Miinchen
1936;

Anton Schiitz: Der Mensch und die Ewigkeit. Miinchen 1938.



— 151 —

Hauptlinien zu skizzieren, ndmlich am Begriff der Gott-Ebenbild-
lichkeit des Menschen.

Das Wort von der Gottebenbildlichkeit des Menschen begegnet
uns erstmals im Schopfungsbericht Gen. 1, 26: «Und Gott sprach:
Lasset uns Menschen machen in unserem Bilde nach unserer Ahn-
lichkeit.» Wir miissen uns, um dieses Wort (wie iibrigens auch alle
anderen Aussagen der Bibel iiber den Menschen) zu verstehen, vor
Augen halten, dass in der Schrift der Mensch immer als seelisch-
leibliche Ganzheit verstanden wird. Darum kann an dieser Stelle
nicht gemeint sein, dass — wie man spiter gedeutet hat — die
«Seele» oder der « Geist» des Menschen, oder der Mensch als «freie
"Vernunftnatur» oder als «verantwortliche Personlichkeit» Gottes
Ebenbild sei. Vielmehr ist gemeint, dass der Mensch in seiner Seele
und Leib umfassenden Ganzheit im «Bilde» Gottes nach seiner
«Ahnlichkeit» geschaffen ist. « Bild» bedeutet nach seinen urspriing-
lichen Wortsinn das geschnitzte Bild, die Statue, die Plastik, in
der aber nach alt-orientalischer Auffassung das Dargestellte selbst
lebendig verkorpert ist; es kann dann weiter auch Schattenbild,
Schattenriss bedeuten. Wenn darum der Mensch «Bildy Gottes
heisst, so soll damit offenbar zum Ausdruck gebracht werden, dass
der Mensch — immer in seiner seelisch-leiblichen Ganzheit — das
Wesen ist, in welchem Gottes Wesen, Gottes Macht und Herrlich-
keit als eine ihm verliehene lebendig zugegen ist und die der Mensch
der iibrigen Kreatur gegeniiber als Gottes Repridsentant geltend
machen darf durch die Gen. 1, 28 ihm noch ausdriicklich zugespro-
chene Herrscherstellung. Dass dieses Bild ein solches ist nach
Gottes «Ahnlichkeit», soll wohl unterstreichen, dass zwischen Gott
und Mensch keine Gleichheit besteht, es soll die Distanz betont
werden, in der der Mensch als Bild zum Urbild steht: der Mensch
ist nur Bild, wenn auch ein von Gottes Méchtigkeit erfiilltes. Dass
der Begriff der Gottebenbildlichkeit so zu deuten, dass also die
Ebenbildlichkeit in der dem Menschen von Gott verliehenen Méch-
tigkeit und Herrlichkeit besteht, wird bestétigt durch die Worte
des 8. Psalmes: «Du machtest den Menschen nur wenig geringer als
einen Gott, Du krontest ihn mit Ehre und Glanz», nimlich mit
innerer Michtigkeit und Wucht und mit korperlicher Schonheit.

(Wenn es im zweiten Schopfungsbericht Gen. 2, 7 heisst:
«Und Gott bildete den Menschen aus Staub von der Erdkrumme
und blies in seine Nase den Hauch des Lebens und der Mensch
wurde zu einem lebendigen Wesen,» so soll damit nicht etwa, im



— 152 —

Gegensatz zum ersten Schopfungsbericht, gesagt werden, dass der
Mensch aus zwel wesensverschiedenen Substanzen, einem ver-
ginglichen Leib und einer ihm von Gott eingehauchten «unsterb-
lichen Seele», geschaffen sei. Vielmehr ist auch hier der Mensch als
Ganzheit ins Auge gefasst: in seiner Ganzheit ist er Erde, irdischer
Herkunft, wie er auch in seiner Ganzheit Empfinger des lebendig-
machenden Gotteshauches ist und also in dieser seiner ganzheit-
lichen Existenz von Gott, dem Schopfer in Abhéngigkeit lebt.)

So ist der Mensch wesentlich gesehen als einer, dem in seiner
Ebenbildlichkeit die besondere Wiirde zukommt, ein mit Macht,
Ehre und Glanz begabter Repriasentant Gottes auf Erden zu sein.
— Auffiillig ist nun aber, dass diese Hoheitsaussagen, wie sie uns
im 1. Schopfungsbericht und im 8. Psalm entgegentreten, in der
heiligen Schrift weiter keinen Nachhall finden. Schon der Ausdruck
Ebenbild kommt im Alten Testament nur noch an vereinzelten
Stellen vor, um dann erst im Newen Testament wieder auf den Plan
zu treten. Aber im Neuen Testament wird der Ausdruck, wie wir
sehen werden, auf Christus angewendet — Christus ist das Ebenbild
Gottes! — und auf die Menschen nur, sofern sie diesem Christus
angehoren. Wo aber im Alten Testament vom Menschen die Rede
ist, wird in der Regel nicht seine Wiirde, Hoheit und Ehre, sondern
seine Nichtigkeit, Ohnmacht und Niedrigkeit hervorgehoben. Je-
saias 40, 17 wird geradezu gesagt, dass nichts in der Welt mit Gott
Ahnlichkeit habe und nichts sei, das man Gott als Ebenbild zur
Seite stellen konne.

Wie erklirt sich diese Diskrepanz ? Wie erklért es sich insbeson-
dere, dass auf dem Hintergrund dieser betont abwertenden Aus-
sagen der Ehrentitel « Ebenbild» im wesentlichen nur auf den Men-
schen im Urstand und dann erst wieder auf Christus angewendet
wird ? Antwort darauf gibt uns die Erzdihlung vom Sindenfall.
Der Mensch hat — das ist der Sinn dieser Erzdhlung — die ihm
gegebene Hoheitsstellung missbraucht, dadurch, dass er sie zum
Ligenbesitz gemacht hat. «Sein wollend wie Gott» hat er die ihm
ibereignete, verliehene, geschenkte Macht, die er in Gemeinschaft
mit Gott auszuiiben bestimmt war, selbstherrlich an sich gerissen
und damit seine echte Ebenbildlichkeit vertauscht gegen die schiefe
Ebenbildlichkeit menschlicher Selbstméchtigkeit. Das war die
Ursiinde Adams, die unter die Verfluchung Gottes zu stehen ge-
kommen ist und sich von Adam, dem Urvater her, iiber das ganze
Menschengeschlecht erstreckt und die doch, wie sich zeigen wird,



W, | R

nicht ohne Verheissung ist. Diesen Zusammenhang deckt Paulus
auf im 5. Kapitel des Romerbriefes, das wie ein Kommentar zur
Erzéahlung vom Siindenfall lautet, wenn es dort heisst: «Durch
eimen Menschen ist die Siinde in die Welt gekommen und durch die
Stinde der Tod und so ist der Tod zu allen Menschen hindurchgedrun-
gen,dieweil sie alle siindigten». Wenn mit diesen Worten auch nicht
die Erbsiinde im Sinne der spiteren Kirchenlehre gemeint ist, so
soll doch gesagt werden, dass durch Adam die unheimliche (per-
sonlich gedachte) Macht der Siinde in diese Welt eingebrochen ist,
in der nun Siinde und Tod eine Zwangsherrschaft ausiiben, der sich
niemand entziehen kann.

So hat sich durch den Siindenfall mit dem Menschen eine grund-
legende Anderung vollzogen. Zwar bleibt der Mensch noch Gottes
Geschopf, auch in dem Sinne, dass sich an seinem kreatiirlichen
Wesensaufbau, an seinem Geist-Seele- und Leib-Sein nichts ge-
andert hat, auch seine Ebenbildlichkeit ist nicht eigentlich zer-
stort. Wohl aber ist dem Menschen das, was seine Ebenbildlichkeit
ausmacht, verloren gegangen, ndmlich seine ihm nur in der Gemein-
schaft mit Gott zuteil werdende Macht und Herrlichkeit. An ihre
Stelle sind gleichsam deren Perversionen getreten, die superbia und
cupiditas, wie Augustin formulieren wird. Man koénnte vielleicht
auch sagen: von Gott her, der den Menschen geschaffen hat,
bleibt ihm seine Ebenbildlichkeit zugesprochen, aber dem Menschen
ist sie verschlossen.

Dass indessen diese furchtbare Verfluchung nicht ohne Ver-
heissung ist, das zeigt sich daran, dass Gott den gefallenen Men-
schen nicht ins Nichts versinken ldsst. Gott ist treu und er bekundet
seine Treue immer wieder im heilsgeschichtlichen Handeln an ein-
zelnen von ihm erwihlten Menschen. So leuchtet nach alttestament-
lichem Zeugnis ') die urspriingliche Gottesebenbildlichkeit (ohne
dass indessen der Begriff selbst gebraucht wird) auf an Menschen,
die wie Abel gegen Kain, Jakob gegen Esau, Gideon gegen Abime-
lech oder wie die Propheten gegen die machthungrigen und gotzen-
dienerischen Konige, von Gott sich rufen lassen, indem sie auf alle
Selbstméchtigkeit verzichten. Ja wir diirfen vielleicht noch weiter
gehen und sagen: diese Ebenbildlichkeit zeichnet sich — gleichsam
als blosser Schattenriss! — iiberall dort ab, wo der alttestament-
liche Mensch in seinem (immer ganzheitlich verstandenen) Mensch-
Sein, in seinem Gieist-Seele- und -Leib-Sein seiner volligen Macht-

?) So Karl Ludwig Schmidt, S. 187 ff.



— 154 —

losigkeit tiberfithrt wird: wo er seinen Leib vor Gott in Staub
und Asche sinken sieht, wo seine Seele in der ihr eigentiimlichen
Sehnsucht nach der Ganzheit, dem Frieden und der Segenskraft
Gottes sich aufzehrt, wo der Geist des Menschen, durch den Gott
immer wieder zu ihm spricht, in sich selbst zerbricht. Nicht, dass
in diesen «Grenzsituationen des Lebens» selbst schon der trans-
zendente Gott sich ankiindigte oder dass sie der Ankniipfungs-
punkt wiren, an dem Gott mit seinem Handeln einsetzt, noch auch
ist gemeint, dass die Seele in ihrem Verlangen oder der Geist in
seiner Unruhe «Reste» seien der verlorengegangenen Ebenbildlich-
keit, wohl aber, dass iiber diesem Menschen noch weiter die Zu-
sicherung der Ebenbildlichkeit gilt, die dieser aber gerade nur im
Scheitern seiner Selbstméchtigkeit, im unaufhérlichen Zerbrechen
an gich selbst entgegenzunehmen vermag.

So hat der gefallene Mensch — und das ist der «natiirliche»
Mensch, wie wir ihn kennen — ein wenn auch dunkles, so doch
untriigliches Wissen um seine verlorene Ebenbildlichkeit. Aber er
vermag sie durch keine seiner Entscheidungen und Handlungen
zu verwirklichen. Der natiirliche, der gefallene Mensch ist noch im-
mer fiir Gott offen und vermag sich wohl auch fiir ihn zu entscheiden,
aber diese seine Entscheidung bleibt letzterdings ohne Erfiillung.

Die Verwirklichung, die Erfilllung, die der gefallene Mensch
vergebens sucht, hat nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes
erst Jesus Christus gebracht. Und zwar dadurch, dass es von ihm
heissen darf: Er 2sf das Ebenbild Gottes. Inwiefern das? Es ist
zunichst nicht der historisch-irdische Christus, der bei Paulus so
heisst, sondern der Auferstandene und Erhohte (2. Kor. 4, 4, Kol.
3, 10) Nun ist aber die Erhohung Christi nicht abzulésen von seiner
Erniedrigung, seine Auferstehung nicht von seiner Kreuzigung.
Als der gekreuzigte Mensch ist er der auferstandene, der mit Macht
und Herrlichkeit beschenkte Mensch. Mensch ist er im Stande der
Erniedrigung wie der Erhohung, und eben in diesem, Erniedrigung
und Erhohung, Tod und Auferstehung umfassenden Mensch-Sein
ist Jesus Christus Gottes Ebenbild. Und zwar in dem prignant-
biblischen Sinne des Wortes, dass in Christus, im gekreuzigten und
auferstandenen Menschen, Gott selbst als in seinem Bilde lebendig
gegenwirtig ist. Dabei ist wohl darauf zu achten, dass es von Christus
nicht nur heisst: er ist nach diesem Bilde geschaffen, sondern: er
st dieses Bild. Er ist der Mensch, in welchem —— was sonst von kei-
nem Menschen gesagt werden kann — Gott selbst existierend ist,



— 155 —

nicht naturhaft, sondern im Handeln, das sich darin als Heils-
handeln an den von Gott verordneten Menschen offenbart, dass sein
Endzweck die Wiederherstellung der Ebenbildlichkeit in eben
diesen Menschen ist.

Wie vollzieht sich nun dieses Heilshandeln an den Menschen ?
Schon wihrend seines irdischen Wandels wendet sich Jesus in
Verkiindigung und helfender Tat an die Miihseligen und Beladenen,
die Armen im Geiste, die Zerbrochenen und Kranken, d. h. an die
nicht mehr Selbstméchtigen und verheisst ¢Anen — und nicht den
noch-immer-Selbstméchtigen das Himmelreich. Seine KErfiillung
aber findet sein Heilshandeln darin, dass er im Tode am Kreuz
stellvertretend der Menschen Selbstmichtigkeit {iberwindet und
auferstehend in « Ehre und Gianz» die dem Menschen verloren ge-
gangene KEbenbildlichkeit, sie durch die Verheissung des ewigen
Lebens gleichzeitig iiberbietend, ans Licht bringt.

Indem Jesus Christus das alles tut, ist er der Erloser, der fiir
uns handelt. Zugleich aber ist er der erste Mensch, in welchem
die verloren gegangene Ebenbildlichkeit wiederhergestellt ¢sf. Er
ist der «neue Mensch» und als solcher der Erste einer Reihe, der
Stammvater eines neuen Geschlechtes. An Christus hat sich ur-
tiimlich vollzogen, was nun auch an den von Gott erwédhlten
Menschen geschehen soll: auch sie sollen neue Menschen werden.
Jesus Christus ist der Mensch, den wir werden sollen, er ist das Bild,
dem, wie es Rom. 8, 29 heisst, die dazu ersehenen Menschen sollen
gleichgestaliet werden. In vollem Sinne werden sie das erste sein
im zukiinftigen Reich, wenn mit ihnen — nach dem Bilde des vom
Tode erstandenen Herrn — eine bis ins Leibliche sich erstreckende
Wandlung vor sich gegangen sein wird. Sie sind indessen ¢n Christo
auch jetzt schon eine «neue Kreatur», Menschen, mit denen, wenn
auch verborgen und unanschaulich, bereits eine reale Wesens-
verdnderung vor sich gegangen ist, die diejenige weit hinter sich
ldsst, die durch den Siindenfall erfolgt war: sie sind nun in Christo
eine «neue Schopfung» (2. Kor. 5, 17).

Was bedeutet aber diese Neuschépfung des Menschen durch
Christi Erlosungstat ? Sie bedeutet nicht — und das ist fiir unseren
Zusammenhang besonders wichtig —, dass es im Menschen nun
doch zu einer Konkreszenz, zu einer Einswerdung des menschli-
chen mit dem gottlichen Sein komme, sie bedeutet nicht, dass der
Mensch mit seinen offenen Méglichkeiten nun einer mit grundsétz-
lich erfiillten Moglichkeiten werde. Diese Neuschopfung in Christo



— 156 —

ist und bleibt ganz Gottes Tat und vollzieht sich dort, wo der Mensch
in Glaube und Busse in seiner Selbstmiichtigkeit je und je zerbricht,
wo sein Dasein in einem neuen Sinn ein solches mit offenen, nam-
lich aller Selbstméchtigkeit entleerten Moglichkeiten wird, wo sein
Mensch-Sein ein Zusammen-Sein mit dem Gekreuzigten wird: ecce
homo! 1) Aber ebenso wichtig ist, dass durch diese Neuschopfung
das, was der Glaube meint, im Menschen Wirklichkeit wird:
Sein Dasein wird mit Inhalten und Wirklichkeiten beschenkt, die
jenseits seiner Moglichkeiten liegen und die nun doch seine Wirklich-
keiten und von daher auch setne Moglichkeiten geworden sind. Sein
Dasein wird ein Zusammen-Sein mit dem Auferstandenen: siehe,
es ist alles neu geworden! Gerade darin aber, dass im Lichte des
Evangeliums bevdes gilt, dass sein Mensch-Sein ein Zusammen-Sein
wird mit dem gekreuzigten und auferstandenen Christus, dass in
Christo der in den Tod gegebene natiirliche Mensch der mit «Hhre
und Glanz» beschenkte, neue Mensch werden darf, besteht die
Ebenbildlichkeit, zu der der Mensch nach der neutestamentlichen
Botschaft berufen ist.

Ergianzend sei noch beigefiigt: mit zu diesem neuen Menschen,
zu dem durch Christus entméchtigten und neu beschenkten Men-
schen gehort es, dass er auch seinem Mitmenschen unter Preisgabe
seiner eigenen Selbstméchtigkeit als Nachsten begegnet, und das
heisst: in Liebe. Darum haben in Christo fiir den neuen Menschen
auch die nationalen, rassischen und kultischen Selbstméchtigkeiten
keine Bedeutung mehr: da ist nicht Grieche noch Jude, sondern
alles und in allem Christus.

Was also ist — wenn wir das in einem zusammenfassenden
Wort sagen wollen — der Mensch in christlicher Sicht ? Der Mensch
25t nicht einfach Gottes Ebenbild. Seine Ebenbildlichkeit ist ihm
vielmehr verloren gegangen. Ebenbild Gottes kann der Mensch
nur indirekt heissen, d. h. im Riickblick auf das, was er einst in
Adam gewesen ist und im Blick auf das, was er in Christus dereinst
sein wird, was er aber deshalb auch in demselben Christus jetzt
und hier, wenn auch in aller Verborgenheit, werden darf. Die
Ebenbildlichkeit ist also auf keinen Fall eine Qualitit des uns be-
kannten Menschen, ist nicht sein Wesenskern, sein «eigentliches»
Mensch-Sein. Sie ist in keinem denkbaren Sinne ein datum, sondern
ein dandum 2). Ebenbild st der Mensch nicht, er wird es. Er wird

3) Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, 111, 2, S. 159 ff.
1) K. Schlink, S. 100 ff.



— 157 —

es nicht aus sich selbst, sondern durch die Tat dessen, der in der
heiligen Schrift allein das Ebenbild Gottes ist, Jesus Christus.

I11.

In welchem Verhéltnis steht nun aber dieses christliche Men-
schenverstéindnis zum humanistischen ?

Dariiber bedarf es wohl nach dem Gesagten keiner langen
Erorterungen mehr, dass zwischen der christlichen und humanisti-
schen Grundkonzeption, wenn auch nicht eine vollige Diastase, so
doch der denkbar grosste Abstand besteht. Wir haben es ganz
offenkundig hier und dort mit zwei toto coelo verschiedenen Welten
zu tun — Welten, die so verschieden voneinander sind als Gottes
Offenbarungswort vom Menschenwort verschieden ist. Das wird
besonders augenfillig, wenn wir bedenken, welche Bedeutung
Christus hier und dort hat: wihrend fiir den Humanisten Christus
durch seine Lehre und sein Vorbild im Wesentlichen nur die Be-
deutung eines Befreiers zum reinen Menschentum hat, ist es fiir
den Christen so, dass er sein «reines Menschentum», d. h sein Mensch-
Sein von Christus iiberhaupt erst empfingt. Dadurch tun sich fiir
die christliche Anthropologie Perspektiven auf, die dem Humanis-
mus wesensgemiss verschlossen sind. Und das ist mit ein Grund
dafiir, dass — rein auf die gegenstéindlichen Aussagen gesehen —
nicht, wie man gerne meint, die humanistische Schau des Menschen
die umfassendere, freiere, wirklichkeitsnihere und gefilltere ist,
sondern eindeutig die christliche.

Allein, mit der Aufzeigung dieser oder dhnlicher Unterschiede
ist die Frage noch immer nicht entschieden, ob im humanistischen
Menschenverstindnis nicht doch einzelne wichtige «Phaenomene
des Menschlichen» in einer Weise erkannt worden sind wie sonst
nirgendwo in der menschlichen Geistesgeschichte, und ob diese
vom Humanismus recht eigentlich entdeckten Phénomene nicht in
eine positive Relation zu setzen sind zur christlichen Botschaft
vom Menschen. Wir meinen, diese Frage bejahen zu miissen und
mochten das an einigen wenigen Punkten aufzeigen.

Zunichst muss es auffallen, dass weder der Humanismus noch
das Christentum ein klares, begrifflich scharf umrissenes Menschen-
bild haben. Beide sind vielmehr einig in der Feststellung : der Mensch
st nicht, der Mensch wird. Beiden ist das menschliche Dasein ein
solches in offenen Méglichkeiten. Thre Wege scheiden sich allerdings
an dem Punkte, wo es darum geht, zu sagen, wo diese offenen Mog-

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1949, 11



— 158 —

lichkeiten und die ihnen entsprechenden Verwirklichungen liegen.
Fiir den Humanisten liegen sie im Dasein des Menschen selbst und
in dem ihm zugeordneten Kosmos, auch wenn sie nicht ohne Gottes
Hilfe zu verwirklichen sind. Fiir den Christen hingegen, der durch
die radikale Erkenntnis des Scheiterns aller seiner Verwirklichungen
hindurchgegangen ist, liegen sie ausserhalb seines Daseins, nédmlich
in Gott, der aber in Christus Mensch geworden ist und eben dadurch,
dass er Mensch geworden, eine Verwirklichung des Mensch-Seins
geschaffen hat, die allen offenen Moglichkeiten vorangeht und diese
damit als «reale» Moglichkeiten wiederherstellt. Es ist also nicht
so — wir haben dieses Missverstindnis bereits zuriickgewiesen —,
dass die christliche Botschaft vom neuen Menschen einfach der
Inhalt wire, der die vorgegebene Form des humanistischen Men-
schen auszufiillen hatte, sondern der neue Inhalt schafft auch die
ihm entsprechende Form, indem er die offenen Moglichkeiten des
Menschen wiederherstellt und erneuert. Gerade diese Wiederher-
stellung und Erneuerung der menschlichen Moglichkeiten durch
die Wirklichkeit des neuen Mensch-Seins in Christo kann nun aber
in ihrer vollen Tragweite nur erfasst werden, wenn der Mensch als
dieses Wesen mit offenen Moglichkeiten, ndmlich als Wesen, mit
dem immer wieder ein Anfang gemacht werden kann und iiber das
noch immer nicht entschieden ist, voll und ganz erkannt, anerkannt
und respektiert wird. Diese Erkenntnis allen Verkiirzungen und
Verdunkelungen gegeniiber, wie sie das mittelalterliche Menschen-
bild mit sich gebracht hatte, ans Licht gestellt zu haben, ist das
grosse historische Verdienst und der bleibende Auftrag des Huma-
nismus, der ihn zum Evangelium nicht in Gegensatz bringt, sondern
in ein und dieselbe Front stelit.

Ebenso bedeutungsvoll ist aber ein zweites. Bei aller Hoch-
gemutheit, mit der der Humanismus vom Menschen redet, fehlt es
ihm nicht an der Erkenntnis, dass der Mensch, der seine menschliche
Bestimmung im Gehorsam gegen (Gott zu verwirklichen sucht,
dabei unaufhérlich scheitert. Im Unterschied zum rationalistisch
verflachten Humanismus unserer Tage sieht der genuine Humanist
sein Leben unaufhorlich bedroht von Michten und Gewalten, die —
wie wir gesehen haben — in ihrer Substanz dem menschlichen Leben
selbst entnommen sind. Damit aber n&hert er sich einer grundlegen-
den biblischen Erkenntnis. Wenn dem Humanismus an diesem
Punkt die letzten Zusammenhidnge auch kaum einsichtig werden,
so ist doch sein merkwiirdig gebrochenes, zwiespiltiges Reden vom



— 159 —

Menschen indirekt ein erschiitterndes Zeugnis dafiir, dass der Hu-
manismus, und zwar nicht nur beildufig, sondern an entscheidender
Stelle den Menschen so sieht, wie nach Rém. 1 der natiirliche Mensch
im Lichte der Offenbarung gesehen werden muss: «Obwohl sie Gott
erkannt haben, haben sie ihn doch nicht als Gott verehrt, noch
ihm gedankt, sondern verfielen in ihren Gedanken auf das Nichtige
und vertauschten die Herrlichkeiten des unverginglichen Gottes
mit dem Abbilde des Bildes des verginglichen Menscheny.
Endlich aber — und das scheint uns besonders wichtig zu
sein — steht der Humanismus in einer direkten Entsprechung zur
christlichen Botschaft dort, wo er im Abwehrkampf steht gegen die
Behauptung einer fortschreitenden Konkreszenz zwischen dem
gottlichen und menschlichen Sein. Diesen Kampf fithrt der Hu-
manismus — wie wir gesehen haben — so, dass er den Menschen
aus seinen Verhaftungen an die Vergegenstindlichung der gott-
lichen Offenbarung in menschlichen Satzungen und Spekulationen
und nicht zuletzt in einer tiberbordenden kirchlichen Hierarchie
zuriickruft zu den «Urspriingen» und — wir denken da vor allem
an HErasmus — der Herrsch- und Streitsucht der Kirche, der
temeritas und atrocitas ihrer Fiihrer mit der Forderung der Milde,
des Masses und der Toleranz entgegentritt. Der Humanismus tut
das allerdings nicht allein im Namen des Evangeliums (wie nach
thm die Reformatoren), sondern zugleich auch im Namen des reinen
Menschentums. Darum haben die Forderungen des Humanismus
nicht immer einen eindeutig christlichen Charakter, sie klingen oft
mehr ciceronisch-antik -als biblisch-christlich. Und doch sind sie
in all ihrer theologischen Kinfalt ein notwendiges und uniiberhér-
bares Zeugnis fiir die auch im Evangelium an zentraler Stelle ver-
kiindigte Wahrheit, dass der Mensch durch die Anspriiche einer auf
Grund jener Konkreszenz der Selbsimdchiigkeit verfallenen Kirch-
lichkeit in seinem Mensch-Sein nicht angetastet werden darf: «der
Mensch ist nicht um des Sabbattages, sondern der Sabbat um des
Menschen willen da.» Darin, dass der Humanismus — zugespitzt
ausgedriickt — den geschopflichen Menschen in Schutz nimmt vor
dem erlésten Menschen, der der religiosen Selbstméchtigkeit von
neuem verfallen ist, darf der Humanismus sich im Bunde wissen
mit dem Evangelium. Der Humanismus ist also — um das an einem
Beispiel klar zu machen — im Rechte, wenn er Verwahrung
einlegt dagegen, dass aus dem theologisch korrekten Satz « Humani-
tdt ist noch nicht die christliche Liebe» die naheliegende, aber



— 160 —

falsche Schlussfolgerung gezogen wird, die in der Geschichte der
christlichen Kirche oft genug gezogen worden ist: also kann christ-
liche Liebe auch unmenschlich sein.

Was ergibt sich aus dieser allerdings nur liickenhaften Kon-
frontierung des humanistischen mit dem christlichen Menschen-
verstandnis ? Kann, wenn es diese und vielleicht noch andere
Beriihrungspunkte zwischen der christlichen Botschaft und der
humanistischen Geisteshaltung gibt, daraus die Forderung nach
einem sogenannten christlichen Humamismus abgeleitet werden ?
Wenn mit dieser heute von neuem beliebt gewordenen Forderung
gemeint sein sollte, es miisse zu einer weltanschaulichen Synthese,
nidmlich zu einem einheitlichen System-Zusammenhang zwischen
Christentum und Humanismus kommen, so ist eine solche Forde-
rung entschieden abzulehnen. Denn die christliche Botschaft ist,
wenn anders sie Gottes Offenbarungswort eben auch iiber den
Menschen ist, schlechterdings incommensurabel mit jeder mensch-
lichen und darum auch mit der humanistischen Rede iiber den
Menschen. Die christliche Botschaft ist als Botschaft Gottes in sich
selbst giiltic und bedarf als solche keiner Ergéinzung durch den
Humanismus. Jeder Versuch, diese Botschaft in systematischer
Absicht in Hinklang zu bringen mit dem Humanismus, muss zu
deren Abschwichung und Depravierung fithren. Aber auch umge-
kehrt muss durch eine solche Synthese das, was der urspriingliche
Humanismus mit seinem Kampf gegen die Konkreszenz des Gott-
lichen und Menschlichen und die daraus sich ergebende Imperiali-
sierung der Kirche meint, unwirksam werden und zerfallen. Spre-
chende Beispiele fiir einen solchen systematisch-imperialen christ-
lichen Humanismus aus der Gegenwart sind der humanisme intégral,
wie er von Jacques Maritain im Anschluss an Thomas von Aquin
neu begriindet worden ist, aber doch wohl auch der von einem
universalen Theismus ausgehende Christliche Humanismus des
Protestanten Riissel 1).

Es kann nun aber mit der Losung «Christlicher Humanismus»
auch etwas wesentlich anderes, bescheideneres gemeint sein. Es
kann ndmlich gemeint sein, dass christliches Denken und Handeln
sich je und je aufgeschlossen zeigen miisse fiir das Grundanliegen
des genuinen Humanismus, ndmlich fiir seine Forderung, dass alle
Interpretationen und Vergegenstidndlichungen, die die gottliche
Botschaft durch begnadete Menschen, gerade durch sie, je und je

%) Vgl. dazu Alfred de Quervain: Glaube und Humanismus, Ziirich 1947.



— 161 —

erfihrt, einer unaufhorlichen Kritik und Revision bedarf, einer
Kritik, die, so wie sie von den Humanisten verstanden wird, darin
ihre Besonderheit und auch ihre Schranke hat, dass sie nicht vom
reinen Evangelium allein, sondern auch vom «reinen» Menschentum
her gefiithrt wird, oder anders gesagt: dass sie nicht oder nicht not-
wendigerweise im Glauben und in der im Glauben dem Menschen
gesetzten Krisis ihren Ursprung hat, sondern im Gewissen, immer-
hin im Gewissen des von Gott erschaffenen Menschen, der als solcher
ein unabdingbares Recht darauf hat, dass er in seinem Mensch-
Sein und also als Kritiker von einer im Grunde stets wieder der
Selbstméchtigkeit verfallenden Kirchlichkeit nicht nur geduldet,
sondern respektiert und angehort wird.

In diesem Sinne, und wir mochten sagen: nur in diesem Sinne
ist der christliche Humanismus nicht nur eine Méglichkeit, sondern
eine Notwendigkeit. «Christlicher Humanismus» besagt dann, dass
der Humanist dort, wo er selbstherrlich werden und der allem
«Rein-Menschlichen» durch das Offenbarungswort Gottes gesetzten
Krisis ausweichen will, durch das christliche Glaubenszeugnis in
seine Grenzen verwiesen wird. Umgekehrt aber dies, dass der Christ
‘und insbesondere der Theologe um der Reinheit seines Glaubens
und Handelns willen, vor allem dort, wo es um den Menschen geht,
immer wieder wird aufgeschlossen und aufmerksam hinhoren miis-
sen auf die Kritik, auf das warnende, zum Masshalten und zur
Duldsamkeit mahnende Wort des Humanisten.

Wo in dieser Weise humanistisches und christliches Menschen-
verstindnis sich verbinden, wo mit anderen Worten der Humanist
und der Christ ohne alle systematisch-imperialen Absichten in
ein gegenseitig sich begrenzendes und eben darum eminent frucht-
bares Gesprich miteinander eintreten, besteht doch wohl — wenn
alle anderen Voraussetzungen erfiillt sind — am ehesten, ja, wie
wir iiberzeugt sind, die einzige Moglichkeit, dass der Mensch, der
wirkliche Mensch erkannt wird als das, was er ist: als ein Glehesmms
Gottes.

Olten U. Kiury




	Das humanistische und das christliche Menschenverständnis

