Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 2

Artikel: La communauté cistercienne de la maison de Rijnwijk prés d'Utrecht
Autor: Ven, AJ. van de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404254

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 115 —

La Communauté cistercienne
de la maison de Rijnwijk prés d’Utrecht

1

La déclaration des cinq évéques vieux-catholiques, publiée en
1889, rejette dans larticle 4 entre autres la bulle papale Uni-
genitus de 1713 et, par-la, rappelle une lutte qui, il y a plus de
deux siécles, a mis en grand émoi I’Eglise catholique en France
et aux Pays-Bas. Je n’ai pas besoin d’exposer ici en détail «’affaire
de la bulle Unigenitus», comme Gazier nomme cette question 1).
Ce que je me propose de décrire n’est qu’une phase de cette lutte.
Un apercu succinet de ce qui la précédait suffit.

Deux fois dans Phistoire de I'’Eglise catholique occidentale
la condamnation papale d'un livre a soulevé de grandes diffi-
cultés: I’Augustinus de Jansénius et les Réflexions morales de
Quesnel. Il y a pourtant, comme Gazier le fait remarquer 2), une
différence entre ces deux cas. La question de 1’Augustinus, si
graves qu’en fussent les conséquences, n’a jamais ému le grand
public. Celle des Réflexions morales et de la bulle Unigenitus, qui
se posa immédiatement apres, obtint d'un coup une notoriété
générale dans les milieux civils et ecclésiastiques. Le livre, publié
pour la premiére fois & Paris, en 1668, par le prétre de la Con-
grégation des Oratoriens, Pasquier Quesnel, et, cité plus tard par
abréviation, sous le nom de Réflexions morales, un commentaire
des quatre Evangiles, accompagné de méditations édifiantes 2), fut
d’abord universellement apprécié et obtint ’approbation de diffé-
rents évéques frangais. Aussi fut-il réimprimé & plusieurs reprises
jusqu’a ce que, en 1713, il fut mis & I'Index & Dlinstigation des

1) Augustin Gazier, Histoire générale du mouvement janséniste. Paris
1922. I, p. 320.

%) Gazier, ibidem. En Angleterre c’était le méme cas. Ruth Clark,
Strangers & Sojourners at Port-Royal (1932), p. 256/257.

%) Les éditions suivantes du livre sont augmentées et revues. La der-
niére édition, renfermant un commentaire de tout le Nouveau Testament,
parut en 1693. Cf. H. A. ten Bruggencate, Paschasius Quesnel en zijn
conflict met Rome (Paschier Quesnel et son conflit avec Rome). These,
Amsterdam 1940.



— 116 —

Jésuites. Dans la bulle Unigenitus, promulguée le 8 septembre de
cette année, le pape Clément XI ne condamne pas moins de cent
une propositions extraites de ce livre. En France cependant,
ou elle avait eu un si grand succés, cette condamnation rencontra
une violente résistance. Cette opposition culmina dans Pappel
interjeté de cette décision papale par quatre évéques francais en
1717 au futur concile et leur action eut un certain retentissement,
non seulement parmi les prétres séculiers, mais aussi aupreés les
ordres ecclésiastiques. A la longue, cette opposition n’a pu aboutir;
peu & peu la plupart des Appelants, comme on les appelle, finirent
par se soumettre, mais, auparavant, autorité papale eut a sur-
monter bien des difficultés. Toutefois, une partie des Appelants,
formant groupe a part, continua & résister. Un certain nombre
d’adhérents de ce groupe — bien que ce ne fut pas pour cette
raison — avait fondé une organisation indépendante du pape:
IEglise d’Utrecht. Klle a toujours maintenu ses protestations
contre la fameuse bulle Unigenitus et 'article, cité ci-dessus, de
la déclaration épiscopale de 1889 doit également étre considérée
comme une derniére conséquence de sa résistance.

Apres la publication de la bulle Unigenitus, l'autorité ecclé-
siastique en France ne tarda pas & exiger des prétres qu’ils dé-
claraient étre disposés & recevoir cette bulle. Un grand nombre
d’entre eux refuserent, alléguant des scrupules de conscience: ils
croyaient commettre un mensonge en se soumettant a une bulle
ou des doctrines, puisées directement dans le Nouveau Testament,
étaient condamnée. C’est pourquoi ils interjetérent un appel, eux
aussi, aupres d'un concile général. Mais ['opposition contre la
bulle Unigenitus n’émanait pas seulement des ecclésiastiques sécu-
liers. Les différents ordres qui ne s’étaient pas mélés a la lutte
contre 'abbaye de Port-Royal, s’émurent eux aussi et s’opposérent
également au fanatisme des Jésuites. Comme les autres, ils pro-
testerent contre la fameuse bulle, mais leur opposition finit aussi
par se briser. Pourtant, tout cela eut une conséquence importante:
plusieurs ecclésiastiques, séculiers aussi bien que réguliers, quit-
térent leur charge ou leur monastere pour se réfugier dans la
République des Provinces-Unies. Dans ce pays, ot lon avait
de bonne heure déja donné asile & des réfugiés pour la foi, ils
trouverent 1’hospitalité dans la vieille Eglise catholique qui, en
1723, s’était constituée sous lautorité d’'un évéque, indépendant
du pape.



— 117 —

II

L’opposition contre la bulle Unigenitus, partant de la France,
gagna les Pays-Bas du Sud, qui, depuis la guerre de succession
espagnole et par la paix d’Utrecht (1713), dépendaient de 1’Au-
triche. La faculté théologique de I’Université de Louvain acceptait
la bulle, mais les professeurs de 'Université n’étaient pas tous de
ce point de vue. Des difficultés s’éleverent lorsque P'archevéque
de Malines exigea des ecclésiastiques la déclaration qu’ils accep-
taient la bulle, et beaucoup d’entre eux se joignaient alors
a lappel aupres d’un concile général. Leur lutte fut appuyée
par le célebre professeur et canoniste louvain Z. B. van Espen.
La persécution des Appelants qui se déclara alors aussi dans les
Pays-Bas méridionaux, a été cause, la, aussi bien qu’en France,
qu'un certain nombre d’eux vint chercher asile dans les Provinces
Septentrionales et, comme en France, il y avait parmi eux plu-
sieurs moines. Cette derniére catégorie a essayé de continuer en
exil la communauté religieuse d’ou elle était sortie. L’ histoire de
ces communautés dont les archives sont allées rejoindre celles de
I’Eglise vieux-catholique, doit encore étre écrite, de méme que
tant d’autres détails se rapportant a I'histoire de cette Eglise au
XVIITe siecle aux Pays-Bas qui mériteraient étre étudiés. Alors,
peut-étre, il y aura lieu d’examiner ce sujet sur un plan plus vaste,
c’est-a-dire de le voir comme faisant partie des relations étrangeres
de cette Eglise. Ce que je veux traiter ici est loin d’avoir cette
prétention et a été choisi en tenant compte de I'espace disponible
et du temps accordé a la préparation.

Ci-dessus, il a déja été dit que 1'opposition contre la bulle
Unigenitus trouvait un écho auprés de plusieurs ordres religieux
en KFrance. Gazier !) cite seize ordres et congrégations, d’hommes
aussi bien que de femmes, qui se sont mélés a la lutte et qui ont
da Pabandonner peu & peu. Ceux parmi eux, qui ne voulaient point
transiger, quittérent le pays. C’est ce que faisaient un certain
nombre de Chartreux de Paris et quelques Cisterciens de 'abbaye
d’Orval dans le Luxembourg belge. Ils s’établirent dans quelques
grandes maisons de campagne de la province d’Utrecht et ils y
continuérent les exercices auxquels ils s’étaient engagés a leur
profession.

') Gazier, o. ¢. I, chap. XVII, p. 320—339.



— 118 —

La vieille «Nedersticht», qui couvre & peu prés le territoire de
la province d’Utrecht actuelle et ol les évéques d’Utrecht jus-
qu’en 1528 ont exercé l'autorité souveraine, comptait de grandes
et belles maisons. Un certain nombre de ces habitations étaient
ce qu’on appelle des demeures seigneuriales, c’est-a-dire que ’habi-
tant, 8%l était «noble», pouvait étre incorporé dans la chevalerie
et ensuite élu député des Etats provinciaux. A ce genre apparte-
naient les maisons de Den Ham, de Schonauwen et de Vronestein
ol des Chartreux francais se sont installés. A ce sujet, il convient
de remarquer qu’a cette époque les propriétaires de ces maisons
étaient des Catholiques et que, n’appartenant pas a 'Eglise réformée
de I’Etat, ils ne pouvaient donc pas faire partie de la chevalerie.

La maison de Rijnwijk, dont nous parlons ici, ne compta
pas parmi les maisons seigneuriales quoiqu’elle ait eu certainement
des propriétaires d’une condition élevée. Il ne servirait & rien de
les énumérer. Contentons-nous de dire que de 1726 jusqu’a 1772
elle a servi de demeure aux «Messieurs francais». Elle a eu depuis
encore plusieurs autres propriétaires et elle a été démolie au cours
de l'année 1867. Le dessin ci-joint, emprunté a I’Atlas topogra-
phique des Archives de ’Etat dans la province d’Utrecht, la repré-
sente dans ’état ou elle se trouvait entre 1650 et 1700. Elle était
située a petite distance de la gare actuelle du village de Drie-
bergen et au sud de la ligne du chemin de fer Utrecht—Arnhem,
qui coupe l'ancienne avenue du domaine, se trouve encore son
emplacement, entouré d’un fossé. Elle appartenait a la jurisdiction
et a la terre seigneuriale de Stoetwegen dont le terrain dépend, &
Iheure qu’il est, de la commune de Zeist. Sur 'emplacement de
I’ancienne maison on ne trouve plus de restes.

IIT

L’ancienne abbaye cistercienne d’Orval (Aurea Vallis), située
jadis dans le comté de Chiny et I’archevéché de Tréves, qui appar-
tient.de nos jours & la province belge du Luxembourg et & I'évéché
de Namur, n’est plus que ruines. Depuis 1926 on a fondé sur ce
terrain une nouvelle communauté religieuse du méme ordre quii
se proposait comme but la restauration des batiments. En 1935,
le nouveau monastére fut reconstitué en abbaye 1).

1) Marcel Anfray, I.’Abbaye d’Orval. Paris 1939. A. Cyprien, Petite
Histoire de ’Abbaye d’Orval, Collection Nationale, 8¢ série n° 91. Bruxelles
1948,



— 119 —

Orval a été fondé au X1e siecle comme monastére des Bénédic-
tins. Apreés qu’ils soient déja partis au commencement du X1Iesiécle
et qu’ils aient été remplacés pour une courte période par des cha-
noines Augustins, ce nouvel établissement ne se trouvant pas non
plus durable, des membres de 1'Ordre cistercien s’y établirent en
1124. Sous eux I'abbaye prospéra et elle subsista jusqu’au moment
ou, en 1793, les batiments furent détruits par les armées de la
République francaise et que les moines furent dispersés. Dans le
courant des siecles 'abbaye a connu des hauts et des bas, tandis
que la question de la bulle Unigenitus a suscité, ici encore, de
grandes difficultés. On a déja souvent écrit sur cette lutte, mais les
auteurs se placent toujours du point de vue du pape et ils ne sont
pas «sine ira et studio». Ils condamnent déja d’avance 1) les moines
d’Orval qui refusaient d’adhérer a la bulle et qui se rangeaient du
coté des Appelants. Nous voulons parler ici un peu plus ample-
ment de ces événements, sans entrer, toutefois, dans trop de
détails.

L’abbaye d’Orval suivait la Regle de Saint-Benoit, telle qu’elle
availt été complétée par les Instituts et les Us de Citeaux. Dans le
dernier quart du XVIIe siecle, sous I’'abbé Charles de Bentzeradt,
on introduisit une réforme dans la vie monastique visant & une

1) N. Tilliere, Histoire de 1’abbaye d’Orval, 3¢ éd. Gembloux 1927,
p. 186—194. — D. Joseph-Marie Canivez, L.’Ordre de Citeaux en Belgique.
Forges/lez-Chimay 1926, p.45—51. — Dom Thierry Réjalot, Le Jan-
sénisme & l’abbaye d’Orval 1674—1764. Annales de D'Institut archéolo-
gique du Luxembourg 1932, p. 57—196.

Le Fr. W. Hoevenaars Ord. Praem. a publié dans I’Archief voor de
geschiedenis van het aartsbisdom Utrecht (Archives pour l'histoire de
Parchevéché d’Utrecht) XV—XVII (1887—1889) une monographie, inti-
tulée: De abdij van Orval als kweekschool van Jansenisten en als oorsprong
van de Jansenistische priorij te Rijnwijk (L’Abbaye d’Orval, pépinieére de
Jansénistes, origine du prieuré janséniste de Rijnwijk). L& sont reproduits
un grand nombre de piéces concernant les événements qui eurent lieu pen-
dant la visite de 1725 ou qui en furent les conséquences. Ces piéces proviennent
des archives de I’abbaye des Prémontrés de Grimbergen et Dom Réjalot
s’en est servi & son tour, mais sans connaitre probablement I'article de
Hoevenaars. Si ce dernier auteur n’est pas trop bienveillant & I’égard des
Orvalistes de Rijnwijk (Dom Réjalot, lui aussi, est naturellement loin de
témoigner en faveur de la «nouvelle hérésie»), le ton et la valeur de deux
articles de H. J. Allard S. J., De Orvalisten te Rijnwijk (Les Ovalistes a
Rijnwijk) et De Rijnwijckse Orvalisten en hun abt Stephanus Hanrion
(Les Orvalistes rijnwijkois et leur abbé Etienne Henrion). Studién op gods-
dienstig, wetenschappelijk en letterkundig gebied (Etudes théologiques,
scientifiques et littéraires). Bois-le-Duc, 1878 et 1886, sont nettement in-
férieurs.



— 120 —

observance plus étroite des prescriptions de la Régle. Bentzeradt,
qui avait noué des relations avec 'abbé Armand de Rancé, le grand
réformateur du monastére francais de la Trappe, a voulu fonder
une communauté & la maniere des Trappistes. A Paques 1674, il
déclara vouloir instituer une sévére observance qui prescrirait les
jetines, le silence, les veilles, le travail aux champs, la couche dure,
ete. Ainsi on se mettait peu & peu & s’abstenir de toute viande et,
pendant I’Avent et le Caréme, de toute nourriture jusqu’a 2 heures
de ’aprés-midi, & répartir ’office sur le jour et la nuit et a obliger
les religieux & coucher tout habillés. Le reglement de la commu-
nauté de Rijnwijk, imprimé ci-dessous, remonte & cette observance
rigoureuse. Sous 'abbé Bentzeradt aussi bien que sous son suc-
cesseur Henrion, I'abbaye d’Orval était en relations avec Port-
Royal et les Jansénistes francais. Elle était en correspondance
avec Arnauld, et Quesnel doit y avoir séjourné quelques mois 1).
Ses Réflexions morales y auraient été répandues en un grand
nombre d’exemplaires 2). Il va sans dire que les différents auteurs
romains-catholiques qui se sont occupés de I’histoire de I'abbaye
condamnent ces relations et qu’ils attribuent le drame qui devait
s’y passer peu apres & l'influence de ces relations.

En 1720, le suffragant de I'archevéque de Treves, pendant une
vigite qu’il faisait & Orval pour faire des ordinations, exigea l'ac-
ceptation de la bulle Unigenitus. Une grande partie au moins des
religieux se trouva ne pas vouloir y consentir. Suivant une liste
dressée en 1724 3), il y en avait sept qui voulaient adhérer & la
bulle, dix-huit qui le refusaient et vingt-deux qui hésitaient ou se
déclaraient indifférents. Ces derniers, parmi lesquels se trouvait
I’abbé, n’étaient donc non plus disposés & une soumission sans ré-
serve. L’affaire trainait jusqu’a ce que en 1725, le pape Benoit X111
nommat légat Spinelli, internonce & Bruxelles, pour faire dans
Pabbaye d’Orval la visite canonique et apres que ’empereur, comme
souverain, eut donné son consentement, Spinelli délégua 1’abbé
du monastére des Prémontrés de Grimbergen, lez Bruxelles, Dom
Augustinus d"Eeckhout, pour faire la visite. Au mois de septembre
1725, celui-ci se rendit & Orval ou il séjourna du 15 jusqu’au 29.

1) Réjalot, 1. c., p. 73.

?2) Réjalot, 1. c. La qualification «ce livre pernicieux» est laissée a la
responsabilité de 'auteur.

8) Imprimée chez Réjalot, 1. c., p. 192, et par Hoevenaars AAU, 1888,
p- 231. Le nombre de 27 Acceptants, cité par Réjalot a la page 108, est une
faute typographique pour 7.



— 121 —

L’interrogation des religieux dura cing jours; vingt-cinq d’entre
eux se déclaréerent non disposés a signer le formulaire d’Alexan-
dre VIL ) ni & accepter la bulle Unigenitus. Craignant les suites de
leur refus, quinze d’eux résolurent de sortir de I’abbaye. Ils en in-
formeérent 'abbé par une lettre du 21 septembre 1725 %) qui devait
lui étre remise apres leur départ et qui était accompagnée d’une
profession de foi. Dans cette lettre ils déclaraient que leur conscience
leur défendait d’accepter la bulle, parce qu’ils la croyaient con-
traire tant a la justice qu’ils devaient a l'auteur des Réflexions
morales qu’a la doctrine de 1'Eglise, exprimée dans les proposi-
tions condamnées. Dans une Protestation, dressée quelques jours
apres, ils exposaient les raisons pour lesquelles ils croyaient ne
pas pouvoir rester plus longtemps dans le monastére: ils y seraient
exposés a «des traitements les plus rigoureux a la nature et les
plus sensibles & des cceurs chrétiens et religieux, qui sont la prison
et 'excommunication». Ces «vexations injustes» les meneraient
mévitablement a leur chute et c’est ce qu’ils voulaient éviter. En
un mot, leur intention était de sauver leurs ames et de ne pas
offenser Dieu. En méme temps, ils déclaraient vouloir exercer,
dans la mesure du possible, la Reégle de leur ordre, reconnaitre
Pautorité de leurs supérieurs et rentrer dans leur monastére des
qu’on leur donnerait la certitude de ne plus les exposer a de telles
épreuves. Que cette précaution ne fit pas prise sans raison ressort
du fait qu’a D’élection d’un coadjuteur pour I'abbé Mommertz,
en 1741, un des religieux, D. Claude Bernard Barhon, ne put étre pré-
sent parce qu’il était encore en prison a cause de ses idées jan-
sénistes ). Apres la visite de 1725, il avait été enfermé pour ré-
bellion et, en vertu d’un décret impérial, il était toujours resté en
prison. En 1764, aprés une réclusion de pres de quarante années,
le malheureux y était toujours. Il était apparemment malade alors
et on pensait de le mettre en liberté et de le transporter dans un
monastére en France, parce qu’a Orval il ne pourrait pas étre in-
humé en terre sainte. Son sort ultérieur est inconnu ?).

1) Le formulaire se rapportait & la condamnation des cinq proposi-
tions, attribuées a Jansenius.

%) Cette piéce se trouve chez Réjalot, 1. c., p. 182, et chez Hoevenaars
AAU, 1889, p. 359. La Protestation du 29 septembre 1725, citée par Réjalot,
P. 182 note, se trouve chez Hoevenaars, 1. c. p. 360.

8) Tilliére, o. c., p. 204.

%) Réjalot, 1.c., p.167. Bulletin trimestriel de 'Institut archéolo-

gique du Luxembourg, 1928, p. 24—28.



— 122 —

Dans la nuit du 21 au 22 septembre 1725, les quinze religieux
réussirent & exécuter leur projet et & gagner la France: Orval n’est
pas loin de la frontiére francaise. Ce qui leur est arrivé apres la
fuite n’est connu que dans les grandes lignes. Habillés de diverses
manieres et probablement par des routes différentes, ils se sont
rendus aux Provinces-Unies. Quelques-uns d’entre eux auraient
gagné le Limbourg via le Liégeois, d’autres ont peut-étre été a
Reims 1). Quatre religieux, qui étaient allés au duché de Bouillon,
y furent arrétés et reconduits & Orval. Au printemps 1726 eux
aussi se réfugiérent en Hollande.

v

On ne connait pas en détail la fagcon dont les réfugiés sont
entrés en contact avec les autorités religieuses des Pays-Bas; pro-
bablement ils y ont été secondés par d’anciens fugitifs, déja arrivés
a destination. Nous ne savons pas non plus de quelle maniére le
pouvoir religieux hollandais, et notamment 'archevéque dUt-
recht d’alors, Corneille Jean Barchman Wuytiers, cherchérent une
solution pour une affaire qui, d’abord, a d étre plus ou moins pour
eux un véritable probleme. En effet, la République des Provinces-
Unies a toujours exercé dans une trés large mesure I'hospitalité
a I’égard de ceux qui, pour la foi, avaient quitté leur patrie. D’autre
part, cependant, on y avait toujours eu une certaine crainte des
«papistes» qui, par exemple, se manifestait cette méme année
1725, lors de la fondation du Séminaire d’Amersfoort, dans des
requétes émanant de quelques conseils d’églises réformées et de
pasteurs. Non que le pouvoir temporel s’en soucidt toujours, mais
on aurait pu s’attendre a ce que I’établissement d’une communauté
religieuse — et, en fin de compte, c’est de cela qu’il s’agissait —
ft considéré comme trop «papiste». Quoi qu’il en soit, il ne doit
pas avoir été trop difficile & 'archevéque de procurer un abri aux
réfugiés. Des le 1¢r janvier 1726, il put communiquer, dans une
lettre adressée & 1’abbé d’Orval, qu’il les avait installés dans un
lieu situé & moins d’une lieue de Leyde, ville ol il résidait lui-méme.
Il louait leur piété, faisant savoir & 'abbé qu’ils y vivraient en
communauté conformément & la Regle a laquelle ils s’étaient
engagés par leurs veeux, tandis que leur respect pour leur abbé
n’avait pas changé ?).

1) Réjalot, 1. c., p. 140.
2) Cette lettre se trouve chez Réjalot, 1. c., p. 144/145.



— 123 —

«Ils ont trouvé enfin un endroit propre a vivre en vrais reli-
gieux», écrivait Mgr Barchman Wuytiers dans sa lettre. Cet
«endroit» était la maison de Torenvliet dans la seigneurie de Valken-
burg & louest de Leyde. Elle avait appartenu & la famille Van
Heussen et, en 1719, elle avait été achetée dans la succession du
curé et historien bien connu Hugo Francois van Heussen par Cor-
neille Wittert, seigneur de Valkenburg. Celui-ci demeurait en hiver
a Rotterdam et en été a Torenvliet, mais apreés le décés de sa seconde
épouse en 1725, il se servit de la maison de Schiezigt, pres d’Over-
schie, pour y séjourner en été1). Il aura mis Torenvliet & la dis-
position des Orvalistes & la priére de I'archevéque, mais on se
demande pourquoi ils n’y sont restés que quelques mois. On pourrait
présumer qu’en haut lieu on a fait entendre & l'archevéque qu’il
devait chercher pour ses protégés une autre demeure, mais peut-
étre la solution est plus simple: la maison, qui fut démolie par son
propriétaire encore avant sa mort (le 21 juin 1733) 2), était peut-
étre déja endommagée lorsqu’elle accueillit ses nouveaux habitants.

Le 1er juillet 1726 un neveu de Corneille Wittert, Me Adrien
Wittert, seigneur, entre autres, de Hoogland et Schonauwen, mar-
chand & Amsterdam, acheta la maison de Rijnwijk, dont nous
venons de parler, avec les lieux d’alentour, mesurant 13 arpents
(plus de 11 hectares) pour la somme de fl. 8500, comme il résulte
de l'acte de vente ®). Wittert, qui se portait acquéreur, n’a pas
fourni le total du montant, mais prit fl. 4500 pour son compte.
Le marchand francais Arnould Joseph de Brigode du Bois, qui
demeurait & Amsterdam, fournit fl. 2400. Cela ressort du contrat
du 29 aofit 1726, par lequel les deux bailleurs de fonds mettaient
la maison de Rijnwijk pour la vie & la disposition des religieux de
Pabbaye d’Orval qui s’étaient retirés dans ce pays et de ceux qui
pourraient encore venir les y rejoindre ). On ne voit pas qui a

1) De Nederlandsche Leeuw, Maandblad van het Koninklijk Neder-
landsch Genootschap voor Geslacht- en Wapenkunde (Le Lion Néerlandais,
Périodique mensuel de la Société Royale Néerlandaise pour généalogie et
héraldique), 1940, col. 409.

?) E. B. F. F. Wittert van Hoogland, Geschiedenis van het geslacht
Wittert (Histoire de la famille Wittert), La Haye 1914, p. 1288.

3) Minutes de tabellionnage du notaire W. van Oudenaller d’Utrecht.
Archives communales d’Utrecht, 2¢ partie Inv. n° 324—1. Imprimé chez
Wittert, o.c., p. 529.

%) La copie de ce contrat dans le Livre de copies de lettres de I’arche-
véque Barchman Wuytiers. Arch. de 1’Eglise vieux-catholique, Inv.
ne 372 a, p. 317.



— 124 —

payé le reste du prix d’achat, mais ce sont peut-étre les Orvalistes
eux-mémes, car, a 'occasion de leur fuite, ils avaient pu emporter
une certaine somme d’argent. Suivant des dépositions de témoins,
,cette somme se serait montée a fl. 86 000 ). Si cela est juste, la
plus grande partie doit en avoir été dépensée lors de leur voyage
en Hollande, car, dans une lettre du 20 mars 1729, Mgr Barchman
Wuytiers 2) écrivait que leur société avait contracté en 1727 un
grand nombre de dettes, tandis que, comme on verra, tout a
I’heure, leurs circonstances financiéres en 1741 étaient trés alar-
mantes. Suivant le contract du 29 aolt 1726, les religieux étaient
obligés de vivre et d’habiter selon leur état et leur profession dans
la maison de Rijnwijk d’apres les prescriptions du reglement établi
par eux-mémes & Torenvliet. Ils ne payeraient aucun loyer et
aucune rente de la somme d’achat, mais ils seraient tenus d’entre-
tenir la maison et les champs. Il ne leur serait pas permis de
démolir des batiments ni d’abattre des arbres sans le consentement
de Wittert ou de son fondé de pouvoirs, tandis qu’ils devraient
remplacer par d’autres arbres ceux qu’ils auraient abattus pour
leur emploi personnel. Sous ce rapport j’attire 'attention sur le
fait qu’il doit y avoir eu pres de la maison un assez vaste terrain
boisé, puisque, le 1¢r décembre 1744, on y vendit plus de 500 arbres,
la moitié de chénes, puis des ormes, des frénes et des hétres 3).

Je n’ail pas pu constater par des pieces d’archives qu’en vue
de leur établissement, on ait taché de prendre contact avec quelque
autorité séculiere. On aurait pu s’attendre a ce que Mgr Barchman
Wuytiers aurait demandé pour les réfugiés un «permis de domi-
cile», pour me servir d'un terme moderne, aux Etats provinciaux,
puisque c’étaient eux qui étaient investis de ’autorité souveraine.
Si, en Hollande, ol ils ont séjourné si peu de temps, cela n’eut
pas lieu, nous devons bien admettre que 'archevéque fit des dé-
marches aupres des Etats d’Utrecht pour savoir si cet établisse-
ment rencontrerait des difficultés. Il est probable qu’un contact
de ce genre eut lieu oralement et alors avec quelques membres
influents seulement. En effet, ce qu’on aurait di refuser & une de-
mande officielle, on aurait pu le tolérer, en ce cas, en fermant
un ceil.

1) Réjalot, L. c., p. 141. Hoevenaars, AAU 1889, p. 406/407.

%) Arch. de I'Eglise vieux-catholique, Inv. no 1827.

3) Les conditions de vente se trouvent parmi les piéces concernant
Rijnwijk dans les archives de I'Eglise vieux-catholique, Inv. n° 1826.



— 126 —

La communauté de Rijnwijk n’a pas duré longtemps. Les
départs et les déces 'ont diminuée graduellement, et peu d’années
apres 1740 elle était devenue trop petite pour étre maintenue.
On a 'impression que les propriétaires de la maison, en bons com-
mercants, étaient alors médiocrement contents des habitants
parce que, par suite de leur grand age et de leur manque d’argent,
ils commencaient & négliger le domaine. Preuve les plaintes for-
mulées en 1741 par Wittert dans quelques lettres que nous avons
conservées ') (NB. Ces lettres sont écrites en francais, ce qui
déclare la mauvaise langage!):

«Je suis résolu de vendre la maison de Rijnwijk, soit en public,
soit sous maing, comme je trouveral que ce sera mon interess et
celuy des autres interessées, car la maison et le jardin se gatent
de jour en jour faute que les religieux ne sont plus en état pour
pouvoir travailler et qu’ils nont pas de quoy pour paier les
ouvriers.» Une autre lettre apporte une nouvelle plainte: «On
(n’) entretient ni maison ni jardin ni arbres comm’ il faut, ce
qui a été une des principales conditions que j’ai contractées
avec messieurs les Orvalistes et en cas que je resterai ferme
sur cette condition, je crois qu’il leurs faudra beaucoup d’ar-
gent pour mettre la maison et le jardin dans 'état ou ils Pont
receu.» En 1743, Wittert a donné suite & ses intentions — de Bri-
gode du Bois était mort sur ces entrefaites — et le 19 septembre
il a vendu la maison avec les terres rattachées pour la somme de
fl. 6900, qu’ils avaient & eux deux fournie en 1726, aux fréres Jean
Baptiste et Alexis Desessarts & Paris, & qui Maitre Johannes Hey-
dendaal, avocat & la Cour d'Utrecht, un homme bien connu dans
le milieu de I'Eglise vieux-catholique hollandaise du XVIIIe siecle,
servait de fondé de pouvoirs 2). Une somme de fl. 2400 fut mise sur
la table et payée aux héritiers de de Brigode du Bois, le montant
dii & Wittert serait payé en acomptes jusqu'au 1¢T mai. Les nou-
veaux propriétaires étaient deux religieux francais 3) que Gazier %)
mentionne comme les premiers bailleurs de fonds des Nouvelles

1) Ces lettres sont adressées a I’administrateur de Rijnwijk et Schonau-
wen, Louis Paris Vaquier de Villiers. Arch. de I’Eglise vieux-cath., Inv.n°4041.

%) L’original du contrat de vente se trouve dans les Arch. de I’Eglise
vieux-cath., Inv. no 1826.

) Dans le contrat de 1756, Alexis est nommé prétre et Jean Baptiste
diacre du diocése de Paris.

1) O.c., I, p. 311. Bien que Gazier ne le mentionne pas, on peut sup-
poser qu’ils étaient aussi en relations avec le fonds de secours, la fameuse
«Bolte & Perretter. Cf. Gazier, o. c., 1T, p. 132 et la Table alphabétique in voce.



— 126 —

Ecclésiastiques. Ils ont possédé le domaine en propre jusqu’au
12 mai 1756, date & laquelle ils vendirent la maison avec tout ce
qui se trouvait dedans pour fl. 2000, ou, au choix, une rente via-
gere de 300 livres placée sur la téte de Jean Baptiste a Alexandre
Darboulin, «greffier en chef honoraire de la Cour des Aydes» a
Paris. Ce dernier est encore cité comme le propriétaire dans le
«Tegenwoordige Staat der provincie Utrecht» (Etat actuel de la
province d’Utrecht) ). Le 9 mars 1772 il vendit la maison et les
terrains annexes pour fl. 10 000 & Jean Kol, intendant des Repré-
sentants des terres nobles de la province d’Utrecht ?). Au lieu de
Rijnwijk on a alors acheté la Maison francaise, comme on ’appelait,
située sur la Mariaplaats & Utrecht. Bien qu’elle se trouve a coté de
la maison de Clarenburch proprement dite, la maison sur la Maria-
plaats a Utrecht fut, elle aussi, appelée de ce nom par ces Mes-
sieurs francais. Nous renongons & parler de I'histoire ultérieure de
la maison de Rijnwijk aprés 'extinction de la communauté reli-
gieuse des Orvalistes; nous nous bornerons a mentionner qu’on
y établit un séminaire destiné & former des ecclésiastiques. Le
fonctionnement de cette école en connexion avec d’autres instituts
(& Amergfoort, a Vianen) mérite d’étre étudié de plus pres, comme
I’a fait observer Mgr Lagerwey 3). Les archives qui ont été en
dépdt & Rijnwijk ont été transportées a Amersfoort et a Utrecht.
Il se pourrait qu'une partie de la bibliothéque soit restée dans
la maison lors de la vente de 1772. Du moins, en 1889, une partie
des livres a été achetée par la maison Frederick Muller et Cie.
d’Amsterdam qui, en 1890, a publié un catalogue avec indication
des prix de la «Bibliotheca Rijnwijkiana».

v

Nous voulons maintenant attirer ’attention du lecteur sur
le genre de vie des fugitifs de ’'abbaye d’Orval, telle qu’elle avait
commencé a Torenvliet et qu’elle se continuait & Rijnwijk. Le
réglement, établi par eux le 29 avril 1726 dans la maison de Toren-
vliet, confirmé le méme jour et au méme endroit par I'archevéque
d’Utrecht, est reproduit ci-apres. 1l n’est pas conservé in originali,

1) Tome II (1772), p. 353.

2) Minutes de tabellionnage du notaire H. van Dam d’Utrecht. Arch.
comm., 2¢ partie, Inv. n° 456—1. Une liste de propriétaires ultérieurs se
trouve chez Wittert, o. c., p. 531. Quelques-uns des propriétaires d’avant
1726 sont cités 1. c., p. 528.

3) Annuaire Oud-Utrecht, 1929, p. 64.



— 127 —

mais une copie se trouve dans le livre de copies de lettres de
Parchevéque et, dans les papiers de Rijnwijk, on en trouve un projet.

Le début rappelle expressément qu’ils sont sortis de la maison
d’Orval pour échapper & la persécution et que, dans leur refuge,
ils veulent vivre en suivant de nouveau la Reégle de leur ordre.
Bien que ne vivant plus a Orval, ils ne s’en considérent pas moins
comme des membres de I'ordre de Citeaux et ils reconnaissent les
abbés d’Orval, de Clairveaux et de Citeaux pour leurs supérieurs,
étant toujours disposés & retourner dans leur monastére dés qu’on
pourra leur donner la certitude qu’on n’exigera d’eux rien de
contraire a la loi de Dieu, et qu’ils pourront y vivre dans les exer-
cices de leur profession. Ils veulent dire par-l4 qu’on ne les con-
traindrait pas d’accepter la bulle Unigenitus et qu’on ne les empri-
sonnerait pas non plus §’ils ne Pacceptaient pas.

Le Reéglement de 28 articles qui suit est basé sur la Régle de
St-Benoit et les coutumes (consuetudines) de l'ordre des Cister-
ciens ') et maintient la stricte observance de la Regle établie par
Iabbé Bentzeradt. Le premier article en prescrit 'observance pour
autant que les circonstances le permettront. Ici aussi ils vivaient
donc dans une pauvreté absolue; ce dont ils avaient besoin, ils
le recevront des mains de leur supérieur (art. 2). Ils ne pouvaient
recevoir et expédier des lettres que par son entremise (art. 3).
Conformément & la Reégle, ils s’abstenaient de viandes, sauf en
cas de maladie, tandis que le poisson et les ceufs ne seraient accordés
que par exception. Pendant I’Avent et le Caréme et les autres
jours de jefine prescrits dans les Us, les repas étaient préparés a
Vhuile, donc pas avec de la graisse animale (art. 4). Ces jours de
jeline étaient le lundi et le mardi avant le mercredi des Cendres,
le samedi avant la PentecOte, les Quatre-temps en septembre,
ensuite les vigiles des jours de féte entre Pentecote et décembre,
c’est-a-dire de St-Jean, de St-Pierre et Paul, de St-Laurent, de
I’Assomption, de St-Matthieu, de Simon et Judas, de la Toussaint
et de St-André 3).

1) Pour vérifier les différents capitula et pour insérer guelques numéros
omis, on s’est servi de S. Benedicti Regula Monasteriorum, ed. Benno
Linderbauer O. S. B. Florilegium Patristicum, fasc. XVII. Bonnae 1928.
Pour les Consuetudines de 1’Ordre de Citeaux on a consulté: Ph. Guignard,
Les monuments primitifs de la Reégle cistercienne. Dijon 1878.

) Guignard, p. 256. Cap. XXV. Quibus diebus vescimur tantum qua-
dragesimali cibo. Ces jours-la on ne distribuait pas de fromage ni d’ceufs
aux hotes.



— 128 —

On gardait un silence continuel (art. 6); il n’était permis de
parler qu’au supérieur et avec sa permission. Pendant les repas,
qui devaient étre pris en silence, un des moines était chargé de faire
la lecture comme c’était prescrit dans la Régle (art. 5). Les dimanches
et jours de féte on ferait une conférence spirituelle sous la prési-
dence du supérieur (art. 6). Il ne serait pas permis aux personnes
du sexe (faible) d’entrer dans la maison. Personne ne pouvait sortir
de 'enceinte du terrain ni méme se promener dans le jardin qu’avec
permission (art. 8). On couchait sur une paillasse et portait des
chemises de laine conformément a 1'usage de l’abbaye d’Orval
(art. 9). Cet habillement avait été introduit en 1686 par I'abbé
Bentzeradt 1).

«Le travail, I’étude, la priere absorbaient tous les instants des
religieux; il leur restait peu de temps pour les repas et le repos.»
Ainsi s’exprime Tilliere dans sa description du cours normal de
Pabbaye d’Orval 2); il en était de méme & Torenvliet et, ensuite,
& Rijnwijk. En semaine, pendant les jours ouvriers (art. 10), on
se levait & 2 heures du matin et les dimanches et jours de féte
a 1 h. 30, aprés quoi on lisait les Matines dans la chapelle. Le
temps aprés était employé a la méditation et a ’étude, tandis qu’il
n’était pas permis d’aller se reposer, sauf en cas de nécessité et
alors avec la permission du supérieur. Ensuite (art. 11), en été,
c’est-a-dire entre Paques et le 14 septembre (Exaltation de la
ote-Croix), a. 5 h. 30, et en hiver, c’est-a-dire du 14 septembre
jusqu’'a Paques, & 6 heures on disait Primes. Les autres heures
canoniques étaient: Tierce, en été & 8 h. 30, en hiver & 9 heures;
Sexte, toujours a 11 heures sauf en Caréme, et alors & 11 h. 30;
Nones, toujours & 1 h. 30; Vépres, toujours & 4 heures, sauf en
Caréme, et alors & 3 heures; Complies, ’hiver & 6 heures et 1'été
a 7 heures. Depuis le 14 septembre jusqu’a Paques on disait la
messe apres Primes, done a environ 6 h. 30, excepté les dimanches
et jours de féte, quand on la disait apres Tierce, ce qui était égale-
ment le cas en hiver; c¢’était donec & environ 8 h. 30 ou a 9 heures
(art. 12). Les termes mémes du reglement permettent de déduire
que, du moins & Torenvliet, les prieres liturgiques aussi bien que
la messe étaient dites et non chantées. Il est incertain si cela se
faisait par rapport au petit nombre des religieux ou si c’était
peut-étre une mesure de prudence pour ne pas laisser pénétrer

1) Tilliére, o.c., p. 173.
2) Tilliére, o.c., p. 43.



129 —

le chant jusqu'au dehors, ce qui aurait risqué de soulever des
difficultés avec l'autorité séculiere. A Rijnwijk, situé sur un grand
terrain fermé, il semble qu’on ne ’a plus fait: dans une lettre de
1728, un des religieux écrivait: «Nous faisons aussi grand bruit par
le chant; nous avons des habiles chantres entre nos messieurs 1).»

Sur une chapelle qui, selon le Reglement, a existé a Torenvliet
aussi bien qu’a Rijnwijk, on ne trouve plus aucune indication.
Conformément aux statuts de 'ordre des Cisterciens 2), elle doit
avoir été sous le patronage de la Sainte Vierge. 1l n’est pas siir
que la batisse qui, sur la reproduction de la maison de Rijnwijk
fait un peu I'impression d’une petite chapelle, I’ait été réellement,
car le dessin date d’une époque ou 'on ne pensait pas encore a
une communauté de religieux établie dans la maison de Rijnwijk.

Les repas sont réglés dans ’article 5. Du 14 septembre jusqu’au
premier dimanche de la Caréme on ne prenait qu’un repas par jour
apres ’heure des Nones, donc & 2 heures de 'aprés-midi. La méme
chose se faisait tous les jours de jetine prescrits par I'Eglise, puis,
en été, tous les mercredis et les vendredis & moins que la grande
chaleur ou des travaux particuliérement lourds ne 'empéchassent.
En Caréme, il n’y avait également qu’un repas, mais alors apres
Vépres, donc & 4 heures. Le reste de 1’été il y avait deux repas,
a savoir aprés Sexte, donc a ’heure de midi environ, et ensuite
apres Vépres, donc & 5 heures environ de I'aprés-midi, le souper.
On se réunissait enfin encore une fois un quart d’heure avant les
Complies pour le Biberes, ¢’est-a-dire pour boire. Selon la Regle
on fournissait chaque jour une certaine quantité de vin, boisson
qui, dans ces contrées, fut assez t6t remplacée par de la biere 3).

Le temps entre les différentes heures de priéres était destiné
au travail (art. 13): en hiver de 9 h.30 & 1 h. 30 et en Caréme
on travaillait méme jusqu’a 3 heures; ce temps était entrecoupé,
a ce que je suppose, par les priéres liturgiques. En été on tra-
vaillait de 6 heures & 8 h. 30 et de 2 & 4 heures de 'aprés-midi.
A 8 heures du soir on avait I'habitude de se coucher ). Bien que
le Reéglement ne le dise pas expressément, on peut pourtant ad-
mettre que, vu la courte durée du sommeil de la nuit, on prenait
un peu de repos a midi environ, apres Sexte, ou, en été, apres le

1) Hoevenaars, AAU 1889, p. 448.

) Guignard, o.c., p. 254.

®) Guignard, o.c., p. 184. Tilliére, o.c., p. 45.
4) Tilliere, o.c., p. 45.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1949. 9



— 130 —

repas qui suivait cette priere. A Orval, ce repas était précédé d'une
promenade silencieuse, tandis qu’apres le souper une promenade
pareille avait toujours lieu ). La lecture d’un chapitre de la Regle,
comme c’était prescrit dans 'article 14, se faisait a Orval apres
Primes et également la lecture du psaume De profundis pour les
bienfaiteurs apres Sexte ou apres le repas qui suivait cette priere 2).

A la téte de cette communauté était un supérieur qui occupait
donc la place de I'abbé dans ’abbaye et dont le remplagant qui,
a Orval, s’appelait prieur, est nommé substitut dans le Reglement.
Le supérieur était élu pour trois ans par la «communauté», terme
qui, peut-étre, nous autorise a croire que les fréres convers, eux
aussi, prenaient part & 1l’élection. Celle-ci devait avoir lieu sous
la présidence de l’archevéque d’Utrecht ou de son mandataire.
Le supérieur était chargé du spirituel. Il était assisté par le substitut,
dont nous avons parlé ci-dessus, qui le remplacait en cas d’ab-
sence, et par un procureur & qui était confié le soin du temporel.
Ils formaient & eux deux le Conseil du supérieur et, de cette facon,
ils remplacaient le chapitre de ’abbaye, composé des ainés parmi
les religieux et qui conseillait 1’abbé dans toutes les affaires qui
regardaient l'abbaye et ses intéréts. Toute la seconde moitié a
peu prés du Réglement est consacrée & la définition de la tache de
ces trois fonctionnaires, et, involontairement, nous nous deman-
dons ce qui a pu motiver un si grand luxe de détails. A-t-on prévu
des difficultés, a-t-on taché de les prévenir? Ou est-ce qu’une
réglementation si fouillée a été congue parce que, dans des questions
spéciales, il était impossible d’appeler une autorité supérieure de
Pordre et que, pour cela, on a voulu définir d’avance les attribu-
tions et les devoirs des dirigeants ¢ Qu'un besoin d’intervention
d’une autorité supérieure plit se présenter, on 1'a bien compris.
(’est pourquoi, dans les articles 19 et 20, on a désigné I'archevéque
pour décider dans des cas de réclamations au sujet du supérieur.
On lui a méme donné le pouvoir de procéder & la déposition du
supérieur si cela se trouvait étre nécessaire.

En dernier lieu, l'article 28 du Reéglement stipule que ceux qui
voudraient se joindre a la communauté seraient obligés de se
conformer & ce reglement. Les huit Orvalistes dont les noms se
trouvent sous ce réglement sont tous des religieux; les noms des
freres convers n’y sont pas mentionnés.

1) Tilliére, o.c., p. 44/45.
2) Tilliére, o.c., p. 44.



— 131 —

Le 24 avril 1728 on a rédigé encore une déclaration supplé-
mentaire, imprimée elle aussi ci-aprés, comprenant trois points
et qui fut signée par tous les membres de la communauté & 'ex-
ception de trois religieux. Deux d’entre eux ont eu des difficultés
dont nous aurons encore & parler, le troisieme, Dom Antoine Pierot,
était déja décédé le 7 janvier de cette année ). Dans cette déclara-
tion, ils s’engagent & vivre dans I'état de pauvreté et de ne faire
aucune dépense superflue. Pour les dépenses qui dépasseraient la
pension nécessaire pour leur entretien, il faudrait la permission de
Iarchevéque et de I'évéque de Babylone, Mgr Dominique Marie
Varlet 2). De ’argent qu’ils recevraient en aumones, ils donneraient
connaissance aux évéques susdits et cet argent serait imputé sur
leur pension. Ils s’obligeaient en dernier lieu & ne recevoir aucun
étranger pour habiter chez eux sans la permission des deux évéques.
Cette derniere stipulation est donc une extension de l'article 28
du Reglement ou était seulement prescrit que les nouveaux habi-
tants eussent a s’y conformer.

VI

Ce qui n’est pas prévu dans le Reglement, mais ce qui, en réalité,
a bien été pratiqué, c¢’est le droit de visite canonique de l'arche-
véque d’Utrecht. Au point ol en étaient les choses, il n’y avait pas,
dans les deux ordres, d’autorité supérieure qui plt étre chargée
de la surveillance des communautés religieuses de Schonauwen,
de Rijnwijk, ete. Il était donc évident que ’archevéque du
diocese auquel les maisons étaient situées exercait, comme autorité
ecclésiastique supréme, la visite. A Rijnwijk on a conservé une
carta, comme on 'appelle, de deux visites pareilles, & savoir une
de 'année 1727, 'autre de 'année 1729. La premiére fois ’arche-
véque était accompagné de Mgr Varlet. Les deux fois I’archevéque
a donné des préceptes plus précis en vue d’une meilleure obser-

1) Annuaire Oud-Utrecht, 1929, p. 67.

2) Mgr Varlet était un évéque missionnaire francais qui, par suite de
son opposition contre la bulle Unigenitus, dut retourner d’Asie Mineure et
quis’établit alors en Hollande. C’est lui qui a consacré ’archevéque Barchman
Wuytiers, son prédécesseur Steenhoven et ses deux successeurs Van der
Croon et Meindaerts. L’été il résidait & la maison de Schonauwen et I'hiver
& Rijnwijk (d’aprés une communication de Tilman Backhusius dans sa
d’ailleurs trop fameuse Descriptio de 1732. Analectes pour servir & I’his-
toire ecclésiastique de Belgique, 1874, p. 450) et il est décédé dans cette
derniére maison en 1742. C’est en rapport avec son séjour & Rijnwijk qu’on
Y a construit un petit batiment aux environs de 1730.



— 132 —

vance du Reéglement, spécialement des régles pour 'administration
financiere et surtout en vue d’une comptabilité meilleure.

En outre, on s’était heurté en 1729 & de graves difficultés avec
quatres membres de la communauté de Rijnwijk. Le 12 mars,
Mgr Barchman Wuytiers a visité la maison et il a dfi prendre des
mesures rigoureuses. Il a suspendu le supérieur Dom Bernard
Metzers pour neuf mois, en stipulant que Dom Charles Louis
Henrart comme substitut ou Dom Jean Jaques Hoffreumont
comme ancien le suppléerait dans ses fonctions. Le dernier fut
élu supérieur en 1730. Ensuite, 'archevéque enleva a Dom Jean
Joseph Tilens pour dix-huit mois le droit de vote actif et passif
par suite de son caractere difficile et de son opposition a 'autorité
de l'archevéque. Quelle a été au fond l'occasion de cette inter-
vention énergique, ies pieces d’archives conservées ne nous le
disent pas clairement. Il est possible qu'on en trouve des indices
dans les diverses collections de lettres, mais auteur de ces lignes
n’a pas eu l'occasion d’y faire des recherches, qui demanderaient
beaucoup de temps et dont, en outre, le résultat serait encore
incertain. Un arrét spécial de suspension concernant Metzers a bien
été trouvé parmi les pieces. Il énumere les motifs de cette mesure,
a savoir des négligences dans I'exercice de ses devoirs spirituels,
des faiblesses a I’égard des femmes et I'oubli de rendre compte de
Pargent recu.

Outre ces deux ecclésiastiques suspendus, deux autres reli-
gieux, Dom Baltazar Castille et Dom Jean Benoit Benard, fai-
saient partie de l'opposition. Ces quatre personnages ont été en
correspondance avec l'archevéque. Une partie de ces lettres a été
conservée. Elles nous révelent qu’ils ont voulu sortir de la maison
de Rijnwijk. Mgr Barchman Wuytiers refusa de donner son
assentiment & une proposition, faite par eux, de former une com-
munauté a part sur le terrain de la maison. Il les exhortait & ne pas
accepter en fin de compte la condamnation contre leur conscience
des 101 propositions et il leur rappelait qu’ils s’étaient conformés
au Reéglement établi & Torenvliet. Les exhortations de l'arche-
véque et son avertissement qu’ils encourraient I’excommunication
par leur conduite, n’ont eu de succes que pour un d’entre eux:
Dom Benard a repris son collier et il est mort le 2 mars 1739 a
Rijnwijk. L’avis de son déceés dit de lui qu’il avait suivi scrupu-
leusement les prescriptions de son ordre 1).

1) Annuaire Oud-Utrecht, 1929, p. 68.



— 133 —

Les trois autres religieux ont quitté Rijnwijk: Metzers qui,
a Orval, avait compté parmi les adversaires de la bulle et qui est
considéré comme le rédacteur d’une protestation adressée en 1720
a I’archevéque de Treves 1), est retourné & Orval, d’ot il demandait
en 1731 au pape 'absolution des corrections ecclésiastiques qu’il
avait encourues ?). Environ a la méme époque, Dom Baltazar
Castille a probablement quitté, lui aussi, la communauté de Rijn-
wijk et il s’est marié en 1743 & Paris. En 1750, au moyen d’une
lettre de cachet, il y a été arrété avec sa femme qui, toutefois,
semble avoir eu entretemps des relations avec un autre moine.
Il a été transporté plus tard a la prison d’Orval ot il mourut en
1751. Sa veuve fut mise en liberté en 1753; elle s’est remariée
peu de temps apres. Plus tard elle a encore longuement plaidé
contre 'abbaye de Clairveaux. Celle-ci perdit le procés, ce qui
cotta a ’abbaye d’Orval quarante mille francs ). On ne sait rien
des tribulations de Tilens.

Peu a peu le cercle des Orvalistes a Rijnwijk est devenu
plus petit. Ceux qui mouraient trouvaient leur dernier repos au
cimetiere aménagé en 1736 dans la partie occidentale du cloitre de
I'église collégiale de Ste-Marie a Utrecht, ot fut aussi transporté
le corps de D. Antoine Pierot, décédé avant cette date?). Aux
environs de 1742, d’apres ce qu’écrivait 'abbé d’Orval de ce
temps-la %), deux ou trois autres fugitifs auraient séjourné a la
maison. Ce détail est probablement juste, car a cette époque il ne
restait apparemment que deux fréres convers de ceux qui, en 1725,
étaient sortis de leur monastere pour obéir a leur conscience. Bien
entendu, d’autres habitants s’étaient fixés & Rijnwijk, des ecclé-
siastiques, des réfugiés pour la foi, venus de France, des Pays-Bas
méridionaux, mais ceux-la ne vivaient naturellement pas selon
la Regle et les Coutumes de Citeaux et le Reglement établi en 1726 a
Torenvliet. (Pest pourquoi les deux fréres convers susdits ont
préféré partir. Ils avaient eu lintention de se laisser recueillir
dans un couvent de leur ordre pour y finir leur vie sans étre impor-
tunés par le formulaire et la bulle. Ils n’y ont pas réussi, comme on

1) Réjalot, o.c., p. 95—98.

%) Ibidem, p. 165.

%) Ibidem, p. 165. Bulletin trimestriel de I'Institut archéologique du
Luxembourg, 1928, p. 17—24.

4) E. Lagerwey, De Oud-Katholieke begraafplaats (Le cimetiére vieux-
catholique). Annuaire Oud-Utrecht, 1929.

°) Réjalot, o.c., p. 166, Hoevenaars AAU 1889, p. 448,



— 134 —

le comprendra, et ainsi ils ont fini par trouver un asile chez le curé
de Nettancourt, dans le diocese de Chalons-sur-Marne en France.
Ils étaient tous deux pharmacien et chirurgien et, comme tel, ils
ont exercé leurs fonctions dans leur nouveau domicile, ou, «en
vrais religieux d’Orval», ils ont passé leurs derniéres anndes!).
Le dernier des deux, F. Gérard de Bossy, décéda le 1er juin 1755.
L’autre lui avait précédé dans la mort le 6 janvier 1747. Dans les
Nouvelles Ecclésiastiqgues on lui donne le nom de F. Henri Pernet,
mais ¢’était peut-étre par confusion avec le fréere convers Nicolas
Arséne Pernet, qui était charron de son métier et qui décéda en
1740 & Rijnwijk 2). On penserait plutét au F. Henry Hanlet, qui
était, lui aussi, pharmacien, mais celui-ci semble déja étre décédé
en 1734 3).

Les religieux de Rijnwijk sont restés fidéles a leurs principes,
pour 'amour desquels ils s’étaient enfuis et, & titre de témoignage,
ils ont signé a leur lit de mort une déclaration stipulant que, tout
en gardant un profond respect pour ’Eglise catholique et I’autorité
de I'Eglise, ils continuaient a rejeter la bulle Unigenitus et renou-
velaient leur appel et leurs protestations. Le fait qu’ils refusaient
de courber la téte est jugé différemment, comme nous ’avons déja
fait observer. Ce jugement se trouvera favorable ou défavorable
selon le point de vue auquel on voudra se placer. |

Réglement pour les religieux d’Orval
dans les Maisons de Torenvliet et de Rijnwijk

1726 avril 29

Apres étre sortis de notre Maison d’Orval pour fuir la persé-
cution, que quelques esprits inquiets y avoient excité et nous
étre retirés dans un lieu de sfireté pour y vivre tous ensemble et
en commun dans les exercices de notre profession, nous avons cru,
qu’il étoit & propos et méme nécessaire de dresser les présens
Réglemens tant pour nous remettre sans cesse nos obligations
devant les yeux que pour laisser un témoignage de notre inviolable
attachement a la Regle que nous avons vouée et fermer par 1a
la bouche de ceux qui pourroient nous calomnier sur ce point, car

1y Nouvelles Ecelésiastiques 1757, p. 199/200.
?) Réjalot, o.c., p. 194. Annuaire Oud-Utrecht 1929, p. 69.
3) Réjalot, o.c., p. 164.



— 135 —

quoyque nous soions sortis d’Orval, nous ne cessons pas d’étre
de I'ordre de Citeaux et nous n’en sommes pas moins disposés a
reconnoitre comme nos Supérieurs notre tres Révérend Pere Abbé
d’Orval et les Révérendissimes Abbez de Clairveaux et de Citeaux,
comme aussi de retourner dans notre monasteére dés qu’on nous
donnera une siireté solide, qu'on n’exigera de nous rien de con-
traire & la loy de Dieu et que nous pourrons y vivre dans les exer-
cices réguliers.

Nous nous obligeons donc en conséquence et nous promettons:

1. D’observer exactement notre Sainte Reégle comme mnous
I’'avons observée a Orval, de garder les statuts de notre ordre et
les Us avec les notes qui y sont en usage autant que la situation
oll nous sommes pourra le permettre.

2. De ne recevoir ni posséder rien en propre, mais nous rece-
vrons nos besoins des mains du Supérieur qui, dans l'achat des
étoffes, choisira les plus communes de concert avec son Conseil.
Quod vilius comparari potest, dit la Regle chap. (55).

3. De ne recevoir ni écrire des lettres & condition qu’elles passent,
par les mains du Supérieur.

4. Nous garderons l'abstinence de viandes dans la maison et
en voyage hors le cas de maladie conformément a la Regle chap. 39.
L’usage méme du poisson et des ceufs ne sera accordé que rarement.
On mangera & ’huile pendant le Caréme, I’Avent et les autres
jours préscrits par les Us?).

5. Nous observerons exactement les jeunes préscrits par la
Regle au chap. 41, c’est-a-dire que depuis 1’Exaltation de la
Sainte Croix jusqu’au premier dimanche de Caréme nous ne pren-
drons qu’un repas par jour aprés ’heure de Nones qu’on dira tou-
jours & une heure et demie, et un quart d’heure avant Complies
on fera le Biberes comme il est marqué dans les Us chap. (80) ?), ce
qu’on observera aussi tous les jours des jeunes préscrits par I’Eglise
et deux jours de la semaine, scavoir les mercredis et les vendredis
depuis la Pentecote jusqu’a 1’Exaltation de la Sainte Croix, &
moins que la grande chaleur ou des travaux extra-ordinaires ne
I'empéchent suivant la Régle chap. 41. En Caréme on ne mangera
qu’aprés Vespres qui se diront alors & trois heures et on ne fera,
point de Biberes. Le reste du tems on mangera apres Sexte et on

1) Instituta generalis capituli, cap. 25. Guignard, p. 256.
?) Guignard, p. 184: De bibere post vesperas.



— 136 —

soupera apres Vespres qui se diront & quatre heures. On fera la
lecture pendant la réfection qui commencera par I’Ecriture Sainte
qu’on lira tous les ans toute entiere.

6. Nous garderons un silence trés exacte, c’est-a-dire que
nous ne pourrons parler qu’a notre Supérieur ou avec sa permission
et dans le temps préscrit par la Reégle chap. 6 et 42. On fera une
conférence spirituelle les jours de dimanches et de fétes & laquelle
présidera le Supérieur.

7. On ne laissera point entrer les personnes du sexe dans nos
cellules ni dans la maison.

8. Personne ne pourra sortir de l’enceinte de la maison, ni
méme se promener dans le jardin qu’avec permission.

9. Nous coucherons sur une paillasse et porterons des chemises
de laine conformement & l'usage d’Orval.

10. Nous nous léverons les jours ouvriers & deux heures apres
minuit pour dire matines dans la chapelle et les jours de dimanches
et de fétes & une heure et demie. Le tems qui reste aprés matines
sera emploié a la méditation et & la lecture et personne n’ira se
reposer que par nécessité et avec permission. Chap. 8 de la Regle.

11. En été nous dirons Primes a cing heures et demie, en
hyver a six. Tierce en été & huit heures et demie et en hyver a
neuf heures, Sexte en été un quart avant onze heures et en hyver
a onze heures et en Caréme & onze heures et demie, Nones en tout
tems & une heure et demie, Vespres en tout tems & quatre heures
excepté qu’en Caréme on les dira & trois heures, et Complies en
été a sept heures et en hyver & six heures.

12. On dira la Messe Conventuelle aprés Primes depuis 1'Exal-
tation de la Sainte Croix jusqu’a Péques, excepté les dimanches et
fétes qu’on la dira apres Tierce, et depuis PAques jusqu’a 'Exal-
tation de la Sainte Croix on la dira pareillement apres Tierce.

13. On travaillera aprés Paques jusqu’a 1'Exaltation de la
Sainte Croix depuis Primes jusqu’au premier coup du Tierce,
et depuis Nones jusqu’au premier coup de Vespres, et depuis
I’Exaltation de la Sainte Croix jusqu’au Caréme on travaillera
depuis Tierce jusqu’a Nones, et en Caréme depuis Tierce jusqu’a
Vespres. Le Sacristain aura soin de sonner la fin du travail pour
se préparer a 'office; on fera la lecture le reste du tems. Chap. 48
de la Regle.

14. Nous lirons tous les jours un chapitre de la Regle pour
nous remettre nos devoirs devant les yeux, et ensuite on dira le



— 137 —

Pseaume De profundis avec une collecte pour nos bienfaiteurs, et
on fera tous les ans un Anniversaire solennel.

15. Le Supérieur sera choisi tous les trois ans par la commu-
nauté par un scrutin secret. On priera trés humblement Monseigneur
I'Archévesque de venir présider a 1’élection ou d’y députer quel-
qu'un qui tienne sa place. Celui qui aura la pluralité des suffrages
sera élu et, en cas de partage de voix entre deux ou plusieurs con-
currens, Monseigneur ’Archévesque choisira aprés trois serutins
celui d’entre eux qu’il jugera a propos. Le Supérieur aura soin du
spirituel de la maison.

16. Outre le Supérieur la communauté choisira pour si long-
tems qu’elle voudra un Substitut et un Procureur qui com-
poseront son Conseil. Le Substitut représentera le Supérieur et
en fera les devoirs en son absence, mais il ne présumera rien en sa
présence, et le Procureur aura soin du temporel de la maison.

17. Le Supérieur aussi bien que les autres officiers seront obligés
d’assister aux exercices réguliers hors le cas de nécessité.

18. Le Supérieur fera avec son Conseil les choses de moindre
conséquence, mais pour les plus importantes il sera obligé de con-
sulter la communauté dont il suivra lavis.

19. Si quelque particulier avoit un juste sujet de se plaindre
de son Supérieur, il priera son Conseil de le lui représenter respec-
tueusement, et si le Supérieur n’avoit aucun égard a leurs repré-
sentations ni a celles de la communauté, il pourra s’adresser a
Monseigneur 1’Archévesque.

20. Si le Supérieur pendant I'espace de trois ans qu’il doit
étre en place venoit & mériter la déposition aprés avoir été averti
par ceux qui composent son Conseil et par la communauté jusqu’a
quatre fois de plaintes qu’'on a sujet de faire de sa conduite, sil
n’y a point d’égard, on les portera & Monseigneur I’Archévesque
qui y mettra ordre aprés avoir entendu préalablement les raisons
du Supérieur, et si Monseigneur juge que le cas mérite déposition,
on procédera a une nouvelle élection.

21. Le Supérieur ne fera de voyages que pour affaires et ne
pourra coucher dehors sans le consentement de son Conseil. Si

2.2 * . . . . A
c’¢toit un voyage de plusieurs jours, il en donnera avis a la com-
munauté.

22. Le Procureur ne pourra de méme faire de voyage que pour
quelque nécessité, ni sortir de la maison sans la permission du



— 138 —

Supérieur. S’il étoit obligé de coucher dehors, le Supérieur ne
pourra le lui accorder que du consentement de son Substitut.

23. Le Supérieur, le Procureur non plus que tout autre ne
pourront coucher dehors ou voyager hors du pais sans compagnon.
Tout ce qui est dit dans ces trois articles s’entend des affaires de
la Maison.

24. L’argent sera gardé dans un coffre & trois clefs différentes.
Le Supérieur en aura une, le Substitut une autre et le Procureur
la troisieme. Le Procureur pourra cependant garder une certaine
somme pour pourvoir aux besoins journaliers, sans qu’il lui soit
permis d’acheter ni de vendre rien de considérable sans le con-
sentement de la communauté.

25. Le Procureur tiendra un Régistre exacte de la recepte et
de la dépense et sera obligé de le représenter en rendant ses comptes
tous les trois mois devant le Supérieur et le Substitut, et tous les
ans en présence de la communauté.

26. Le Supérieur aura soin des Freres converts et du Vestiaire,
et le Procureur aura soin du Réfectoir des infirmes et des hotes.

27. N¥’il survient des étrangers, on leur servira deux pulmens
comme aux Religieux et le Procureur pourra y ajouter une pitance
de poisson ou des ceufs.

28. Ceux qui viendront dans la suite seront obligés de se con-
former aux présens Reglemens, g8’ils veulent étre admis dans la
Maison.

Fait et signé a Torenvliet ce 29 avril 1726.

F. M. Bern. Metzers. F. Jean Joseph Tillens.
F. Antoine Pierot. F. Baltazar Castille.

F. Charles Louis d’Henrart. F. Barthélemy Thiriar.

F. Jean Jaques Hoffreumont. F. Jean Benoit Benard.

F. Jean Francois Flourent.

Nous Corneille Jean Barchman Wuytiers, par la permission
Divine Archévéque d’Utrecht, aprés avoir lu et examiné les Regle-
mens, & nous présentés par les Révérends Peres Religieux de
I’Abbaie d’Orval retirés par la violence de la persécution dans la
Maison de Torenvliet pres de Leyden de notre diocese, ou ils sont
en forme de communauté ecclésiastique, avons de notre autorité
approuvé et approuvons, confirmé et confirmons les dits Regle-
mens selon leur forme et teneur ainsi qu’ils sont congus et compris



— 139 —

en vingt-huit articles, et en avons récommandé et récommandons,
ordonné et ordonnons l’exacte observance aux Supérieurs officiers
comme aux membres de toute la communauté des dits Peres de
I’Abbaie d’Orval chacun a part, soit selon ordre, le rang et les
fonctions qu’ils exercent, soit qu’ils restent dans cette Maison
de Torenvliet, soit qu’ils passent a une autre.

Donné le présent Acte d’approbation et de confirmation apres
que les dits Reglemens ont été lus et signés, et 'avons muni du
sceau muni de nos armes audit Torenvliet le 29 avril 1726.

Copie. Archives de I’Eglise vieux-catholique en Hollande. Inv.n° 372a
(avec suppléments d’aprés le projet dans Inv.n° 1827).

Déclaration supplémentaire du Reéglement
1728 avril 24

Comme il est juste que nous vivions conformement & notre
état de pauvreté et que nous ne fassions aucune dépense superflue,
Nous soussignés promettons

10 De ne faire aucune dépense qui aille audela de la pension
qui se trouvera etre nécessaire pour notre entretien sans la per-
mission de Monseigneur I’Archeveque d’Utrecht et de Monseigneur
I’Eveque de Babylone.

20 De donner connoissance aux dits Seigneurs Hveques de
tout ’argent que nous recevrons dans la suite en aumodnes, con-
sentant qu’il soit imputé sur ladite pension et en fasse partie.

32 De ne recevoir aucun étranger pour habiter chez nous sans
lagrément et le consentement de mondit Seigneur Archeveque
d’Utrecht et Monseigneur de Babylone.

Fait en la maison de Rhynwyk, ce 24 avril 1728.
F. Charles Louis d’Henrart. F. Jean Jaques Hoffreumont.

F. Jean Francois Flourent. F. Baltazar Castille.

F. Barthelemy Thiriar. F. Jean Benoit Benard.
F. Nicolas Arsene Pernez. F. Henry Hanlet.

1. Claude Bois. F. Gerard le Bossy.

L’original porte les signatures autographes. Archives de 'Eglise vieux-
catholique en Hollande. Inv. n® 1827.

Utrecht A.J.van de Ven




	La communauté cistercienne de la maison de Rijnwijk près d'Utrecht

