
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 2

Artikel: La communauté cistercienne de la maison de Rijnwijk près d'Utrecht

Autor: Ven, A.J. van de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 115

La Communauté cistercienne
de la maison de Rijnwijk près d'Utrecht

La déclaration des cinq évêques vieux-catholiques, publiée en
1889, rejette dans l'article 4 entre autres la bulle papale
Unigenitus de 1713 et, par-là, rappelle une lutte qui, il y a plus de
deux siècles, a mis en grand émoi l'Eglise catholique en France
et aux Pays-Bas. Je n'ai pas besoin d'exposer ici en détail «l'affaire
de la bulle Unigenitus», comme Gazier nomme cette question x).

Ce que je me propose de décrire n'est qu'une phase de cette lutte.
Un aperçu succinct de ce qui la précédait suffit.

Deux fois dans l'histoire de l'Eglise catholique occidentale
la condamnation papale d'un livre a soulevé de grandes
difficultés: l'Augustinus de Jansénius et les Réflexions morales de

Quesnel. Il y a pourtant, comme Gazier le fait remarquer 2), une
différence entre ces deux cas. La question de l'Augustinus, si

graves qu'en fussent les conséquences, n'a jamais ému le grand
public. Celle des Réflexions morales et de la bulle Unigenitus, qui
se posa immédiatement après, obtint d'un coup une notoriété
générale dans les milieux civils et ecclésiastiques. Le livre, publié
pour la première fois à Paris, en 1668, par le prêtre de la
Congrégation des Oratoriens, Pasquier Quesnel, et, cité plus tard par
abréviation, sous le nom de Réflexions morales, un commentaire
des quatre Evangiles, accompagné de méditations édifiantes 3), fut
d'abord universellement apprécié et obtint l'approbation de différents

évêques français. Aussi fut-il réimprimé à plusieurs reprises
jusqu'à ce que, en 1713, il fut mis à l'Index à l'instigation des

1) Augustin Gazier, Histoire générale du mouvement janséniste. Paris
1922. I, p. 320.

2) Gazier, ibidem. En Angleterre c'était le même cas. Ruth Clark,
Strangers & Sojourners at Port-Royal (1932), p. 256/257.

3) Les éditions suivantes du livre sont augmentées et revues. La
dernière édition, renfermant un commentaire de tout le Nouveau Testament,
parut en 1693. Cf. H. A. ten Bruggencate, Paschasius Quesnel en zijn
conflict met Rome (Paschier Quesnel et son conflit avec Rome). Thèse,
Amsterdam 1940.



— 116 —

Jésuites. Dans la bulle Unigenitus, promulguée le 8 septembre de
cette année, le pape Clément XI ne condamne pas moins de cent
une propositions extraites de ce livre. En France cependant,
où elle avait eu un si grand succès, cette condamnation rencontra
une violente résistance. Cette opposition culmina dans l'appel
interjeté de cette décision papale par quatre évêques français en
1717 au futur concile et leur action eut un certain retentissement,
non seulement parmi les prêtres séculiers, mais aussi auprès les
ordres ecclésiastiques. A la longue, cette opposition n'a pu aboutir;
peu à peu la plupart des Appelants, comme on les appelle, finirent
par se soumettre, mais, auparavant, l'autorité papale eut à
surmonter bien des difficultés. Toutefois, une partie des Appelants,
formant groupe à part, continua à résister. Un certain nombre
d'adhérents de ce groupe — bien que ce ne fut pas pour cette
raison — avait fondé une organisation indépendante du pape:
l'Eglise d'Utrecht. Elle a toujours maintenu ses protestations
contre la fameuse bulle Unigenitus et l'article, cité ci-dessus, de

la déclaration episcopale de 1889 doit également être considérée

comme une dernière conséquence de sa résistance.
Après la publication de la bulle Unigenitus, l'autorité

ecclésiastique en France ne tarda pas à exiger des prêtres qu'ils
déclaraient être disposés à recevoir cette bulle. Un grand nombre
d'entre eux refusèrent, alléguant des scrupules de conscience: ils
croyaient commettre un mensonge en se soumettant à une bulle
où des doctrines, puisées directement dans le Nouveau Testament,
étaient condamnée. C'est pourquoi ils interjetèrent un appel, eux
aussi, auprès d'un concile général. Mais l'opposition contre la
bulle Unigenitus n'émanait pas seulement des ecclésiastiques séculiers.

Les différents ordres qui ne s'étaient pas mêlés à la lutte
contre l'abbaye de Port-Royal, s'émurent eux aussi et s'opposèrent
également au fanatisme des Jésuites. Comme les autres, ils
protestèrent contre la fameuse bulle, mais leur opposition finit aussi

par se briser. Pourtant, tout cela eut une conséquence importante:
plusieurs ecclésiastiques, séculiers aussi bien que réguliers,
quittèrent leur charge ou leur monastère pour se réfugier dans la
République des Provinces-Unies. Dans ce pays, où l'on avait
de bonne heure déjà donné asile à des réfugiés pour la foi, ils
trouvèrent l'hospitalité dans la vieille Eglise catholique qui, en
1723, s'était constituée sous l'autorité d'un évêque, indépendant
du pape.



117 —

II
L'opposition contre la bulle Unigenitus, partant de la France,

gagna les Pays-Bas du Sud, qui, depuis la guerre de succession

espagnole et par la paix d'Utrecht (1713), dépendaient de
l'Autriche. La faculté théologique de l'Université de Louvain acceptait
la bulle, mais les professeurs de l'Université n'étaient pas tous de

ce point de vue. Des difficultés s'élevèrent lorsque l'archevêque
de Malines exigea des ecclésiastiques la déclaration qu'ils acceptaient

la bulle, et beaucoup d'entre eux se joignaient alors
à l'appel auprès d'un concile général. Leur lutte fut appuyée

par le célèbre professeur et canoniste louvain Z. B. van Espen.
La persécution des Appelants qui se déclara alors aussi dans les

Pays-Bas méridionaux, a été cause, là, aussi bien qu'en France,
qu'un certain nombre d'eux vint chercher asile dans les Provinces
Septentrionales et, comme en France, il y avait parmi eux
plusieurs moines. Cette dernière catégorie a essayé de continuer en
exil la communauté religieuse d'où elle était sortie. L'histoire de

ces communautés dont les archives sont allées rejoindre celles de

l'Eglise vieux-catholique, doit encore être écrite, de même que
tant d'autres détails se rapportant à l'histoire de cette Eglise au
XVIIIe siècle aux Pays-Bas qui mériteraient être étudiés. Alors,
peut-être, il y aura lieu d'examiner ce sujet sur un plan plus vaste,
c'est-à-dire de le voir comme faisant partie des relations étrangères
de cette Eglise. Ce que je veux traiter ici est loin d'avoir cette
prétention et a été choisi en tenant compte de l'espace disponible
et du temps accordé à la préparation.

Ci-dessus, il a déjà été dit que l'opposition contre la bulle
Unigenitus trouvait un écho auprès de plusieurs ordres religieux
en France. Gazier *) cite seize ordres et congrégations, d'hommes
aussi bien que de femmes, qui se sont mêlés à la lutte et qui ont
dû l'abandonner peu à peu. Ceux parmi eux, qui ne voulaient point
transiger, quittèrent le pays. C'est ce que faisaient un certain
nombre de Chartreux de Paris et quelques Cisterciens de l'abbaye
d'Orval dans le Luxembourg belge. Us s'établirent dans quelques
grandes maisons de campagne de la province d'Utrecht et ils y
continuèrent les exercices auxquels ils s'étaient engagés à leur
profession.

*) Gazier, o. c. I, chap. XVII, p. 320—339.



— 118 —

La vieille «Nedersticht», qui couvre à peu près le territoire de
la province d'Utrecht actuelle et où les évêques d'Utrecht
jusqu'en 1528 ont exercé l'autorité souveraine, comptait de grandes
et belles maisons. Un certain nombre de ces habitations étaient
ce qu'on appelle des demeures seigneuriales, c'est-à-dire que l'habitant,

s'il était «noble», pouvait être incorporé dans la chevalerie
et ensuite élu député des Etats provinciaux. A ce genre appartenaient

les maisons de Den Ham, de Schonauwen et de Vronestein
où des Chartreux français se sont installés. A ce sujet, il convient
de remarquer qu'à cette époque les propriétaires de ces maisons
étaient des Catholiques et que, n'appartenant pas à l'Eglise réformée
de l'Etat, ils ne pouvaient donc pas faire partie de la chevalerie.

La maison de Rijnwijk, dont nous parlons ici, ne compta
pas parmi les maisons seigneuriales quoiqu'elle ait eu certainement
des propriétaires d'une condition élevée. Il ne servirait à rien de
les énumérer. Contentons-nous de dire que de 1726 jusqu'à 1772

elle a servi de demeure aux «Messieurs français». Elle a eu depuis
encore plusieurs autres propriétaires et elle a été démolie au cours
de l'année 1867. Le dessin ci-joint, emprunté à l'Atlas topographique

des Archives de l'Etat dans la province d'Utrecht, la représente

dans l'état où elle se trouvait entre 1650 et 1700. Elle était
située à petite distance de la gare actuelle du village de Drie-
bergen et au sud de la ligne du chemin de fer Utrecht-Arnhem,
qui coupe l'ancienne avenue du domaine, se trouve encore son
emplacement, entouré d'un fossé. Elle appartenait à la jurisdiction
et à la terre seigneuriale de Stoetwegen dont le terrain dépend, à
l'heure qu'il est, de la commune de Zeist. Sur l'emplacement de

l'ancienne maison on ne trouve plus de restes.

III
L'ancienne abbaye cistercienne d'Orval (Aurea Valus), située

jadis dans le comté de Chiny et l'archevêché de Trêves, qui appartient

de nos jours à la province belge du Luxembourg et à l'évêché
de Namur, n'est plus que ruines. Depuis 1926 on a fondé sur ce

terrain une nouvelle communauté religieuse du même ordre qui
se proposait comme but la restauration des bâtiments. En 1935,
le nouveau monastère fut reconstitué en abbaye x).

1) Marcel Anfray, L'Abbaye d'Orval. Paris 1939. A. Cyprien, Petite
Histoire de l'Abbaye d'Orval, Collection Nationale, 8e série n° 91. Bruxelles
1948.



— 119 —

Orval a été fondé au XIe siècle comme monastère des Bénédictins.

Après qu'ils soient déjà partis au commencement du XIIesiècle
et qu'ils aient été remplacés pour une courte période par des
chanoines Augustins, ce nouvel établissement ne se trouvant pas non
plus durable, des membres de l'Ordre cistercien s'y établirent en
1124. Sous eux l'abbaye prospéra et elle subsista jusqu'au moment
où, en 1793, les bâtiments furent détruits par les armées de la
République française et que les moines furent dispersés. Dans le
courant des siècles l'abbaye a connu des hauts et des bas, tandis
que la question de la bulle Unigenitus a suscité, ici encore, de

grandes difficultés. On a déjà souvent écrit sur cette lutte, mais les

auteurs se placent toujours du point de vue du pape et ils ne sont
pas «sine ira et studio». Ils condamnent déjà d'avance x) les moines
d'Orval qui refusaient d'adhérer à la bulle et qui se rangeaient du
côté des Appelants. Nous voulons parler ici un peu plus amplement

de ces événements, sans entrer, toutefois, dans trop de

détails.

L'abbaye d'Orval suivait la Règle de Saint-Benoît, telle qu'elle
avait été complétée par les Instituts et les Us de Cîteaux. Dans le
dernier quart du XVIIe siècle, sous l'abbé Charles de Bentzeradt,
on introduisit une réforme dans la vie monastique visant à une

q N. Tillière, Histoire de l'abbaye d'Orval, 3e éd. Gembloux 1927,
p. 186—194. — D. Joseph-Marie Canivez, L'Ordre de Cîteaux en Belgique.
Forges/lez-Chimay 1926, p. 45—51. — Dom Thierry Réjalot, Le
Jansénisme à l'abbaye d'Orval 1674—1764. Annales de l'Institut archéologique

du Luxembourg 1932, p. 57—196.
Le Fr. W. Hoevenaars Ord. Praem. a publié dans l'Archief voor de

geschiedenis van het aartsbisdom Utrecht (Archives pour l'histoire de
l'archevêché d'Utrecht) XV—XVII (1887—1889) une monographie,
intitulée : De abdij van Orval als kweekschool van Jansenisten en als oorsprong
van de Jansenistische priorij te Rijnwijk (L'Abbaye d'Orval, pépinière de
Jansénistes, origine du prieuré janséniste de Rijnwijk). Là sont reproduits
un grand nombre de pièces concernant les événements qui eurent lieu
pendant la visite de 1725 ou qui en furent les conséquences. Ces pièces proviennent
des archives de l'abbaye des Prémontrés de Grimbergen et Dom Réjalot
s'en est servi à son tour, mais sans connaître probablement l'article de
Hoevenaars. Si ce dernier auteur n'est pas trop bienveillant à l'égard des
Orvalistes de Rijnwijk (Dom Réjalot, lui aussi, est naturellement loin de
témoigner en faveur de la «nouvelle hérésie»), le ton et la valeur de deux
articles de H. J. Allard S. J., De Orvalisten te Rijnwijk (Les Ovalistes à
Rijnwijk) et De Rijnwijckse Orvalisten en hun abt Stephanus Hanrion
(Les Orvalistes rijnwijkois et leur abbé Etienne Henrion). Studien op gods-
dienstig, wetenschappelijk en letterkundig gebied (Etudes théologiques,
scientifiques et littéraires). Bois-le-Duc, 1878 et 1886, sont nettement
inférieurs.



— 120 —

observance plus étroite des prescriptions de la Règle. Bentzeradt,
qui avait noué des relations avec l'abbé Armand de Rancé, le grand
réformateur du monastère français de la Trappe, a voulu fonder
une communauté à la manière des Trappistes. A Pâques 1674, il
déclara vouloir instituer une sévère observance qui prescrirait les

jeûnes, le silence, les veilles, le travail aux champs, la couche dure,
etc. Ainsi on se mettait peu à peu à s'abstenir de toute viande et,
pendant l'Avent et le Carême, de toute nourriture jusqu'à 2 heures
de l'après-midi, à répartir l'office sur le jour et la nuit et à obliger
les religieux à coucher tout habillés. Le règlement de la communauté

de Rijnwijk, imprimé ci-dessous, remonte à cette observance

rigoureuse. Sous l'abbé Bentzeradt aussi bien que sous son
successeur Henrion, l'abbaye d'Orval était en relations avec Port-
Royal et les Jansénistes français. Elle était en correspondance
avec Arnauld, et Quesnel doit y avoir séjourné quelques mois x).

Ses Réflexions morales y auraient été répandues en un grand
nombre d'exemplaires 2). Il va sans dire que les différents auteurs
romains-catholiques qui se sont occupés de l'histoire de l'abbaye
condamnent ces relations et qu'ils attribuent le drame qui devait
s'y passer peu après à l'influence de ces relations.

En 1720, le suffragant de l'archevêque de Trêves, pendant une
visite qu'il faisait à Orval pour faire des ordinations, exigea
l'acceptation de la bulle Unigenitus. Une grande partie au moins des

religieux se trouva ne pas vouloir y consentir. Suivant une liste
dressée en 1724 3), il y en avait sept qui voulaient adhérer à la
bulle, dix-huit qui le refusaient et vingt-deux qui hésitaient ou se

déclaraient indifférents. Ces derniers, parmi lesquels se trouvait
l'abbé, n'étaient donc non plus disposés à une soumission sans
réserve. L'affaire traînait jusqu'à ce que en 1725, le pape Benoît XIII
nommât légat Spinelli, internonce à Bruxelles, pour faire dans

l'abbaye d'Orval la visite canonique et après que l'empereur, comme
souverain, eut donné son consentement, Spinelli délégua l'abbé
du monastère des Prémontrés de Grimbergen, lez Bruxelles, Dom
Augustinus d'Eeckhout, pour faire la visite. Au mois de septembre
1725, celui-ci se rendit à Orval où il séjourna du 15 jusqu'au 29.

q Réjalot, 1. c, p. 73.
2) Réjalot, 1. c. La qualification «ce livre pernicieux» est laissée à la

responsabilité de l'auteur.
3) Imprimée chez Réjalot, 1. c, p. 192, et par Hoevenaars AAU, 1888,

p. 231. Le nombre de 27 Acceptants, cité par Réjalot à la page 108, est une
faute typographique pour 7.



— 121 —

L'interrogation des religieux dura cinq jours; vingt-cinq d'entre
eux se déclarèrent non disposés à signer le formulaire d'Alexandre

VII1) ni à accepter la bulle Unigenitus. Craignant les suites de

leur refus, quinze d'eux résolurent de sortir de l'abbaye. Ils en
informèrent l'abbé par une lettre du 21 septembre 1725 2) qui devait
lui être remise après leur départ et qui était accompagnée d'une
profession de foi. Dans cette lettre ils déclaraient que leur conscience
leur défendait d'accepter la bulle, parce qu'ils la croyaient
contraire tant à la justice qu'ils devaient à l'auteur des Réflexions
morales qu'à la doctrine de l'Eglise, exprimée dans les propositions

condamnées. Dans une Protestation, dressée quelques jours
après, ils exposaient les raisons pour lesquelles ils croyaient ne
pas pouvoir rester plus longtemps dans le monastère : ils y seraient
exposés à «des traitements les plus rigoureux à la nature et les

plus sensibles à des cœurs chrétiens et religieux, qui sont la prison
et l'excommunication». Ces «vexations injustes» les mèneraient
inévitablement à leur chute et c'est ce qu'ils voulaient éviter. En
un mot, leur intention était de sauver leurs âmes et de ne pas
offenser Dieu. En même temps, ils déclaraient vouloir exercer,
dans la mesure du possible, la Règle de leur ordre, reconnaître
l'autorité de leurs supérieurs et rentrer dans leur monastère dès

qu'on leur donnerait la certitude de ne plus les exposer à de telles
épreuves. Que cette précaution ne fût pas prise sans raison ressort
du fait qu'à l'élection d'un coadjuteur pour l'abbé Mommertz,
en 1741, un des religieux, D. Claude Bernard Barhon, ne put être
présent parce qu'il était encore en prison à cause de ses idées
jansénistes 3). Après la visite de 1725, il avait été enfermé pour .ré¬

bellion et, en vertu d'un décret impérial, il était toujours resté en
prison. En 1764, après une réclusion de près de quarante années,
le malheureux y était toujours. Il était apparemment malade alors
et on pensait de le mettre en liberté et de le transporter dans un
monastère en France, parce qu'à Orval il ne pourrait pas être
inhumé en terre sainte. Son sort ultérieur est inconnu 4).

x) Le formulaire se rapportait à la condamnation des cinq propositions,

attribuées à Jansénius.
2) Cette pièce se trouve chez Réjalot, 1. c, p. 182, et chez Hoevenaars

AAU, 1889, p. 359. La Protestation du 29 septembre 1725, citée par Réjalot,
p. 182 note, se trouve chez Hoevenaars, 1. c. p. 360.

3) Tillière, o. c, p. 204.
4) Réjalot, 1. c, p. 167. Bulletin trimestriel de l'Institut archéologique

du Luxembourg, 1928, p. 24—28.



— 122 —

Dans la nuit du 21 au 22 septembre 1725, les quinze religieux
réussirent à exécuter leur projet et à gagner la France : Orval n'est
pas loin de la frontière française. Ce qui leur est arrivé après la
fuite n'est connu que dans les grandes lignes. Habillés de diverses
manières et probablement par des routes différentes, ils se sont
rendus aux Provinces-Unies. Quelques-uns d'entre eux auraient
gagné le Limbourg via le Liégeois, d'autres ont peut-être été à

Reims 1). Quatre religieux, qui étaient allés au duché de Bouillon,
y furent arrêtés et reconduits à Orval. Au printemps 1726 eux
aussi se réfugièrent en Hollande.

IV
On ne connaît pas en détail la façon dont les réfugiés sont

entrés en contact avec les autorités religieuses des Pays-Bas;
probablement ils y ont été secondés par d'anciens fugitifs, déjà arrivés
à destination. Nous ne savons pas non plus de quelle manière le

pouvoir religieux hollandais, et notamment l'archevêque d'Utrecht

d'alors, Corneille Jean Barchman Wuytiers, cherchèrent une
solution pour une affaire qui, d'abord, a dû être plus ou moins pour
eux un véritable problème. En effet, la République des Provinces-
Unies a toujours exercé dans une très large mesure l'hospitalité
à l'égard de ceux qui, pour la foi, avaient quitté leur patrie. D'autre
part, cependant, on y avait toujours eu une certaine crainte des

«papistes» qui, par exemple, se manifestait cette même année

1725, lors de la fondation du Séminaire d'Amersfoort, dans des

requêtes émanant de quelques conseils d'églises réformées et de

pasteurs. Non que le pouvoir temporel s'en souciât toujours, mais
on aurait pu s'attendre à ce que l'établissement d'une communauté
religieuse — et, en fin de compte, c'est de cela qu'il s'agissait —
fût considéré comme trop «papiste». Quoi qu'il en soit, il ne doit
pas avoir été trop difficile à l'archevêque de procurer un abri aux
réfugiés. Dès le 1er janvier 1726, il put communiquer, dans une
lettre adressée à l'abbé d'Orval, qu'il les avait installés dans un
lieu situé à moins d'une lieue de Leyde, ville où il résidait lui-même.
Il louait leur piété, faisant savoir à l'abbé qu'ils y vivraient en
communauté conformément à la Règle à laquelle ils s'étaient
engagés par leurs vœux, tandis que leur respect pour leur abbé
n'avait pas changé 2).

q Réjalot, 1. c, p. 140.
2) Cette lettre se trouve chez Réjalot, 1. c, p. 144/145.



— 123 —

«Ils ont trouvé enfin un endroit propre à vivre en vrais
religieux», écrivait Mgr Barchman Wuytiers dans sa lettre. Cet
«endroit» était la maison de Torenvliet dans la seigneurie de Valken-
burg à l'ouest de Leyde. Elle avait appartenu à la famille Van
Heussen et, en 1719, elle avait été achetée dans la succession du
curé et historien bien connu Hugo François van Heussen par
Corneille Wittert, seigneur de Valkenburg. Celui-ci demeurait en hiver
à Rotterdam et en été à Torenvliet, mais après le décès de sa seconde

épouse en 1725, il se servit de la maison de Schiezigt, près d'Over-
schie, pour y séjourner en été *). Il aura mis Torenvliet à la
disposition des Orvalistes à la prière de l'archevêque, mais on se

demande pourquoi ils n'y sont restés que quelques mois. On pourrait
présumer qu'en haut lieu on a fait entendre à l'archevêque qu'il
devait chercher pour ses protégés une autre demeure, mais peut-
être la solution est plus simple : la maison, qui fut démolie par son
propriétaire encore avant sa mort (le 21 juin 1733)2), était peut-
être déjà endommagée lorsqu'elle accueillit ses nouveaux habitants.

Le 1er juillet 1726 un neveu de Corneille Wittert, Me Adrien
Wittert, seigneur, entre autres, de Hoogland et Schonauwen,
marchand à Amsterdam, acheta la maison de Rijnwijk, dont nous
venons de parler, avec les lieux d'alentour, mesurant 13 arpents
(plus de 11 hectares) pour la somme de fl. 8500, comme il résulte
de l'acte de vente 3). Wittert, qui se portait acquéreur, n'a pas
fourni le total du montant, mais prit fl. 4500 pour son compte.
Le marchand français Arnould Joseph de Brigode du Bois, qui
demeurait à Amsterdam, fournit fl. 2400. Cela ressort du contrat
du 29 août 1726, par lequel les deux bailleurs de fonds mettaient
la maison de Rijnwijk pour la vie à la disposition des religieux de

l'abbaye d'Orval qui s'étaient retirés dans ce pays et de ceux qui
pourraient encore venir les y rejoindre 4). On ne voit pas qui a

q De Nederlandsche Leeuw, Maandblad van het Koninklijk Neder-
landsch Genootschap voor Geslacht- en Waponkunde (Le Lion Néerlandais,
Périodique mensuel de la Société Royale Néerlandaise pour généalogie et
héraldique), 1940, col. 409.

2) E. B. F. F. Wittert van Hoogland, Geschiedenis van het geslacht
Wittert (Histoire de la famille Wittert), La Haye 1914, p. 1288.

3) Minutes de tabellionnage du notaire W. van Oudenaller d'Utrecht.
Archives communales d'Utrecht, 2e partie Inv. n° 324—1. Imprimé chez
Wittert, o. c, p. 529.

q La copie de ce contrat dans le Livre de copies de lettres de l'archevêque

Barchman Wuytiers. Arch, de l'Eglise vieux-catholique, Inv.
n« 372 a, p. 317.



— 124 —

payé le reste du prix d'achat, mais ce sont peut-être les Orvalistes
eux-mêmes, car, à l'occasion de leur fuite, ils avaient pu emporter
une certaine somme d'argent. Suivant des dépositions de témoins,
cette somme se serait montée à fl. 86 000 1). Si cela est juste, la
plus grande partie doit en avoir été dépensée lors de leur voyage
en Hollande, car, dans une lettre du 20 mars 1729, Mgr Barchman
Wuytiers 2) écrivait que leur société avait contracté en 1727 un
grand nombre de dettes, tandis que, comme on verra, tout à

l'heure, leurs circonstances financières en 1741 étaient très
alarmantes. Suivant le contract du 29 août 1726, les religieux étaient
obligés de vivre et d'habiter selon leur état et leur profession dans
la maison de Rijnwijk d'après les prescriptions du règlement établi

par eux-mêmes à Torenvliet. Ils ne payeraient aucun loyer et
aucune rente de la somme d'achat, mais ils seraient tenus d'entretenir

la maison et les champs. Il ne leur serait pas permis de

démolir des bâtiments ni d'abattre des arbres sans le consentement
de Wittert ou de son fondé de pouvoirs, tandis qu'ils devraient
remplacer par d'autres arbres ceux qu'ils auraient abattus pour
leur emploi personnel. Sous ce rapport j'attire l'attention sur le
fait qu'il doit y avoir eu près de la maison un assez vaste terrain
boisé, puisque, le 1er décembre 1744, on y vendit plus de 500 arbres,
la moitié de chênes, puis des ormes, des frênes et des hêtres 3).

Je n'ai pas pu constater par des pièces d'archives qu'en vue
de leur établissement, on ait tâché de prendre contact avec quelque
autorité séculière. On aurait pu s'attendre à ce que Mgr Barchman
Wuytiers aurait demandé pour les réfugiés un «permis de domicile»,

pour me servir d'un terme moderne, aux Etats provinciaux,
puisque c'étaient eux qui étaient investis de l'autorité souveraine.
Si, en Hollande, où ils ont séjourné si peu de temps, cela n'eut
pas lieu, nous devons bien admettre que l'archevêque fit des
démarches auprès des Etats d'Utrecht pour savoir si cet établissement

rencontrerait des difficultés. Il est probable qu'un contact
de ce genre eut lieu oralement et alors avec quelques membres
influents seulement. En effet, ce qu'on aurait dû refuser à une
demande officielle, on aurait pu le tolérer, en ce cas, en fermant
un œil.

q Réjalot, 1. c, p. 141. Hoevenaars, AAU 1889, p. 406/407.
2) Arch, de l'Eglise vieux-catholique, Inv. n° 1827.
3) Les conditions de vente se trouvent parmi les pièces concernant

Rijnwijk dans les archives de l'Eglise vieux-catholique, Inv. n° 1826.



— 125 —

La communauté de Rijnwijk n'a pas duré longtemps. Les

départs et les décès l'ont diminuée graduellement, et peu d'années
après 1740 elle était devenue trop petite pour être maintenue.
On a l'impression que les propriétaires de la maison, en bons
commerçants, étaient alors médiocrement contents des habitants
parce que, par suite de leur grand âge et de leur manque d'argent,
ils commençaient à négliger le domaine. Preuve les plaintes
formulées en 1741 par Wittert dans quelques lettres que nous avons
conservéesl) (NB. Ces lettres sont écrites en français, ce qui
déclare la mauvaise langage!):

«Je suis résolu de vendre la maison de Rijnwijk, soit en public,
soit sous mains, comme je trouverai que ce sera mon interess et
celuy des autres intéressées, car la maison et le jardin se gâtent
de jour en jour faute que les religieux ne sont plus en état pour
pouvoir travailler et qu'ils n'ont pas de quoy pour paier les
ouvriers.» Une autre lettre apporte une nouvelle plainte: «On

(n') entretient ni maison ni jardin ni arbres comm' il faut, ce

qui a été une des principales conditions que j'ai contractées
avec messieurs les Orvalistes et en cas que je resterai ferme
sur cette condition, je crois qu'il leurs faudra beaucoup d'argent

pour mettre la maison et le jardin dans l'état où ils l'ont
receu.» En 1743, Wittert a donné suite à ses intentions —de Bri-
gode du Bois était mort sur ces entrefaites — et le 19 septembre
il a vendu la maison avec les terres rattachées pour la somme de
fl. 6900, qu'ils avaient à eux deux fournie en 1726, aux frères Jean
Baptiste et Alexis Desessarts à Paris, à qui Maître Johannes Hey-
dendaal, avocat à la Cour d'Utrecht, un homme bien connu dans
le milieu de l'Eglise vieux-catholique hollandaise du XVIIIe siècle,
servait de fondé de pouvoirs 2). Une somme de fl. 2400 fut mise sur
la table et payée aux héritiers de de Brigode du Bois, le montant
dû à Wittert serait payé en acomptes jusqu'au 1er mai. Les
nouveaux propriétaires étaient deux religieux français 3) que Gazier4)
mentionne comme les premiers bailleurs de fonds des Nouvelles

q Ces lettres sont adressées à l'administrateur de Rijnwijk et Schonau-
wen, Louis Paris Vaquier de Villiers. Arch, de l'Eglise vieux-cath., Inv. n° 4041.

2) L'original du contrat de vente se trouve dans les Arch, de l'Eglise
vieux-cath., Inv. n° 1826.

3) Dans le contrat de 1756, Alexis est nomine prêtre et Jean Baptiste
diacre du diocèse de Paris.

4) O. c, I, p. 311. Bien que Gazier ne le mentionne pas, on peut
supposer qu'ils étaient aussi en relations avec le fonds de secours, la fameuse
«Boîte àPerrette». Cf. Gazier, o. c.,II,p. 132 et la Table alphabétique in voce.



— 126 —

Ecclésiastiques. Ils ont possédé le domaine en propre jusqu'au
12 mai 1756, date à laquelle ils vendirent la maison avec tout ce

qui se trouvait dedans pour fl. 2000, ou, au choix, une rente
viagère de 300 livres placée sur la tête de Jean Baptiste à Alexandre
Darboulin, «greffier en chef honoraire de la Cour des Aydes» à

Paris. Ce dernier est encore cité comme le propriétaire dans le

«Tegenwoordige Staat der provincie Utrecht» (Etat actuel de la
province d'Utrecht)1). Le 9 mars 1772 il vendit la maison et les

terrains annexes pour fl. 10 000 à Jean Kol, intendant des
Représentants des terres nobles de la province d'Utrecht2). Au lieu de

Rijnwijk on a alors acheté la Maison française, comme on l'appelait,
située sur la Mariaplaats à Utrecht. Bien qu'elle se trouve à côté de

la maison de Clarenburch proprement dite, la maison sur la Mariaplaats

à Utrecht fut, elle aussi, appelée de ce nom par ces
Messieurs français. Nous renonçons à parler de l'histoire ultérieure de
la maison de Rijnwijk après l'extinction de la communauté
religieuse des Orvalistes; nous nous bornerons à mentionner qu'on
y établit un séminaire destiné à former des ecclésiastiques. Le
fonctionnement de cette école en connexion avec d'autres instituts
(à Amersfoort, à Vianen) mérite d'être étudié de plus près, comme
l'a fait observer Mgr Lagerwey 3). Les archives qui ont été en
dépôt à Rijnwijk ont été transportées à Amersfoort et à Utrecht.
Il se pourrait qu'une partie de la bibliothèque soit restée dans
la maison lors de la vente de 1772. Du moins, en 1889, une partie
des livres a été achetée par la maison Frederick Muller et Cie.

d'Amsterdam qui, en 1890, a publié un catalogue avec indication
des prix de la «Bibliotheca Rijnwijkiana».

V
Nous voulons maintenant attirer l'attention du lecteur sur

le genre de vie des fugitifs de l'abbaye d'Orval, telle qu'elle avait
commencé à Torenvliet et qu'elle se continuait à Rijnwijk. Le
règlement, établi par eux le 29 avril 1726 dans la maison de Torenvliet,

confirmé le même jour et au même endroit par l'archevêque
d'Utrecht, est reproduit ci-après. Il n'est pas conservé in originali,

q Tome II (1772), p. 353.
2) Minutes de tabellionnage du notaire H. van Dam d'Utrecht. Arch,

comm., 2e partie, Inv. n° 456—1. Une liste de propriétaires ultérieurs se
trouve chez Wittert, o. c, p. 531. Quelques-uns des propriétaires d'avant
1726 sont cités 1. c, p. 528.

3) Annuaire Oud-Utrecht, 1929, p. 64.



— 127 —

mais une copie se trouve dans le livre de copies de lettres de

l'archevêque et, dans les papiers de Rijnwijk, on en trouve un projet.
Le début rappelle expressément qu'ils sont sortis de la maison

d'Orval pour échapper à la persécution et que, dans leur refuge,
ils veulent vivre en suivant de nouveau la Règle de leur ordre.
Bien que ne vivant plus à Orval, ils ne s'en considèrent pas moins
comme des membres de l'ordre de Cîteaux et ils reconnaissent les
abbés d'Orval, de Clairveaux et de Cîteaux pour leurs supérieurs,
étant toujours disposés à retourner dans leur monastère dès qu'on
pourra leur donner la certitude qu'on n'exigera d'eux rien de
contraire à la loi de Dieu, et qu'ils pourront y vivre dans les exercices

de leur profession. Ils veulent dire par-là qu'on ne les
contraindrait pas d'accepter la bulle Unigenitus et qu'on ne les
emprisonnerait pas non plus s'ils ne l'acceptaient pas.

Le Règlement de 28 articles qui suit est basé sur la Règle de
St-Benoît et les coutumes (consuetudines) de l'ordre des Cisterciens

1) et maintient la stricte observance de la Règle établie par
l'abbé Bentzeradt. Le premier article en prescrit l'observance pour
autant que les circonstances le permettront. Ici aussi ils vivaient
donc dans une pauvreté absolue; ce dont ils avaient besoin, ils
le recevront des mains de leur supérieur (art. 2). Ils ne pouvaient
recevoir et expédier des lettres que par son entremise (art. 3).
Conformément à la Règle, ils s'abstenaient de viandes, sauf en
cas de maladie, tandis que le poisson et les œufs ne seraient accordés

que par exception. Pendant l'Avent et le Carême et les autres
jours de jeûne prescrits dans les Us, les repas étaient préparés à

l'huile, donc pas avec de la graisse animale (art. 4). Ces jours de

jeûne étaient le lundi et le mardi avant le mercredi des Cendres,
le samedi avant la Pentecôte, les Quatre-temps en septembre,
ensuite les vigiles des jours de fête entre Pentecôte et décembre,
c'est-à-dire de St-Jean, de St-Pierre et Paul, de St-Laurent, de

l'Assomption, de St-Matthieu, de Simon et Judas, de la Toussaint
et de St-André3).

q Pour vérifier les différents capitula et pour insérer quelques numéros
omis, on s'est servi de S. Benedicti Regula Monasteriorum, ed. Benno
Linderbauer O. S. B. Florilegium Patristicum, fase. XVII. Bonnae 1928.
Pour les Consuetudines de l'Ordre de Cîteaux on a consulté: Ph. Guignard,
Les monuments primitifs de la Règle cistercienne. Dijon 1878.

2) Guignard, p. 256. Cap. XXV. Quibus diebus vescimur tantum
quadragesimali cibo. Ces jours-là on ne distribuait pas de fromage ni d'œufs
aux hôtes.



— 128 —

On gardait un silence continuel (art. 6); il n'était permis de

parler qu'au supérieur et avec sa permission. Pendant les repas,
qui devaient être pris en silence, un des moines était chargé de faire
la lecture comme c'était prescrit dans la Règle (art. 5). Les dimanches
et jours de fête on ferait une conférence spirituelle sous la
présidence du supérieur (art. 6). Il ne serait pas permis aux personnes
du sexe (faible) d'entrer dans la maison. Personne ne pouvait sortir
de l'enceinte du terrain ni même se promener dans le jardin qu'avec
permission (art. 8). On couchait sur une paillasse et portait des
chemises de laine conformément à l'usage de l'abbaye d'Orval
(art. 9). Cet habillement avait été introduit en 1686 par l'abbé
Bentzeradt x).

«Le travail, l'étude, la prière absorbaient tous les instants des

religieux; il leur restait peu de temps pour les repas et le repos.»
Ainsi s'exprime Tillière dans sa description du cours normal de

l'abbaye d'Orval2) ; il en était de même à Torenvliet et, ensuite,
à Rijnwijk. En semaine, pendant les jours ouvriers (art. 10), on
se levait à 2 heures du matin et les dimanches et jours de fête
à 1 h. 30, après quoi on lisait les Matines dans la chapelle. Le
temps après était employé à la méditation et à l'étude, tandis qu'il
n'était pas permis d'aller se reposer, sauf en cas de nécessité et
alors avec la permission du supérieur. Ensuite (art. 11), en été,
c'est-à-dire entre Pâques et le 14 septembre (Exaltation de la
Ste-Croix), à 5 h. 30, et en hiver, c'est-à-dire du 14 septembre
jusqu'à Pâques, à 6 heures on disait Primes. Les autres heures

canoniques étaient: Tierce, en été à 8 h. 30, en hiver à 9 heures;
Sexte, toujours à 11 heures sauf en Carême, et alors à 11 h. 30;
Nones, toujours à 1 h. 30; Vêpres, toujours à 4 heures, sauf en
Carême, et alors à 3 heures; Complies, l'hiver à 6 heures et l'été
à 7 heures. Depuis le 14 septembre jusqu'à Pâques on disait la
messe après Primes, donc à environ 6 h. 30, excepté les dimanches
et jours de fête, quand on la disait après Tierce, ce qui était également

le cas en hiver; c'était donc à environ 8 h. 30 ou à 9 heures

(art. 12). Les termes mêmes du règlement permettent de déduire
que, du moins à Torenvliet, les prières liturgiques aussi bien que
la messe étaient dites et non chantées. Il est incertain si cela se

faisait par rapport au petit nombre des religieux ou si c'était
peut-être une mesure de prudence pour ne pas laisser pénétrer

q Tillière, o. c, p. 173.
2) Tillière, o. c, p. 43.



— 129 —

le chant jusqu'au dehors, ce qui aurait risqué de soulever des

difficultés avec l'autorité séculière. A Rijnwijk, situé sur un grand
terrain fermé, il semble qu'on ne l'a plus fait: dans une lettre de

1728, un des religieux écrivait: «Nous faisons aussi grand bruit par
le chant; nous avons des habiles chantres entre nos messieurs 1).»

Sur une chapelle qui, selon le Règlement, a existé à Torenvliet
aussi bien qu'à Rijnwijk, on ne trouve plus aucune indication.
Conformément aux statuts de l'ordre des Cisterciens 2), elle doit
avoir été sous le patronage de la Sainte Vierge. Il n'est pas sûr

que la bâtisse qui, sur la reproduction de la maison de Rijnwijk
fait un peu l'impression d'une petite chapelle, l'ait été réellement,
car le dessin date d'une époque où l'on ne pensait pas encore à

une communauté de religieux établie dans la maison de Rijnwijk.
Les repas sont réglés dans l'article 5. Du 14 septembre jusqu'au

premier dimanche de la Carême on ne prenait qu'un repas par jour
après l'heure des Nones, donc à 2 heures de l'après-midi. La même
chose se faisait tous les jours de jeûne prescrits par l'Eglise, puis,
en été, tous les mercredis et les vendredis à moins que la grande
chaleur ou des travaux particulièrement lourds ne l'empêchassent.
En Carême, il n'y avait également qu'un repas, mais alors après
Vêpres, donc à 4 heures. Le reste de l'été il y avait deux repas,
à savoir après Sexte, donc à l'heure de midi environ, et ensuite
après Vêpres, donc à 5 heures environ de l'après-midi, le souper.
On se réunissait enfin encore une fois un quart d'heure avant les

Complies pour le Biberes, c'est-à-dire pour boire. Selon la Règle
on fournissait chaque jour une certaine quantité de vin, boisson
qui, dans ces contrées, fut assez tôt remplacée par de la bière 3).

Le temps entre les différentes heures de prières était destiné
au travail (art. 13): en hiver de 9 h. 30 à 1 h. 30 et en Carême
on travaillait même jusqu'à 3 heures; ce temps était entrecoupé,
à ce que je suppose, par les prières liturgiques. En été on
travaillait de 6 heures à 8 h. 30 et de 2 à 4 heures de l'après-midi.
A 8 heures du soir on avait l'habitude de se coucher 4). Bien que
le Règlement ne le dise pas expressément, on peut pourtant
admettre que, vu la courte durée du sommeil de la nuit, on prenait
un peu de repos à midi environ, après Sexte, ou, en été, après le

q Hoevenaars, AAU 1889, p. 448.
2) Guignard, o. c, p. 254.
3) Guignard, o. c, p. 184. Tillière, o. c, p. 45.
4) Tillière, o. c, p. 45.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1949.



— 130 —

repas qui suivait cette prière. A Orval, ce repas était précédé d'une
promenade silencieuse, tandis qu'après le souper une promenade
pareille avait toujours lieu a). La lecture d'un chapitre de la Règle,
comme c'était prescrit dans l'article 14, se faisait à Orval après
Primes et également la lecture du psaume De profundis pour les

bienfaiteurs après Sexte ou après le repas qui suivait cette prière 2).

A la tête de cette communauté était un supérieur qui occupait
donc la place de l'abbé dans l'abbaye et dont le remplaçant qui,
à Orval, s'appelait prieur, est nommé substitut dans le Règlement.
Le supérieur était élu pour trois ans par la «communauté», terme
qui, peut-être, nous autorise à croire que les frères convers, eux
aussi, prenaient part à l'élection. Celle-ci devait avoir lieu sous
la présidence de l'archevêque d'Utrecht ou de son mandataire.
Le supérieur était chargé du spirituel. Il était assisté par le substitut,
dont nous avons parlé ci-dessus, qui le remplaçait en cas

d'absence, et par un procureur à qui était confié le soin du temporel.
Us formaient à eux deux le Conseil du supérieur et, de eette façon,
ils remplaçaient le chapitre de l'abbaye, composé des aînés parmi
les religieux et qui conseillait l'abbé dans toutes les affaires qui
regardaient l'abbaye et ses intérêts. Toute la seconde moitié à

peu près du Règlement est consacrée à la définition de la tâche de

ces trois fonctionnaires, et, involontairement, nous nous demandons

ce qui a pu motiver un si grand luxe de détails. A-t-on prévu
des difficultés, a-t-on tâché de les prévenir Ou est-ce qu'une
réglementation si fouillée a été conçue parce que, dans des questions
spéciales, il était impossible d'appeler une autorité supérieure de

l'ordre et que, pour cela, on a voulu définir d'avance les attributions

et les devoirs des dirigeants Qu'un besoin d'intervention
d'une autorité supérieure pût se présenter, on l'a bien compris.
C'est pourquoi, dans les articles 19 et 20, on a désigné l'archevêque
pour décider dans des cas de réclamations au sujet du supérieur.
On lui a même donné le pouvoir de procéder à la déposition du
supérieur si cela se trouvait être nécessaire.

En dernier lieu, l'article 28 du Règlement stipule que ceux qui
voudraient se joindre à la communauté seraient obligés de se

conformer à ce règlement. Les huit Orvalistes dont les noms se

trouvent sous ce règlement sont tous des religieux; les noms des

frères convers n'y sont pas mentionnés.

q Tillière, o. c, p. 44/45.
2) Tillière, o. c, p. 44.



— 131 —

Le 24 avril 1728 on a rédigé encore une déclaration
supplémentaire, imprimée elle aussi ci-après, comprenant trois points
et qui fut signée par tous les membres de la communauté à

l'exception de trois religieux. Deux d'entre eux ont eu des difficultés
dont nous aurons encore à parler, le troisième, Dom Antoine Pierot,
était déjà décédé le 7 janvier de cette année x). Dans cette déclaration,

ils s'engagent à vivre dans l'état de pauvreté et de ne faire
aucune dépense superflue. Pour les dépenses qui dépasseraient la
pension nécessaire pour leur entretien, il faudrait la permission de

l'archevêque et de l'évêque de Babylone, Mgr Dominique Marie
Varlet2). De l'argent qu'ils recevraient en aumônes, ils donneraient
connaissance aux évêques susdits et cet argent serait imputé sur
leur pension. Us s'obligeaient en dernier lieu à ne recevoir aucun
étranger pour habiter chez eux sans la permission des deux évêques.
Cette dernière stipulation est donc une extension de l'article 28

du Règlement où était seulement prescrit que les nouveaux
habitants eussent à s'y conformer.

VI
Ce qui n'est pas prévu dans le Règlement, mais ce qui, en réalité,

a bien été pratiqué, c'est le droit de visite canonique de l'archevêque

d'Utrecht. Au point où en étaient les choses, il n'y avait pas,
dans les deux ordres, d'autorité supérieure qui pût être chargée
de la surveillance des communautés religieuses de Schonauwen,
de Rijnwijk, etc. Il était donc évident que l'archevêque du
diocèse auquel les maisons étaient situées exerçait, comme autorité
ecclésiastique suprême, la visite. A Rijnwijk on a conservé une
carta, comme on l'appelle, de deux visites pareilles, à savoir une
de l'année 1727, l'autre de l'année 1729. La première fois l'archevêque

était accompagné de Mgr Varlet. Les deux fois l'archevêque
a donné des préceptes plus précis en vue d'une meilleure obser-

q Annuaire Oud-Utrecht, 1929, p. 67.
2) Mgr Varlet était un évêque missionnaire français qui, par suite de

son opposition contre la bulle Unigenitus, dut retourner d'Asie Mineure et
qui s'établit alors en Hollande. C'est lui qui a consacré l'archevêque Barchman
Wuytiers, son prédécesseur Steenhoven et ses deux successeurs Van der
Croon et Meindaerts. L'été il résidait à la maison de Schonauwen et l'hiver
à Rijnwijk (d'après une communication de Tilman Backhusius dans sa
d'ailleurs trop fameuse Descriptio de 1732. Analectes pour servir à l'histoire

ecclésiastique de Belgique, 1874, p. 450) et il est décédé dans cette
dernière maison en 1742. C'est en rapport avec son séjour à Rijnwijk qu'on
y a construit un petit bâtiment aux environs de 1730.



— 132 —

vance du Règlement, spécialement des règles pour l'administration
financière et surtout en vue d'une comptabilité meilleure.

En outre, on s'était heurté en 1729 à de graves difficultés avec
quatres membres de la communauté de Rijnwijk. Le 12 mars,
Mgr Barchman Wuytiers a visité la maison et il a dû prendre des

mesures rigoureuses. Il a suspendu le supérieur Dom Bernard
Metzers pour neuf mois, en stipulant que Dom Charles Louis
Henrart comme substitut ou Dom Jean Jaques Hoffreumont
comme ancien le suppléerait dans ses fonctions. Le dernier fut
élu supérieur en 1730. Ensuite, l'archevêque enleva à Dom Jean
Joseph Tilens pour dix-huit mois le droit de vote actif et passif
par suite de son caractère difficile et de son opposition à l'autorité
de l'archevêque. Quelle a été au fond l'occasion de cette
intervention énergique, res pièces d'archives conservées ne nous le
disent pas clairement. Il est possible qu'on en trouve des indices
dans les diverses collections de lettres, mais l'auteur de ces lignes
n'a pas eu l'occasion d'y faire des recherches, qui demanderaient
beaucoup de temps et dont, en outre, le résultat serait encore
incertain. Un arrêt spécial de suspension concernant Metzers a bien
été trouvé parmi les pièces. Il énumère les motifs de cette mesure,
à savoir des négligences dans l'exercice de ses devoirs spirituels,
des faiblesses à l'égard des femmes et l'oubli de rendre compte de

l'argent reçu.
Outre ces deux ecclésiastiques suspendus, deux autres

religieux, Dom Baltazar Castille et Dom Jean Benoît Benard,
faisaient partie de l'opposition. Ces quatre personnages ont été en
correspondance avec l'archevêque. Une partie de ces lettres a été
conservée. Elles nous révèlent qu'ils ont voulu sortir de la maison
de Rijnwijk. Mgr Barchman Wuytiers refusa de donner son
assentiment à une proposition, faite par eux, de former une
communauté à part sur le terrain de la maison. Il les exhortait à ne pas
accepter en fin de compte la condamnation contre leur conscience
des 101 propositions et il leur rappelait qu'ils s'étaient conformés

au Règlement établi à Torenvliet. Les exhortations de l'archevêque

et son avertissement qu'ils encourraient l'excommunication

par leur conduite, n'ont eu de succès que pour un d'entre eux:
Dom Benard a repris son collier et il est mort le 2 mars 1739 à

Rijnwijk. L'avis de son décès dit de lui qu'il avait suivi
scrupuleusement les prescriptions de son ordre *).

q Annuaire Oud-Utrecht, 1929, p. 68.



— 133 —

Les trois autres religieux ont quitté Rijnwijk: Metzers qui,
à Orval, avait compté parmi les adversaires de la bulle et qui est
considéré comme le rédacteur d'une protestation adressée en 1720
à l'archevêque de Trêves 2), est retourné à Orval, d'où il demandait
en 1731 au pape l'absolution des corrections ecclésiastiques qu'il
avait encourues2). Environ à la même époque, Dom Baltazar
Castille a probablement quitté, lui aussi, la communauté de Rijnwijk

et il s'est marié en 1743 à Paris. En 1750, au moyen d'une
lettre de cachet, il y a été arrêté avec sa femme qui, toutefois,
semble avoir eu entretemps des relations avec un autre moine.
Il a été transporté plus tard à la prison d'Orval où il mourut en
1751. Sa veuve fut mise en liberté en 1753; elle s'est remariée

peu de temps après. Plus tard elle a encore longuement plaidé
contre l'abbaye de Clairveaux. Celle-ci perdit le procès, ce qui
coûta à l'abbaye d'Orval quarante mille francs 3). On ne sait rien
des tribulations de Tilens.

Peu à peu le cercle des Orvalistes à Rijnwijk est devenu
plus petit. Ceux qui mouraient trouvaient leur dernier repos au
cimetière aménagé en 1736 dans la partie occidentale du cloître de

l'église collégiale de Ste-Marie à Utrecht, où fut aussi transporté
le corps de D. Antoine Pierot, décédé avant cette date 4). Aux
environs de 1742, d'après ce qu'écrivait l'abbé d'Orval de ce

temps-là 5), deux ou trois autres fugitifs auraient séjourné à la
maison. Ce détail est probablement juste, car à cette époque il ne
restait apparemment que deux frères convers de ceux qui, en 1725,
étaient sortis de leur monastère pour obéir à leur conscience. Bien
entendu, d'autres habitants s'étaient fixés à Rijnwijk, des

ecclésiastiques, des réfugiés pour la foi, venus de France, des Pays-Bas
méridionaux, mais ceux-là ne vivaient naturellement pas selon
la Règle et les Coutumes de Cîteaux et le Règlement établi en 1726 à

Torenvliet. C'est pourquoi les deux frères convers susdits ont
préféré partir. Us avaient eu l'intention de se laisser recueillir
dans un couvent de leur ordre pour y finir leur vie sans être importunés

par le formulaire et la bulle. Us n'y ont pas réussi, comme on

q Réjalot, o. c, p. 95—98.
2) Ibidem, p. 165.
3) Ibidem, p. 165. Bulletin trimestriel de l'Institut archéologique du

Luxembourg, 1928, p. 17—24.
q E. Lagerwey, De Oud-Katholieke begraafplaats (Le cimetière vieux-

catholique). Annuaire Oud-Utrecht, 1929.
5) Réjalot, o. c, p. 166. Hoevenaars AAU 1889, p. 448.



— 134 —

le comprendra, et ainsi ils ont fini par trouver un asile chez le curé
de Nettancourt, dans le diocèse de Châlons-sur-Marne en France.
Us étaient tous deux pharmacien et chirurgien et, comme tel, ils
ont exercé leurs fonctions dans leur nouveau domicile, où, «en
vrais religieux d'Orval», ils ont passé leurs dernières années *).

Le dernier des deux, F. Gérard de Bossy, décéda le 1er juin 1755.

L'autre lui avait précédé dans la mort le 6 janvier 1747. Dans les

Nouvelles Ecclésiastiques on lui donne le nom de F. Henri Pernet,
mais c'était peut-être par confusion avec le frère convers Nicolas
Arsène Pernet, qui était charron de son métier et qui décéda en
1740 à Rijnwijk 2). On penserait plutôt au F. Henry Hanlet, qui
était, lui aussi, pharmacien, mais celui-ci semble déjà être décédé

en 1734 3).

Les religieux de Rijnwijk sont restés fidèles à leurs principes,
pour l'amour desquels ils s'étaient enfuis et, à titre de témoignage,
ils ont signé à leur lit de mort une déclaration stipulant que, tout
en gardant un profond respect pour l'Eglise catholique et l'autorité
de l'Eglise, ils continuaient à rejeter la bulle Unigenitus et
renouvelaient leur appel et leurs protestations. Le fait qu'ils refusaient
de courber la tête est jugé différemment, comme nous l'avons déjà
fait observer. Ce jugement se trouvera favorable ou défavorable
selon le point de vue auquel on voudra se placer.

Règlement pour les religieux d'Orval
dans les Maisons de Torenvliet et de Rijnwijk

1726 avril 29

Après être sortis de notre Maison d'Orval pour fuir la
persécution, que quelques esprits inquiets y avoient excité et nous
être retirés dans un lieu de sûreté pour y vivre tous ensemble et
en commun dans les exercices de notre profession, nous avons cru,
qu'il étoit à propos et même nécessaire de dresser les présens
Règlemens tant pour nous remettre sans cesse nos obligations
devant les yeux que pour laisser un témoignage de notre inviolable
attachement à la Règle que nous avons vouée et fermer par là
la bouche de ceux qui pourroient nous calomnier sur ce point, car

q Nouvelles Ecclésiastiques 1757, p. 199/200.
2) Réjalot, o. c, p. 194. Annuaire Oud-TJtrecht 1929, p. 69.
3) Réjalot, o. c, p. 164.



— 135 —

quoyque nous soions sortis d'Orval, nous ne cessons pas d'être
de l'ordre de Cîteaux et nous n'en sommes pas moins disposés à

reconnoitre comme nos Supérieurs notre très Révérend Père Abbé
d'Orval et les Révérendissimes Abbez de Clairveaux et de Cîteaux,
comme aussi de retourner dans notre monastère dès qu'on nous
donnera une sûreté solide, qu'on n'exigera de nous rien de
contraire à la loy de Dieu et que nous pourrons y vivre dans les exercices

réguliers.
Nous nous obligeons donc en conséquence et nous promettons :

1. D'observer exactement notre Sainte Règle comme nous
l'avons observée à Orval, de garder les statuts de notre ordre et
les Us avec les notes qui y sont en usage autant que la situation
où nous sommes pourra le permettre.

2. De ne recevoir ni posséder rien en propre, mais nous
recevrons nos besoins des mains du Supérieur qui, dans l'achat des

étoffes, choisira les plus communes de concert avec son Conseil.
Quod vilius comparari potest, dit la Règle chap. (55).

3. De ne recevoir ni écrire des lettres à condition qu'elles passent
par les mains du Supérieur.

4. Nous garderons l'abstinence de viandes dans la maison et
en voyage hors le cas de maladie conformément à la Règle chap. 39.

L'usage même du poisson et des œufs ne sera accordé que rarement.
On mangera à l'huile pendant le Carême, l'Avent et les autres
jours prescrits par les Us x).

5. Nous observerons exactement les jeunes prescrits par la
Règle au chap. 41, c'est-à-dire que depuis l'Exaltation de la
Sainte Croix jusqu'au premier dimanche de Carême nous ne
prendrons qu'un repas par jour après l'heure de Nones qu'on dira
toujours à une heure et demie, et un quart d'heure avant Complies
on fera le Biberes comme il est marqué dans les Us chap. (80) 2), ce

qu'on observera aussi tous les jours des jeunes prescrits par l'Eglise
et deux jours de la semaine, sçavoir les mercredis et les vendredis
depuis la Pentecôte jusqu'à l'Exaltation de la Sainte Croix, à

moins que la grande chaleur ou des travaux extra-ordinaires ne
l'empêchent suivant la Règle chap. 4L En Carême on ne mangera
qu'après Vespres qui se diront alors à trois heures et on ne fera
point de Biberes. Le reste du tems on mangera après Sexte et on

q Instituta generalis capituli, cap. 25. Guignard, p. 256.
2) Guignard, p. 184: De bibere post vesperas.



— 136 —

soupera après Vespres qui se diront à quatre heures. On fera la
lecture pendant la réfection qui commencera par l'Ecriture Sainte

qu'on lira tous les ans toute entière.
6. Nous garderons un silence très exacte, c'est-à-dire que

nous ne pourrons parler qu'à notre Supérieur ou avec sa permission
et dans le temps prescrit par la Règle chap. 6 et 42. On fera une
conférence spirituelle les jours de dimanches et de fêtes à laquelle
présidera le Supérieur.

7. On ne laissera point entrer les personnes du sexe dans nos
cellules ni dans la maison.

8. Personne ne pourra sortir de l'enceinte de la maison, ni
même se promener dans le jardin qu'avec permission.

9. Nous coucherons sur une paillasse et porterons des chemises
de laine conformément à l'usage d'Orval.

10. Nous nous lèverons les jours ouvriers à deux heures après
minuit pour dire matines dans la chapelle et les jours de dimanches
et de fêtes à une heure et demie. Le tems qui reste après matines
sera emploie à la méditation et à la lecture et personne n'ira se

reposer que par nécessité et avec permission. Chap. 8 de la Règle.
11. En été nous dirons Primes à cinq heures et demie, en

hyver à six. Tierce en été à huit heures et demie et en hyver à

neuf heures, Sexte en été un quart avant onze heures et en hyver
à onze heures et en Carême à onze heures et demie, Nones en tout
tems à une heure et demie, Vespres en tout tems à quatre heures

excepté qu'en Carême on les dira à trois heures, et Complies en
été à sept heures et en hyver à six heures.

12. On dira la Messe Conventuelle après Primes depuis l'Exaltation

de la Sainte Croix jusqu'à Pâques, excepté les dimanches et
fêtes qu'on la dira après Tierce, et depuis Pâques jusqu'à l'Exaltation

de la Sainte Croix on la dira pareillement après Tierce.
13. On travaillera après Pâques jusqu'à l'Exaltation de la

Sainte Croix depuis Primes jusqu'au premier coup du Tierce,
et depuis Nones jusqu'au premier coup de Vespres, et depuis
l'Exaltation de la Sainte Croix jusqu'au Carême on travaillera
depuis Tierce jusqu'à Nones, et en Carême depuis Tierce jusqu'à
Vespres. Le Sacristain aura soin de sonner la fin du travail pour
se préparer à l'office; on fera la lecture le reste du tems. Chap. 48
de la Règle.

14. Nous lirons tous les jours un chapitre de la Règle pour
nous remettre nos devoirs devant les yeux, et ensuite on dira le



— 137 —

Pseaume De profundis avec une collecte pour nos bienfaiteurs, et
on fera tous les ans un Anniversaire solennel.

15. Le Supérieur sera choisi tous les trois ans par la communauté

par un scrutin secret. On priera très humblement Monseigneur
l'Archévesque de venir présider à l'élection ou d'y députer
quelqu'un qui tienne sa place. Celui qui aura la pluralité des suffrages
sera élu et, en cas de partage de voix entre deux ou plusieurs con-
currens, Monseigneur l'Archévesque choisira après trois scrutins
celui d'entre eux qu'il jugera à propos. Le Supérieur aura soin du
spirituel de la maison.

16. Outre le Supérieur la communauté choisira pour si long-
tems qu'elle voudra un Substitut et un Procureur qui
composeront son Conseil. Le Substitut représentera le Supérieur et
en fera les devoirs en son absence, mais il ne présumera rien en sa

présence, et le Procureur aura soin du temporel de la maison.
17. Le Supérieur aussi bien que les autres officiers seront obligés

d'assister aux exercices réguliers hors le cas de nécessité.

18. Le Supérieur fera avec son Conseil les choses de moindre
conséquence, mais pour les plus importantes il sera obligé de
consulter la communauté dont il suivra l'avis.

19. Si quelque particulier avoit un juste sujet de se plaindre
de son Supérieur, il priera son Conseil de le lui représenter
respectueusement, et si le Supérieur n'avoit aucun égard à leurs
représentations ni à celles de la communauté, il pourra s'adresser à

Monseigneur l'Archévesque.
20. Si le Supérieur pendant l'espace de trois ans qu'il doit

être en place venoit à mériter la déposition après avoir été averti
par ceux qui composent son Conseil et par la communauté jusqu'à
quatre fois de plaintes qu'on a sujet de faire de sa conduite, s'il
n'y a point d'égard, on les portera à Monseigneur l'Archévesque
qui y mettra ordre après avoir entendu préalablement les raisons
du Supérieur, et si Monseigneur juge que le cas mérite déposition,
on procédera à une nouvelle élection.

21. Le Supérieur ne fera de voyages que pour affaires et ne

pourra coucher dehors sans le consentement de son Conseil. Si
c'étoit un voyage de plusieurs jours, il en donnera avis à la
communauté.

22. Le Procureur ne pourra de même faire de voyage que pour
quelque nécessité, ni sortir de la maison sans la permission du



— 138 —

Supérieur. S'il étoit obligé de coucher dehors, le Supérieur ne

pourra le lui accorder que du consentement de son Substitut.
23. Le Supérieur, le Procureur non plus que tout autre ne

pourront coucher dehors ou voyager hors du pais sans compagnon.
Tout ce qui est dit dans ces trois articles s'entend des affaires de
la Maison.

24. L'argent sera gardé dans un coffre à trois clefs différentes.
Le Supérieur en aura une, le Substitut une autre et le Procureur
la troisième. Le Procureur pourra cependant garder une certaine
somme pour pourvoir aux besoins journaliers, sans qu'il lui soit
permis d'acheter ni de vendre rien de considérable sans le
consentement de la communauté.

25. Le Procureur tiendra un Registre exacte de la recepte et
de la dépense et sera obligé de le représenter en rendant ses comptes
tous les trois mois devant le Supérieur et le Substitut, et tous les

ans en présence de la communauté.
26. Le Supérieur aura soin des Frères converts et du Vestiaire,

et le Procureur aura soin du Réfectoir des infirmes et des hôtes.
27. S'il survient des étrangers, on leur servira deux pulmens

comme aux Religieux et le Procureur pourra y ajouter une pitance
de poisson ou des œufs.

28. Ceux qui viendront dans la suite seront obligés de se

conformer aux présens Règlemens, s'ils veulent être admis dans la
Maison.

Fait et signé à Torenvliet ce 29 avril 1726.

F. M. Bern. Metzers. F. Jean Joseph Tillens.
F. Antoine Pierot. F. Baltazar Castille.
F. Charles Louis d'Henrart. F. Barthélémy Thiriar.
F. Jean Jaques Hoffreumont. F. Jean Benoît Benard.
F. Jean François Flourent.

Nous Corneille Jean Barchman Wuytiers, par la permission
Divine Archevêque d'Utrecht, après avoir lu et examiné les Règlemens,

à nous présentés par les Révérends Pères Religieux de

l'Abbaie d'Orval retirés par la violence de la persécution dans la
Maison de Torenvliet près de Leyden de notre diocèse, où ils sont
en forme de communauté ecclésiastique, avons de notre autorité
approuvé et approuvons, confirmé et confirmons les dits Règlemens

selon leur forme et teneur ainsi qu'ils sont conçus et compris



— 139 —

en vingt-huit articles, et en avons récommandé et récommandons,
ordonné et ordonnons l'exacte observance aux Supérieurs officiers
comme aux membres de toute la communauté des dits Pères de
l'Abbaie d'Orval chacun à part, soit selon ordre, le rang et les
fonctions qu'ils exercent, soit qu'ils restent dans cette Maison
de Torenvliet, soit qu'ils passent à une autre.

Donné le présent Acte d'approbation et de confirmation après

que les dits Règlemens ont été lus et signés, et l'avons muni du
sceau muni de nos armes audit Torenvliet le 29 avril 1726.

Copie. Archives de l'Eglise vieux-catholique en Hollande. Inv.n0 372 a
(avec suppléments d'après le projet dans Inv.n0 1827).

Déclaration supplémentaire du Règlement

1728 avril 24

Comme il est juste que nous vivions conformément à notre
état de pauvreté et que nous ne fassions aucune dépense superflue,
Nous soussignés promettons

1° De ne faire aucune dépense qui aille audela de la pension
qui se trouvera être nécessaire pour notre entretien sans la
permission de Monseigneur l'Archevêque d'Utrecht et de Monseigneur
l'Eveque de Babylone.

2° De donner connoissance aux dits Seigneurs Evêques de

tout l'argent que nous recevrons dans la suite en aumônes,
consentant qu'il soit imputé sur ladite pension et en fasse partie.

3° De ne recevoir aucun étranger pour habiter chez nous sans

l'agrément et le consentement de mondit Seigneur Archevêque
d'Utrecht et Monseigneur de Babylone.

Fait en la maison de Rhynwyk, ce 24 avril 1728.

F. Charles Louis d'Henrart. F. Jean Jaques Hoffreumont.
F. Jean François Flourent. F. Baltazar Castille.
F. Barthélémy Thiriar. F. Jean Benoit Benard.
F. Nicolas Arsene Pernez. F. Henry Hanlet.
F. Claude Bois. F. Gerard le Bossy.

L'original porte les signatures autographes. Archives de l'Eglise vieux-
catholique en Hollande. Inv. n° 1827.

Utrecht A. J. van de Ven


	La communauté cistercienne de la maison de Rijnwijk près d'Utrecht

