Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 2

Artikel: Franz von Assisi oder die orientalische Mystik im Westen
Autor: Heyligers, A.R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 105 —

Franz von Assisi
oder die orientalische Mystik im Westen

Wer sich in die Geschichte St. Franziskus’ von Assisi und
seines Ordens vertieft, staunt iiber den gewaltigen Einfluss, den
dieser Heilige auf seine Zeitgenossen ausgeiibt hat. In einer Zeit,
in welcher die abendldndische Kirche einen grossen Niedergang
erlebte, wurden als Reaktion darauf allerlei Stromungen geboren,
die die offizielle Kirche als ketzerisch verurteilen musste. Bewe-
gungen wie diejenigen der Waldenser, der Katharer, der Arnoldisten
und der Patarener iibten Kritik an der Kirche Roms, die, obwohl
sie selbst die Ursache der entstehenden Ketzereien war, keine Kritik
duldete.

Die katholische Kirche des 12. Jahrhunderts sah sich in ihrem
Bestehen bedroht. Der Papst Honorius III. hatte einen angst-
erregenden Traum, in dem er die Lateranbasilika wanken sah.
Aber in diesem Traum sah er, wie ein einfacher, armer Mann die
Basilika stiitzte, damit sie nicht fallen sollte. Da rief der Papst aus:
«Hic est ille, qui opere et doctrina Christi sustentabit ecclesiam.»

Dieser homo pauperculus, modicus et despectus war Franz
von Assisi, der in der Kirche eine geistliche Krneuerung herbei-
fithrte, die als ein gewaltiger «revivaly die Kirche vor Untergang
bewahrt hat.

Hier erhebt sich die Frage: Wodurch war es moglich, dass
Franziskus solch einen tiefgehenden und gesegneten Einfluss aus-
iiben konnte ¢? Er war ein ungelehrter Mann, illitteratus, war nicht
einmal Priester, und, wie Christus, war er der Armste der Armen,
il poverello. Aber gerade dadurch wurde er fiir Jahrhunderte der
Grosste der Kirche.

Wenn der Mensch des Westens Franziskus’ Lebensgeschichte
liest, wundert er sich iiber die merkwiirdigen geistlichen Leistungen
dieses sonderbaren Mannes. Er erscheint ihm wie ein Mensch aus
einer anderen Welt, der wie unwirklich in der Zeit dasteht. Die
«vitae Francisci», wie diese in den beiden Lebensbeschreibungen
des Thomas von Celano, in der des Bonaventura oder in der Legenda
trium sociorum, geschrieben zwischen 1230 und 1265, gegeben sind,
scheinen ihm exaltierte Legenden. Eine solche Beurteilung tut
Franziskus und seinen Biographien Unrecht an und weiss nicht,



— 106 -

welche geistliche Krifte in unziihlig vielen der christlichen Kirche
lebten. Denn gerade darin liegt die Losung von Franzens Einfluss
auf den Westen. Das Abendland kannte diese geistlichen Kréfte
nicht aus eigener Anschauung. Man wusste auch damals wohl,
dass in der orientalischen Kirche seit dem 4. Jahrhundert Menschen
gelebt hatten, die Wunder wirkten, aber das alles lag dem Men-
schen des Mittelalters ganz fern.

Franz sagt selbst, dass Gott ihm offenbart habe, wie er nach
dem Evangelium leben miisse. Dennoch steht er nicht vereinzelt
da. Eben in seiner Zeit gibt es verschiedene Armutsstromungen.
Man muss den «poverelloy aber besonders als einen wundervollen
Ausldufer der Mystik der orientalischen Asketen und Koinobiten
betrachten, an denen das Morgenland so reich gewesen ist. Daher
hat Franz recht viele Ziige mit den orientalischen Heiligen ge-
meinsam.

Er ist nicht der einzige, der einen wohlhabenden Vater hatte,
seinen Besitz verschenkte und fortan ganz in Armut lebt. Auch
Antonius, Sohn eines vornehmen Agypters aus Koma, verzichtete
auf sein Besitztum und lebte dann als Asket. Wie Franz war er dazu
durch das Bibelwort bewogen: «Verkaufe alles, was du hast, und
gib’s den Armen.» So hat das auch bereits Theophanus aus Konstan-
tinopel gehalten. Franz verachtete die Reichen nicht, wohl aber
den Reichtum, der zur Siinde verleitete. Damit vertrat er den sel-
ben Standpunkt, den einstmals Veneria, die Tochter des Ritters
Vallovicus, einnahm, die die Last des Reichtums in edelmiitiger
Weise hingab und sich so vor den Wunden bewahrte, die er zu
schlagen pflegt.

Bevor Franz sich dem asketischen Leben zuwandte, war er
Soldat gewesen. Auch der grosse Pachomius war es gewesen.

Nachdem Franz seine Braut, die Armut, gewdhlt und sein
Besitztum mit milder Hand verschenkt hat, setzt er sich in Rom
wie ein in Lumpen gekleideter Bettler an die Tiir der Kirche.
Haben nicht alle orientalischen Asketen ihr Leben in Lumpen
verbracht ? Theophanus Confessor erschien auf dem Konzil von
Nizéa im Jahre 787 wie ein Armer gekleidet.

Wenn die Fioretti Franz sagen lassen: «Die Armut ist jene
himmlische Tugend, durch welche alles Irdische und Vergingliche
zu Boden getreten wird, durch welche alle Riegel entfernt werden,
damit der menschliche Sinn sich in Freiheit mit Gott vereinige»,



-— 107 —

lebt darin das asketische Ideal wieder auf, dem die orientalischen
Einsiedler und Monche schon immer nachgestrebt hatten, nim-
lich: Verzichtet auf alle Giiter des Lebens, um, frei von allem Ir-
dischen, die Seele auf Gott zu richten und der reinen Anschauung
Gottes teilhaftig zu werden. Im Abendland war dieses Ideal zwar
nicht unbekannt, seitdem es unter dem Kinfluss der Rufinus und
Hieronymus im 4. Jahrhundert eingefiihrt worden war, aber es
erreichte nicht die mystische Hohe und Intensitit wie im Orient.

Erst im 12. Jahrhundert ist es, als loderte das orientalische
Ideal in gleicher Intensitdt bei Franz auf. Die orientalischen Kre-
miten haben in ihrer Armut Wunder der Nichstenliebe gewirkt,
wie sie auch Franz verrichtete. In Ankyra lebte ein Monch, der wie
Franz kurze Zeit Soldat gewesen war, sich im zwanzigsten Lebens-
jahr dem asketischen Leben zuwandte und sogar nachts die Armen
besuchte und die Kranken und Gefangenen betreute. Ob wir
nun die vitae der orientalischen Heiligen oder die des Franz lesen,
in der Armut und Pflege der Kranken und Leidenden sind sie sich
alle gleich.

Die Frage, warum Franz mit seiner Armutsbewegung durch
die Kirche nicht verurteilt wurde, wihrend die Armen von Lyon
am pé#pstlichen Hofe keine Gnade fanden, findet ihre Antwort in
Franzens Verhalten der Kirche gegeniiber. Er iibt nie Kritik an der
Kirche, im Gegenteil: in allem ist er ihr treuester Sohn. Er war der
Meinung, dass man vor allem den Glauben der heiligen romischen
Kirche bewahren, ehren und demselben nachstreben sollte, in
welchem Glauben fiir alle, die behalten werden wollten, allein das
Heil liege. Seit Anbeginn war er durch und durch Katholik, voll
Respekt vor den kirchlichen Amtstrigern. «Wir wurden gesandt
zur Unterstiitzung der Geistlichen und zum Heil der Seelen.»

Er lehrte seine Jiinger nicht nur, Gott in allem zu preisen,
sondern namentlich die Priester zu ehren und unerschiitterlich zu
glauben und schlicht die Glaubenswahrheit zu bekennen, wie sie die
heilige Kirche besitzt und lehrt. Ohne Erlaubnis der Geistlichen will
er nicht predigen. So bekidmpfte er die Kirche nicht, sondern war
gerade im Dienst der Kirche. Wenn Franz nach anfénglicher Zoge-
rung der Geistlichkeit sie ganz auf seine Seite bekam, vollzog sich
im Westen das gleiche, was im 4. Jahrhundert im Osten geschehen
war. Sowohl dort wie im 12. Jahrhundert im Westen meinte man,
dass das Einsiedlerleben die Konsequenz der Kirchenlehre sei,



— 108 —

wonach man das Irdische verachten, Gott dienen mit vollkommener
Hingabe und den Nichsten wie sich selber lieben sollte. Die Preis-
gabe des Besitzes war der Weg, den der Herr dem reichen Jiingling
gewiesen hatte: Verkaufe ihn und gib ihn den Armen; es war Be-
folgung von Jesu Vorschrift. Den Kranken und Gefangenen Hilfe
bringen war die evangelische Moral geméss Matthius 25: 42—45.
Vor den Asketen, die sich ganz dieser Vorschrift und dieser Moral
weihten, hatte der Orient grossen Respekt. Das Volk betrachtete
sie als heiliger als die kirchlichen Amtstrager. Nicht anders war
das Verhalten der Geistlichkeit und des Volkes der franziskanischen
Bewegung im Westen gegeniiber.

Es kommt hinzu, dass Franz anfangs nicht an die Stiftung eines
Ordens gedacht hat. Auch die orientalische Kirche hat nie daran
gedacht, die Asketen in einem Orden zu organisieren. Der Orden
wurde eigentlich Franz aufgedringt, weil das Abendland nicht
imstande war, Asketen anzunehmen, ohne sie sofort in einem be-
stimmten Orden unterzubringen.

Immer hegte das Volk vor den Asketen, die durch Weltflucht
und Armut dem evangelischen Ideal entsprachen, eine grosse Ver-
ehrung. Wie man im Orient diese heiligen Menschen aufsuchte, so
wurde Franz umringt von Klerikern und religiosi, Gelehrten und
Ungelehrten, die den Heiligen Gottes zu sehen und zu héren
wiinschten.

Wie er das Stadtgebiet betritt, ist die Geistlichkeit erfreut
und lisst die Glocken liuten: laetabatur clerus, pulsabantur cam-
panae, exsultabant viri, congaudebant feminae, applaudebant pueri,
et saepe, ramis arborum sumptis, psallantes obviam ei procedebant.
Man schéitzte sich schon gliicklich, wenn man den Saum seines
Kleides beriihren konnte.

Aber umgekehrt hatte Franz die grosste Achtung vor der
geweihten Geistlichkeit. Er lehrte seine Jiinger, die Priester ganz
besonders zu ehren, honorare praecipua reverentia sacerdotes.
So gross ist seine Verehrung vor der Geistlichkeit, dass er in seinem
Testamentum schreibt: «Der Herr verlieh mir solchen Glauben
im Hinblick auf die Priester, dass ich mich an sie halten will,
selbst wenn sie mich verfolgen wiirden, se mi movessero persecu-
zione, voglio ricorrere a loro medesimi. Ich will nicht auf Siinde
bei ihnen achten, weil ich den Sohn Gottes in ihnen erkenne, e
non voglio in essi considerare peccato, poiché io riguardo in loro
il Figlivolo di Dio.»



— 109 —

Diese Verehrung vor dem geweihten Priester fithrt dazu, dass
er fiir sich selbst das Presbyterat ablehnt. Wie der orientalische
Monch, will er vor allem Asket sein und bleiben, und wollte ebenso-
wenig, dass seine Jiinger kirchliche Wiirden annehmen wiirden.
Als Franz, zusammen mit Dominicus, beim Bischof von Ostia war,
machte dieser ihnen den Vorschlag, dass ihre Briider die geistliche
Wiirde annehmen moéchten. Beide lehnten ab, indem Franz sagt:
«Herr, meine Briider sind die Kleinen genannt, damit sie sich nicht
herausnehmen, Grosse zu werden.» In der orientalischen Kirche
findet man oft das gleiche Verhalten, z. B. bei dem Ménch Dracon-
tius, dem der Bischofsitz von Hermopolis angeboten wurde. Er
lehnte ab aus Furcht, dass die Ausiibung des Bischofsamtes ihn
zur Siinde verleiten konnte, in der Meinung, dass ein asketisches
Leben den Vorzug verdiene vor der bischoflichen Wiirde, die die
Andacht des beschaulichen Lebens zerstreuen wiirde. Der berithmte
Pachomius, der grosse Verehrung vor den Priestern hatte und sie
mit Auszeichnung behandelte, lehnte ebenfalls die Bischofswiirde
ab und wiinschte keine Priester in seinem Monasterium. Johannes
von Lykopolis sagte einmal zu Palladius: «Mochtest du Bischof
werden ! @éleic énioxomoc yevéodorn; worauf dieser ihm zur Ant-
wort gab: «Das bin ich schon: in der Kiiche, im Weinkeller, bei
Tisch und bei den T6pfen, da bin ich tiberall émioxomoc» Bis zum
dussersten haben sich die orientalischen Solitdre bisweilen der
Priesterweihe widersetzt. Ammonius der Lange schnitt sich das
Ohr ab, um sich, mit einer Berufung auf 3 Mose 21: 17, fiir das geist-
liche Amt ungeeignet zu machen; er drohte sogar, sich die Zunge
abzuschneiden, wenn man ihn zu solch einer hohen Wiirde zwingen
wiirde. Dieselben Tendenzen finden wir bei Franz. Nach der Bestiti-
gung der Regel wurden die franziskanischen Prediger durch die
Tonsur in den Stand der Kleriker aufgenommen. Franz selbst hat
noch die Diakonweihe empfangen; der Priesterweihe erachtete er
sich unwiirdig.

Das Leben der orientalischen Heiligen ist hauptséchlich mit
Wundern geschmiickt. Wenn man die vitae des Franz liest, ist es,
als sei die orientalische Welt nach dem Westen versetzt. Durch
Franz kann der Taube héren, der Blinde sehen, der Stumme spre-
chen, der Lahme gehen, der Aussitzige wird gereinigt. An welcher
Krankheit man immer leidet, man erhiilt durch ihn die Gesundheit
wieder. Wie die orientalische Kirche iiber die Wunder ihrer Hei-
ligen entziickt war, so war es die abendlindische iiber Franz.



— 110 —

Franz liebte nicht nur Gott, sondern iibertrug diese Liebe auf
‘alles, was der Schopfer geschaffen hatte : Tiere und Pflanzen, Sterne,
Sonne und Mond, Wasser und Feuer, waren seine Briider und Schwe-
stern. Wer den Sonnengesang, il Cantico di frate sole, liest, wird in
die dltesten Liturgien der morgenlandischen Kirche versetzt.
Wenn Franz singt:

lo frate sole,
lo quale jorno et allumini
noi per loi, et ellu & bellu
e radiante cum grande splendore,

hért man dieselben Klinge in der Klementinischen Liturgie aus
dem 4. Jahrhundert:

der das. Licht herausgefiihrt hat aus seiner Schatzkammer.

Dem Lied des Franz:

Laudato si, mi Signore,

per sora nostre matre terra,

la quale ne sustenta e governa
e produce diversi fructi

con coloriti flori et herba

geht Jahrhunderte zuvor die Lobpreisung der soeben genannten
Liturgie vorher: «Denn Du hast Deine Welt gefiillet und gezieret
mit wohlriechenden und heilsamen Kréutern.»

Neben Franzens Lobpreisung des Feuers, frate focu, per lo
quale ennallumini la nocte, singt die genannte Liturgie von dem
«Feuer zur Erleichterung der Dunkelheit, zur Befriedigung unsrer
Not, um uns zu erwirmen und zu beleuchten.»

Wie Franz die Saaten und Weinberge, Felsen und Wilder, die
fliessenden Wasser, Sonne, Mond und Sterne aufruft, um Gott zu
preisen, debetis laudare creatorem vestrum et ipsum diligere semper,
so hatte auch die Jakobusliturgie getan: « Es preisen Dich die Him-
mel, die Sonne, der Mond und der ganze Chor der Gestirne, die Erde,
das Meer und alles, was in ihnen ist.»

Dominum laudare in omnibus et in omnibus creaturis, war
Franzens Wahlspruch. Die Tiere, die seine Liebe erfahren, zollen
ihm ihre Dankbarkeit. Sie kommen auf ihn zu und begleiten ihn.
Der Fasan, dem er das Leben gerettet, ldsst sich nicht von ihm tren-



— 111 —

nen; der Hase, den er von der Schlinge befreit, fliichtet sich in
seinen Schoss. Die Vogel lauschen seiner Predigt. Dies alles ist das
selbe liebliche Bild, das in manchem orientalischen Heiligenleben
vorkommt. Makarius von Alexandrien gab einem blindgeborenen
Jungen einer Hyédne das Gesicht wieder. Am folgenden Tage
brachte ihm die Hyéne aus Dankbarkeit ein Schafsfell. Denkt man
hier nicht an die franziskanische Legende vom Wolf von Gubbio ?
Dem Paulus, dem ersten Eremiten aus der Thebais, bringt ein Rabe
Brot. Als dieser Paulus gestorben war, gruben ihm zwei Lowen
ein Grab. Von dem hl. Gerasim, einem Abt in Palistina, wird er-
zahlt, er habe einmal einem Lowen einen Dorn aus dem Fuss ge-
zogen. Als der Lowe fiinf Jahre spiter seinen Wohltéter gestorben
sah, hat er sich vor Gram geweigert, Nahrung zu nehmen.

Allerlei kleine Ziige, die Franz schmiicken, findet man bei den
orientalischen Asketen, Jahrhunderte vor ihm, wieder.

Franz schenkte sogar einer armen Frau sein Neues Testament,
damit sie durch dessen Verkauf ihrer Not abhelfen konne. Der
Greis Bisarion, der zu den Asketen der galatischen Hauptstadt
zu gehoren schien, schenkte ebenfalls den notleidenden Armen sein
Evangelienbuch.

Franz stellte mit den eigenen Hénden die Kirche von St. Da-
miano wieder her, danach die baufillige S. Pietro und die Portiun-
cula. Die Acta Sanctorum erzihlen von Marcian, er liebe die Kir-
chen, die den Mértyrern geweiht waren, sehr und stellte die durch
Verfall bedrohten Kirchen wieder her. Die Historia Lausiaca er-
wihnt einen gewissen Innocentius, der einen lahmen Jingling in
die Kirche, die er selbst gebaut, gebracht habe.

Die Kranken wurden vom poverello selbst betreut, den Ekel,
den er vor den Aussitzigen empfand, wusste er zu iiberwinden.
Der heilige Theodosius hatte das gleiche getan, indem er durch
eigenes Beispiel auch bei anderen den natiirlichen Ekel vor der
Krankheit iiberwinden wollte.

Wunderbarlich sind die Bibelkenntnisse dieser Gott geweihten
Ménner. Franz war kein Gelehrter — fuerit scientiae studiis innu-
tritus —, aber Gott schenkt ihm die Weisheit, wodurch er aeternae
lucis irradiatus fulgoribus ist. Ein doctor sacrae theologiae bat ihn
einmal um die Exegese einer Stelle im Buche Hesekiel. Franz sagt,
er sei nur ein ungelehrter Mann — idiotam se diceret — und kénne



— 112 —

vielmehr von ihm unterrichtet werden. Als der doctor jedoch die
Auslegung des Franz gehort hatte, sagte er zu dessen Jiingern:
«Fratres mei, theologia viri huius, puritate et contemplatione sub-
nixa, est aquila volans; nostra vero scientia ventre graditur super
terram.» Diese Ungelehrten werden von Gott unterrichtet. So besass
Paphnutius, zubenannt Kaphales, die Gnadengabe tiefen Ver-
stdndnisses fiir Altes und Neues Testament. Er wusste die ganze
Schrift zu deuten, obgleich er nicht lesen konnte. Didymus der
Blinde, so geheissen, weil er im vierten Lebensjahr erblindet war,
war trotzdem imstande, simtliche Stellen des Alten und Neuen
Testamentes auszulegen. Gerne nahm man ihre Exegese an, die
aus dem Geist Gottes hervorging. So sagt ein Kardinal zu Franz:
«BEgo non te interrego tamquam litteratum, sed quasi hominem
habentem Spiritum Dei, et tuae responsionis intellectum ideo li-
benter accipio, quoniam scio ipsum a solo Deo procedere.»

Ausser dem beschaulichen Leben, der Askese und der Armen-
pflege legte Franz grossen Wert auf die Arbeit. Die Stunden, die
nicht dem Gebet oder der Predigt gewidmet waren, verwendete
er auf Handarbeit, deren Ertrag den Armen zugute kam. «Wenn
wir arbeiten, fallen wir anderen nicht zur Last und halten das Herz
und die Zunge davon ab, herumzuschweifen.» Die orientalischen
Monche hatten ebenfalls grosses Gewicht auf Handarbeit gelegt.
Von Philoronus, der in seinem 80. Lebensjahr noch Schreibrohr
und Papier bei sich hatte und mit dem Schreiben beschiftigt war,
wird erzahlt, er habe von der Arbeit seiner Hiande 250 Goldstiicke
den Kriippelhaften geschenkt. Um Antinoé in der Thebais herum
wohnten an zwolfhundert Méanner, die sich von der Arbeit ihrer
Hénde nidhrten und ein iibermenschlich strenges Leben fiihrten.

Obwohl Franz ungelehrt war, hat er doch einige Schriften hin-
terlassen, wie den Sonnengesang, Seligpreisungen, Lobpreis der
Tugenden und andere. Gross ist seine literarische Hinterlassen-
schaft nicht, aber es geht daraus hervor, dass er auch wohl schrift-
stellerisch tétig war. Auch davon liefert das orientalische Asketen-
tum mehrere Beispiele, wie Makarius der Altere und Evagrius,
die sich schriftstellerisch hervortaten. Zu ihnen gesellen sich der
Eremit Markus, der Moénch Nilus als mystische Schriftsteller und
Jakob von Nisibis als asketischer Schriftsteller.

Diese Menschen erleben eine dauernde Freude. Das ganze
Leben des Franz ist voller Freude, letizia, consolazione.



— 113 —

Kr ist erfiillt von Gott und Licht, namentlich im Leid und in
der Leidensmystik. Und ausser der Freude empfindet er eine phy-
sische Siissigkeit, suavitas, einen insolitus calor et dulcedo. Palla-
dius schrieb bereits im 4. Jahrhundert von den Kinsiedlern der
agyptischen Wiiste: «Niemand wire imstande, hier auf Erden eine
gleiche Freude und korperliche Frohlichkeit aufzuweisen.» Beson-
ders im Gebet wird diese Freude empfunden. Franzens Biograph
fragt: «Welche Siissigkeit da iiber ihn kam ? Niemand weiss es.
Dann schien er nicht ein Betender mehr, sondern selber ganz
(Gtebet zu sein.» Dann erscheint auch bei ihm das Licht, das die
orientalischen Mystiker das Licht des Tabor nennen: raptus supra
se ac in quoddam mirandum lumen totus absorptus. In der Philo-
kalia beschreibt Abba Philemon seine innere Erfahrung, die der
des Franz parallel lauft: « Es tun sich auf bei bestindigem Gebete
die Augen der Seele, und es wird in ihr eine grosse Freude sein und
ein unaussprechliches Brennen des Gefiihls, und der ganze Mensch
wird vergeistigt.»

In einem Biichlein 1), das 1883 in Kasan gedruckt wurde nach
einer Handschrift, im Besitz eines alten Athosmonches, werden
genau die mystischen Erfahrungen der Orientalen und des Franz
wiedergegeben (nach der englischen Ubersetzung): |

“T noted that interior prayer bears fruit in three ways: in
the Spirit, the feelings and in revelations. In the first, for instance,
is the sweetness of the love of God, inward peace, gladness of mind,
purity of thought, and the sweet remembrance of God. In the se-
cond, the pleasant warmth of the heart, fullness of delight in all
one’s limbs, the joyous ‘bubbling’ in the heart, lightness and cou-
rage, the joy of living, power not to feel sickness and sorrow. And
in the last, light given to the mind, understanding of Holy Secrip-
ture, knowledge of the speech of created things, freedom from fuss
and vanity, knowledge of the joy of the inner life, and finally cer-
tainty of the nearness of God and of His love for us.”

Aus dem Vorstehenden geht hervor, dass Franz seine Aqui-
valente in der orientalischen Monchsfrommigkeit findet. Er steht
daher, in diesem grossen Zusammenhang betrachtet, nicht verein-
zelt da. Was im 12. Jahrhundert und Jahrhunderte hindurch vor
ihm vorkommt, findet man ebenfalls bei den zahllosen Eremiten,
Koinobiten und Einsiedlern des Orients.

1) Ins Englische iibersetzt unter dem Titel: The way of a pelgrim.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1949, 8



— 114 —

Nur in einer Hinsicht unterscheidet er sich von ihnen: er ist
der erste Stigmatisierte, der Jesu Wunden an seinem Korper
tragt. Der Osten hat nie Stigmatisierte gehabt.

Kehren wir jetzt zu der eingangs gestellten Frage zuriick:
«Wodurch war es moglich, dass Franz solch tiefgehenden Kinfluss
ausiiben konnte ?»

Er war im Westen ein seltsamer Mensch. Der Osten hatte seit
dem 4. Jahrhundert diese Gott geweihten Médnner in grosser Menge
vor Augen. Wenn der Westen auch die Legenden dieser orientali-
schen Heiligen kannte, so stand mit Franz dies alles als historische
Warklichkeit in seiner Mitte. Fiir den Menschen des Mittelalters war
die Legende zur Wirklichkeit geworden. Solch eine Gestalt musste
dem Abendlinder auffallen. Seine Armutsbewegung war fir Franz
nicht das Mittel, die verweltlichte Kirche zu kritisieren, sondern
um die Kirche geistlich zu erneuern. Und wie die orientalische
Kirche neue Impulse aus der mystischen Monchsfrommigkeit
empfing, so konnte Franz auch durch sein mystisches Erleben
segensreich beeinflussen. Gewaltig musste dadurch sein Einfluss
im Westen sein, dass er im Chaos der Zeiten und der ketzerischen
Sekten ithm sofort aufgeschlossen war, der den richtigen Ton an-
schlug — und dieser war derselbe wie der des Orients. Und wenn
wir lesen, dass zwolf Jahre nach dem Auftreten des Franz 5000 min-
dere Briider an Pfingsten des Jahres 1219 in der Ebene bei der
Portiuncula beisammen sind, dann ist es, als ob wir die vielen Ein-
siedler aus der Thebais vor uns sdhen. Niemals hat die Kirche des
Westens solch einen revival erlebt. «Jamais, la barque de Pierre
ne fut emportée par un courant aussi profond et aussi rapide, aussi
large, aussi puissant, aussi durable», sagt Eugéne Martin.

Amsterdam " A. R. Heyligers




	Franz von Assisi oder die orientalische Mystik im Westen

