
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 2

Artikel: Franz von Assisi oder die orientalische Mystik im Westen

Autor: Heyligers, A.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


105 —

Franz von Assisi
oder die orientalische Mystik im Westen

Wer sich in die Geschichte St. Franziskus' von Assisi und
seines Ordens vertieft, staunt über den gewaltigen Einfluss, den
dieser Heilige auf seine Zeitgenossen ausgeübt hat. In einer Zeit,
in welcher die abendländische Kirche einen grossen Niedergang
erlebte, wurden als Reaktion darauf allerlei Strömungen geboren,
die die offizielle Kirche als ketzerisch verurteilen musste.
Bewegungen wie diejenigen der Waldenser, der Katharer, der Arnoldisten
und der Patarener übten Kritik an der Kirche Roms, die, obwohl
sie selbst die Ursache der entstehenden Ketzereien war, keine Kritik
duldete.

Die katholische Kirche des 12. Jahrhunderts sah sich in ihrem
Bestehen bedroht. Der Papst Honorius III. hatte einen
angsterregenden Traum, in dem er die Lateranbasilika wanken sah.
Aber in diesem Traum sah er, wie ein einfacher, armer Mann die
Basilika stützte, damit sie nicht fallen sollte. Da rief der Papst aus :

«Hic est ille, qui opere et doctrina Christi sustentabit ecclesiam.»
Dieser homo pauperculus, modicus et despectus war Franz

von Assisi, der in der Kirche eine geistliche Erneuerung herbeiführte,

die als ein gewaltiger «revival» die Kirche vor Untergang
bewahrt hat.

Hier erhebt sich die Frage: Wodurch war es möglich, dass
Franziskus solch einen tiefgehenden und gesegneten Einfluss
ausüben konnte Er war ein ungelehrter Mann, illitteratus, war nicht
einmal Priester, und, wie Christus, war er der Ärmste der Armen,
il poverello. Aber gerade dadurch wurde er für Jahrhunderte der
Grösste der Kirche.

Wenn der Mensch des Westens Franziskus' Lebensgeschichte
liest, wundert er sich über die merkwürdigen geistlichen Leistungen
dieses sonderbaren Mannes. Er erscheint ihm wie ein Mensch aus
einer anderen Welt, der wie unwirklich in der Zeit dasteht. Die
«vitae Francisci», wie diese in den beiden Lebensbeschreibungen
des Thomas von Celano, in der des Bonaventura oder in der Legenda
trium sociorum, geschrieben zwischen 1230 und 1265, gegeben sind,
scheinen ihm exaltierte Legenden. Eine solche Beurteilung tut
Franziskus und seinen Biographien Unrecht an und weiss nicht,



— 106 —

welche geistliche Kräfte in unzählig vielen der christlichen Kirche
lebten. Denn gerade darin liegt die Lösung von Franzens Einfluss
auf den Westen. Das Abendland kannte diese geistlichen Kräfte
nicht aus eigener Anschauung. Man wusste auch damals wohl,
dass in der orientalischen Kirche seit dem 4. Jahrhundert Menschen

gelebt hatten, die Wunder wirkten, aber das alles lag dem
Menschen des Mittelalters ganz fern.

Franz sagt selbst, dass Gott ihm offenbart habe, wie er nach
dem Evangelium leben müsse. Dennoch steht er nicht vereinzelt
da. Eben in seiner Zeit gibt es verschiedene Armutsströmungen.
Man muss den «poverello» aber besonders als einen wundervollen
Ausläufer der Mystik der orientalischen Asketen und Koinobiten
betrachten, an denen das Morgenland so reich gewesen ist. Daher
hat Franz recht viele Züge mit den orientalischen Heiligen
gemeinsam.

Er ist nicht der einzige, der einen wohlhabenden Vater hatte,
seinen Besitz verschenkte und fortan ganz in Armut lebt. Auch
Antonius, Sohn eines vornehmen Ägypters aus Koma, verzichtete
auf sein Besitztum und lebte dann als Asket. Wie Franz war er dazu
durch das Bibelwort bewogen: «Verkaufe alles, was du hast, und
gib's den Armen. » So hat das auch bereits Theophanus aus Konstantinopel

gehalten. Franz verachtete die Reichen nicht, wohl aber
den Reichtum, der zur Sünde verleitete. Damit vertrat er den
selben Standpunkt, den einstmals Veneria, die Tochter des Ritters
Vallovicus, einnahm, die die Last des Reichtums in edelmütiger
Weise hingab und sieh so vor den Wunden bewahrte, die er zu
schlagen pflegt.

Bevor Franz sich dem asketischen Leben zuwandte, war er
Soldat gewesen. Auch der grosse Pachomius war es gewesen.

Nachdem Franz seine Braut, die Armut, gewählt und sein
Besitztum mit milder Hand verschenkt hat, setzt er sich in Rom
wie ein in Lumpen gekleideter Bettler an die Tür der Kirche.
Haben nicht alle orientalischen Asketen ihr Leben in Lumpen
verbracht Theophanus Confessor erschien auf dem Konzil von
Nizäa im Jahre 787 wie ein Armer gekleidet.

Wenn die Fioretti Franz sagen lassen: «Die Armut ist jene
himmlische Tugend, durch welche alles Irdische und Vergängliche
zu Boden getreten wird, durch welche alle Riegel entfernt werden,
damit der menschliche Sinn sich in Freiheit mit Gott vereinige»,



— 107 —

lebt darin das asketische Ideal wieder auf, dem die orientalischen
Einsiedler und Mönche schon immer nachgestrebt hatten, nämlich:

Verzichtet auf alle Güter des Lebens, um, frei von allem
Irdischen, die Seele auf Gott zu richten und der reinen Anschauung
Gottes teilhaftig zu werden. Im Abendland war dieses Ideal zwar
nicht unbekannt, seitdem es unter dem Einfluss der Rufinus und
Hieronymus im 4. Jahrhundert eingeführt worden war, aber es

erreichte nicht die mystische Höhe und Intensität wie im Orient.
Erst im 12. Jahrhundert ist es, als loderte das orientalische

Ideal in gleicher Intensität bei Franz auf. Die orientalischen
Eremiten haben in ihrer Armut Wunder der Nächstenliebe gewirkt,
wie sie auch Franz verrichtete. In Ankyra lebte ein Mönch, der wie
Franz kurze Zeit Soldat gewesen war, sieh im zwanzigsten Lebensjahr

dem asketischen Leben zuwandte und sogar nachts die Armen
besuchte und die Kranken und Gefangenen betreute. Ob wir
nun die vitae der orientalischen Heiligen oder die des Franz lesen,
in der Armut und Pflege der Kranken und Leidenden sind sie sich
alle gleich.

Die Frage, warum Franz mit seiner Armutsbewegung durch
die Kirche nicht verurteilt wurde, während die Armen von Lyon
am päpstlichen Hofe keine Gnade fanden, findet ihre Antwort in
Franzens Verhalten der Kirche gegenüber. Er übt nie Kritik an der
Kirche, im Gegenteil: in allem ist er ihr treuester Sohn. Er war der

Meinung, dass man vor allem den Glauben der heiligen römischen
Kirche bewuhren, ehren und demselben nachstreben sollte, in
welchem Glauben für alle, die behalten werden wollten, allein das

Heil liege. Seit Anbeginn war er durch und durch Katholik, voll
Respekt vor den kirchlichen Amtsträgern. «Wir wurden gesandt
zur Unterstützung der Geistlichen und zum Heil der Seelen.»

Er lehrte seine Jünger nicht nur, Gott in allem zu preisen,
sondern namentlich die Priester zu ehren und unerschütterlich zu
glauben und schlicht die Glaubenswahrheit zu bekennen, wie sie die
heilige Kirche besitzt und lehrt. Ohne Erlaubnis der Geistlichen will
er nicht predigen. So bekämpfte er die Kirche nicht, sondern war
gerade im Dienst der Kirche. Wenn Franz nach anfänglicher Zögerung

der Geistlichkeit sie ganz auf seine Seite bekam, vollzog sich
im Westen das gleiche, was im 4. Jahrhundert im Osten geschehen
war. Sowohl dort wie im 12. Jahrhundert im Westen meinte man,
dass das Einsiedlerleben die Konsequenz der Kirchenlehre sei,



— 108 —

wonach man das Irdische verachten, Gott dienen mit vollkommener
Hingabe und den Nächsten wie sich selber lieben sollte. Die Preisgabe

des Besitzes war der Weg, den der Herr dem reichen Jüngling
gewiesen hatte : Verkaufe ihn und gib ihn den Armen ; es war
Befolgung von Jesu Vorschrift. Den Kranken und Gefangenen Hilfe
bringen war die evangelische Moral gemäss Matthäus 25: 42—-45.

Vor den Asketen, die sich ganz dieser Vorschrift und dieser Moral
weihten, hatte der Orient grossen Respekt. Das Volk betrachtete
sie als heiliger als die kirchlichen Amtsträger. Nicht anders war
das Verhalten der Geistlichkeit und des Volkes der franziskanischen
Bewegung im Westen gegenüber.

Es kommt hinzu, dass Franz anfangs nicht an die Stiftung eines

Ordens gedacht hat. Auch die orientalische Kirche hat nie daran
gedacht, die Asketen in einem Orden zu organisieren. Der Orden
wurde eigentlich Franz aufgedrängt, weil das Abendland nicht
imstande war, Asketen anzunehmen, ohne sie sofort in einem
bestimmten Orden unterzubringen.

Immer hegte das Volk vor den Asketen, die durch Weltflucht
und Armut dem evangelischen Ideal entsprachen, eine grosse
Verehrung. Wie man im Orient diese heiligen Menschen aufsuchte, so

wurde Franz umringt von Klerikern und religiosi, Gelehrten und
Ungelehrten, die den Heiligen Gottes zu sehen und zu hören
wünschten.

Wie er das Stadtgebiet betritt, ist die Geistlichkeit erfreut
und lässt die Glocken läuten: laetabatur clerus, pulsabantur cam-

panae, exsultabant viri, congaudebant feminae, applaudebant pueri,
et saepe, ramis arborum sumptis, psallantes obviam ei procedebant.
Man schätzte sich schon glücklich, wenn man den Saum seines
Kleides berühren konnte.

Aber umgekehrt hatte Franz die grösste Achtung vor der
geweihten Geistlichkeit. Er lehrte seine Jünger, die Priester ganz
besonders zu ehren, honorare praecipua reverentia sacerdotes.
So gross ist seine Verehrung vor der Geistlichkeit, dass er in seinem
Testamentum schreibt: «Der Herr verlieh mir solchen Glauben
im Hinblick auf die Priester, dass ich mich an sie halten will,
selbst wenn sie mich verfolgen würden, se mi movessero persecuzione,

voglio ricorrere a loro medesimi. Ich will nicht auf Sünde
bei ihnen achten, weil ich den Sohn Gottes in ihnen erkenne, e

non voglio in essi considerare peccato, poiché io riguardo in loro
il Figliuolo di Dio.»



— 109 —

Diese Verehrung vor dem geweihten Priester führt dazu, dass

er für sich selbst das Presbytérat ablehnt. Wie der orientalische
Mönch, will er vor allem Asket sein und bleiben, und wollte ebensowenig,

dass seine Jünger kirchliehe Würden annehmen würden.
Als Franz, zusammen mit Dominicus, beim Bischof von Ostia war,
maehte dieser ihnen den Vorschlag, dass ihre Brüder die geistliche
Würde annehmen möchten. Beide lehnten ab, indem Franz sagt:
«Herr, meine Brüder sind die Kleinen genannt, damit sie sich nicht
herausnehmen, Grosse zu werden.» In der orientalischen Kirche
findet man oft das gleiche Verhalten, z.B.bei dem Mönch Dracon-
tius, dem der Bischofsitz von Hermopolis angeboten wurde. Er
lehnte ab aus Furcht, dass die Ausübung des Bischofsamtes ihn
zur Sünde verleiten könnte, in der Meinung, dass ein asketisches
Leben den Vorzug verdiene vor der bischöflichen Würde, die die
Andacht des beschaulichen Lebens zerstreuen würde. Der berühmte
Pachomius, der grosse Verehrung vor den Priestern hatte und sie

mit Auszeichnung behandelte, lehnte ebenfalls die Bischofswürde
ab und wünschte keine Priester in seinem Monasterium. Johannes
von Lykopolis sagte einmal zu Palladius : «Möchtest du Bisehof
werden OéXeiç ènlaxonoç yevéad-ai » ; worauf dieser ihm zur
Antwort gab: «Das bin ich schon: in der Küche, im Weinkeller, bei
Tisch und bei den Töpfen, da bin ich überall ènlaxonoç.» Bis zum
äussersten haben sich die orientalischen Solitäre bisweilen der
Priesterweihe widersetzt. Ammonius der Lange schnitt sich das
Ohr ab, um sich, mit einer Berufung auf 3 Mose 21: 17, für das geistliche

Amt ungeeignet zu machen; er drohte sogar, sich die Zunge
abzuschneiden, wenn man ihn zu solch einer hohen Würde zwingen
würde. Dieselben Tendenzen finden wir bei Franz. Nach der Bestätigung

der Regel wurden die franziskanischen Prediger durch die
Tonsur in den Stand der Kleriker aufgenommen. Franz selbst hat
noch die Diakonweihe empfangen; der Priesterweihe erachtete er
sich unwürdig.

Das Leben der orientalischen Heiligen ist hauptsächlich mit
Wundern geschmückt. Wenn man die vitae des Franz liest, ist es,
als sei die orientalische Welt nach dem Westen versetzt. Durch
Franz kann der Taube hören, der Blinde sehen, der Stumme
sprechen, der Lahme gehen, der Aussätzige wird gereinigt. An welcher
Krankheit man immer leidet, man erhält durch ihn die Gesundheit
wieder. Wie die orientalische Kirche über die Wunder ihrer
Heiligen entzückt war, so war es die abendländische über Franz.



— 110 —

Franz liebte nicht nur Gott, sondern übertrug diese Liebe auf
alles, was der Schöpfer geschaffen hatte : Tiere und Pflanzen, Sterne,
Sonne und Mond, Wasser und Feuer, waren seine Brüder und Schwestern.

Wer den Sonnengesang, il Cantico di frate sole, liest, wird in
die ältesten Liturgien der morgenländischen Kirche versetzt.
Wenn Franz singt:

lo frate sole,
lo quale jorno et allumini
noi per loi, et ellu è bellu
e radiante cum grande splendore,

hört man dieselben Klänge in der Klementinischen Liturgie aus
dem 4. Jahrhundert:

der das Licht herausgeführt hat aus seiner Schatzkammer.

Dem Lied des Franz:

Laudato si, mi Signore,

per sora nostre matre terra,
la quale ne sustenta e governa
e produce diversi fructi
con coloriti fiori et herba

geht Jahrhunderte zuvor die Lobpreisung der soeben genannten
Liturgie vorher: «Denn Du hast Deine Welt gefüllet und gezieret
mit wohlriechenden und heilsamen Kräutern.»

Neben Franzens Lobpreisung des Feuers, frate focu, per lo
quale ennallumini la nocte, singt die genannte Liturgie von dem
«Feuer zur Erleichterung der Dunkelheit, zur Befriedigung unsrer
Not, um uns zu erwärmen und zu beleuchten.»

Wie Franz die Saaten und Weinberge, Felsen und Wälder, die
fliessenden Wasser, Sonne, Mond und Sterne aufruft, um Gott zu
preisen, debetis laudare creatorem vestrum et ipsum diligere semper,
so hatte auch die Jakobusliturgie getan: «Es preisen Dich die Himmel,

die Sonne, der Mond und der ganze Chor der Gestirne, die Erde,
das Meer und alles, was in ihnen ist.»

Dominum laudare in omnibus et in omnibus creaturis, war
Franzens Wahlspruch. Die Tiere, die seine Liebe erfahren, zollen
ihm ihre Dankbarkeit. Sie kommen auf ihn zu und begleiten ihn.
Der Fasan, dem er das Leben gerettet, lässt sich nicht von ihm tren-



— Ill —

nen; der Hase, den er von der Schlinge befreit, flüchtet sich in
seinen Schoss. Die Vögel lauschen seiner Predigt. Dies alles ist das
selbe liebliche Büd, das in manchem orientalischen Heiligenleben
vorkommt. Makarius von Alexandrien gab einem blindgeborenen
Jungen einer Hyäne das Gesicht wieder. Am folgenden Tage
brachte ihm die Hyäne aus Dankbarkeit ein Schafsfell. Denkt man
hier nicht an die franziskanische Legende vom Wolf von Gubbio
Dem Paulus, dem ersten Eremiten aus der Thebai's, bringt ein Rabe
Brot. Als dieser Paulus gestorben war, gruben ihm zwei Löwen
ein Grab. Von dem hl. Gerasim, einem Abt in Palästina, wird
erzählt, er habe einmal einem Löwen einen Dorn aus dem Fuss

gezogen. Als der Löwe fünf Jahre später seinen Wohltäter gestorben
sah, hat er sich vor Gram geweigert, Nahrung zu nehmen.

Allerlei kleine Züge, die Franz schmücken, findet man bei den
orientalischen Asketen, Jahrhunderte vor ihm, wieder.

Franz schenkte sogar einer armen Frau sein Neues Testament,
damit sie durch dessen Verkauf ihrer Not abhelfen könne. Der
Greis Bisarion, der zu den Asketen der galatischen Hauptstadt
zu gehören schien, schenkte ebenfalls den notleidenden Armen sein

Evangelienbuch.
Franz stellte mit den eigenen Händen die Kirche von St.

Damiano wieder her, danach die baufällige S. Pietro und die Portiun-
cula. Die Acta Sanctorum erzählen von Marcian, er liebe die
Kirchen, die den Märtyrern geweiht waren, sehr und stellte die durch
Verfall bedrohten Kirchen wieder her. Die Historia Lausiaca
erwähnt einen gewissen Innocentius, der einen lahmen Jüngling in
die Kirche, die er selbst gebaut, gebracht habe.

Die Kranken wurden vom poverello selbst betreut, den Ekel,
den er vor den Aussätzigen empfand, wusste er zu überwinden.
Der heilige Theodosius hatte das gleiche getan, indem er durch
eigenes Beispiel auch bei anderen den natürlichen Ekel vor der
Krankheit überwinden wollte.

Wunderbariich sind die Bibelkenntnisse dieser Gott geweihten
Männer. Franz war kein Gelehrter — fuerit scientiae studiis innu-
tritus —, aber Gott schenkt ihm die Weisheit, wodurch er aeternae
lucis irradiatus fulgoribus ist. Ein doctor sacrae theologiae bat ihn
einmal um die Exegese einer Stelle im Buche Hesekiel. Franz sagt,
er sei nur ein ungelehrter Mann — idiotam se diceret — und könne



— 112 —

vielmehr von ihm unterrichtet werden. Als der doctor jedoch die

Auslegung des Franz gehört hatte, sagte er zu dessen Jüngern:
«Fratres mei, theologia viri huius, puritate et contemplatione sub-

nixa, est aquila volans; nostra vero scientia ventre graditur super
terram. » Diese Ungelehrten werden von Gott unterrichtet. So besass

Paphnutius, zubenannt Kaphaies, die Gnadengabe tiefen
Verständnisses für Altes und Neues Testament. Er wusste die ganze
Schrift zu deuten, obgleich er nicht lesen konnte. Didymus der
Blinde, so geheissen, weil er im vierten Lebensjahr erblindet war,
war trotzdem imstande, sämtliche Stellen des Alten und Neuen
Testamentes auszulegen. Gerne nahm man ihre Exegese an, die
aus dem Geist Gottes hervorging. So sagt ein Kardinal zu Franz:
«Ego non te interrego tamquam litteratum, sed quasi hominem
habentem Spiritum Dei, et tuae responsionis intellectum ideo li-
benter accipio, quoniam scio ipsum a solo Deo procedere.»

Ausser dem beschaulichen Leben, der Askese und der Armenpflege

legte Franz grossen Wert auf die Arbeit. Die Stunden, die
nicht dem Gebet oder der Predigt gewidmet waren, verwendete
er auf Handarbeit, deren Ertrag den Armen zugute kam. «Wenn
wir arbeiten, fallen wir anderen nicht zur Last und halten das Herz
und die Zunge davon ab, herumzuschweifen. » Die orientalischen
Mönche hatten ebenfalls grosses Gewicht auf Handarbeit gelegt.
Von Philoronus, der in seinem 80. Lebensjahr noch Schreibrohr
und Papier bei sich hatte und mit dem Schreiben beschäftigt war,
wird erzählt, er habe von der Arbeit seiner Hände 250 Goldstücke
den Krüppelhaften geschenkt. Um Antinoë in der Thebaïs herum
wohnten an zwölfhundert Männer, die sich von der Arbeit ihrer
Hände nährten und ein übermenschlich strenges Leben führten.

Obwohl Franz ungelehrt war, hat er doch einige Schriften
hinterlassen, wie den Sonnengesang, Seligpreisungen, Lobpreis der
Tugenden und andere. Gross ist seine literarische Hinterlassenschaft

nicht, aber es geht daraus hervor, dass er auch wohl
schriftstellerisch tätig war. Auch davon liefert das orientalische Asketentum

mehrere Beispiele, wie Makarius der Ältere und Evagrius,
die sich schriftstellerisch hervortaten. Zu ihnen gesellen sich der
Eremit Markus, der Mönch Nilus als mystische Schriftsteller und
Jakob von Nisibis als asketischer Schriftsteller.

Diese Menschen erleben eine dauernde Freude. Das ganze
Leben des Franz ist voller Freude, letizia, consolazione.



— 113 —

Er ist erfüllt von Gott und Licht, namentlich im Leid und in
der Leidensmystik. Und ausser der Freude empfindet er eine
physische Süssigkeit, suavitas, einen insolitus calor et dulcedo. Palla-
dius schrieb bereits im 4. Jahrhundert von den Einsiedlern der
ägyptischen Wüste: «Niemand wäre imstande, hier auf Erden eine

gleiche Freude und körperliche Fröhlichkeit aufzuweisen.» Besonders

im Gebet wird diese Freude empfunden. Franzens Biograph
fragt: «Welche Süssigkeit da über ihn kam? Niemand weiss es.

Dann schien er nicht ein Betender mehr, sondern selber ganz
Gebet zu sein.» Dann erscheint auch bei ihm das Licht, das die
orientalischen Mystiker das Licht des Tabor nennen : raptus supra
se ac in quoddam mirandum lumen totus absorptus. In der Philo-
kalia beschreibt Abba Philemon seine innere Erfahrung, die der
des Franz parallel läuft: «Es tun sich auf bei beständigem Gebete
die Augen der Seele, und es wird in ihr eine grosse Freude sein und
ein unaussprechliches Brennen des Gefühls, und der ganze Mensch
wird vergeistigt.»

In einem Büchlein 1), das 1883 in Kasan gedruckt wurde nach
einer Handschrift, im Besitz eines alten Athosmönches, werden

genau die mystischen Erfahrungen der Orientalen und des Franz
wiedergegeben (nach der englischen Übersetzung):

"I noted that interior prayer bears fruit in three ways: in
the Spirit, the feelings and in revelations. In the first,'for instance,
is the sweetness of the love of God, inward peace, gladness of mind,
purity of thought, and the sweet remembrance of God. In the
second, the pleasant warmth of the heart, fullness of delight in all
one's limbs, the joyous 'bubbling' in the heart, lightness and
courage, the joy of living, power not to feel sickness and sorrow. And
in the last, light given to the mind, understanding of Holy Scripture,

knowledge of the speech of created things, freedom from fuss
and vanity, knowledge of the joy of the inner life, and finally
certainty of the nearness of God and of His love for us."

Aus dem Vorstehenden geht hervor, dass Franz seine
Äquivalente in der orientalischen Mönohsfrömmigkeit findet. Er steht
daher, in diesem grossen Zusammenhang betrachtet, nicht vereinzelt

da. Was im 12. Jahrhundert und Jahrhunderte hindurch vor
ihm vorkommt, findet man ebenfalls bei den zahllosen Eremiten,
Koinobiten und Einsiedlern des Orients.

1) Ins Englische übersetzt unter dem Titel: The way of a pelgrim.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1949. 8



— 114 —

Nur in einer Hinsicht unterscheidet er sich von ihnen: er ist
der erste Stigmatisierte, der Jesu Wunden an seinem Körper
trägt. Der Osten hat nie Stigmatisierte gehabt.

Kehren wir jetzt zu der eingangs gestellten Frage zurück:
«Wodurch war es möglich, dass Franz solch tiefgehenden Einfluss
ausüben konnte »

Er war im Westen ein seltsamer Mensch. Der Osten hatte seit
dem 4. Jahrhundert diese Gott geweihten Männer in grosser Menge
vor Augen. Wenn der Westen auch die Legenden dieser orientalischen

Heiligen kannte, so stand mit Franz dies alles als historische
Wirklichkeit in seiner Mitte. Für den Menschen des Mittelalters war
die Legende zur Wirklichkeit geworden. Solch eine Gestalt musste
dem Abendländer auffallen. Seine Armutsbewegung war für Franz
nicht das Mittel, die verweltlichte Kirche zu kritisieren, sondern
um die Kirche geistlich zu erneuern. Und wie die orientalische
Kirche neue Impulse aus der mystischen Mönchsfrömmigkeit
empfing, so konnte Franz auch durch sein mystisches Erleben
segensreich beeinflussen. Gewaltig musste dadurch sein Einfluss
im Westen sein, dass er im Chaos der Zeiten und der ketzerischen
Sekten ihm sofort aufgeschlossen war, der den richtigen Ton
anschlug — und dieser war derselbe wie der des Orients. Und wenn
wir lesen, dass zwölf Jahre nach dem Auftreten des Franz 5000 mindere

Brüder an Pfingsten des Jahres 1219 in der Ebene bei der
Portiuncula beisammen sind, dann ist es, als ob wir die vielen
Einsiedler aus der Thebaïs vor uns sähen. Niemals hat die Kirche des

Westens solch einen revival erlebt. «Jamais, la barque de Pierre
ne fut emportée par un courant aussi profond et aussi rapide, aussi

large, aussi puissant, aussi durable», sagt Eugène Martin.

Amsterdam A. R. Heyligers


	Franz von Assisi oder die orientalische Mystik im Westen

