
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 2

Artikel: Nicolas le Gros als Exeget

Autor: Maan, P.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


96

Nicolas le Gros als Exeget

Wir wollen in dieser Arbeit eine Seite des Schaffens von le Gros
beleuchten, die bis jetzt unbeachtet geblieben ist. Wir kennen die
Bedeutung von le Gros als Kirchenrechtler, Moraltheologe und
Dogmatiker. Seine exegetischen Arbeiten sind nie beachtet worden,
weil sie fast ohne Ausnahme nur im Manuskript vorliegen. Im
Priesterseminar der altkatholischen Kirche in Amersfoort befinden
sich eine Anzahl handgeschriebener Quartbände, die die Notizen
enthalten, welche le Gros als Unterlage für seine Vorlesungen
gebraucht hat. Neben zwei Bänden «Theses biblicae et theologicae»
finden wir hier «Annotationes in Genesim, Job, Daniel, Galatas,
Apocalypsin». Zu seinen Lebzeiten erschien seine Bibelübersetzung,
und posthum wurde sein Tractatus theologicus de Scripturae Sacrae

sensu multiplici gedruckt (1760). Ausser Betracht lassen wir die
erbaulichen Schriften: Méditations sur la Concorde des Evangiles
und Méditations sur l'Epître aux Romains.

Es wird gut sein, wenn wir den Lebenslauf von le Gros kurz
skizzieren und damit auch eine Erklärung geben, warum seine
Schriften gerade in Amersfoort aufbewahrt werden.

Nicolas le Gros wurde im Dezember des Jahres 1675 als Kind
sehr bedürftiger Eltern in Reims geboren. Seine intellektuellen
Fähigkeiten bewogen einen Gönner, ihm zum Theologiestudium
zu verhelfen. Sein eifriges Arbeiten brachte ihm schon früh grossen
Ruhm. Im Jahre 1702 erhielt er den Doktorhut, und zwei Jahre
später wurde er zum Kanoniker der Kathedrale ernannt. Er fand
eine Aufgabe in der Ausbildung junger Theologiestudenten, und er
wurde als grosser Prediger gefeiert. Seine bescheidene Art offenbarte
sich, als er einem Bewunderer, der ihm zu einer Predigt gratulierte,
antwortete : « Le plus beau de tous les sermons ne vaut pas un acte
d'humilité.»

Die grosse Wendung im Leben von le Gros ereignete sich, als
im Jahre 1710 der Jesuitenfreund de Mailli Nachfolger des
Erzbischofs le Tellier wurde. Dieser hegte gegen le Gros den Verdacht
des Jansenismus, obschon le Gros sich bereit erklärt hatte, das
Formular Alexanders VII. zu unterschreiben. Le Gros wurde von
seinem Posten am Seminar entlassen. Als im Jahre 1713 die Bulle
Unigenitus publiziert wurde, in der 101 Propositionen aus dem
Buche des Oratorianers Quesnel verurteilt waren, und de Mailli



— 97 —

die Annahme dieser Bulle in seiner Diözese erzwingen wollte,
fand er in le Gros einen energischen Gegner. Dieser unterstützte
mit grosser Hingabe die Appellation vom Papst an ein allgemeines
Konzil, die von vier Bischöfen eingeleitet worden war. Er musste
nach Holland entweichen, wo Quesnel sich schon befand, und schrieb
dort sein Werk, das für die Appellationsbewegung von grösster
Bedeutung gewesen ist: Du Renversement des Libertés de l'Eglise
Gallicane (1716). In diesem Werk wurde nicht nur die Berechtigung
der Appellationsbewegung dargelegt, sondern auch mit aller
Eindringlichkeit die Mitverantwortlichkeit der niederen Geistlichkeit
für den Geschichtsverlauf hervorgehoben. Namentlich durch dieses

Werk wurde bewirkt, dass Tausende von Geistlichen sich hinter die
Aktion der vier appellierenden Bischöfe stellten.

Als Ludwig XIV. im Jahre 1715 starb, gab der Regent eine

Zeitlang den Gegnern der Bulle nach, und le Gros konnte zurückkehren.

Er war einer der Führer der Widerstandsbewegung
geworden und feierte grosse Erfolge als Prediger auf der Kanzel
von St-Etienne du Mont, wo Pascal begraben war. Lange durfte
diese Zeit nicht dauern. Die schwankende Politik des Regenten
begünstigte die Appellationsbewegung nicht länger, und le Gros
wurde mit einer «lettre de cachet» bedroht. Im Jahre 1726 entschloss

er sich, nach Holland zu gehen, wo sich seit seinem Aufenthalt vor
zehn Jahren allerhand ereignet hatte.

Damals hatte es in der holländischen Kirche keinen Bischof
gegeben, weil Bischof Codde gestorben war und der Papst nicht in
die Wahl eines neuen Bischofs einwilligen wollte wegen der angeblich

jansenistischen Gesinnung der holländischen Kirche. Das

Metropolitankapitel, dem die Wahl oblag, hatte lange versucht,
eine Verständigung mit Rom herbeizuführen. Als dies nicht gelang,
hatte es sich der Appellationsbewegung angeschlossen und 1723

einen Bischof gewählt, der ohne päpstliche Genehmigung geweiht
wurde. Diese Bischofswahl hatte grosse Aufmerksamkeit auf sich

gezogen, weil man sich in gallikanischen Kreisen ebenfalls mit dem
Gedanken beschäftigte, Rom gegenüber einmal solche
Konsequenzen ziehen zu müssen. Als le Gros nach Holland kam, war schon
ein zweiter Erzbischof im Amt, der ohne päpstliche Zustimmung
geweiht worden war, Barchman Wuytiers. Dieser war von der
Ankunft le Gros' unterrichtet. Eine der führenden Persönlichkeiten
in der Appellationsbewegung, d'Eternare, hatte ihm am 5. Mai 1726

geschrieben: «Je reçois une lettre de M. Maupas (Pseudonym von
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1919. 7



— 98 —

le Gros) en date du mercredi St. 17 Avril, par laquelle il me marque
qu'il songe tout de bon de partir... Il n'y a rien de plus important
dans les conjonctures présentes que d'avoir un Théologien sûr dans

ses principes, qui connoisse la Tradition, qui joigne à tout cela

beaucoup de bénédiction avec un esprit ferme et solide ; et qui soit

rompu au langage de l'Ecole et à la méthode de la Théologie
scolastique.» Le Gros kam nach Holland als ein willkommener
Gast. Das Kapitel freute sich, für das im Jahre 1725 gegründete
Seminar einen solchen Professor zu erhalten, der durch Frömmigkeit
und Gelehrsamkeit gleicherweise ausgezeichnet war. Der Erzbischof
fand in ihm einen ausgezeichneten theologischen Berater und einen

Mitkämpfer in den Auseinandersetzungen, die er zu führen hatte.
Leider gab es bald Mißstimmigkeiten. Erzbischof Barchman Wuy-
tiers verurteilte das Zinsnehmen unter jedem Gesichtspunkt,
während das Kapitel zwischen Zins in Kontokorrentverkehr und
Wucher unterscheiden wollte. Le Gros teilte die Meinung des

Erzbischofs und hielt wie er die «reditus utrimque redimibiles» für
unzulässig. Er wurde darum vom Kapitel entlassen. Dieser Beschluss
des Kapitels wurde vom Erzbischof nicht anerkannt, und der
Seminarpräsident weigerte sich, das Entlassungsschreiben zu überreichen.

Erst 1736 verliess le Gros das Seminar. Einige Jahre wohnte
er in Utrecht. Nachher zog er sich nach einem kurzen Aufenthalt
in Sconauwen nach Rijnwijk zurück, wo er den 4. Dezember 1751,
fast 76 Jahre alt, starb.

Wer das Lebenswerk von le Gros darstellen wollte, musste
seine kirchenrechtlichen Studien würdigen, seine Arbeiten über
die Wucherstreitigkeiten in Betracht ziehen, seine umfangreichen
dogmatischen Verhandlungen studieren und seinen durch
Bescheidenheit und Frömmigkeit ausgezeichneten Charakter schildern.

Wir würden so einen Mann kennenlernen, der seine

Zeitgenossen durch sein Wissen und seine Arbeitskraft in Erstaunen
versetzte, der als Redner grossen Eindruck machte, der nie seiner
Überzeugung untreu geworden ist und lieber in Vergessenheit und
Verachtung lebte, als das, was ihm heilig war, zu verleugnen.

Wir wollen hier nur seine exegetische Arbeiten betrachten
und können da als erstes bemerken, dass d'Eternare recht hatte,
als er von ihm sagte: «Un théologien. qui connoisse la Tradition.»

Le Gros kannte die Exegeten, die vor ihm gewesen waren,
aber er setzte sich auch mit den Zeitgenossen auseinander. Neben
den Kirchenvätern begegnen uns bei ihm Thomas von Aquin,



— 99 —

Estius, Bonfrère Bellarmin, Bossuet, Vossius, Calvin, Calmet
und Grotius. Dass le Gros mit der «langage de l'école» gebrochen
hatte, darin würden wir d'Eternare allerdings nicht beistimmen.
Le Gros arbeitete gerne mit quaestiones; auf die objectiones folgen
meistens die negationes, entweder des antecedens oder des conse-

quens, und die Schlussfolgerungen werden eingeleitet mit : probatur.
In der Methode der Exegese ist le Gros ganz von der Tradition

bestimmt. Er unterscheidet einen doppelten Schriftsinn, den
buchstäblichen und den mystischen. Der buchstäbliche Sinn kann eigentlich

oder übertragen sein. Letzteres ist der Fall, wenn deutlich in
übertragenem Sinn gesprochen wird. Der mystische Schriftsinn
kann allegorisch, moralisch oder anagogisch bestimmt sein. Wenn
in der Bibel vom Manna die Rede ist, ist buchstäblich damit das

Brot vom Himmel gemeint; allegorisch wird es gedeutet auf die
Eucharistie, moralisch auf die Mildtätigkeit, anagogisch auf die
himmliche Herrlichkeit. Le Gros kennt noch einen letzten Schriftsinn,

den sensus accomodatitius, den er aber nicht anerkennt.
Der ist da, wenn etwas, das von Maria Magdalena gesagt wird, auf
Maria, die Mutter Jesu, gedeutet wird. Le Gros ist ein grosser
Befürworter des sensus mysticus. Er weiss sich damit in Einklang
mit dem neutestamentlichen Schriftgebrauch und namentlich
mit dem Apostel Paulus, der deutlich einen mystischen Schriftsinn

anerkennt. Er schliesst sich der grossen Mehrheit der
Kirchenväter an, die der allegorischen Schriftauslegung huldigten.
Schrieb nicht Augustinus: haec forma intelligendi de apostolica
auctoritatedescendens locum nobis aperit quemadmodum scripturas
duorum testamentorum, veteris et novi, accipere debeamus. Le
Gros weiss sich im Einklang mit den grossen Theologen des Mittelalters

und merkt mit Zustimmung an, dass auch die Juden den

mystischen Schriftsinn verwenden. Er sieht nicht ein, wie man
diesen verwerfen könnte, denn, wenn nach dem apostolischen Wort
alles in der Bibel zu unserer Erbauung geschrieben ist, wäre das
unwahr angesichts der vielen abstossenden Begebenheiten, die uns
in der Bibel mitgeteilt werden und die nur allegorisch gedeutet
einen erbaulichen Sinn erhalten. Es ist, wie es der hl. Augustin in
seinem Werk «De doctrina Christiana» schreibt: quiquid in sermone
divino neque ad morum honestatem, neque ad fidei veritatem
proprie referri potest, figuratum esse cognoscas.

Es gibt weniges im Alten Testament, das nicht als figura
gewertet werden muss. Das Mass der Arche, das Zeremonialgesetz,



— 100 —

die Geschlechtsregister, die Eigennamen, alle sind Gegenstand der
allegorischen Exegese. Auch im Neuen Testament gibt es vieles,
das mystisch gedeutet werden muss. Das Heilen der Kranken, das
Erwecken der Toten bedeutet eigentlich die heilende, lebendig
machende Kraft der Gnade. Die Flucht nach Ägypten, das Zurückbleiben

des Zwölfjährigen im Tempel, das Reiten auf der Eselin,
das Wasser und Blut aus der Seite Jesu, alles hat einen
mystischen Sinn.

Wichtig ist für le Gros auch die Frage: Ist die Geschichte
der Kirche in unseren Tagen auch in der Bibel vorhergesagt
Er glaubt, diese Frage bejahend beantworten zu dürfen. Haben
nicht schon die Apostel die Begebenheiten ihrer Tage im Alten
Testament vorgebildet gefunden Deuteten die alten Christen nicht
die Worte des heiligen Johannes über Babylon auf das heidnische
Rom Wurden die Christenverfolgungen nicht in der geheimen
Offenbarung prophezeit Sahen die Kirchenväter nicht in der
Erhebung Josefs eine «figura» der Erhebung Christi und seiner
Kirche unter Konstantin Hieronymus fand in der Schrift des

Propheten Habakuk die Häresien des Arius und Eunomius vorhergesagt

: Hilarius und Ambrosius deuteten die Knechte, die Abraham
auf seinem Feldzug gegen Kedorlaomer begleiteten, auf die Väter
des Nizänums, die Arius besiegten, Gregor der Grosse sah in der
Revolte der 10 Stämme das Vorbild des Schismas der orthodoxen

Kirche. Le Gros erwähnt den Satz des Beda Venerabilis:
omnis apostolorum successorumque illorum vita ab initio fidei

usque ad terminum vitae praesentis eisdem mystieis Veteris Testamenti

constat inserta fuisse paginis.
Le Gros ist mit diesem Satz ganz einig. Die Kirche ist in allen

Zeiten die gleiche, und darum sind die Prophezeiungen immer auf
sie anzuwenden. Ja, je grösser die Entfernung wird zwischen der
Zeit der Heiligen Schrift und der Gegenwart, um so klarer muss
sich die Erfüllung der Weissagungen zeigen. Le Gros ist ein
Anhänger der Schrifterklärung, die als « Figurismus» im engeren Sinn
bezeichnet wird. Die «Figuristen» fanden in der Heiligen Schrift
die Begebenheiten der bewegten Zeit, in der sie lebten, deutlich
vorgezeichnet. Hatte le Gros darauf hingewiesen, dass nicht nur
die Bischöfe, sondern auch die niedere Geistlichkeit in der Verteidigung

der Rechte der Kirche und der Reinerhaltung der Lehre
eine Aufgabe hatte, so fand man die Wahrheit dieses Satzes in
der Bileamsgeschichte bewiesen. Bileam war der von Gott ein-



— 101 —

gesetzte Wortführer, Abbildung der Bischöfe. Als Bileam fehlt,
wird der Mund des Esels (gleich des niederen Klerus) geöffnet.

Le Gros unterscheidet diesen «Figurismus» klar von dem

sensus accomodatitius, der nicht vom Heiligen Geist beabsichtigt
ist. In diesem Zusammenhang ist es nicht verwunderlich, dass

le Gros die in den Kreisen der Figuristen herrschende Überzeugung
teilt, nach welcher die Wiederkehr des Elias und die Bekehrung der
Juden bevorsteht.

Um einen besseren Einblick in die exegetische Methode von le Gros

zu gewähren, wollen wir im Folgenden eine Probe seiner Auslegung
geben. Wir wählen das neunte Kapitel der Genesis und lassen den
betreffenden Abschnitt in der Übersetzung von le Gros selbst folgen :

1° Alors Dieu bénit Noè et ses fils: et il leur dit: Ayez des

enfants, multipliez vous, et remplissez la terre. 2° Que tous les

animaux de la terre, et tous les oiseaux du ciel, tout ce qui se meut
sur la terre, et tous les poissons de la mer soient frappés de terreur
et tremblent devant vous: je les livre entre vos mains. 3° Nou-
rissez-vous de tout ce qui a vie et mouvement: je vous donne toutes
ces choses, comme les légumes et les herbes. 4° Mais vous ne mangerez

point du sang des animaux qui est leur vie. 5° Certes je
redemanderai votre sang d'où dépend votre vie à quiconque l'aura
répandu: je le demanderai à toutes les bêtes et à l'homme: je
vengerai la vie de l'homme de la main de l'homme, qui est son frère
et qui l'aura tué. 6° Quiconque aura répandu le sang de l'homme,
les hommes le puniront par l'effusion de son propre sang : car Dieu
a créé l'homme à son image. 7° Pour vous croissez et multipliez-
vous, répandez-vous sur la terre et remplissez-la. 8° Dieu parla
encore à Noé et ses enfants aussi bien qu'à lui. 9° Je vais, dit-il,
établir mon alliance avec vous et avec votre race après vous, 10° et
avec vous tous les animaux vivants qui sont avec vous, tant les

oiseaux que les animaux ou domestiques ou de la campagne, qui
sont sortis de l'arche et avec toutes les bêtes de la terre. 11° J'établis
mon alliance avec vous: et toute chair qui a vie ne périra plus
désormais par les eaux du déluge et il n'y aura plus à l'avenir de

déluge qui désole toute la terre.
Wir wollen es bei dieser Stichprobe bewenden lassen und

bemerken nur, dass in diesem Kapitel weiter von dem Regenbogen
die Rede ist, der Trunkenheit Noahs und dem Benehmen der drei
Söhne Noahs, die entsprechend ihrem Handeln von Noah verflucht
oder gesegnet werden.



— 102 —

Wenden wir uns jetzt der Exegese zu. Den Segen, mit dem
Gott Noah und die Seinigen segnet, vergleicht le Gros mit dem
Segen in Gen. 1:28, den Gott über Adam und Eva ausspricht.
Gott segnet den Menschen bei der Schöpfung und bei der
Neuschöpfung. Le Gros erinnert an den Taufbefehl, der ja für
die Kirche auch bedeutet: «Seid fruchtbar und mehret euch.»
Der im Alten Testament ausgesprochene Segen gilt im Neuen
Testament den Wiedergeborenen. Wie Adam die Herrschaft über
die Tierwelt zugesichert wurde, so wird sie auch Noah versprochen.
Auch dieses Wort erfüllt sich im Neuen Testament, indem der
Kirche die Macht gegeben wird, auf Schlangen zu treten.

Le Gros beantwortet auch die Frage, warum in dem
betreffenden Abschnitt auf die Ernährung des Menschen durch Fleisch
soviel Nachdruck gelegt wird. Dies findet seinen Grund in der
Tatsache, dass nach der Sintflut die pflanzliche Nahrung nicht mehr die
gleiche Kraft besass wie vordem.

Der Blutgenuss wird verboten 1. um den Menschen zu warnen
vor Blutvergiessen, 2. weil in dem Blut die Seele, die Seele aber
Gottes ist, 3. weil das Blut Bild ist für die Versöhnung, 4. weil
das Blut Symbol ist für Grausamkeit und im Menschen keine
Grausamkeitwohnen darf. Aus diesen vier Gründen darf gefolgert werden :

nach dem Literalsinn: der Mensch darf nicht töten,
nach dem moralischen Sinn: der Mensch sei nicht grausam und

meide alle barbarischen Sitten,
nach dem allegorischen Sinn: der Mensch soll nicht durch sein

Sündigen das Blut Christi aufs neue fliessen lassen,
nach dem anagogischen Sinn: alles gehört Gott, der der Anfang

allen Lebens ist.
Der Bund Gottes mit Noah deutet auf den Bund Christi mit

der Kirche hin. Zeichen dieses Bundes ist der Regenbogen, der schon

vor der Sintflut da war, aber erst jetzt seinen Sinn erhält. Die
blauen Farben des Regenbogens erinnern an die Wasserströme der

Sintflut, die roten an die schliessliche Vernichtung der Erde durch
das Feuer. Man darf auch so deuten : Der Weg zu Gott führt durch
das Wasser der Taufe und das Feuer des heiligen Geistes (Joh. 3, 5).

In bezug auf die drei Söhne Noahs macht le Gros darauf
aufmerksam, dass Japhet Stammvater der Europäer ist (nos audax

Japheti genus sagt Horaz), Sem der Stammvater der Asiaten und
Harn der Afrikaner. Die Trunkenheit Noahs wurde nicht durch
Unmässigkeit verursacht, sondern weil Noah nicht um die Wirkung



— 103 —

des Weines wusste. Le Gros ist im unklaren, warum statt Ham
sein Sohn Kanaan verflucht wird. Er sieht verschiedene Möglichkeiten

: Vielleicht hatte Kanaan seinen Vater auf die Lage Noahs
aufmerksam gemacht, vielleicht wollte Noah nicht jemanden
verfluchen, der kurz vorher von Gott gesegnet wurde, vielleicht wollte
Noah für die frommen Söhne des Harn eine Ausnahme machen.
Durch den Fluch des Noah wird Kanaan zur Knechtschaft
verurteilt. Dieser Fluch ist erfüllt, weil die Einwohner Kanaans erst
den Juden, später den Römern gedient haben. Dieses Urteil ist
auch darum wahr, weil der Name Kanaan nach seiner Bedeutung
mit Kaufmann zusammenhängt und die Kaufleute immer in einem
Dienstverhältnis zu ihren Kunden stehen.

Le Gros hat beobachtet, dass die Segnung des Japhet auf seinen
Namen Bezug nimmt. Bei dem Segen Sems bemerkt er, dass eigentlich

nicht Sem gesegnet wird, sondern der Gott Sems. Dies ist nach
ihm wohl so zu deuten, dass, wie der Mensch für seine bösen Taten
verantwortlich ist, das Gute, das er tut, nur Gott zu verdanken ist.

Natürlich hat diese Geschichte einen mystischen Sinn. Die
Figur Noahs ist auf Christus zu deuten. Christus hat den Weinberg
der Synagoge gepflanzt. Der betrunkene Noah ist ein Bild Christi,
der den bitteren Leidenskelch getrunken hat, den ihm die Synagoge
bereitete. Der nackte Christus wird von den Juden und den Heiden
verspottet. Durch diese Nacktheit verliert Christus nicht die Kraft,
Nachkommen zu erwecken; im Gegenteil, seine Nacktheit erinnert
an das neue Geschlecht, das zahlreicher sein wird als die erste
Generation.

Was ist der geistliche Sinn der drei Söhne Harn personifiziert
das jüdische Volk, dem die Nacktheit des Messias zum Ärgernis
wurde, und das den Heiland am Kreuze verspottete. Sem ist Bild
der Judenchristen, Japhet bedeutet die Kirche der Heiden. Als
Sem und Japhet die Blosse ihres Vaters bedecken, schreiten sie

rückwärts: so haben auch die meisten Juden und fast alle Heiden
nicht Jesus in seiner Nacktheit gesehen, aber sie haben ihm
geglaubt und seine Blosse bedeckt, indem sie das Evangelium
angenommen und sein Joch auf sich genommen haben. Weil der
nackte Noah das Bild des von seinem Volke verlassenen Christus
ist, bedeutet das Kleid, mit dem Sem und Japhet ihren Vater
bedecken, das neue Volk. Aus dem gleichen Grunde erscheint Christus

in der geheimen Offenbarung in einem weissen Kleid und
bedeutet den Rock ohne Naht die Kirche.



— 104 —

Schliesslich ist Kanaan das jüdische Volk, dem Leibe nach
in der babylonischen Gefangenschaft gefangen, der Seele nach
unter der Herrschaft Satans gefesselt. Japhet, der in den Gezeiten
Sems wohnen wird, bedeutet die Masse der Heiden, die in die Kirche
der Juden eingehen wird.

Wir dürfen es mit dieser Probe genug sein lassen. Es wird dem
Leser klar geworden sein, auf welcher Linie wir uns befinden. Wer
denkt bei einer solchen Auslegung nicht an die Namen von
Origenes, Clemens und Cyrill von Alexandrien, Augustinus. Hieronymus

und Gregor den Grossen Das Auffallende dabei ist, dass le
Gros in seiner Auslegung selbständig ist. Er kennt seine Kirchenväter,

bringt aber doch Deutungen, die über die Kirchenväter
hinausgehen. Es ist merkwürdig, dass ein Gelehrter wie le Gros,
der die Werke des Erasmus, Calvin und Calmet kennt, so bewusst
für die allegorische Schriftauslegung Partei ergreift. Es ist dies

um so merkwürdiger, weil er in seiner Bibelübersetzung, die bewusst
nicht wissenschaftlich sein will, doch den textkritischen Forderungen
Rechnung trägt. Es lässt sich dies nur erklären, wenn man den
gewaltigen Hang nach der Tradition in Rechnung stellt, der nicht nur
le Gros, sondern auch den Kreis um ihn beherrscht hat. Es war dies
der Grund, warum man sich nie einen Bruch mit der Kirche von
Rom vorstellen, warum man Einigungsversuehe mit der Kirche
Englands oder der russischen Kirche nur in Form einer Union mit
Rom denken konnte. Es war dies der Grund, dass man bei aller
Kritik und aller Wissenschaft die Herrschaft der allegorischen
Auslegung anerkannte. Es war für le Gros kein intellektuelles Spiel;
es war ein Suchen, auch aus Liebe zur Tradition, um alles, was man
glaubte, alles, was man lehrte, in der heiligen Schrift wiederzufinden.
Man liess nicht die Schrift sprechen, sondern liess die Schrift
sagen, was man sie sagen lassen wollte. Vielleicht ist diese Einführung

in die Exegese von le Gros für viele eine unangenehme
Überraschung. Wer es so empfindet, der beachte, dass es in jener Zeit
sehr wichtig gewesen ist, dass eine Exegese getrieben wurde, die
von so starkem theologischem Interesse getragen war, dass durch
le Gros der Unterricht in der Bibelwissenschaft von bestimmendem
Einfluss auf viele Theologen der holländischen Kirche gewesen
und dass die Tätigkeit von le Gros im Amersfoorter Seminar eine
Periode in der Geschichte unserer Kirche darstellt, die jetzt zwar
überholt, aber dennoch keineswegs entwertet ist.

Utrecht P. J. Maan


	Nicolas le Gros als Exeget

