Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 2

Artikel: Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche
Autor: Kleef, B.A. van / Kenninck, Franciskus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche

Fast wie ein zweiter Ahasver, beladen mit dem Bannfluch
eines nationalen Kirchenkonzils, so schreitet seit der Mitte des
18. Jahrhunderts eine vielumstrittene Perstnlichkeit durch die Ge-
schichte der Utrechter Kirche, ohne Ruhe zu finden. Es ist der
Subdiakon der Diozese von Rouen und maitre es arts an der Uni-
versitdt zu Paris, Pierre Le Clerc. Dieser Franzose, der wegen der
jansenistischen Streitigkeiten aus Frankreich weichen musste und
gerade heute vor zweihundert Jahren nach Holland, dem all-
gemeinen Zufluchtsort aller Dissidenten, gekommen war, fand zu-
niichst, wie alle wegen ihrer Uberzeugung gefliichteten Auslinder,
freundliche Aufnahme bei der hollandischen Geistlichkeit. .., um
dann aber 15 Jahre spidter auf dem Provinzialkonzil vom Jahre
1763 als Irrlehrer verurteilt und ausgestossen zu werden.

Diese Verurteilung Le Clercs hat zu jeder Zeit bei allen, die
sich mit ihm und seiner Sache befassten, peinliche Befremdung
und Beunruhigung hervorgerufen. Denn diese schon an und fir
sich unerhorte Tat hidtte man von einer Kirche, wie diejenige von
Utrecht es war, am allerwenigsten erwartet, und sie ist denn auch
geradezu unbegreiflich. Namentlich die heutige Nachkommen-
schaft der Konzilsvéiter vom Jahre 1763 sieht sich vor die peinliche
Frage gestellt: Wie ist es moglich gewesen, dass unsere Kirche, die
ja selber jahrhundertelang unter den Bannfliichen Roms zu leiden
gehabt hat und deren Geschichte fast auf jeder Seite von einer oder
mehreren Exkommunikationen zu erzihlen weiss, zu dieser harten
und mitleidlosen Waffe gegriffen hat, um sich dieses Franzosen zu
entledigen ? Noch unbegreiflicher aber erscheint dieses schroffe Vor-
gehen, wenn man in Erwédgung zieht, dass es unter den heutigen
Altkatholiken von Holland wohl keinen mehr gibt, der fiir die Ver-
urteilung Le Clercs auch nur die geringste Verantwortlichkeit zu
tragen bereit ist und der das Konzil vom Jahre 1763 nicht am
liebsten aus der Geschichte streichen mdéchte. Denn die heutige
Kirche von Holland steht in bezug auf die Fragen, die zu der Ver-
urteilung Le Clercs gefiihrt haben, viel mehr auf der Seite des Ver-
urteilten als auf der seiner Richter. Dieser Subdiakon von Rouen
hatte das Ungliick (das ihm aber schwerlich angerechnet werden
darf), um 150 Jahre zu frith geboren zu sein. Hétte er in den Tagen
des Vatikanischen Konzils gelebt, dann wiirde er ohne Zweifel zu



s TO

den energischsten und erfolgreichsten Verteidigern der alten katho-
lischen Wahrheit und zu den Koryphéden des Altkatholizismus ge-
rechnet werden. Denn dieser Mann hatte eine viel tiefere und rich-
tigere Hingsicht in die Bestrebungen des Papsttums und der ro-
mischen Kurie in der Richtung der papstlichen Unfehlbarkeit und
Allgewalt, als die meisten seiner Zeitgenossen besassen oder wenig-
stens offentlich zugeben wollten. Darum ist das Verfahren der
Konzilsviter des 18. Jahrhunderts gegen Le Clerc fiir die heutige
Nachkommenschaft eine ebenso peinliche wie betriibende An-
gelegenheit, an der man am liebsten voriibergehen mochte, wie
denn auch die meisten diese unerfreuliche Seite unserer Geschichte
am liebsten ungelesen lassen.

HEs ist darum wohl verstindlich, dass von altkatholischer Seite
noch nie eine grossere Arbeit iiber den Konflikt der Utrechter
Kirche mit diesem Franzosen veroffentlicht worden ist. Wir sind
noch immer angewiesen auf die Arbeiten von C. W. F. Walch und
P. Ph. Wolf, auf die alle spiteren wie Henke, Schroeck und Nippold
sich stiitzen, wahrend auch J. G. Herbst in Tib. Theol. Quartal-
schrift (1826) eine gute Ubersicht lieferte. Die Ausfithrungen
Walchs sind in bezug auf Le Clerc zwar sehr ausfithrlich und meist
zutreffend, aber sie mussten unvollstéindig bleiben, weil er noch
nicht iiber die ungedruckten Quellen verfiigen konnte. Nachdem
aber seit etwa 20 Jahren die reichen Archive des Utrechter Metro-
politankapitels sowie die «franzosischen» Archive im Amersfoorter
Seminar zugdnglich geworden sind, ist auf die Geschichte Le Clercs
manches neue Licht gefallen. Was schon Walch vermutungsweise
ausgesprochen hat, hat sich als richtig erwiesen, dass namlich die
Verurteilung Le Clercs vor allem als ein Versuch der Utrechter
Kirche gedeutet werden muss, in der isolierten und misslichen Lage,
in der sie sich im 18. Jahrhundert befand, von ihrer Orthodoxie vor
aller Welt Zeugnis abzulegen, in der Hoffnung, dadurch Gnade
in den Augen der rémischen Kurie zu finden und nach einer Tren-
nung von iiber sechzig Jahren mit dem péapstlichen Stuhl wieder
vereinigt zu werden. Dieses Urteil wird durch die kirchlichen
Archive vollauf bestitigt. Le Clerc ist der Preis gewesen, den die
Utrechter Kirche (wenn auch vergebens) bezahlt hat, um den
Frieden mit Rom zu erkaufen. In der Geschichte Le Clercs kommt
einem unwiderstehlich das Wort in den Sinn: «Es ist besser, dass
ein Mensch sterbe fiir das Volk, denn dass das ganze Volk verloren
gehe.» «Hinter den Fassaden aber liegen die Tatsachen», und, was



—_— 71 —

Walch und andere nicht wissen konnten, haben die Archive sonnen-
klar ans Licht gebracht, dass nédmlich nicht die Konzilsviter von
1763 die Hauptschuldigen an Le Clercs Verurteilung sind, sondern
vielmehr jene Gruppe franzosischer Jansenisten, die in Rijnwijk,
in der Nidhe von Utrecht, Asil gefunden hatten, sowie ihre Ge-
sinnungsgenossen in Paris, die ihren Mittelpunkt fanden in den
«Nouvelles ecclésiastiquesy». Diese franzosischen Jansenisten sind
es, die diesen Subdiakon an die Kirche von Utrecht ausgeliefert
und zur Verurteilung vorgeschoben haben. Denn dieses «enfant
terrible» der «Nouvelles ecclésiastiques» und der Rijnwijkianer
hatte schon dreissig Jahre lang den frevien Mut gehabt, sich den
kirchenpolitischen Bestrebungen dieser Gruppe zu widersetzen und
ihren Versohnungsversuchen mit Rom entgegenzuarbeiten. Das
war der militanten Schriftleitung unter Anfiihrung des gewaltigen
Fontaine de la Roche unertriglich. Darum musste Le Clerc un-
schidlich gemacht werden, und dazu musste die Kirche von Utrecht
Handlangerdienste leisten. Dass die Utrechter Kirche zu dieser ihr
zugedachten unwiirdigen Aufgabe bereit gefunden wurde, sei mit
Betriibnis festgestellt. So wurde das Konzil die Waffe, mit der die
franzosischen Jansenisten ihren widerhaarig gewordenen ehemaligen
Schiiler niedergeschlagen haben.

Wir wollen in diesem kurzen Artikel versuchen, einige Haupt-
linien aufzuzeigen, die zur Verurteilung Le Clercs gefiithrt haben.
Vieles muss unerwahnt bleiben, anderes kann nur in Kiirze gestreift
werden. Wir hoffen aber, einmal (elegenheit zu finden, auf diese
Periode der Geschichte der Utrechter Kirche ausfiihrlicher zuriick-
zukommen. Zum besseren Verstindnis der Ereignisse diirfte es er-
wiinscht erscheinen, die wichtigsten Momente des jansenistischen
Ntreites kurz in Erinnerung zu bringen.

Am 30. Mai 1653 hatte Papst Innozenz X. in seiner Konsti-
tution «Cum occasione» fiinf Thesen, die angeblich dem Buche
«Augustinus» des Bischofs Cornelius Jansenius von Ypern ent-
nommen sein sollten, verurteilt. Damit war der Streit iiber die
Gnadenlehre, der der katholischen Kirche und Theologie in Frank-
reich iiber ein Jahrhundert lang das Geprige geben sollte, ent-
brannt. Die Verteidiger der augustinischen Gnadenlehre sahen in
der piapstlichen Verurteilung dieser Thesen einen Versuch der
Jesuiten, den Augustinismus durch den Molinismus zu verdringen,
und setzten sich zur Wehr. Das Kloster Port-Royal und die Jan-
senisten der ersten Generation blieben Jansenius unentwegt treu



79

und verteidigten, entgegen der péapstlichen Entscheidung, seine
Unschuld und den durchaus katholischen Sinn der verdammten
Thesen, und waren bereit, alle Konsequenzen, bis zum Bruch mit
Rom, zu ziehen. Antoine Arnauld aber, «le grand Arnauld», Doktor
der Sorbonne, suchte einen Mittelweg, um jedenfalls in der Gemein-
schaft der Kirche zu verbleiben (denn in den Augen der Jan-
senisten war ein Schisma das grossere Ubel als die Hiresie), ohne
die augustinische Gnadenlehre preiszugeben, und proklamierte die
berithmt gewordene Unterscheidung der «question du fait» und der
«question du droit». Damit war der Schwerpunkt von der Religion
nach der Theologie verlegt. Arnauld, Nicole und viele anderen
waren bereit, dem Papst das «Recht» zuzuerkennen, bestimmte
Thesen als heterodox zu verurteilen, aber sie weigerten sich, die
«Tatsache» anzuerkennen, dass die von Innozenz X. verurteilten
Sétze in dem Buch des Jansenius zu finden seien und von diesem
in ketzerischem Sinn gelehrt worden wiren. Mit dieser um des
Friedens und der Einheit willen ausgekliigelten Unterscheidung
gab Arnauld jedoch den urspriinglich von Port-Royal eingenom-
menen Standpunkt und den genuinen Augustinismus preis. Sehr
richtig bemerkt Gazier in seiner «Histoire générale du mouve-
ment janséniste»: «Le régne de l'équivoque va commencer pour
ne plus finir.» Auch in Port-Royal entstanden schwere Spannungen
zwischen den radikalen Jansenisten und den Anhdngern der Ar-
nauldschen Auffassung. Diese Gegensitze ziehen sich durch die
ganze Geschichte des Jansenismus hindurch, und es ist im Grunde
auch dieser selbe Gegensatz, durch den sich Le Clerc von den
ibrigen Jansenisten in Rijnwijk und Paris unterscheidet.
Arnauld erreichte aber nicht, was er erhoffte, denn am 16. Ok-
tober 1656 erklirte Alexander VII. in seiner Konstitution «Ad
Sancti Beati Petri Sedemy, dass die fiinf verdammten Thesen an
und fiir sich heterodox seien und von Jansenius im heterodoxen
Sinn gelehrt seien. Um die Verteidiger des Jansenismus zur Unter-
werfung zu zwingen, erschien 18. Februar 1665 das beriichtigte
«Formular Alexanders VII.», das jedem Kleriker bei jeder Weihe
zur Unterzeichnung vorgelegt wurde und bei dem man eidlich zu
erkliren hatte, sich den Entscheidungen des Innozenz X. und
Alexanders VII. vorbehaltlos zu unterwerfen. Vier franzosische
Bischofe jedoch, Pavillon von Alet, Buzanval von Beauvais, Caulet
von Pamiers und Arnauld von Angers, verweigerten die Unter-
schrift «pure et simple» und wollten nicht weiter gehen als zu



— 73

einer Unterzeichnung «quoad jus». Als dann Ludwig XIV. die
widerspenstigen Bischofe mit Absetzung und Gefingnis bedrohte,
kamen ihnen 19 weitere Bischofe zu Hilfe. Ludwig X1V. musste
deshalb einlenken. Nach langen Verhandlungen mit Rom kam
schliesslich die sogenannte «Pax Clementina» (1668) zustande, bei
der Papst Clemens IX. sich zufrieden erklirte, wenn die franzosische
Kirche das «Recht» des Papstes, bestimmte Sitze zu verurteilen,
anerkennen wollte, und iiber die «Tatsache», ob diese Sitze sich
in dem Buch des Jansenius befinden, «un respectueux silence» be-
wahrt wiirde. Dieser «Clementinische Friede» war den Jesuiten
ein Dorn im Auge. In bezug auf diesen Frieden war es, dass der
Jesuit Annat dem Nuntius zu Paris, der sich zu seinem Zustande-
kommen grosse Mithe gegeben hat, die bitteren Worte vorhielt:
«Sie haben durch die Schwachheit einer Viertelstunde das Werk
von zwanzig Jahren vernichtet.»

Die Ruhe, die die Pax Clementina den bedringten Jansenisten
brachte, war nur von kurzer Dauer. Es war den Jesuiten alles
daran gelegen, die augustinische Richtung, wie sie sich in Port-
Royal konzentrierte, zu vernichten. Unter Mitwirkung der «Kir-
chenmutter Frankreichs», Madame de Maintenon, wussten sie am
15. Juli 1705 vom Papst Clemens XI. eine Entscheidung zu er-
langen, dass ein «respectueux silence» in bezug auf die «Tatsache»
nicht geniige und eine unbedingte Unterwerfung sowohl «quoad
jus» als «quod factum» unerlédsslich sei. Trotzdem blieben die Jan-
senisten der von Arnauld ausgegebenen Losung treu und unter-
zeichneten nur quoad jus. Das war moglich, weil viele Bischofe
in Frankreich eben der augustinischen Richtung sehr zugetan waren
und sich mit der beschrinkten Unterschrift zufrieden gaben. Als
aber spiter andere Zeiten kamen und die Bischéfe sich einer nach
dem anderen der jesuitischen Richtung unterwerfen mussten, be-
kamen auch die Jansenisten die Folgen davon zu spiiren. Wie
gesagt, hat die «question du fait et du droit» den Jansenisten auf
die Dauer nicht geniitzt. Diese Unterscheidung war im Grunde ein
Verrat an der radikalen ersten Generation. Arnauld und die Sei-
nigen sind sich dessen vollauf bewusst gewesen, denn auch dieser
Doctor Sorbonicus empfand «le scrupule de trop plier». Seine
eigene Schwester, die Abtissin von Port-Royal, Mére Angélique,
nannte das Formular «un ouvrage de téné¢bres et un mystere d’ini-
quité». Auch Blaise Pascal war konsequent und wich keinen Strich.
Auf diese (Generation wollte Le Clerc zuriickgreifen; in der Haltung



—_ 74

der zweiten Generation sah er eine Verleugnung der Wahrheit,
und nicht mit Unrecht warf er den Herren von Rijnwijk und den
«Nouvelles ecclésiastiques» immer wieder vor, dass sie kein Recht
mehr hétten, sich auf die grosse Vergangenheit zu berufen. Diese
Wahrheit wird er ihnen jahrzehntelang in einer langen Schriften-
reihe immer wieder vorhalten. Kein Wunder, dass dieser Mahner
ihnen schliesslich zu unbequem wurde. Darum musste er fallen.

Pierre Le Clerc wurde 4. Juli 1706 in Rouen geboren, ein Jahr
nach der Aufhebung der Pax Clementina. Im Jahre 1727 trat er
in das Priesterseminar seiner Geburtsstadt ein, ohne geniigend
iiber die Tragweite des Formulars unterrichtet zu sein. Diese Frage
war gerade in jenen Tagen wieder brennend geworden, weil seit
1722 von neuem die Unterzeichnung des Formulars, die allméhlich
in Vergessenheit geraten war, verlangt wurde wegen der neu aus-
gebrochenen Streitigkeiten iiber die Bulle «Unigenitus», in der
101 Satze aus den «Réflexions morales» des Oratorianers Quesnel
verurteilt worden waren. Das Formular sollte mithelfen, die Gegner
der Bulle «Unigenitus» zur Unterwerfung zu bringen. Nach einem
Jahr trat Le Clerc wieder aus dem Seminar aus und ging nach
Paris, um sich nidher iiber «les affaires du temps» zu erkundigen.
Als guter Jansenist zog er in das College de Ste-Barbe ein, eine
Pflegestiitte des Geistes von Port-Royal und das deshalb bald
darauf geschlossen werden sollte. Hier lernte er viele Jansenisten
und Appellanten von der Bulle «Unigenitus» kennen und kehrte
dann im Jahre 1729 nach Rouen zuriick, mit dem Vorsatz, das
Formular nur «quoad jus» zu unterzeichnen. Wie er aber dem
Grossvikar des Bistums gegeniibersteht, entsinkt ihm der Mut,
und er unterzeichnet «purement et simplement». Nach Empfang
der Subdiakonatsweihe kommt er zu der Uberzeugung, dass er
den grossen Vorkdmpfern des vergangenen Jahrhunderts untreu
geworden ist, und diese Untreue wird ihm unvergesslich bleiben
und ihn sein ganzes Leben lang beunruhigen. Psychologisch ist es
durchaus verstidndlich, dass er von nun an glaubt, seinen Fehler
nur dadurch wieder gutmachen zu konnen, indem er die grossen
Vorgianger zum Vorbild seines weiteren Lebens nimmt, dem Papst-
tum riicksichtslos den Kampf ansagt und seine Kraft und Zeit ganz
in den Dienst der Wahrheit stellt. Er verzichtet auf das Priester-
tum und liasst sich in Paris nieder, wo er sich an der Universitit
der Philologie widmet, den Grad eines Maitre és arts erwirbt und
nebenbei als Lehrer sein Auskommen findet.



—_— 75 —

Als Le Clerc 1729 nach Paris kam, widerhallte ganz Frank-
reich und namentlich die Hauptstadt vom kirchlichen Kampf.
Im Jahre 1726 war Kardinal Fleury erster Minister geworden, und
als im Jahre 1729 Kardinal de Noailles gestorben und Vintimille
du Luc ihm auf dem Bischofssitz nachgefolgt war, fand Fleury in
diesem Mann das willige Werkzeug, den Jansenismus auszurotten.
Schon 1728 war Soanen, Bischof von Senez, von der «Réauber-
synode vom Embrun» seines Amtes enthoben worden (der fran-
zosische Petrus Codde!) und verbrachte als «prisonnier de Jésus
Christ» seine letzten Lebensjahre im Benediktinerkloster von
Chaise-Dieu in Studfrankreich. Im néichsten Jahr folgte der Erlass
Fleurys, in dem die vorbehaltlose Unterschrift des Formulars wieder
unbedingt erfordert wurde; dann griff er die jansenistisch gesinnte
Sorbonne an. Uber hundert doctores, die nach 1720 von der Bulle
«Unigenitus» an ein allgemeines Konzil appelliert hatten, wurden aus
der Sorbonne gestossen. Die Bischofe von Boulogne, Amiens, Reims,
Embrun, Soissons, Marseille, Cambrai usw. giirten sich zum letzten
Kampf gegen die Anticonstitutionnaires. Nach und nach werden die
verschiedenen Klosterorden zur Unterwerfung gezwungen. Man kennt
die Riicksichtslosigkeit des Kardinals Fleury. In seiner 17jdhrigen
Amtszeit soll er mehr als 40 000 Lettres de cachet ausgegeben haben.

Das Kirchenvolk fiihlt sich verraten und verkauft. Kine
ungeheure Erregung ergreift die Massen. Auf dem Grabe des
Asketen und des radikalen Appellanten Abbé de Paris, auf dem
Friedhof St-Médard, geschehen aussergewohnliche Dinge. Die auf
dem Grabe zusammengestromten Massen geraten in Verziickung
und Ekstase. In einigen Jahren sollen mehr als 200 wunderbare
Genesungen geschehen sein. Das ist eine deutliche Sprache Gottes.
Der Herr des Himmels stellt sich auf die Seite der Appellanten.
Gott selbst schiitzt seine Kirche, weil die Hierarchie und der Papst
sie verraten haben und heidnisch geworden sind. Schauerliche Szenen
spielen sich unter den Konvulsiondren ab. Der Friedhof St-Médard
muss geschlossen, die Massen hinausgejagt werden.

Auch Le Clerc schliesst sich voll Begeisterung den Konvul-
sionisten an. Einige unter ihnen glauben, dass das Ende der Welt
nahegeriickt ist, und schauen sehnsiichtig nach der Wiederkehr
des Propheten Elia aus. Da und dort taucht der Gedanke auf,
dass der Prophet schon zuriickgekommen und in dem Priester Vail-
lant (Vaillantismus) erschienen ist. Auch fir diesen Gedanken ist
Le Clerc zuginglich, und er schliesst sich den Vaillantisten an.



— 76 —

Dann aber will er zuerst mit seiner Vergangenheit brechen. Im
Jahre 1733 veroffentlicht er seine «Acte de révocation de la signa-
ture du formulaire soit quant aw fait soit quant aw droit». Diese Acte
bedeutet den Bruch mit den Jansenisten der «Nouvelles ecclésias-
tiques». Thre Miihe, ihn zu einer bedingten Unterschrift zu be-
wegen, ist gescheitert. Von nun an wird Le Clerc nicht mehr zu
den Ihrigen gerechnet werden, und wie sie seine «Acte de révo-
cation» in den «Nouvelles» scharf angegriffen haben, so werden
sie es kiinftighin tun, wo immer Le Clerc ihren Weg kreuzt.

Seine Sympathien fiir den Vaillantismus fithren ihn als Ge-
fangenen in die Bastille, aus der er nach Abschworung des Vaillan-
tismus nach dreijahriger Haft im Jahre 1736 entlassen wird. Es ist
begreiflich, dass die Herren von Rijnwijk ihm diesen Vaillantismus
sein Leben lang nachgesagt haben. Auf Grund dessen wird man ihn
in den «Nouvelles ecclésiastiques» gezeichnet finden als «plein de
préventions, erreurs et opiniatreté, faux docteur, avec une théologie
trés superficielle, un esprit confus, singulier, porté & 'enthousiasme
(convulsions), un esprit de fanatisme tres dangereux», sich schuldig
machend durch: injures atroces. Dieses Urteil der Rijnwijkschen
Herren ist sehr hart und einseitig, darum ungerecht. Es fallt tibri-
gens in der Polemik der «Nouvelles» immer wieder auf, dass man
eigentlich nie Le Clercs Schriften und Lehrmeinungen, sondern
immer nur seine Person angreift.

Wir miissen uns auf diese kurzen Notizen aus Le Clercs Pariser
Zeit beschrinken, mochten aber nur noch daran erinnern, dass die
kirchlichen Archive eine grosse Anzahl an ihn gerichtete Briefe ent-
halten, aus denen ersichtlich ist, dass Le Clerc mit vielen fithrenden
Jansenisten in Verbindung stand. So ist zum Beispiel ein Brief
aufbewahrt von dem merkwiirdigen «Faster» Claude Léauté, einem
wegen seines Appells gegen die Bulle « Unigenitus» nach Ambournay
verbannten Benediktinerménch, in dem dieser seiner Genugtuung
Ausdruck gibt «que j'ai gouté dans votre chére compagnie. 11 est
également doux et rare de trouver dans ce siécle de véritables
Israélites comme j’ay le bien de vous avoir rencontré. J’espére
que le Seigneur sera votre récompence de votre bon cceur et du
bien que vous m’avez fait.» Als dieser Léauté (1746) gestorben
war, nahmen die «Nouvelles ecclésiastiques», obgleich Léauté ein
guter Jansenist und Appellant und dazu ein Mirtyrer seiner Uber-
zeugung war, von seinem Tod keine Notiz. .. weil er, wie Le Clerc
bitter bemerkt, die Konvulsionen verteidigt hatte.



N £ J—

Im Jahre 1748 gab Le Clerc seinen Lehrberuf auf und zog nach
Holland. Selbstverstindlich war fiir ihn kein Platz unter den
grossen Theologen und hohen kirchlichen Wiirdentrigern, die das
Haus Rijnwijk bevélkerten. Dieser Subdiakon, «d’une famille
obscure, ce drole la», passte nicht unter die teilweise sehr reichen,
zu den oberen Stinden gehoérenden Rijnwijkianer. So kam er
nach Amsterdam, wo der Bischof von Haarlem Joh. Stiphout ihm
freundliche Aufnahme gew#ihrte und er die Freundschaft zweier
Amsterdamer Pfarrer, Ahuys und Borger, zu gewinnen wusste.
Diese beiden Pfarrer haben ihm die Treue gehalten auch nach dem
Konzil. Sie missbilligten die Verurteilung und machten daraus
kein Hehl, sondern gaben sogar eine Schrift heraus: « Questions &
résoudre», in der sie auf verschiedene Fehler des Konzils auf-
‘merksam machten. Dann aber wurden sie schleunigst nach Rijn-
wijk berufen und kehrten ginzlich «bekehrt» nach Hause zuriick
und werden dann sogar als die Vollstrecker des iiber ihn gespro-
chenen Urteils auftreten! Wie sind die Helden gefallen! Vorerst
aber nahmen die Hollinder diesen Refugié mit Wohlwollen auf.
Der Bischof von Haarlem erteilte ihm selbst die Erlaubnis, an
den hohen Festtagen als Subdiakon in feierlichen Hochdmtern
mitzuwirken.

Trotz seiner kleineren Divergenzen mit der Rijnwijk- resp.
«Nouvelles»-Gruppe erschien Le Clerc den anderen Jansenisten in
Frankreich als geschitzter und wertvoller Mitarbeiter bei der
Herausgabe verschiedener Werke iiber die Geschichte und die
Hauptgestalten von Port-Royal. Zu dieser Aufgabe war Le Clerc
um so eher berufen, als er sich wihrend seines Verbleibens in Paris
besonders dem Studium dieses Klosters gewidmet hatte. Schon
vor der Ankunft in Holland gab er eine «Traduction des Homélies
de S. Grégoire le grand sur Ezechiel» heraus. Dann aber erscheinen
in schneller Aufeinanderfolge eine ganze Reihe Schriften, so schnell,
dass die Herren von Rijnwijk ihn deswegen gerne als einen «Biicher-
schmierer» hingestellt haben. Wer aber die meterlangen Reihen
«franzosischer Béndchen» in den hollindischen Pfarrhdusern oder
in der Seminarbibliothek zu Amersfoort anschaut, fragt sich wohl
leise, ob denn gerade diese Jansenisten das Recht hitten, Le Clerc
aus seiner Vielschreiberei einen Vorwurf zu machen. In den ersten
Jahren nach seiner Niederlassung in Amsterdam erschienen «Vie
de Wallon de Beaupuis, prétre de Beauvais, et solitaire de Port-
Royal» (1751); «Vie de la Mére Marie des Anges, abbesse de Mau-



e, TR oag

buisson et de Port-Royal» (1751); «Vies intéressantes et édifiantes
de plusieurs religieuses de Port-Royal» (4 Bde., 1750—1752); «Vies
intéressantes et édifiantes des amis de Port-Royal (1751)»; «His-
toire des persécutions des Religieuses de Port-Royal» (5 Bde., 1753)
usw. Gazier, in seiner « Histoire générale du mouvement janséniste»,
spricht von diesem «Recueil d’Utrecht» als von einem «Recueil
précieux» und «Recueil incomparable», ohne aber je den Namen
Le Clercs zu nennen. Das hat Befremdung erregt, aber dieses
Schweigen ist vom Standpunkt Gaziers durchaus verstindlich. Le
Clerc war kein «Jansenist pur sang»; er war ein entarteter Sohn; wie
ja auch, nach Gazier, die heutige hollindische Kirche eine ent-
artete Bastardin ist, weil sie die genuine jansenistische Tradition
verleugnet habe! Wer aber von dieser Reihe Schriften Kenntnis
nimmt, moge sich die Frage vorlegen, ob man diese wertvolle
Arbeit einem Manne zutrauen diirfte, wenn er, wie die Rijnwijker
Herren urteilten, «un superbe Goliath, un visionaire, un homme
isolé, sans autorité, sans crédit, ennemi déguisé, adulateur fraudu-
leux, plein de singularité et de témérité» gewesen wire ?

Mit seinen Schriften iiber Port-Royal erntete Le Clerc all-
gemein Anerkennung und Lob. Von hier aus konnte kein Angriff
auf ihn unternommen werden. Bald aber kam der erste schwerere
Zusammenstoss mit dem Rijnwijker Kreis, und zwar durch die
Herausgabe des «Journal de ’abbé d’Orsanne» (6 Bde., 1753). Be-
kanntlich war d’Orsanne Kanoniker der Kirche zu Paris, Offizial und
vertrautester Ratgeber des Kardinal-Erzbischofs de Noailles. HEr
hatte ein ausfiihrliches Tagebuch von den Verhandlungen in Rom,
bei denen er zugegen gewesen war, in bezug auf die Bulle « Ungeni-
tus» gefiithrt. Le Clerc gab dieses Tagebuch genau nach dem Wort-
laut heraus, aber, weil die offiziellen Aktenstiicke, die d’Orsanne
seinem Tagebuch hatte beilegen wollen, bei seinem Tod verloren
gegangen waren, fiigte Le Clerc andere offizielle Stiicke hinzu mit
deutlicher Abhebung im Lettertypus. Diese Herausgabe war den
Herren der «Nouvelles ecclésiastiques» um so unsympathischer, als
ja auch Dupac de Bellegarde in Rijnwijk eine Herausgabe vor-
bereitete, die dann 1756 erschien. Die «Nouvelles» hatten fiir die
Ausgabe Le Clercs kein gutes Wort iibrig und taten sie ab mit der
Behauptung, «Le Clerc habe zu viel an dem Stil des d’Orsanne
gedandert». Das ist nun aber gewiss nicht der Fall. Le Clerc hat in
seiner Ausgabe das Tagebuch buchstiblich genau wiedergegeben.
KEs ist aber leicht zu verstehen, dass die Verstimmungen auf beiden



— 79 —

Seiten immer wuchsen und hier wieder neuer Ziindstoff zusammen-
getragen wurde, der zu einer Explosion fithren musste.

Ungefihr zu gleicher Zeit mit dem Tagebuch d’Orsannes gab
Le Clerc ein «Recueil de pieces qui n’ont pas encore paru sur le
Formulaire et Bulles et Constitutions des Papes, dont on exige des
fideles l’acceptation» heraus (Avignon 1753). Mit dieser Schrift
greift er direkt in die Kdmpfe in Frankreich ein und richtet eine
Kriegserklirung an die franzosischen Bischéfe, die mit allen Mitteln
versuchten, der Bulle «Ungenitus» zum Sieg zu verhelfen. Es ist
die Zeit des «billets de confessions». Demgegeniiber bringt Le Clerc
eine Anzahl offizieller Aktenstiicke gegen den Papismus und be-
weist an der Hand der Hl. Schrift und der Aussagen der Kirchen-
viter, dass der Papst nicht im mindesten ein Recht hat, sich iiber
die Kirche zu setzen. Es werden viele Briefe der Nonnen von Port-
Royal, von Ste-Marthe, Arnauld und mehreren Doctores der Sor-
bonne angefiihrt, in denen die Unterscheidung zwischen fait et droit
verworfen wird. Diese Schrift, die in Frankreich grossen Absatz
fand, musste den «Nouvelles ecclésiastiques» &dusserst unwill-
kommen sein, weil sie dem KEpigonentum des 18. Jahrhunderts
klar und scharf den Spiegel vorhielt und deutlich erkennen liess,
wieweit die zweite Generation von der ersten abgewichen war.
Die «Nouvelles ecclésiastiques» kehrten sich denn auch scharf
gegen diese Arbeit, konnten jedoch sachlich nichts anders erwidern
als: «Der Verfasser findet keine Stiitze bei den Lebenden, darum
sucht er sie bei den Toten.»

Das aber war alles nur Plinkelei im Vergleich zu dem bald
folgenden schwereren Zusammenstoss anlidsslich der hollandischen
Ausgabe der «Nouvelles ecclésiastiques». Das Blatt wurde schon
seit vielen Jahren in Holland unverdndert nachgedruckt, weil es
unméglich war, die Nummern aus Frankreich zu beziehen. Als
aber — 1752 — der hollindische Herausgeber, der Buchhiindler
Savoye, starb, wurde sein Biicherfond o6ffentlich verkauft. Dazu
gehorte auch das Ausgaberecht der «Nouvelles». Der Amsterdamer
Boes kam durch rechtmissigen Kauf in den Besitz des Blattes
und fing an, es in der sogenannten Amsterdamer Ausgabe ab-
zudrucken. Das Wiedererscheinen loste im Anfang sowohl in
Frankreich als in Rijnwijk grosse Freude aus; allein sie wihrte
nicht lange. Denn diese Amsterdamer Ausgabe wurde besorgt von
Pierre Le Clerc. Dieser aber versah die Amsterdamer KEdition
mit allerhand Notizen und Bemerkungen, in denen er seine von



s B ==

den offiziellen Jansenisten abweichende Auffassung wiedergab
und sich vor allem gegen die Lobhudeleien, mit denen die fran-
zosischen Jansenisten das Papsttum umschmeichelten, kehrte. In
Frankreich war man iiber diese «notes méprisables» heftig emport,
und der Erzbischof von Utrecht, P. J. Meindaerts, sah sich ge-
notigt, die Notizen der Amsterdamer Ausgabe zu widerlegen. Le
Clerc aber liess dann die Widerlegungen des Erzbischofs wieder
mit neuen Bemerkungen erscheinen, so dass der Streit immer
schirfere Formen annahm und die Gemiiter immer verbitterter
wurden. Dieser Pressestreit ging schliesslich so weit, dass die Rijn-
wijkianer beschlossen, nun selber die Herausgabe an die Hand
zu nehmen. Das wurde die Utrechter Ausgabe. Damit wurden Le
Clerc und der Buchhéndler Boes aufs schwerste geschiddigt. Dem
Le Clerc fehlte von nun an das Forum, vor dem er seine Theorien
ausbreiten konnte, und Boes verlor allméhlich seine Beziiger, so
dass das Blatt schliesslich — 1659 — einging. Le Clerc liess nicht
nach, die Herren von Rijnwijk des Diebstahls zu beschuldigen,
weil sie den Herausgeber um sein Brot gebracht hatten und seine
unbestreitbaren, durch Kauf erworbenen Rechte mit Fiissen traten.
Selbst wenn man in Erwigung zieht, dass in jenen Zeiten die
Autoren- und Buchhandlungsrechte noch nicht so umschrieben und
festgelegt waren wie in unsern Tagen, so muss man dennoch zu dem
Ergebnis kommen, dass diese Handlungsweise der Rijnwijker
Herren dem Buchhéndler gegeniiber nicht den Normen der Moral
entspricht. Von nun an hélt Le Clerc mit seiner Bekdmpfung der
Rijnwijk-Gruppe nicht mehr zuriick. Wo immer es ihm nur moglich
ist, tiberhduft er die Utrechter Edition mit Schmach und Spott.
«Dieses Blatt», sagt er, «tut immer der Wahrheit Gewalt an. Die
Pépste werden darin immer rein gewaschen; die Ignatianer werden
als die Schuldigen vorgestellt. Sie sind zwar schuldig, aber sie sind
heilig, wenn man sie mit den Papsten vergleicht. Denn alle Schuld
liegt bei Rom, das die falsche Lehre verbreiten ldsst. Und beissend
wirft er seinen Gegnern vor: «Ihr beschuldigt die Dolche, aber ihr
sprecht die Hand, die die Dolche fiihrt, frei.»

Es wird dem aufmerksamen Leser aufgefallen sein, dass bis
heute noch von keinem einzigen Konflikt mit der hollindischen
Kirche die Rede war. Die Affire mit der Amsterdamer Ausgabe
der « Nouvelles ecclésiastiques» hatte zwar das Verhiltnis zum Erz-
bischof einigermassen getriibt, aber Le Clerc fungierte noch immer
als Subdiakon in den Amsterdamer Kirchen und stand mit vielen



— 81 —

hollindischen Geistlichen auf bestem Fuss, und unter ihnen gab
es mehrere, die seinen Ansichten beipflichteten und ihn in seinem
Kampf ermunterten. Denn fiir viele waren auch die alles beherr-
schende Stellung, die Rijnwijk in der Fithrung der kirchlichen
Sachen Hollands einnahm, und die horige Abhingigkeit, in die
ihre Bischofe geraten waren, unertriaglich. Die Rijnwijker haben
denn auch alle Hebel ansetzen miissen, um schliesslich die Utrechter
Kirche zu dem ungliicklichen Konzil zu bewegen. Wenn auch die
Bischofe eher geneigt waren, dem franzosischen Drédngen nach-
zugeben, so mussten sie doch auf ihre Geistlichen Riicksicht
nehmen, die weit weniger gewillt waren, sich vor den franzosischen
Wagen spannen zu lassen.

Neben seiner Polemik, die schon an und fiir sich ein erstaunliches
Mass von Arbeit erheischte, fand Le Clerc noch Zeit zu der Heraus-
gabe einer Anzahl anderer Schriften iiber verschiedene Phasen des
Jansenistischen Streites. So liess er — 1756 — eine «Nouvelle apo-
logie de la sainte doctrine de M. Jansenius touchant les V. Propo-
sitions» erscheinen, und noch im selben Jahr folgte die vorziigliche
Biographie des Pfarrers in Mecheln und nach Holland geflohenen
Aegidius de Witte unter dem Titel: «Idée de la vie et des écrits de
M. G de Witte.» Wir konnen auf diese Schriften nicht weiter ein-
gehen und miissen uns beschrinken auf die Feststellung, dass es
sich auch in diesen ausgezeichneten Arbeiten immer wieder um
die grosse Aufgabe handelt, der Le Clerc sein Leben gewidmet hat:
die Bekdmpfung des «verderblichen» Clementinischen Friedens.
Jedesmal, wenn er auf diese « Pax Clementina» zu sprechen kommt,
kann er sich nicht genug tun in Kritik. Sie ist «eine Aufstapelung
der Ungerechtigkeit, die Ursache alles Elendes, unter dem die
Kirche seufzt; es ist «ein Friede, der auf Zweideutigkeit, Doppel-
ziingigkeit, Liige, Unrecht und Schéndung der Wahrheit auf-
gebaut ist. Ein offentliches Argernis, gegen das jedermann pro-
testieren miisste, denn Schweigen ist ehrlos und feig. Die Jan-
senisten, die sich ,les amis de la vérité‘ nennen, tun nichts anderes
als sich driicken, die Augen schliessen, und schweigen. Sie ver-
gessen ihre hohe Berufung, Schildwachen zu sein im Hause Israels,
und verraten die Wahrheit.» So schleudert dieser jansenistische
Zola den Rijnwijkern und ihren Pariser Freunden unaufhérlich
sein wuchtiges «j’accuse» ins Gesicht. Rijnwijk aber schweigt.
Er ruft sie auf zum Kampf, aber man schweigt. Er bittet sie in
den riithrendsten Worten um Belehrung; man schweigt. Er ver-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1949, 6



sucht, sich durch Vermittlung holldndischer Geistlicher Gehor zu
verschaffen; man schweigt. Warum ? Dieser Subdiakon, «homme
d’une famille obscure, sans autorité» ist den Rijnwijkern keiner
Antwort wert! Nur ein Mittel gibt es, diese listige, surrende Bremse
loszuwerden : ein eigens zu seiner Verdammung zusammengerufenes
Kirchenkonzil in feierlicher Aufmachung, und Konzilsakten in drei
Sprachen, die die ganze Welt in Staunen setzen werden, von denen
in jedem Bischofspalais und jeder Kanzlei und von jedem Pro-
fessorenkatheder herab gesprochen werden soll!

Noch ist dazu freilich das nétige Material nicht geniigend,
aber Le Clerc wird es bald selber liefern. Noch im selben Jahre,
in dem er seine vortreffliche Biographie des Aegidius de Witte
herausgab, erschien sein vielleicht aufsehenerregendstes Werk:
«Renversement de la religion et des loix divines et humaines par
toutes les Bulles et Brefs donnés depuis pres de 200 ans contre
Baius, Jansenius, les V Propositions, pour le Formulaire et contre
le Pére Quesnel, ou Recueil de toutes les Bulles, accompagnées de
Remarques Historiques et critiques et de beaucoup de pieces intéres-
santes, qui forment une suite Historique de ce déluge d’iniquités,
de maux et de scandales de toute espece, dont les Papes, la Cour
de Rome et les Jésuites inondent ’église depuis 200 ans, sans aucune
discontinuation et qui 'ont reduite dans I’état le plus triste que
'on ait jamais vu» (4 tom.). Auf dem Titelblatt sieht man (ein
Zeichen seines bitter gewordenen Gemiites) ein Kreuz, in dem die
Worte geschrieben stehen: «La vérité s’est retirée sur la Croix,
chassée des Palais, proscrite dans les Sanctuaires, poursuivie dans
les Tribunaux, foulée aux pieds dans les places publiques, fugitive
partout. . .» Das Buch ist ein «cri de coeur» eines erbitterten und
tief enttduschten Menschen und bringt, was der Titel besagt:
eine nahezu vollstindige Sammlung aller Entscheidungen der
aufeinanderfolgenden Péapste von Pius IV. an bis auf Le Clercs
Tage, soweit sie sich auf die Streitigkeiten iiber die Gnadenlehre
beziehen. Von diesen Entscheidungen gegen Baius, Jansenius,
Quesnel u. a. heisst es, dass sie der Anfang geworden sind einer
«Sintfluty» des Jammers, die Rom iiber die Kirche gebracht hat,
und von dem die Pax Clementina nur ein kleines Bichlein ist.
Diese Bullen sind niemals von der Kirche angenommen, sondern
von den Feinden der Kirche gemacht worden; stehen im Wider-
spruch zur wahren Kirche und der ungefilschten katholischen
Lehre, und schinden die Grundwahrheiten des Christentums.



W - -

Darum darf man nicht, wie Rijnwijk und die Pariser tun, schweigen;;
denn es handelt sich hier um Fragen, in denen man entscheiden
muss. Die Pax Clementina enthélt grobe Unwahrheiten. Auch
Arnauld hat im Anfang erklirt, dass in den fiinf Thesen die Lehre
der katholischen Kirche verurteilt werde. Darum sind die heutigen
Jansenisten nicht konsequent, denn frither haben sie in den fiinf
Sdtzen die alte katholische Gnadenlehre erkannt. Nach deren
Verurteilung aber tun sie das nicht mehr. Statt dessen behaupten
sie jetzt, dass in den verurteilten Sitzen nur Luther und Calvin
verurteilt worden seien. Sie vergessen aber, dass die Jesuiten bei
diesen Sitzen gar nicht an Luther oder Calvin dachten, sondern
an den hl. Augustin. Und dariiber bewahren die Jansenisten «un
respectueux silence»! Das ist unerhért, denn «wer einen grossen
Bischof (Jansenius) dem Hasse ausgeliefert sieht, kann sich nicht
eidlich verpflichten, nichts zu sagen oder zu schreiben, um die
Verleumdung zu bekdmpfen». Jansenius ist unschuldig und muss
verteidigt werden. Uberdies zwingt die Pax Clementina dazu, die
Wahrheit selber zu verurteilen, denn diese Pax fordert Unter-
zeichnung purement et simplement. Wie aber die Jansenisten
selber behaupten, kénnen die fiinf Sétze, an und fiir sich genommen,
einen zweifachen Sinn haben, einen guten katholischen und einen
falschen. Gerade deshalb darf man sie nicht purement et simple-
ment verurteilen, denn dann wiirde man zugleich mit dem ketze-
rischen auch den orthodoxen Sinn verurteilen. Die Jansenisten
sollten die Thesen jetzt genau so beurteilen, wie sie vor der Ent-
scheidung des Innozenz X. getan haben. Er berufe sich auf eine
auch unter den Jansenisten aufs hochste verehrte Personlichkeit,
den Bischof Pavillon von Alet. Dieser habe ihm gegeniiber erklirt,
dass die Bischofe, die zu der Pax Clementina mitgewirkt hétten,
unrichtig gehandelt haben. Pavillon wollte nie iiber die Pax
sprechen, und wenn darauf die Rede kam, fing er immer an zu
weinen.

(legen die Erorterungen Le Clercs war sachlich nichts ein-
zuwenden, und es darf wohl angenommen werden, dass die Jan-
senisten ebenfalls von der Richtigkeit seines Standpunktes iiber-
zeugt waren. Zugestanden werden muss, dass Le Clerc, als allein-
stehender und nur fiir sich selbst verantwortlicher Mann, freier
und radikaler sprechen konnte als seine Gegner in Rijnwijk und
Paris, die in den Augen vieler Gesinnungsgenossen und vor allem
der franzosischen Bischofe als die anerkannten Fiihrer des Jan-



. 84

senismus galten. Mehrere von den Rijnwijker Theologen standen
mit der ganzen katholischen Welt in enger Verbindung und hatten
ihre Beziehungen bis in den Vatikan. Andere wieder besorgten
fiir die Bischofe verschiedener franzosischer Didzesen die vielen
«Mandements pastorales», die in der Geschichte des 18. Jahr-
hunderts in Frankreich eine so bedeutende Rolle gespielt haben.
Rijnwijk war zweifellos ein Mittelpunkt theologischer Gelehrsam-
keit ersten Ranges, das Orakel des Jansenismus ihrer Zeit. Des-
wegen war es ihnen einfach unmoéglich, den Auffassungen Le
Clercs Raum zu geben. Dieser Himmelstiirmer konnte nach ihrer
Meinung nur Schaden stiften. Die Vorsichtigkeit gebot ihnen, alles
zu vermeiden, was die Distanz zu Rom vergrossern konnte. Bossuet,
«’aigle de Meaux», hatte einmal gesagt, er wolle «die delikaten
Ohren Roms um keinen Preis beleidigen», und das war auch die
Losung des «offiziellen» Jansenismus. Darum wurde alles, was hart
und scharf war, vermieden, und man wihlte nur die geméssigtsten
Ausdriicke, die dann noch mit der notigen Salbung vorgetragen
wurden. Die Losung war: Politesse. Politesse unter allen. Um-
standen. Musste von den Fehlern Roms oder der Kurie gesprochen
werden (und das tat man gewiss auch!), dann geschah es nur «mit
bebenden Lippeny. ,
Diese taktische Zuriickhaltung, wie sie zur Erreichung eines
eventuellen Friedens mit Rom vielleicht geboten war, hat aber
die Jansenisten in Frankreich und dann auch in Holland auf die
Dauer ganz um ihren Anhang gebracht. Ihr Einfluss auf den Gang
der Geschichte erlitt mit jedem Tage grossere Einbussen, und vor
allem in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts wurde es immer
stiller um die «Nouvelles ecclésiastiques» herum. Die jansenistisch
gesinnten Bischoéfe in Frankreich starben langsam aus und wurden
durch Jesuitenfreunde ersetzt; der Ultramontanismus gewann
unaufhaltsam an Boden. Auf der anderen Seite verschirfte sich
der Widerstand gegen die wachsende Ubermacht Roms. Die Be-
wegung des Richerismus griff immer weiter um sich und machte
dem alten Jansenismus schwere Konkurrenz. s moge geniigen,
auf Manner wie Nicolas Travers, de Bonnaire, de Gennes, Philippe
Boidot, HEtienne Mignot und andere hinzuweisen. Sie alle ziehen
die Linien des alten Gallikanismus weiter und greifen das Papsttum
und die ihm gewogenen Bischofe, die sich in ihren Bistiimern mei-
stens wie kleine Pépstlein gebidrden, riicksichtslos an. Auch bei
diesen Minnern holte sich Le Clerc sein Material ; aus threm Arsenal



— 86 —

nahm er seine Waffen. In den Augen der «Nouvelles ecclésiastiques»
waren diese Richeristen nicht nur «enfants terribles», sondern
«bétes noiresy», und mit hochmiitiger Selbstgefilligkeit erkliren die
Schriftleiter von ihrem hohen elfenbeinernen Redaktionsturm
herab: «qu’ils ne connaissent point ces doutes et ces incertitudes
sur la primauté du pape» (NN. EE. 1755, p. 208). Aber wihrend
sie diese «enfants terribles» vor der Offentlichkeit bekidmpfen,
folgen sie ihnen im geheimen in vielen Punkten nach und werden
es allméhlich immer mehr tun!

Trotz der Kritik der Rijnwijkianer setzte Le Clerc seine schrift-
stellerische Tétigkeit unentwegt fort. So erschien — 1758 — von
seiner Hand ein «Précis d’'une acte de Dénonciation solennelle faite
a Déglise @) d’une multitude de Bulles, de Brefs, etc. des Evéques
de Rome, lesquels renversent la Religion et les Loix divines et hu-
maines; b) des Evéques de Rome eux-mémes et de leur Cour comme
Auteurs des maux et des scandales qui désolent tout dans le Trou-
peau du Seigneur, dans le Temple et dans le Sanctuaire ete. ete. ete.»
Im Gegensatz zu seinen fritheren Arbeiten, die sich alle noch auf
den jansenistischen Streit bezogen, betritt Le Clerc hier den Boden
der allgemeinen Kirchengeschichte. Ganz in den Spuren Boidots
und Travers’ gehend richtet er hier sein schweres Geschiitz auf
das Papsttum selber. Das Papsttum ist, wie er ausfithrt, schon seit
Jahrhunderten eine hochmiitige, alles dominierende, geldgeizige
Macht. Rom ist ein «Ozean der Ungerechtigkeity. Es greift Konige
an, schindet die Kirche, die die Braut Christi ist; es tritt alle
Gesetze mit Fiissen, macht neue gottlose Gesetze und schligt jeden
Ungehorsamen mit dem Bann. Ein Appell auf ein allgemeines
Konzil, wie die Appellanten ihn eingereicht haben, geniigt nicht,
denn damit rdumt man dem Papst das Recht ein, dogmatische
Entscheidungen zu treffen. Diese Kompetenz aber kommt nur
der Kirche zu. Die Confessio Piana (1564) ist «usurpation sacri-
lege». Seitdem gebirden sich die Papste wie Souverine, Despoten
und Tyrannen; sie nehmen die Wiirde des Episkopats nur fiir sich
in Anspruch und wiirdigen die anderen Bischofe zu Mandatéiren
des Papsttums herab. Alle Bischofe aber besitzen die gleiche Auto-
ritdt, denn alle sind Nachfolger der Apostel. Der Papst ist nur
primus inter pares. Darum miissen alle besonderen Ehrentitel des
Papstes wie Vicarius Christi, Haupt der Kirche, Pontifex Maximus,
Vater der Bischofe usw. abgewiesen werden. Es kann zwar in diesen
Ausdriicken ein guter GGedanke liegen, aber Rom missbraucht sie.



e BB =

Der Papst besitzt nur einen Ehrenprimat, der auf Grund der
Bedeutung der alten Kaiserstadt Rom ihm zuerkannt wurde.

Durch diese Gedanken wurde Le Clerc dazu gebracht, nun
auch die Stellung der Bischéfe zu untersuchen. Hier vertritt er
die oft missverstandene Ansicht, dass nur das sacerdotium jure
divino eingesetzt sei, wihrend der Episkopat und der Diakonat
nur jure ecclesiastico seien. Diese Meinung Le Clercs bildet eine
der Anklagen, auf Grund deren er verurteilt worden ist. Es mag
sein, dass Leclerc sich hier ungenau ausgedriickt hat und die Sache
zu einseitig herausgestellt hat. Dieser Ausdruck soll aber gesehen
werden im Lichte der eigenmichtigen Haltung des franzosischen
Episkopats gerade in jener Zeit. Es ist die Zeit, in der die fran-
zosischen Bischofe sich als Pépstlein gebdrden und alles daran
setzen, um die letzten Rechte der Priester zu vernichten. Die von
Le Clerc entwickelten Gedanken sind unendlich schéirfer aus-
gesprochen im Buch Travers’ «Pouvoirs légitimes du second ordre
dans 'administration des sacréments et le gouvernement de l'eglise».
Die Verurteilung Le Clercs gerade wegen der hier bezogenen Stel-
lung mutet aber um so merkwiirdiger an, weil ja die Richter Le
Clercs kaum zwanzig Jahre spiater nicht nur die Meinung Le Clercs,
sondern selbst die viel radikalere des Travers selber propagieren
werden, und zwar am Osterreichischen Hof des Kaisers Josef I1.
Travers und, nach ihm, Le Clerc haben fiir die spiteren Jansenisten
den Schild geschmiedet, um der Willkiir des franzdsischen HEpisko-
pats und dem Papsttum Widerstand leisten zu konnen. Derselbe
Dupac de Bellegarde, der im Jahre 1763 im Verfahren gegen Le
Clerc eine iiberwiegende Rolle gespielt hat, wird 19 Jahre spiter
zusammen mit van Swieten und de Haen dieselben (Gedanken dem
Kaiser in Wien als Richtschnur fiir seine Kirchenpolitik unter-
téinigst empfehlen. Ironie der Geschichte!

Neben Papsttum und Episkopat entwickelt Le Clerc in seinem
«Précis» auch einige Gedanken iiber das Wesen der Kirche. Auch
dies hat man ihm 1763 als Irrtum angerechnet, obwohl gerade
in dieser Hinsicht Le Clerc genau iibereinstimmt mit dem, was
der heutige Altkatholizismus lehrt. Nach Le Clerc ist die Kirche
zusammengesetzt aus verschiedenen, selbstindigen katholischen
Nationalkirchen. Zusammen bilden sie die allgemeine Kirche.
Darum will er auch die griechisch-orthodoxe Kirche zur katho-
lischen Kirche gerechnet wissen. Eine fiir jene Tage unerhorte Be-
hauptung! Kr anerkennt deshalb nur die sieben allgemeinen Kir-



— 87 —

chenversammlungen der ungeteilten Kirche als 6kumenisch an.
Die griechisch-orthodoxe Kirche ist deshalb mnicht schismatisch.
Nur das allgemeine Konzil kann Glaubenswahrheiten feststellen.
Die Lehre der «zerstreuten» Kirche (I’église dispersée) kann nie fiir
bindend angesehen werden, solange nicht ein allgemeines Konzil
sie bestétigt hat. Den Konzilien, -zu denen die Griechen nicht ein-
geladen sind, fehlt der Charakter der Allgemeinheit. Mit dieser
Beurteilung der griechischen Kirche erwarb er die Sympathie des
morgenlédndischen Bischofs von Arcadien, auf der Insel Candia,
der sich in jenen Tagen in Holland aufhielt. Auch diese Beziehungen
mit einem Vertreter der orthodoxen Kirche sind Le Clerc sehr
iibelgenommen worden. Wir glauben zu Unrecht, denn Le Clerc
ging damit nur in den FuBstapfen von unverdichtigen jansenisti-
schen Minnern wie Jubé, der zur selben Zeit Unionsversuche mit
den Orthodoxen unternahm, oder wie Boursier, der gelegentlich
des Besuches Zar Peters des Grossen in Paris in gleicher Richtung
wirkte, oder auch wie der Ex-Jesuit Le Courayer, der schon frither
Annéherung zu der Anglikanischen Kirchengemeinschaft gesucht
hatte. Und sollte nicht Dupac de Bellegarde selber etwa 20 Jahre
spater den Versuch machen, um die Utrechter Kirche zu einer
Einheit mit derjenigen von Belgien, Deutschland, Osterreich und
Toskana zu bringen ?

Es wird wohl niemanden geben, der die Schérfe in der Kampf-
weise Le Clercs verneinen wird. Er ist tatsiachlich mitleidlos, hart,
heftig, bitter, beissend und schneidend scharf. Aber, «wer die
Sache schlagen will, muss zuweilen auch die Méanner treffen», und
man vergesse bei der Beurteilung dieses begabten, aber ent-
tiuschten einsamen Mannes nicht, dass er in jeder seiner Schriften
immer mit den rithrendsten Worten um Belehrung bittet. Er pole-
misiert wahrlich nicht fiir sein Vergniigen, denn er klagt, dass es
immer eingsamer um ihn wird. Er verliert seine Freunde, wird be-
schimpft und verachtet, leidet 6fters Brotmangel und Verfolgung.
Er opfert Freiheit, Ruhe und Leben. Darum bittet er insténdig,
man moge ihn eines Besseren belehren, seine Fehler aufzeigen,
seine Behauptungen widerlegen. Auch dieser Zug darf im Lebens-
bild dieses Mannes nicht iibersehen werden. Jedenfalls ist es uns
unmoglich, bei diesen wiederholten Beteuerungen seines guten
Willens das harte Urteil der «Nouvelles ecclésiastiques» zu unter-
schreiben, dass er begeelt war von einem «esprit d'un fanatisme treés
dangereux» oder gar von einer «opinidtreté inflexibley.



— 88 —

Mit diesem «Précis» war nach dem Urteil der Rijnwijker
Herren das Mass voll. Keiner gab sich die Miihe, Le Clerc zu be-
streiten, denn durch eine «korrekt»-jansenistische Darstellung ihres
Standpunktes wiirden- sie sich nur dem Ultramontanismus gegen-
iiber bloBstellen. Nur ein Hollinder, der greise Dechant des Metro-
politankapitels, Franciskus Meganck, der viele Jahre lang sein
Freund gewesen war, unternahm einen wenig gliicklichen Versuch,
ihn zu iiberzeugen, und stellte eine kurze Schrift zusammen « Uber
den Primat Petri und seiner Nachfolger», in der er die Gallikanische
Erklarung (1682) verteidigt: « Primatum Beati Petri ejusque suc-
cessorum Romanorum pontificum a Christo institutum.» Le Clerc
wurde dadurch nicht {iberzeugt und versprach darauf eine Antwort
zu geben, aber es kam nicht mehr dazu. Dies blieb dem Oratorianer
Pinel vorbehalten. Rijnwijk aber erachtete die Zeit gekommen,
mit Le Clerc endgiiltig Abrechnung zu halten. Und zwar griindlich
und auf nicht misszuverstehende Weise. Ja sogar griindlicher, als
es Rom selber verlangte. Das «franzosische Archivy birgt einen
Brief des Rijnwijkers d’Etemare vom 24. September 1758 an
Madame de Montigny, in dem es heisst: «On demande de R(ome)
que les trois prélats (die Bischéfe Hollands) dressent une censure
courte et motivée contre 'ouvrage de M. Le Clerc... ,Renverse-
ment ete.!, afin de prévenir 'abus qu’en pourroient faire & Rome
les adversaires du clergé.» Diese kurze Notiz zeigt mit aller Deut-
lichkeit, von welchen Gedanken man in Holland bewegt wurde.
Man hoffte auf eine Wiedervereinigung mit Rom, wozu die Zeit-
verhéltnisse besonders giinstig erschienen. Denn Benediktus X1V,
war den Jansenisten gut gesinnt; in ganz Europa wuchs der Wider-
wille gegen den Jesuitismus. Portugal ging mit dem Beispiel voran
und verbannte sie aus dem Lande. Bald folgten andere Staaten.
Fiir diesen Frieden wollten die Utrechter bereitstehen, um so
mehr, weil sie schon dreimal in kaum zwanzig Jahren in ihren
Erwartungen enttduscht worden waren. Der Utrechter Stand-
punkt in bezug auf das Papsttum war in Rom als befriedigend ak-
zeptiert. Kin regelrechtes Konzil kénnte bedeutend zur Beschleuni-
gung der Friedensverhandlungen beitragen. Unerlissliche Bedin-
gung zu diesem Frieden aber sollte die Verurteilung Le Clercs sein.
Aus demselben Jahre 1758 liegt ein Brief der drei hollindischen
Bischofe an Bottari vor, den Bibliothekar der Vatikanischen Biblio-
thek unter vier aufeinanderfolgenden Papsten, in dem es heisst:
«Vir... Roma nuper in Galliam redux (es war Clément du Trem-



— B s

blay, Kanoniker und Schatzmeister der Kathedrale von Auxerre,
der eigentliche Vater des Utrechter Konzils und dessen bedeutend-
ster Theologe) certiores nos fecit de singulari studio ac benevolentia
quibus res nostras prosequuntur amici per Italiam diffusi. Simul
retulit plures ex ipsis non ignobiles Teque illustrissime Domine
praesertim vehementer optare ut in libellum Petri Le Clerc. ..
,Renversement‘. .. censoria declaratione animadverteremus. Nec
contemnenda sane visa sunt rationum vestrarum momenta...»
Wie man sieht, ist in den beiden Briefen von einem Konzil gar
nicht die Rede. Es wird nur «une censure courte et motivée» und
eine (censoria declaratio» verlangt. Das war aber nach der Meinung
der Franzosen zu ordinidr, und es fehlte thm jeder Glanz. Glanz
und Aufsehen aber konnten die « Nouvelles ecclésiastiques» bei ihrer
verschwindenden Autoritdt sehr wohl gebrauchen. Und auch der
Utrechter Kirche kam es nicht ungelegen, gerade in jener Zeit in
den Mittelpunkt der kirchlichen Blickrichtung zu kommen. So
wurde das Konzil beschlossen.

Wir kénnen das Konzil und seine Verhandlungen im Rahmen
dieses Aufsatzes nicht behandeln. Nur méchten wir auf Grund des
vorliegenden Briefmaterials und sonstiger offizieller Aktenstiicke
feststellen, dass das Utrechter Konzil eine rein franzosische Mache
gewesen ist. Es ist franzosisch in seiner Vorbereitung, franzosisch in
seinem Verlauf, franzidsisch in seinen Beschliissen; franzosische
Geister haben es ausgedacht, franzosische Federn haben es ge-
sehrieben. Die Pariser Gruppe hat die Ingredienzen geliefert; in der
theologischen Kiiche von Rijnwijk ist alles zubereitet worden. Die
“fithrenden Méanner waren Clément du Tremblay, Louis Vaquier,
du Hamel, d’Etemare, Jacquesson, de Mouton, Dupac de Bellegarde,
Mey und andere. Jeder fiir sich und alle zusammen haben in sel-
tener Einmiitigkeit alles besorgt. Den Holldndern blieb nichts
anderes zu tun, als «ja» zu sagen. In neun Tagen war alles erledigt.
Wenn auch andere Beratungsgegenstdnde in den Sitzungen be-
handelt worden sind, so ist doch Le Clerc der weitaus grosste Teil
der Zeit und der «Acta und Decreta» gewidmet. Le Clerc wurde
einstimmig verurteilt, weil er in seinen Schriften gelehrt habe:

1. Der Papst hat in den Bullen gegen Jansenius die «gratia
efficax» verurteilt.

2. Die zerstreute Kirche kann nie einen Glaubenssatz ent-
scheiden; verbindlich sind nur die, welche durch ein allgemeines
Konzil festgestellt worden sind.



— 90 —

3. Die Griechen haben sich nicht von der Kirche getrennt;
die Konzilien, zu denen sie nicht eingeladen sind, entbehren der
Okumenizitit.

4. Die Kirche hat fiir ihre Glaubensentscheidungen keine
andere Quelle als die Hl. Schrift.

5. Die Lehre des Papsttums iure divino ist ein Irrtum. Der
Papst besitzt nur einen Ehrenprimat, der ihm wegen der Be-
deutung Roms als Kaiserstadt anerkannt wurde.

6. Nach gottlicher Einsetzung stehen die Bischofe nicht iiber
den Priestern.

7. Die Professio fidei des Pius IV. ist eine Professio «remplie
d’'impiété». |

Demgegeniiber bekennt sich das Konzil einstimmig zu dem
Gegenteil der verdammten Sitze.

Unser Urteil iiber den Anteil der Franzosen und ihr Ver-
halten in den Konzilsverhandlungen diirfte manchem vielleicht
hart und einseitig erscheinen. Demgegeniiber legen wir Wert darauf,
zu betonen, dass wir in der Verehrung und Bewunderung fir die
franzosischen Fliichtlinge und fiir das, was sie in verschiedenen
Zeiten fiir die Utrechter Kirche geleistet haben, in keinem Falle
zurilickbleiben wollen. Aber bei voller Anerkennung der wichtigen
Dienste, die sie in anderen Zeiten der Utrechter Kirche bewiesen
haben, kénnen wir nicht die Augen schliessen vor der unleugbaren
Tatsache, dass dieselben Franzosen auch o6fters in mancher Be-
ziehung unserer Kirche zum Schaden gewesen sind. Ich erinnere
in dieser Beziehung nur an den « Wucherstreit» oder auch daran,
wie teuer unserer Kirche die Bischofsweihe Steenovens und seiner
drei Nachfolger durch den Bischof Varlet zu stehen gekommen ist.
Uber ihre Bemiihungen beziiglich des Konzils kann unser Urteil
nicht anders lauten.

Die Untersuchung nach den hinter dem Konzil treibenden
Kriften bedeutet gewissermassen eine Entlastung der Utrechter
Geistlichkeit. Sie sind vielmehr die Gefithrten als die Fiihrenden.
Freilich kann das ihre Mitverantwortlichkeit nicht ganz verneinen.
Fiir die heutige Nachkommenschaft ist es unendlich traurig, fest-
stellen zu miissen, dass die Viter sich fiir dieses franzosische
Manover haben missbrauchen lassen. Wie iiberaus gross muss
das Verlangen nach der Vereinigung mit Rom gewesen sein,
dass Le Clerc dafiir geopfert wurde! Das wire in anderen Zeiten
nicht denkbar gewesen. Dass es aber im 18. Jahrhundert mog-



U . —

lich war, kann nicht iiberraschen, denn wie iiberall war auch dieses
Jahrhundert eine Zeit des Verfalls und der Dekadenz. Die helden-
haften Zeiten eines van Neercassel, van Hrckel, Broedersen und
vieler anderer war vorbei. Die Utrechter Kirche hatte ihre Selb-
standigkeit weitgehend den Iranzosen geopfert; das 18. Jahr-
hundert ist Zerfallszeit, Periickenzeit von Scheitel bis Fuflsohle,
und selbst die fithrenden Ménner sind nur schwache Epigonen einer
entschwundenen «goldenen» Zeit. Darum kann es nicht wunder-
nehmen, dass das 18. Jahrhundert noch kaum niher studiert worden
ist und man sich am meisten zu den grossen Geistern des 17. Jahr-
hunderts hingezogen fiihlt.

Die weiteren Schicksale Le Clercs fallen ausserhalb des Rah-
mens dieses Aufsatzes. An und fiir sich sind sie interessant genug,
aber sie miissen unerwihnt bleiben. Nur sei noch in aller Kiirze
gesagt, dass erst recht nach dem Konzil der Streit in aller Heftig-
keit entbrannte. Am 1. Méirz des Jahres 1765 (ein und ein halbes
Jahr nach dem Konzil) wurde Le Clerc vom Bischof von Haarlem,
Joh. Stiphout, feierlich exkommuniziert, und es erlebte das iiber-
wiegend reformierte Holland das seltene Schauspiel, dass die
BExemplare der Exkommunikationsbulle drei Monate lang in den
Schaufenstern der Buchhandlungen ausgehingt blieben. Le Clerc
suchte sein Recht sogar bis vor die hochste Instanz, den Justizhof
von Holland, und wieder waren es die Franzosen, die einen fir die
Utrechter Kirche giinstigen Ausgang zu erreichen wussten. Dann
hat Le Clerc fiir die Utrechter Kirche keine Bedeutung mehr und
verschwindet aus ihrer Geschichte. Aus seinen letzten Lebens-
jahren ist darum nur wenig bekannt. Als 80jihriger, immer noch
riistiger und im Geist ungeschwéchter Greis schrieb er noch eine
«Apologie de 'eglise grecque ou histoire du schisme qui est entre
Peglise romaine et l'eglise grecque depuis prés de mille années. . .
dediée a sa Majesté Cathérine seconde, Impératrice de toutes les
Russies» (2 Bde., 1786). Vielleicht darf man hieraus den Schluss
ziehen, dass er zur griechisch-katholischen Kirche iibergetreten
ist. Das letzte im Archiv befindliche, auf Le Clerc beziigliche Schrift-
stiick ist ein Verzeichnis der aus seiner offentlich versteigerten
Bibliothek angekauften Biicher, mit dem Datum 12./13. April 1787.
Vermutlich ist er kurz vorher, fast 81 Jahre alt, gestorben.

Wenn man nun aber die Thesen, auf Grund deren Le Clerc
verurteilt wurde, nidher betrachtet, so wird man darin unschwer
im grossen und ganzen den Standpunkt der heutigen Kirche Hol-



— 92

lands erkennen. Es hat aber lange gedauert, ehe den Nachkémm-
lingen die Augen fiir die Bedeutung Le Clercs aufgegangen sind.
Erst in unserm Jahrhundert sind es der Professor der Kirchen-
geschichte und spétere Bischof von Deventer, J. H. Berends, und
vor allem der Kanoniker C. Deelder in Utrecht gewesen, die vor-
sichtig ihre Bedenken gegen das Konzil ausgesprochen haben. Sie
betonten, dass, wer die Confessio Piana annehme, sich restlos dem
Ultramontanismus ausliefere. In bezug auf das Konzil stellten sie
fest, dass ihm Fehler anhaften und es gewiss nicht als unfehlbar
gelten konne und darum revisionsbediirftig sei. Zu einer offiziellen
Revision ist es bis heute nicht gekommen, mit Ausnahme des auf
die morgenldndische orthodoxe Kirche sich beziehenden Artikels.

In einer Bischofserklirung vom 7. Juni 1922 erklirten die holldn-
dischen Bischofe:

«In Hinblick auf die mit der morgenldndischen Kirche ein-
geleiteten Unionsverhandlungen und zur weiteren Forderung dieser
Angelegenheit erlassen die in der Pfingstwoche des Jahres 1922
zu Utrecht versammelten Bischife und Priester der altkatholischen
Kirche der Niederlande die nachstehende Erklarung:

Wir verstehen die schwierige Lage, in der sich im 18. Jahr-
hundert unsere Viter infolge ihres Widerstandes gegen die romische
Gewalt befanden und darum bereit waren, so weit als moglich
nachzugeben ;

wir kénnen nur dankbar die redlichen Bemiihungen anerken-
nen, streng auf dem katholischen Standpunkt zu beharren und
dariiber in der Offentlichkeit keinen Zweifel aufkommen zu lassen;
wir sehen eine Frucht dieser Bemiihungen in den Verhandlungen
und Beschliissen des Utrechter Konzils vom Jahre 1763, namentlich
aber in den Sitzen, die sich auf die damals geltende Ansicht von
der Jurisdiktion des romischen Papstes als den Mittelpunkt der
Hinheit beziehen;

wir geben zu, dass nach dieser Ansicht die griechische oder
morgenlindische Kirche wegen ihrer Trennung von Rom aller-
dings als schismatisch anzusehen wiire, wie das genannte Konzil
geurteilt hat;

aber wir stellen fest; dass das vatikanische Konzil des Jahres
1870 offenkundig dargetan hat, dass das Trachten der rémischen
Kirche seit Jahrhunderten dahin ging, den Episkopat und die
Unabhéngigkeit der nationalen Kirchen zu vernichten. Auf Grund



— 93 —

des Gesagten erkliren wir Bischofe und Priester der altkatholi-
schen Kirche der Niederlande, dass wir zwar die redliche Gesin-
nung unserer Viter anerkennen, jedoch uns nicht mehr auf dem
Standpunkt befinden, den sie im Jahre 1763 gegeniiber dem Papst-
tum eingenommen haben, und dass wir demgeméss ohne Einschrin-
kung den katholischen Charakter der griechischen oder morgen-
landischen Kirche anerkennen.»

Utrecht, den 7. Juni 1922, Franciskus Kenninck
Erzbischof von Utrecht

Diese « Erkldrung» wurde abgedruckt in 1. K. Z. 1922 35 S. 134,
Der Kanoniker Deelder, der die Geschichte der Utrechter Kirche
kannte wie keiner, glaubt, dass Le Clerc seine Verurteilung zum Teil
seiner Zudringlichkeit und seinem Figensinn zu verdanken hat,
aber er meint, dass einige seiner Thesen keinen Bannfluch verdienen,
wenn auch Deelder nicht alle seine Meinungen unterschreiben
mochte. Aber er trifft das Richtige, wenn er sagt, dass Le Clerc in
seinen Tagen nicht verstanden worden ist, vielleicht durch eigene
Schuld, vielleicht auch «grosstenteils durch Vorurteil». Auch fir
Deelder steht es fest, dass allerlel « Sachen, an denen die Viter vom
Jahre 1763 festhielten, von uns nach 1870 aufgegeben worden sind ».

Wenn aber die Utrechter Kirche iiber ein Jahrhundert lang
damit hintanhielt, Le Clerc einigermassen Recht widerfahren zu
lassen, so fand er doch noch Zeit seines Lebens einen unerschrocke-
nen Verteidiger und Récher, und zwar in der Person des Orato-
rianers Pinel. Dieser Franzose liess bereits sechs Jahre nach dem
Utrechter Konzil eine Schrift erscheinen unter dem Titel: «Traité
sur la primauté du pape», das direkt auf die Verurteilung Le Clercs
Bezug nimmt und ihn wegen seiner Lehre kriftig in Schutz nimmt.
Pinel betont in dieser gediegenen Schrift, dass der Primat des ro-
mischen Bischofs weder ein Primat nach gottlichem Recht noch ein
Primat der Jurisdiktion ist, sondern nur ein Ehrenprimat, der dem
Papst zuerkannt wurde auf Grund der ehemaligen Bedeutung der
Stadt Rom als Kaiserstadt, zugleich aber auch durch die Nachgie-
bigkeit der iibrigen Bischofe. Die Hollinder verhielten sich dem
Werk gegeniiber im allgemeinen gleichgiiltig, liessen sich aber in
den «Nouvelles ecclésiastiques» belehren, dass die Arbeit Pinels
¢un pernicieux moyen» zur Bekimpfung der Bulle « Unigenitus» sei,
dass es beruhe auf «subtilités et arguments captieux et faux prin-
cipes qui ne sont qu'un réchauffé de ce que les adversaires de la



94

primauté du pape ont dit cent fois». In der Seminarbibliothek zu
Amersfoort befindet sich ein aus der Rijnwijkschen Bibliothek
stammendes Exemplar des Pinelschen Buches, in das wohl einer
der Rijnwijkianer sein vernichtendes Urteil in zwei Worten nieder-
geschrieben hat: «livre pestiféré.»

Bald aber sollte die Rijnwijker Gruppe ihr Urteil griindlich
dandern und sich die Auffassungen Pinels und Le Clercs voll und ganz
eigen machen! Zwolf Jahre nach dem Erscheinen des Werkes.
im Jahre 1782, besorgte Dupac de Bellegarde eine zweite Ausgabe
des Pinelschen Werkes im Auftrag des Kaisers Joseph 1. von Oster-
reich, und zwar unter dem bezeichnenden Titel: «Traité de la pri-
mauté du pape, dans lequel on démontre que celle de ’eveque de
Rome n’est qu'une primauté du rang et d’honneur, qu’elle est ni
d’institution divine ni de jurisdiction et que les souverains peuvent
faire dans leurs Etats toutes les réformes qu’ils croient convenables
pourvu qu’elles ne soient pas contraires aux dogmes de la foi et
de l'essence de la religion. Ouvrage conforme aux nouvelles vues de
S. M. I.» Diese Arbeit kam zustande durch Vermittlung des van
Swieten, de Haen und... Dupac de Bellegarde! Le Clerc hat
diese Ausgabe noch erlebt. Ob es Balsam auf seinen Wunden
gewesen sein wird ¢ Jedenfalls waren seine Ideen «en marche».
Nicht nur das, sondern sie dréngten sich immer mehr in die hol-
landische Kirche ein, so sehr, dass sogar im Jahre 1907 noch ein-
mal ein Neudruck der Pinelschen Arbeit erschien! Die Herausgabe
wurde von einem der letzten Jansenisten in Frankreich, Herrn
Thermoz, besorgt und in Voiron in Druck gegeben und von der
Utrechter Kirche mit beifilligem Lob begriisst. Wihrend die Kon-
zilsviter vom Jahre 1763 die Lehre Le Clercs (und Pinels) als
«talsch, schismatisch, mit der Bibel und der ununterbrochenen -
Tradition im Widerspruch stehend und ketzerisch» verurteilt hat-
ten, wurde die Pinelsche Arbeit von den Nachkommen dieses
Jahrhunderts als «eine ehrliche und griindliche Untersuchung,
aus Wahrheitsliebe geboren, wiirdig und gemiissigt im Ton, klar
und iiberzeugend» begriisst. Der Rezensent dieses Neudrucks be-
zeichnet es als unfasslich, dass eine anerkannte Wahrheit (wie sie
Pinel dargetan hat) «so vollkommen in Vergessenheit geraten konnte
und ein Irrtum mit so vielem Wahrheitsschein umkleidet werden
konnte, dass auch so wahrheitsliebende ernsthafte Manner, wie die
Konzilsviter, sie als solche annehmen und verteidigen konnten».
Das findet seinen Grund wohl darin, dass «die Viter keine Ahnung



— 95 —

hatten von der Entartung, die durch das Papsttum in die Kirche
eingefithrt ist. Darum auch hat man lange Zeiten hindurch auf
das Werk Pinels gar keine Acht gegeben und ist seine Schrift in
eine fast vollkommene Vergessenheit geraten.» Obgleich Le Clerc
also von verschiedenen Seiten in den spéteren Jahren in manchen
Punkten Gerechtigkeit widerfahren ist, so will es uns scheinen,
dass die Utrechter Kirche in anderer Beziehung noch wohl einiges
ihm gegeniiber gutzumachen hat.
Vielleicht auf einem neuen Provinzialkonzil ?

Culemborg B. A. van Kleef




	Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche

