
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 2

Artikel: Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche

Autor: Kleef, B.A. van / Kenninck, Franciskus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


69

Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche

Fast wie ein zweiter Ahasver, beladen mit dem Bannfluch
eines nationalen Kirchenkonzils, so schreitet seit der Mitte des

18. Jahrhunderts eine vielumstrittene Persönlichkeit durch die
Geschichte der Utrechter Kirche, ohne Ruhe zu finden. Es ist der
Subdiakon der Diözese von Rouen und maître es arts an der
Universität zu Paris, Pierre Le Clerc. Dieser Franzose, der wegen der
jansenistischen Streitigkeiten aus Frankreich weichen musste und
gerade heute vor zweihundert Jahren nach Holland, dem
allgemeinen Zufluchtsort aller Dissidenten, gekommen war, fand
zunächst, wie alle wegen ihrer Überzeugung geflüchteten Ausländer,
freundliche Aufnahme bei der holländischen Geistlichkeit. um
dann aber 15 Jahre später auf dem Provinzialkonzil vom Jahre
1763 als Irrlehrer verurteilt und ausgestossen zu werden.

Diese Verurteilung Le Clercs hat zu jeder Zeit bei allen, die
sich mit ihm und seiner Sache befassten, peinliche Befremdung
und Beunruhigung hervorgerufen. Denn diese schon an und für
sich unerhörte Tat hätte man von einer Kirche, wie diejenige von
Utrecht es war, am allerwenigsten erwartet, und sie ist denn auch
geradezu unbegreiflich. Namentlich die heutige Nachkommenschaft

der Konzilsväter vom Jahre 1763 sieht sich vor die peinliche
Frage gestellt : Wie ist es möglich gewesen, dass unsere Kirche, die
ja selber jahrhundertelang unter den Bannflüchen Roms zu leiden
gehabt hat und deren Geschichte fast auf jeder Seite von einer oder
mehreren Exkommunikationen zu erzählen weiss, zu dieser harten
und mitleidlosen Waffe gegriffen hat, um sich dieses Franzosen zu
entledigen Noch unbegreiflicher aber erscheint dieses schroffe
Vorgehen, wenn man in Erwägung zieht, dass es unter den heutigen
Altkatholiken von Holland wohl keinen mehr gibt, der für die
Verurteilung Le Clercs auch nur die geringste Verantwortlichkeit zu
tragen bereit ist und der das Konzil vom Jahre 1763 nicht am
liebsten aus der Geschichte streichen möchte. Denn die heutige
Kirche von Holland steht in bezug auf die Fragen, die zu der
Verurteilung Le Clercs geführt haben, viel mehr auf der Seite des
Verurteilten als auf der seiner Richter. Dieser Subdiakon von Rouen
hatte das Unglück (das ihm aber schwerlich angerechnet werden
darf), um 150 Jahre zu früh geboren zu sein. Hätte er in den Tagen
des Vatikanischen Konzils gelebt, dann würde er ohne Zweifel zu



— 70 —

den energischsten und erfolgreichsten Verteidigern der alten
katholischen Wahrheit und zu den Koryphäen des Altkatholizismus
gerechnet werden. Denn dieser Mann hatte eine viel tiefere und
richtigere Einsicht in die Bestrebungen des Papsttums und der
römischen Kurie in der Richtung der päpstlichen Unfehlbarkeit und
Allgewalt, als die meisten seiner Zeitgenossen besässen oder wenigstens

öffentlich zugeben wollten. Darum ist das Verfahren der
Konzilsväter des 18. Jahrhunderts gegen Le Clerc für die heutige
Nachkommenschaft eine ebenso peinliche wie betrübende
Angelegenheit, an der man am liebsten vorübergehen möchte, wie
denn auch die meisten diese unerfreuliche Seite unserer Geschichte
am liebsten ungelesen lassen.

Es ist darum wohl verständlich, dass von altkatholischer Seite
noch nie eine grössere Arbeit über den Konflikt der Utrechter
Kirche mit diesem Franzosen veröffentlicht worden ist. Wir sind
noch immer angewiesen auf die Arbeiten von C. W. F. Walch und
P. Ph. Wolf, auf die alle späteren wie Henke, Schroeck und Nippold
sich stützen, während auch J. G. Herbst in Tüb. Theol. Quartalschrift

(1826) eine gute Übersicht lieferte. Die Ausführungen
Walchs sind in bezug auf Le Clerc zwar sehr ausführlich und meist
zutreffend, aber sie mussten unvollständig bleiben, weil er noch
nicht über die ungedruckten Quellen verfügen konnte. Nachdem
aber seit etwa 20 Jahren die reichen Archive des Utrechter Metro-
politankapitels sowie die «französischen» Archive im Amersfoorter
Seminar zugänglich geworden sind, ist auf die Geschichte Le Clercs
manches neue Licht gefallen. Was schon Walch vermutungsweise
ausgesprochen hat, hat sich als richtig erwiesen, dass nämlich die

Verurteilung Le Clercs vor allem als ein Versuch der Utrechter
Kirche gedeutet werden muss, in der isolierten und misslichen Lage,
in der sie sich im 18. Jahrhundert befand, von ihrer Orthodoxie vor
aller Welt Zeugnis abzulegen, in der Hoffnung, dadurch Gnade
in den Augen der römischen Kurie zu finden und nach einer Trennung

von über sechzig Jahren mit dem päpstlichen Stuhl wieder
vereinigt zu werden. Dieses Urteil wird durch die kirchlichen
Archive vollauf bestätigt. Le Clerc ist der Preis gewesen, den die
Utrechter Kirche (wenn auch vergebens) bezahlt hat, um den
Frieden mit Rom zu erkaufen. In der Geschichte Le Clercs kommt
einem unwiderstehlich das Wort in den Sinn: «Es ist besser, dass

ein Mensch sterbe für das Volk, denn dass das ganze Volk verloren
gehe.» «Hinter den Fassaden aber liegen die Tatsachen», und, was



— 71 —

Walch und andere nicht wissen konnten, haben die Archive sonnenklar

ans Licht gebracht, dass nämlich nicht die Konzilsväter von
1763 die Hauptschuldigen an Le Clercs Verurteilung sind, sondern
vielmehr jene Gruppe französischer Jansenisten, die in Rijnwijk,
in der Nähe von Utrecht, Asil gefunden hatten, sowie ihre
Gesinnungsgenossen in Paris, die ihren Mittelpunkt fanden in den
«Nouvelles ecclésiastiques». Diese französischen Jansenisten sind
es, die diesen Subdiakon an die Kirche von Utrecht ausgeliefert
und zur Verurteilung vorgeschoben haben. Denn dieses «enfant
terrible» der «Nouvelles ecclésiastiques» und der Rijnwijkianer
hatte schon dreissig Jahre lang den frevlen Mut gehabt, sich den

kirchenpolitischen Bestrebungen dieser Gruppe zu widersetzen und
ihren Versöhnungsversuchen mit Rom entgegenzuarbeiten. Das

war der militanten Schriftleitung unter Anführung des gewaltigen
Fontaine de la Roche unerträglich. Darum musste Le Clerc
unschädlich gemacht werden, und dazu musste die Kirche von Utrecht
Handlangerdienste leisten. Dass die Utrechter Kirche zu dieser ihr
zugedachten unwürdigen Aufgabe bereit gefunden wurde, sei mit
Betrübnis festgestellt. So wurde das Konzil die Waffe, mit der die
französischen Jansenisten ihren widerhaarig gewordenen ehemaligen
Schüler niedergeschlagen haben.

Wir wollen in diesem kurzen Artikel versuchen, einige Hauptlinien

aufzuzeigen, die zur Verurteilung Le Clercs geführt haben.
Vieles muss unerwähnt bleiben, anderes kann nur in Kürze gestreift
werden. Wir hoffen aber, einmal Gelegenheit zu finden, auf diese
Periode der Geschichte der Utrechter Kirche ausführlicher
zurückzukommen. Zum besseren Verständnis der Ereignisse dürfte es

erwünscht erscheinen, clie wichtigsten Momente des jansenistischen
Streites kurz in Erinnerung zu bringen.

Am 30. Mai 1653 hatte Papst Innozenz X. in seiner Konstitution

«Cum occasione» fünf Thesen, die angeblich dem Buche

«Augustinus» des Bischofs Cornelius Jansénius von Ypern
entnommen sein sollten, verurteilt. Damit war der Streit über die
Gnadenlehre, der der katholischen Kirche und Theologie in Frankreich

über ein Jahrhundert lang das Gepräge geben sollte,
entbrannt. Die Verteidiger der augustinischen Gnadenlehre sahen in
der päpstlichen Verurteilung dieser Thesen einen Versuch der
Jesuiten, den Augustinismus durch den Molinismus zu verdrängen,
und setzten sich zur Wehr. Das Kloster Port-Royal und die
Jansenisten der ersten Generation blieben Jansénius unentwegt treu



— 72 —

und verteidigten, entgegen der päpstlichen Entscheidung, seine
Unschuld und den durchaus katholischen Sinn der verdammten
Thesen, und waren bereit, alle Konsequenzen, bis zum Bruch mit
Rom, zu ziehen. Antoine Arnauld aber, «le grand Arnauld», Doktor
der Sorbonne, suchte einen Mittelweg, um jedenfalls in der Gemeinschaft

der Kirche zu verbleiben (denn in den Augen der
Jansenisten war ein Schisma das grössere Übel als die Häresie), ohne
die augustinische Gnadenlehre preiszugeben, und proklamierte die
berühmt gewordene Unterscheidung der « question du fait » und der
«question du droit». Damit war der Schwerpunkt von der Religion
nach der Theologie verlegt. Arnauld, Nicole und viele anderen
waren bereit, dem Papst das «Recht» zuzuerkennen, bestimmte
Thesen als heterodox zu verurteilen, aber sie weigerten sich, die
«Tatsache» anzuerkennen, dass die von Innozenz X. verurteilten
Sätze in dem Buch des Jansénius zu finden seien und von diesem
in ketzerischem Sinn gelehrt worden wären. Mit dieser um des

Friedens und der Einheit willen ausgeklügelten Unterscheidung
gab Arnauld jedoch den ursprünglich von Port-Royal eingenommenen

Standpunkt und den genuinen Augustinismus preis. Sehr

richtig bemerkt Gazier in seiner «Histoire générale du mouvement

janséniste»: «Le règne de l'équivoque va commencer pour
ne plus finir. » Auch in Port-Royal entstanden schwere Spannungen
zwischen den radikalen Jansenisten und den Anhängern der Ar-
nauldschen Auffassung. Diese Gegensätze ziehen sich durch die

ganze Geschichte des Jansenismus hindurch, und es ist im Grunde
auch dieser selbe Gegensatz, durch den sich Le Clerc von den

übrigen Jansenisten in Rijnwijk und Paris unterscheidet.
Arnauld erreichte aber nicht, was er erhoffte, denn am 16.

Oktober 1656 erklärte Alexander VII. in seiner Konstitution «Ad
Sancti Beati Petri Sedem», dass die fünf verdammten Thesen an
und für sich heterodox seien und von Jansénius im heterodoxen
Sinn gelehrt seien. Um die Verteidiger des Jansenismus zur
Unterwerfung zu zwingen, erschien 18. Februar 1665 das berüchtigte
«Formular Alexanders VIL», das jedem Kleriker bei jeder Weihe
zur Unterzeichnung vorgelegt wurde und bei dem man eidlich zu
erklären hatte, sich den Entscheidungen des Innozenz X. und
Alexanders VII. vorbehaltlos zu unterwerfen. Vier französische
Bischöfe jedoch, Pavillon von Alet, Buzanval von Beauvais, Caulet
von Pamiers und Arnauld von Angers, verweigerten die Unterschrift

«pure et simple» und wollten nicht weiter gehen als zu



— 73 —

einer Unterzeichnung «quoad jus». Als dann Ludwig XIV. die
widerspenstigen Bischöfe mit Absetzung und Gefängnis bedrohte,
kamen ihnen 19 weitere Bischöfe zu Hilfe. Ludwig XIV. musste
deshalb einlenken. Nach langen Verhandlungen mit Rom kam
schliesslich die sogenannte «Pax Clementina» (1668) zustande, bei
der Papst Clemens IX. sich zufrieden erklärte, wenn die französische
Kirche das «Recht» des Papstes, bestimmte Sätze zu verurteilen,
anerkennen wollte, und über die «Tatsache», ob diese Sätze sich
in dem Buch des Jansénius befänden, «un respectueux silence»
bewahrt würde. Dieser «Clementinische Friede» war den Jesuiten
ein Dorn im Auge. In bezug auf diesen Frieden war es, dass der
Jesuit Annat dem Nuntius zu Paris, der sich zu seinem Zustandekommen

grosse Mühe gegeben hat, die bitteren Worte vorhielt:
«Sie haben durch die Schwachheit einer Viertelstunde das Werk
von zwanzig Jahren vernichtet.»

Die Ruhe, die die Pax Clementina den bedrängten Jansenisten
brachte, war nur von kurzer Dauer. Es war den Jesuiten alles
daran gelegen, die augustinische Richtung, wie sie sich in Port-
Royal konzentrierte, zu vernichten. Unter Mitwirkung der
«Kirchenmutter Frankreichs», Madame de Maintenon, wussten sie am
15. Juli 1705 vom Papst Clemens XI. eine Entscheidung zu
erlangen, dass ein «respectueux silence» in bezug auf die «Tatsache»
nicht genüge und eine unbedingte Unterwerfung sowohl «quoad
jus» als «quod factum» unerlässlich sei. Trotzdem blieben die
Jansenisten der von Arnauld ausgegebenen Losung treu und
unterzeichneten nur quoad jus. Das war möglich, weil viele Bischöfe
in Frankreich eben der augustinischen Richtung sehr zugetan waren
und sich mit der beschränkten Unterschrift zufrieden gaben. Als
aber später andere Zeiten kamen und die Bischöfe sich einer nach
dem anderen der jesuitischen Richtung unterwerfen mussten,
bekamen auch die Jansenisten die Folgen davon zu spüren. Wie

gesagt, hat die «question du fait et du droit» den Jansenisten auf
die Dauer nicht genützt. Diese Unterscheidung war im Grunde ein
Verrat an der radikalen ersten Generation. Arnauld und die
Seinigen sind sich dessen vollauf bewusst gewesen, denn auch dieser
Doctor Sorbonicus empfand «le scrupule de trop plier». Seine

eigene Schwester, die Äbtissin von Port-Royal, Mère Angélique,
nannte das Formular «un ouvrage de ténèbres et un mystère
d'iniquité». Auch Blaise Pascal war konsequent und wich keinen Strich.
Auf diese Generation wollte Le Clerc zurückgreifen ; in der Haltung



— 74 —

der zweiten Generation sah er eine Verleugnung der Wahrheit,
und nicht mit Unrecht warf er den Herren von Rijnwijk und den
«Nouvelles ecclésiastiques» immer wieder vor, dass sie kein Recht
mehr hätten, sich auf die grosse Vergangenheit zu berufen. Diese
Wahrheit wird er ihnen jahrzehntelang in einer langen Schriftenreihe

immer wieder vorhalten. Kein Wunder, dass dieser Mahner
ihnen schliesslich zu unbequem wurde. Darum musste er fallen.

Pierre Le Clerc wurde 4. Juli 1706 in Rouen geboren, ein Jahr
nach der Aufhebung der Pax Clementina. Im Jahre 1727 trat er
in das Priesterseminar seiner Geburtsstadt ein, ohne genügend
über die Tragweite des Formulars unterrichtet zu sein. Diese Frage
war gerade in jenen Tagen wieder brennend geworden, weil seit
1722 von neuem die Unterzeichnung des Formulars, die allmählich
in Vergessenheit geraten war, verlangt wurde wegen der neu
ausgebrochenen Streitigkeiten über die Bulle «Unigenitus». in der
101 Sätze aus den «Réflexions morales» des Oratorianers Quesnel
verurteilt worden waren. Das Formular sollte mithelfen, die Gegner
der Bulle «Unigenitus» zur Unterwerfung zu bringen. Nach einem
Jahr trat Le Clerc wieder aus dem Seminar aus und ging nach
Paris, um sich näher über «les affaires du temps» zu erkundigen.
Als guter Jansenist zog er in das Collège de Ste-Barbe ein, eine

Pflegestätte des Geistes von Port-Royal und das deshalb bald
darauf geschlossen werden sollte. Hier lernte er viele Jansenisten
und Appellanten von der Bulle «Unigenitus» kennen und kehrte
dann im Jahre 1729 nach Rouen zurück, mit dem Vorsatz, das

Formular nur «quoad jus» zu unterzeichnen. Wie er aber dem
Grossvikar des Bistums gegenübersteht, entsinkt ihm der Mut,
und er unterzeichnet «purement et simplement». Nach Empfang
der Subdiakonatsweihe kommt er zu der Überzeugung, dass er
den grossen Vorkämpfern des vergangenen Jahrhunderts untreu
geworden ist, und diese Untreue wird ihm unvergesslich bleiben
und ihn sein ganzes Leben lang beunruhigen. Psychologisch ist es

durchaus verständlich, dass er von nun an glaubt, seinen Fehler
nur dadurch wieder gutmachen zu können, indem er die grossen
Vorgänger zum Vorbild seines weiteren Lebens nimmt, dem Papsttum

rücksichtslos den Kampf ansagt und seine Kraft und Zeit ganz
in den Dienst der Wahrheit stellt. Er verzichtet auf das Priestertum

und lässt sich in Paris nieder, wo er sich an der Universität
der Philologie widmet, den Grad eines Maître es arts erwirbt und
nebenbei als Lehrer sein Auskommen findet.



— 75 —

Als Le Clerc 1729 nach Paris kam, widerhallte ganz Frankreich

und namentlich die Hauptstadt vom kirchlichen Kampf.
Im Jahre 1726 war Kardinal Fleury erster Minister geworden, und
als im Jahre 1729 Kardinal de Noailles gestorben und Vintimille
du Luc ihm auf dem Bischofssitz nachgefolgt war, fand Fleury in
diesem Mann das willige Werkzeug, den Jansenismus auszurotten.
Schon 1728 war Soanen, Bischof von Senez, von der «Räubersynode

vom Embrun» seines Amtes enthoben worden (der
französische Petrus Codde!) und verbrachte als «prisonnier de Jésus
Christ» seine letzten Lebensjahre im Benediktinerkloster von
Chaise-Dieu in Südfrankreich. Im nächsten Jahr folgte der Erlass
Fleurys, in dem die vorbehaltlose Unterschrift des Formulars wieder
unbedingt erfordert wurde; dann griff er die jansenistisch gesinnte
Sorbonne an. Über hundert doctores, die nach 1720 von der Bulle
«Unigenitus» an ein allgemeines Konzil appelliert hatten, wurden aus
der Sorbonne gestossen. Die Bischöfe von Boulogne, Amiens, Reims,
Embrun, Soissons, Marseille, Cambrai usw. gürten sich zum letzten
Kampf gegen die Anticonstitutionnaires. Nach und nach werden die
verschiedenen Klosterorden zurUnterwerfung gezwungen. Mankennt
die Rücksichtslosigkeit des Kardinals Fleury. In seiner 17jährigen
Amtszeit soll er mehr als 40 000 Lettres de cachet ausgegeben haben.

Das Kirchenvolk fühlt sich verraten und verkauft. Eine
ungeheure Erregung ergreift die Massen. Auf dem Grabe des

Asketen und des radikalen Appellanten Abbé de Paris, auf dem
Friedhof St-Médard, geschehen aussergewöhnliche Dinge. Die auf
dem Grabe zusammengeströmten Massen geraten in Verzückung
und Ekstase. In einigen Jahren sollen mehr als 200 wunderbare
Genesungen geschehen sein. Das ist eine deutliche Sprache Gottes.
Der Herr des Himmels stellt sich auf die Seite der Appellanten.
Gott selbst schützt seine Kirche, weil die Hierarchie und der Papst
sie verraten haben und heidnisch geworden sind. Schauerliche Szenen

spielen sich unter den Konvulsionären ab. Der Friedhof St-Médard
muss geschlossen, die Massen hinausgejagt werden.

Auch Le Clerc schliesst sich voll Begeisterung den Konvul-
sionisten an. Einige unter ihnen glauben, dass das Ende der Welt
nahegerückt ist, und schauen sehnsüchtig nach der Wiederkehr
des Propheten Elia aus. Da und dort taucht der Gedanke auf,
dass der Prophet schon zurückgekommen und in dem Priester Vaillant

(Vaillantismus) erschienen ist. Auch für diesen Gedanken ist
Le Clerc zugänglich, und er schliesst sich den Vaillantisten an.



— 76 —

Dann aber will er zuerst mit seiner Vergangenheit brechen. Im
Jahre 1733 veröffentlicht er seine «Acte de révocation de la signature

du formulaire soit quant au fait soit quant au droit». Diese Acte
bedeutet den Bruch mit den Jansenisten der «Nouvelles ecclésiastiques».

Ihre Mühe, ihn zu einer bedingten Unterschrift zu
bewegen, ist gescheitert. Von nun an wird Le Clerc nicht mehr zu
den Ihrigen gerechnet werden, und wie sie seine «Acte de
révocation» in den «Nouvelles» scharf angegriffen haben, so werden
sie es künftighin tun, wo immer Le Clerc ihren Weg kreuzt.

Seine Sympathien für den Vaillantismus führen ihn als

Gefangenen in die Bastille, aus der er nach Abschwörung des Vaillantismus

nach dreijähriger Haft im Jahre 1736 entlassen wird. Es ist
begreiflich, dass die Herren von Rijnwijk ihm diesen Vaillantismus
sein Leben lang nachgesagt haben. Auf Grund dessen wird man ihn
in den «Nouvelles ecclésiastiques» gezeichnet finden als «plein de

préventions, erreurs et opiniâtreté, faux docteur, avec une théologie
très superficielle, un esprit confus, singulier, porté à l'enthousiasme
(convulsions), un esprit de fanatisme très dangereux», sich schuldig
machend durch: injures atroces. Dieses Urteil der Rijnwijkschen
Herren ist sehr hart und einseitig, darum ungerecht. Es fällt übrigens

in der Polemik der «Nouvelles» immer wieder auf, dass man
eigentlich nie Le Clercs Schriften und Lehrmeinungen, sondern
immer nur seine Person angreift.

Wir müssen uns auf diese kurzen Notizen aus Le Clercs Pariser
Zeit beschränken, möchten aber nur noch daran erinnern, dass die
kirchlichen Archive eine grosse Anzahl an ihn gerichtete Briefe
enthalten, aus denen ersichtlich ist, dass Le Clerc mit vielen führenden
Jansenisten in Verbindung stand. So ist zum Beispiel ein Brief
aufbewahrt von dem merkwürdigen «Faster» Claude Léauté, einem

wegen seines Appells gegen die Bulle «Unigenitus» nach Ambournay
verbannten Benediktinermönch, in dem dieser seiner Genugtuung
Ausdruck gibt «que j'ai goûté dans votre chère compagnie. Il est
également doux et rare de trouver dans ce siècle de véritables
Israelites comme j'ay le bien de vous avoir rencontré. J'espère
que le Seigneur sera votre récompence de votre bon cœur et du
bien que vous m'avez fait.» Als dieser Léauté (1746) gestorben
war, nahmen die «Nouvelles ecclésiastiques», obgleich Léauté ein
guter Jansenist und Appellant und dazu ein Märtyrer seiner
Überzeugung war, von seinem Tod keine Notiz... weil er, wie Le Clerc
bitter bemerkt, die Konvulsionen verteidigt hatte.



— 77 —

Im Jahre 1748 gab Le Clerc seinen Lehrberuf auf und zog nach
Holland. Selbstverständlich war für ihn kein Platz unter den

grossen Theologen und hohen kirchlichen Würdenträgern, die das
Haus Rijnwijk bevölkerten. Dieser Subdiakon, «d'une famille
obscure, ce drôle là», passte nicht unter die teilweise sehr reichen,
zu den oberen Ständen gehörenden Rijnwijkianer. So kam er
nach Amsterdam, wo der Bischof von Haarlem Joh. Stiphout ihm
freundliche Aufnahme gewährte und er die Freundschaft zweier
x\msterdamer Pfarrer, Ahuys und Borger, zu gewinnen wusste.
Diese beiden Pfarrer haben ihm die Treue gehalten auch nach dem
Konzil. Sie missbilligten die Verurteilung und machten daraus
kein Hehl, sondern gaben sogar eine Schrift heraus : « Questions à

résoudre», in der sie auf verschiedene Fehler des Konzils
aufmerksam machten. Dann aber wurden sie schleunigst nach Rijnwijk

berufen und kehrten gänzlich «bekehrt» nach Hause zurück
und werden dann sogar als die Vollstrecker des über ihn gesprochenen

Urteils auftreten! Wie sind die Helden gefallen! Vorerst
aber nahmen die Holländer diesen Réfugié mit Wohlwollen auf.
Der Bischof von Haarlem erteilte ihm selbst die Erlaubnis, an
den hohen Festtagen als Subdiakon in feierlichen Hochämtern
mitzuwirken.

Trotz seiner kleineren Divergenzen mit der Rijnwijk- resp.
«Nouvelles»-Gruppe erschien Le Clerc den anderen Jansenisten in
Frankreich als geschätzter und wertvoller Mitarbeiter bei der
Herausgabe verschiedener Werke über die Geschichte und die

Hauptgestalten von Port-Royal. Zu dieser Aufgabe war Le Clerc

um so eher berufen, als er sich während seines Verbleibens in Paris
besonders dem Studium dieses Klosters gewidmet hatte. Schon

vor der Ankunft in Holland gab er eine «Traduction des Homélies
de S. Grégoire le grand sur Ezechièl» heraus. Dann aber erscheinen
in schneller Aufeinanderfolge eine ganze Reihe Schriften, so schnell,
dass die Herren von Rijnwijk ihn deswegen gerne als einen «Bücher -

sehmierer» hingestellt haben. Wer aber die meterlangen Reihen
«französischer Bändchen» in den holländischen Pfarrhäusern oder
in der Seminarbibliothek zu Amersfoort anschaut, fragt sich wohl
leise, ob denn gerade diese Jansenisten das Recht hätten, Le Clerc
aus seiner Vielschreiberei einen Vorwurf zu machen. In den ersten
Jahren nach seiner Niederlassung in Amsterdam erschienen «Vie
de Wallon de Beaupuis, prêtre de Beauvais, et solitaire de Port-
Royal» (1751); «Vie de la Mère Marie des Anges, abbesse de Mau-



— 78 —

buisson et de Port-Royal» (1751); «Vies intéressantes et édifiantes
de plusieurs religieuses de Port-Royal» (4 Bde., 1750—1752); «Vies
intéressantes et édifiantes des amis de Port-Royal (1751)»; «Histoire

des persécutions des Religieuses de Port-Royal» (5 Bde., 1753)

usw. Gazier, in seiner «Histoire générale du mouvement janséniste »,

spricht von diesem «Recueil d'Utrecht» als von einem «Recueil
précieux» und «Recueil incomparable», ohne aber je den Namen
Le Clercs zu nennen. Das hat Befremdung erregt, aber dieses

Schweigen ist vom Standpunkt Gaziers durchaus verständlich. Le
Clerc war kein «Jansenist pur sang» ; er war ein entarteter Sohn ; wie

ja auch, nach Gazier, die heutige holländische Kirche eine
entartete Bastardin ist, weil sie die genuine jansenistische Tradition
verleugnet habe! Wer aber von dieser Reihe Schriften Kenntnis
nimmt, möge sich die Frage vorlegen, ob man diese wertvolle
Arbeit einem Manne zutrauen dürfte, wenn er, wie die Rijnwijker
Herren urteilten, «un superbe Goliath, un visionaire, un homme
isolé, sans autorité, sans crédit, ennemi déguisé, adulateur frauduleux,

plein de singularité et de témérité» gewesen wäre
Mit seinen Schriften über Port-Royal erntete Le Clerc

allgemein Anerkennung und Lob. Von hier aus konnte kein Angriff
auf ihn unternommen werden. Bald aber kam der erste schwerere
Zusammenstoss mit dem Rijnwijker Kreis, und zwar durch die
Herausgabe des «Journal de l'abbé d'Orsanne» (6 Bde., 1753).
Bekanntlich war d'Orsanne Kanoniker der Kirche zu Paris, Offizial und
vertrautester Ratgeber des Kardinal-Erzbischofs de Noailles. Er
hatte ein ausführliches Tagebuch von den Verhandlungen in Rom,
bei denen er zugegen gewesen war, in bezug auf die Bulle «Ungeni-
tus» geführt. Le Clerc gab dieses Tagebuch genau nach dem Wortlaut

heraus, aber, weil die offiziellen Aktenstücke, die d'Orsanne
seinem Tagebuch hatte beilegen wollen, bei seinem Tod verloren

gegangen waren, fügte Le Clero andere offizielle Stücke hinzu mit
deutlicher Abhebung im Lettertypus. Diese Herausgabe war den
Herren der «Nouvelles ecclésiastiques» um so unsympathischer, als

ja auch Dupae de Bellegarde in Rijnwijk eine Herausgabe
vorbereitete, die dann 1756 erschien. Die «Nouvelles» hatten für die

Ausgabe Le Clercs kein gutes Wort übrig und taten sie ab mit der
Behauptung, «Le Clerc habe zu viel an dem Stil des d'Orsanne
geändert». Das ist nun aber gewiss nicht der Fall. Le Clerc hat in
seiner Ausgabe das Tagebuch buchstäblich genau wiedergegeben.
Es ist aber leicht zu verstehen, dass die Verstimmungen auf beiden



— 79 —

Seiten immer wuchsen und hier wieder neuer Zündstoff zusammengetragen

wurde, der zu einer Explosion führen musste.
Ungefähr zu gleicher Zeit mit dem Tagebuch d'Orsannes gab

Le Clerc ein «Recueil de pièces qui n'ont pas encore paru sur le
Formulaire et Bulles et Constitutions des Papes, dont on exige des

fidèles l'acceptation» heraus (Avignon 1753). Mit dieser Schrift
greift er direkt in die Kämpfe in Frankreich ein und richtet eine

Kriegserklärung an die französischen Bischöfe, die mit allen Mitteln
versuchten, der Bulle «Ungenitus» zum Sieg zu verhelfen. Es ist
die Zeit des «billets de confessions». Demgegenüber bringt Le Clerc
eine Anzahl offizieller Aktenstücke gegen den Papismus und
beweist an der Hand der Hl. Schrift und der Aussagen der Kirchenväter,

dass der Papst nicht im mindesten ein Recht hat, sich über
die Kirche zu setzen. Es werden viele Briefe der Nonnen von Port-
Royal, von Ste-Marthe, Arnauld und mehreren Doctores der
Sorbonne angeführt, in denen die Unterscheidung zwischen fait et droit
verworfen wird. Diese Schrift, die in Frankreich grossen Absatz
fand, musste den «Nouvelles ecclésiastiques» äusserst
unwillkommen sein, weil sie dem Epigonentum des 18. Jahrhunderts
klar und scharf den Spiegel vorhielt und deutlich erkennen liess,
wieweit die zweite Generation von der ersten abgewichen war.
Die «Nouvelles ecclésiastiques» kehrten sich denn auch scharf
gegen diese Arbeit, konnten jedoch sachlich nichts anders erwidern
als: «Der Verfasser findet keine Stütze bei den Lebenden, darum
sucht er sie bei den Toten.»

Das aber war alles nur Plänkelei im Vergleich zu dem bald
folgenden schwereren Zusammenstoss anlässlich der holländischen
Ausgabe der «Nouvelles ecclésiastiques». Das Blatt wurde schon
seit vielen Jahren in Holland unverändert nachgedruckt, weil es

unmöglich war, die Nummern aus Frankreich zu beziehen. Als
aber — 1752 — der holländische Herausgeber, der Buchhändler
Savoye, starb, wurde sein Bücherfond öffentlich verkauft. Dazu
gehörte auch das Ausgaberecht der «Nouvelles». Der Amsterdamer
Boes kam durch rechtmässigen Kauf in den Besitz des Blattes
und fing an, es in der sogenannten Amsterdamer Ausgabe
abzudrucken. Das Wiederersoheinen löste im Anfang sowohl in
Frankreich als in Rijnwijk grosse Freude aus; allein sie währte
nicht lange. Denn diese Amsterdamer Ausgabe wurde besorgt von
Pierre Le Clerc. Dieser aber versah die Amsterdamer Edition
mit allerhand Notizen und Bemerkungen, in denen er seine von



— 80 —

den offiziellen Jansenisten abweichende Auffassung wiedergab
und sich vor allem gegen die Lobhudeleien, mit denen die
französischen Jansenisten das Papsttum umschmeichelten, kehrte. In
Frankreich war man über diese «notes méprisables» heftig empört,
und der Erzbischof von Utrecht, P. J. Meindaerts, sah sich
genötigt, die Notizen der Amsterdamer Ausgabe zu widerlegen. Le
Clerc aber liess dann die Widerlegungen des Erzbischofs wieder
mit neuen Bemerkungen erscheinen, so dass der Streit immer
schärfere Formen annahm und die Gemüter immer verbitterter
wurden. Dieser Pressestreit ging schliesslich so weit, dass die Rijn-
wijkianer beschlossen, nun selber die Herausgabe an die Hand
zu nehmen. Das wurde die Utrechter Ausgabe. Damit wurden Le
Clerc und der Buchhändler Boes aufs schwerste geschädigt. Dem
Le Clerc fehlte von nun an das Forum, vor dem er seine Theorien
ausbreiten konnte, und Boes verlor allmählich seine Bezüger, so
dass das Blatt schliesslich — 1659 — einging. Le Clerc liess nicht
nach, die Herren von Rijnwijk des Diebstahls zu beschuldigen,
weil sie den Herausgeber um sein Brot gebracht hatten und seine

unbestreitbaren, durch Kauf erworbenen Rechte mit Füssen traten.
Selbst wenn man in Erwägung zieht, dass in jenen Zeiten die
Autoren- und Buchhandlungsrechte noch nicht so umschrieben und
festgelegt waren wie in unsern Tagen, so muss man dennoch zu dem

Ergebnis kommen, dass diese Handlungsweise der Rijnwijker
Herren dem Buchhändler gegenüber nicht den Normen der Moral
entspricht. Von nun an hält Le Clerc mit seiner Bekämpfung der
Rijnwijk-Gruppe nicht mehr zurück. Wo immer es ihm nur möglich
ist, überhäuft er die Utrechter Edition mit Schmach und Spott.
«Dieses Blatt», sagt er, «tut immer der Wahrheit Gewalt an. Die
Päpste werden darin immer rein gewaschen ; die Ignatianer werden
als die Schuldigen vorgestellt. Sie sind zwar schuldig, aber sie sind
heilig, wenn man sie mit den Päpsten vergleicht. Denn alle Schuld
liegt bei Rom, das die falsche Lehre verbreiten lässt. Und beissend
wirft er seinen Gegnern vor: «Ihr beschuldigt die Dolche, aber ihr
sprecht die Hand, die die Dolche führt, frei.»

Es wird dem aufmerksamen Leser aufgefallen sein, dass bis
heute noch von keinem einzigen Konflikt mit der holländischen
Kirche die Rede war. Die Affäre mit der Amsterdamer Ausgabe
der «Nouvelles ecclésiastiques» hatte zwar das Verhältnis zum
Erzbischof einigermassen getrübt, aber Le Clerc fungierte noch immer
als Subdiakon in den Amsterdamer Kirchen und stand mit vielen



— 81 —

holländischen Geistlichen auf bestem Fuss, und unter ihnen gab
es mehrere, die seinen Ansichten beipflichteten und ihn in seinem

Kampf ermunterten. Denn für viele waren auch die alles
beherrschende Stellung, die Rijnwijk in der Führung der kirchlichen
Sachen Hollands einnahm, und die hörige Abhängigkeit, in die
ihre Bischöfe geraten waren, unerträglich. Die Rijnwijker haben
denn auch alle Hebel ansetzen müssen, um schliesslich die Utrechter
Kirche zu dem unglücklichen Konzil zu bewegen. Wenn auch die
Bischöfe eher geneigt waren, dem französischen Drängen
nachzugeben, so mussten sie doch auf ihre Geistlichen Rücksicht
nehmen, die weit weniger gewillt waren, sich vor den französischen
Wagen spannen zu lassen.

Neben seiner Polemik, die schon an und für sich ein erstaunliches
Mass von Arbeit erheischte, fand Le Clerc noch Zeit zu der Herausgabe

einer Anzahl anderer Schriften über verschiedene Phasen des

jansenistischen Streites. So liess er — 1756 — eine «Nouvelle
apologie de la sainte doctrine de M. Jansénius touchant les V.
Propositions» erscheinen, und noch im selben Jahr folgte die vorzügliche
Biographie des Pfarrers in Mecheln und nach Holland geflohenen
Aegidius de Witte unter dem Titel: «Idée de la vie et des écrits de
M. G de Witte.» Wir können auf diese Schriften nicht weiter
eingehen und müssen uns beschränken auf die Feststellung, dass es

sich auch in diesen ausgezeichneten Arbeiten immer wieder um
die grosse Aufgabe handelt, der Le Clerc sein Leben gewidmet hat :

die Bekämpfung des «verderblichen» Clementinischen Friedens.
Jedesmal, wenn er auf diese «Pax Clementina» zu sprechen kommt,
kann er sich nicht genug tun in Kritik. Sie ist «eine Aufstapelung
der Ungerechtigkeit, die Ursache alles Elendes, unter dem die
Kirche seufzt; es ist «ein Friede, der auf Zweideutigkeit,
Doppelzüngigkeit, Lüge, Unrecht und Schändung der Wahrheit
aufgebaut ist. Ein öffentliches Ärgernis, gegen das jedermann
protestieren musste, denn Schweigen ist ehrlos und feig. Die
Jansenisten, die sich ,les amis de la vérité' nennen, tun nichts anderes
als sich drücken, die Augen schliessen, und schweigen. Sie

vergessen ihre hohe Berufung, Schildwachen zu sein im Hause Israels,
und verraten die Wahrheit.» So schleudert dieser jansenistische
Zola den Rijnwijkern und ihren Pariser Freunden unaufhörlich
sein wuchtiges «j'accuse» ins Gesicht. Rijnwijk aber schweigt.
Er ruft sie auf zum Kampf, aber man schweigt. Er bittet sie in
den rührendsten Worten um Belehrung; man schweigt. Er ver-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1949. 6



— 82 —

sucht, sich durch Vermittlung holländischer Geistlicher Gehör zu
verschaffen; man schweigt. Warum? Dieser Subdiakon, «homme
d'une famille obscure, sans autorité» ist den Rijnwijkern keiner
Antwort wert! Nur ein Mittel gibt es, diese lästige, surrende Bremse
loszuwerden : ein eigens zu seiner Verdammung zusammengerufenes
Kirchenkonzil in feierlicher Aufmachung, und Konzilsakten in drei
Sprachen, die die ganze Welt in Staunen setzen werden, von denen
in jedem Bischofspalais und jeder Kanzlei und von jedem
Professorenkatheder herab gesprochen werden soll!

Noch ist dazu freilich das nötige Material nicht genügend,
aber Le Clerc wird es bald selber liefern. Noch im selben Jahre,
in dem er seine vortreffliche Biographie des Aegidius de Witte
herausgab, erschien sein vielleicht aufsehenerregendstes Werk:
«Renversement de la religion et des loix divines et humaines par
toutes les Bulles et Brefs donnés depuis près de 200 ans contre
Baius, Jansénius, les V Propositions, pour le Formulaire et contre
le Père Quesnel, ou Recueil de toutes les Bulles, accompagnées de

Remarques Historiques et critiques et de beaucoup de pièces intéressantes,

qui forment une suite Historique de ce déluge d'iniquités,
de maux et de scandales de toute espèce, dont les Papes, la Cour
de Rome et les Jésuites inondent l'église depuis 200 ans, sans aucune
discontinuation et qui l'ont réduite dans l'état le plus triste que
l'on ait jamais vu» (4 tom.). Auf dem Titelblatt sieht man (ein
Zeichen seines bitter gewordenen Gemütes) ein Kreuz, in dem die
Worte geschrieben stehen: «La vérité s'est retirée sur la Croix,
chassée des Palais, proscrite dans les Sanctuaires, poursuivie dans
les Tribunaux, foulée aux pieds dans les places publiques, fugitive
partout. » Das Buch ist ein «cri de cœur» eines erbitterten und
tief enttäuschten Menschen und bringt, was der Titel besagt:
eine nahezu vollständige Sammlung aller Entscheidungen der
aufeinanderfolgenden Päpste von Pius IV. an bis auf Le Clercs

Tage, soweit sie sich auf die Streitigkeiten über die Gnadenlehre
beziehen. Von diesen Entscheidungen gegen Baius, Jansénius,
Quesnel u. a. heisst es, dass sie der Anfang geworden sind einer
«Sintflut» des Jammers, die Rom über die Kirche gebracht hat,
und von dem die Pax Clementina nur ein kleines Bächlein ist.
Diese Bullen sind niemals von der Kirche angenommen, sondern
von den Feinden der Kirche gemacht worden; stehen im Widerspruch

zur wahren Kirche und der ungefälschten katholischen
Lehre, und schänden die Grundwahrheiten des Christentums.



— 83 —

Darum darf man nicht, wie Rijnwijk und die Pariser tun, schweigen ;

denn es handelt sich hier um Fragen, in denen man entscheiden
muss. Die Pax Clementina enthält grobe Unwahrheiten. Auch
Arnauld hat im Anfang erklärt, dass in den fünf Thesen die Lehre
der katholischen Kirche verurteilt werde. Darum sind die heutigen
Jansenisten nicht konsequent, denn früher haben sie in den fünf
Sätzen die alte katholische Gnadenlehre erkannt. Nach deren

Verurteilung aber tun sie das nicht mehr. Statt dessen behaupten
sie jetzt, dass in den verurteilten Sätzen nur Luther und Calvin
verurteilt worden seien. Sie vergessen aber, dass die Jesuiten bei
diesen Sätzen gar nicht an Luther oder Calvin dachten, sondern
an den hl. Augustin. Und darüber bewahren die Jansenisten «un
respectueux silence»! Das ist unerhört, denn «wer einen grossen
Bischof (Jansénius) dem Hasse ausgeliefert sieht, kann sich nicht
eidlich verpflichten, nichts zu sagen oder zu schreiben, um die
Verleumdung zu bekämpfen». Jansénius ist unschuldig und muss
verteidigt werden. Überdies zwingt die Pax Clementina dazu, die
Wahrheit selber zu verurteilen, denn diese Pax fordert
Unterzeichnung purement et simplement. Wie aber die Jansenisten
selber behaupten, können die fünf Sätze, an und für sich genommen,
einen zweifachen Sinn haben, einen guten katholischen und einen
falschen. Gerade deshalb darf man sie nicht purement et simplement

verurteilen, denn dann würde man zugleich mit dem
ketzerischen auch den orthodoxen Sinn verurteilen. Die Jansenisten
sollten die Thesen jetzt genau so beurteilen, wie sie vor der
Entscheidung des Innozenz X. getan haben. Er berufe sich auf eine
auch unter den Jansenisten aufs höchste verehrte Persönlichkeit,
den Bischof Pavillon von Alet. Dieser habe ihm gegenüber erklärt,
dass die Bischöfe, die zu der Pax Clementina mitgewirkt hätten,
unrichtig gehandelt haben. Pavillon wollte nie über die Pax
sprechen, und wenn darauf die Rede kam, fing er immer an zu
weinen.

Gegen die Erörterungen Le Clercs war sachlich nichts
einzuwenden, und es darf wohl angenommen werden, dass die
Jansenisten ebenfalls von der Richtigkeit seines Standpunktes
überzeugt waren. Zugestanden werden muss, dass Le Clerc, als
alleinstehender und nur für sich selbst verantwortlicher Mann, freier
und radikaler sprechen konnte als seine Gegner in Rijnwijk und
Paris, die in den Augen vieler Gesinnungsgenossen und vor allem
der französischen Bischöfe als die anerkannten Führer des Jan-



— 84 —

senismus galten. Mehrere von den Rijnwijker Theologen standen
mit der ganzen katholischen Welt in enger Verbindung und hatten
ihre Beziehungen bis in den Vatikan. Andere wieder besorgten
für die Bischöfe verschiedener französischer Diözesen die vielen
«Mandements pastorales», die in der Geschichte des 18.
Jahrhunderts in Frankreich eine so bedeutende Rolle gespielt haben.

Rijnwijk war zweifellos ein Mittelpunkt theologischer Gelehrsamkeit

ersten Ranges, das Orakel des Jansenismus ihrer Zeit.
Deswegen war es ihnen einfach unmöglich, den Auffassungen Le
Clercs Raum zu geben. Dieser Himmelstürmer konnte nach ihrer
Meinung nur Schaden stiften. Die Vorsichtigkeit gebot ihnen, alles

zu vermeiden, was die Distanz zu Rom vergrössern konnte. Bossuet,
«l'aigle de Meaux», hatte einmal gesagt, er wolle «die delikaten
Ohren Roms um keinen Preis beleidigen», und das war auch die
Losung des «offiziellen» Jansenismus. Darum wurde alles, was hart
und scharf war, vermieden, und man wählte nur die gemässigtsten
Ausdrücke, die dann noch mit der nötigen Salbung vorgetragen
wurden. Die Losung war: Politesse. Politesse unter allen
Umständen. Musste von den Fehlern Roms oder der Kurie gesprochen
werden (und das tat man gewiss auch!), dann geschah es nur «mit
bebenden Lippen».

Diese taktische Zurückhaltung, wie sie zur Erreichung eines
eventuellen Friedens mit Rom vielleicht geboten war, hat aber
die Jansenisten in Frankreich und dann auch in Holland auf die
Dauer ganz um ihren Anhang gebracht. Ihr Einfluss auf den Gang
der Geschichte erlitt mit jedem Tage grössere Einbussen, und vor
allem in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts wurde es immer
stiller um die «Nouvelles ecclésiastiques» herum. Die jansenistisch
gesinnten Bischöfe in Frankreich starben langsam aus und wurden
durch Jesuitenfreunde ersetzt; der Ultramontanismus gewann
unaufhaltsam an Boden. Auf der anderen Seite verschärfte sich
der Widerstand gegen die wachsende Übermacht Roms. Die
Bewegung des Richerismus griff immer weiter um sich und machte
dem alten Jansenismus schwere Konkurrenz. Es möge genügen,
auf Männer wie Nicolas Travers, de Bonnaire, de Gennes, Philippe
Boidot, Etienne Mignot und andere hinzuweisen. Sie alle ziehen
die Linien des alten Gallikanismus weiter und greifen das Papsttum
und die ihm gewogenen Bischöfe, die sich in ihren Bistümern
meistens wie kleine Päpstlein gebärden, rücksichtslos an. Auch bei
diesen Männern holte sich Le Clerc sein Material ; aus ihrem Arsenal



— 85 —

nahm er seine Waffen. In den Augen der «Nouvelles ecclésiastiques»
waren diese Richeristen nicht nur «enfants terribles», sondern
«bêtes noires», und mit hochmütiger Selbstgefälligkeit erklären die
Schriftleiter von ihrem hohen elfenbeinernen Redaktionsturm
herab: «qu'ils ne connaissent point ces doutes et ces incertitudes
sur la primauté du pape» (NN. EE. 1755, p. 208). Aber während
sie diese «enfants terribles» vor der Öffentlichkeit bekämpfen,
folgen sie ihnen im geheimen in vielen Punkten nach und werden
es allmählich immer mehr tun!

Trotz der Kritik der Rijnwijkianer setzte Le Clerc seine
schriftstellerische Tätigkeit unentwegt fort. So erschien — 1758 — von
seiner Hand ein «Précis d'une acte de Dénonciation solennelle faite
à l'église a) d'une multitude de Bulles, de Brefs, etc. des Evêques
de Rome, lesquels renversent la Religion et les Loix divines et
humaines; b) des Evêques de Rome eux-mêmes et de leur Cour comme
Auteurs des maux et des scandales qui désolent tout dans le Troupeau

du Seigneur, dans le Temple et dans le Sanctuaire etc. etc. etc.»
Im Gegensatz zu seinen früheren Arbeiten, die sich alle noch auf
den jansenistischen Streit bezogen, betritt Le Clerc hier den Boden
der allgemeinen Kirchengeschichte. Ganz in den Spuren Boidots
und Travers' gehend richtet er hier sein schweres Geschütz auf
das Papsttum selber. Das Papsttum ist, wie er ausführt, schon seit
Jahrhunderten eine hochmütige, alles dominierende, geldgeizige
Macht. Rom ist ein «Ozean der Ungerechtigkeit». Es greift Könige
an, schändet die Kirche, die die Braut Christi ist; es tritt alle
Gesetze mit Füssen, macht neue gottlose Gesetze und schlägt jeden
Ungehorsamen mit dem Bann. Ein Appell auf ein allgemeines
Konzil, wie die Appellanten ihn eingereicht haben, genügt nicht,
denn damit räumt man dem Papst das Recht ein, dogmatische
Entscheidungen zu treffen. Diese Kompetenz aber kommt nur
der Kirche zu. Die Confessio Piana (1564) ist «usurpation
sacrilège». Seitdem gebärden sich die Päpste wie Souveräne, Despoten
und Tyrannen; sie nehmen die Würde des Episkopats nur für sich
in Anspruch und würdigen die anderen Bischöfe zu Mandatären
des Papsttums herab. Alle Bischöfe aber besitzen die gleiche Autorität,

denn alle sind Nachfolger der Apostel. Der Papst ist nur
primus inter pares. Darum müssen alle besonderen Ehrentitel des

Papstes wie Vicarius Christi, Haupt der Kirche, Pontifex Maximus,
Vater der Bischöfe usw. abgewiesen werden. Es kann zwar in diesen
Ausdrücken ein guter Gedanke liegen, aber Rom missbraucht sie.



— 86 —

Der Papst besitzt nur einen Ehrenprimat, der auf Grund der
Bedeutung der alten Kaiserstadt Rom ihm zuerkannt wurde.

Durch diese Gedanken wurde Le Clerc dazu gebracht, nun
auch die Stellung der Bischöfe zu untersuchen. Hier vertritt er
die oft missverstandene Ansicht, dass nur das sacerdotium jure
divino eingesetzt sei. während der Episkopat und der Diakonat
nur jure ecclesiastico seien. Diese Meinung Le Clercs bildet eine
der Anklagen, auf Grund deren er verurteilt worden ist. Es mag
sein, dass Ledere sich hier ungenau ausgedrückt hat und die Sache

zu einseitig herausgestellt hat. Dieser Ausdruck soll aber gesehen
werden im Lichte der eigenmächtigen Haltung des französischen
Episkopats gerade in jener Zeit. Es ist die Zeit, in der die
französischen Bischöfe sieh als Päpstlein gebärden und ailes daran
setzen, um die letzten Rechte der Priester zu vernichten. Die von
Le Clerc entwickelten Gedanken sind unendlich schärfer
ausgesprochen im Buch Travers' «Pouvoirs légitimes du second ordre
dans l'administration des sacrements et le gouvernement de l'église».
Die Verurteilung Le Clercs gerade wegen der hier bezogenen Stellung

mutet aber um so merkwürdiger an, weil ja die Richter Le
Clercs kaum zwanzig Jahre später nicht nur die Meinung Le Clercs,
sondern selbst die viel radikalere des Travers selber propagieren
werden, und zwar am österreichischen Hof des Kaisers Josef IL
Travers und. nach ihm, Le Clerc haben für die späteren Jansenisten
den Schild geschmiedet, um der Willkür des französischen Episkopats

und dem Papsttum Widerstand leisten zu können. Derselbe
Dupac cle Bellegarde, der im Jahre 1763 im Verfahren gegen Le
Clerc eine überwiegende Rolle gespielt hat, wird 19 Jahre später
zusammen mit van Swieten und de Haen dieselben Gedanken dem
Kaiser in Wien als Richtschnur für seine Kirchenpolitik
untertänigst empfehlen. Ironie der Geschichte!

Neben Papsttum und Episkopat entwickelt Le Clerc in seinem
«Précis» auch einige Gedanken über das Wesen der Kirche. Auch
dies hat man ihm 1763 als Irrtum angerechnet, obwohl gerade
in dieser Hinsicht Le Clerc genau übereinstimmt mit dem, was
der heutige Altkatholizismus lehrt. Nach Le Clerc ist die Kirche
zusammengesetzt aus verschiedenen, selbständigen katholischen
Nationalkirchen. Zusammen bilden sie die allgemeine Kirche.
Darum will er auch die griechisch-orthodoxe Kirche zur
katholischen Kirche gerechnet wissen. Eine für jene Tage unerhörte
Behauptung! Er anerkennt deshalb nur die sieben allgemeinen Kir-



— 87 —

chenversammlungen der ungeteilten Kirche als ökumenisch an.
Die griechisch-orthodoxe Kirche ist deshalb nicht schismatisch.
Nur das allgemeine Konzil kann Glaubenswahrheiten feststellen.
Die Lehre der «zerstreuten» Kirche (l'église dispersée) kann nie für
bindend angesehen werden, solange nicht ein allgemeines Konzil
sie bestätigt hat. Den Konzilien, >zu denen die Griechen nicht
eingeladen sind, fehlt der Charakter der Allgemeinheit. Mit dieser
Beurteilung der griechischen Kirche erwarb er die Sympathie des

morgenländischen Bischofs von Arcadien, auf der Insel Candia,
der sich in jenen Tagen in Holland aufhielt. Auch diese Beziehungen
mit einem Vertreter der orthodoxen Kirche sind Le Clerc sehr

übelgenommen worden. Wir glauben zu Unrecht, denn Le Clerc

ging damit nur in den Fußstapfen von unverdächtigen jansenistischen

Männern wie Jubé, der zur selben Zeit Unionsversuche mit
den Orthodoxen unternahm, oder wie Boursier, der gelegentlich
des Besuches Zar Peters des Grossen in Paris in gleicher Richtung
wirkte, oder auch wie der Ex-Jesuit Le Courayer, der schon früher
Annäherung zu der Anglikanischen Kirchengemeinschaft gesucht
hatte. Und sollte nicht Dupac de Bellegarde selber etwa 20 Jahre
später den Versuch machen, um die Utrechter Kirche zu einer
Einheit mit derjenigen von Belgien. Deutschland, Österreich und
Toskana zu bringen

Es wird wohl niemanden geben, der die Schärfe in der Kampfweise

Le Clercs verneinen wird. Er ist tatsächlich mitleidlos, hart,
heftig, bitter, beissend und schneidend scharf. Aber, «wer die
Sache schlagen will, muss zuweilen auch die Männer treffen», und
man vergesse bei der Beurteilung dieses begabten, aber
enttäuschten einsamen Mannes nicht, dass er in jeder seiner Schriften
immer mit den rührendsten Worten um Belehrung bittet. Er
polemisiert wahrlich nicht für sein Vergnügen, denn er klagt, dass es

immer einsamer um ihn wird. Er verliert seine Freunde, wird
beschimpft und verachtet, leidet öfters Brotmangel und Verfolgung.
Er opfert Freiheit, Ruhe und Leben. Darum bittet er inständig,
man möge ihn eines Besseren belehren, seine Fehler aufzeigen,
seine Behauptungen widerlegen. Auch dieser Zug darf im Lebensbild

dieses Mannes nicht übersehen werden. Jedenfalls ist es uns
unmöglich, bei diesen wiederholten Beteuerungen seines guten
Willens das harte Urteil der «Nouvelles ecclésiastiques» zu
unterschreiben, dass er beseelt war von einem «esprit d'un fanatisme très
dangereux» oder gar von einer «opiniâtreté inflexible».



Mit diesem «Précis» war nach dem Urteil der Rijnwijker
Herren das Mass voll. Keiner gab sich die Mühe, Le Clerc zu
bestreiten, denn durch eine «korrekt»-jansenistische Darstellung ihres

Standpunktes würden sie sich nur dem Ultramontanismus gegenüber

bloßstellen. Nur ein Holländer, der greise Dechant des Metro-
politankapitels, Franeiskus Meganck, der viele Jahre lang sein
Freund gewesen war, unternahm einen wenig glücklichen Versuch,
ihn zu überzeugen, und stellte eine kurze Schrift zusammen «Über
den Primat Petri und seiner Nachfolger», in der er die Gallikanische
Erklärung (1682) verteidigt: «Primatum Beati Petri ejusque suc-
cessorum Romanorum pontificum a Christo institutum.» Le Clerc
wurde dadurch nicht überzeugt und versprach darauf eine Antwort
zu geben, aber es kam nicht mehr dazu. Dies blieb dem Oratorianer
Pinel vorbehalten. Rijnwijk aber erachtete die Zeit gekommen,
mit Le Clerc endgültig Abrechnung zu halten. Und zwar gründlich
und auf nicht misszuverstehende Weise. Ja sogar gründlicher, als

es Rom selber verlangte. Das «französische Archiv» birgt einen
Brief des Rijnwijkers d'Eternare vom 24. September 1758 an
Madame de Montigny, in dem es heisst: «On demande de R(ome)
que les trois prélats (die Bischöfe Hollands) dressent une censure
courte et motivée contre l'ouvrage de M. Le Clerc. Renversement

etc.', afin de prévenir l'abus qu'en pourroient faire à Rome
les adversaires du clergé.» Diese kurze Notiz zeigt mit aller
Deutlichkeit, von welchen Gedanken man in Holland bewegt wurde.
Man hoffte auf eine Wiedervereinigung mit Rom, wozu die Zeit-
verhältnisse besonders günstig erschienen. Denn Benediktus XIV.
war den Jansenisten gut gesinnt ; in ganz Europa wuchs der Widerwille

gegen den Jesuitismus. Portugal ging mit dem Beispiel voran
und verbannte sie aus dem Lande. Bald folgten andere Staaten.
Für diesen Frieden wollten die Utrechter bereitstehen, um so
mehr, weil sie schon dreimal in kaum zwanzig Jahren in ihren
Erwartungen enttäuscht worden waren. Der Utrechter Standpunkt

in bezug auf das Papsttum war in Rom als befriedigend
akzeptiert. Ein regelrechtes Konzil könnte bedeutend zur Beschleunigung

der Friedensverhandlungen beitragen. Unerlässliche Bedingung

zu diesem Frieden aber sollte die Verurteilung Le Clercs sein.
Aus demselben Jahre 1758 liegt ein Brief der drei holländischen
Bischöfe an Bottari vor, den Bibliothekar der Vatikanischen Bibliothek

unter vier aufeinanderfolgenden Päpsten, in dem es heisst:
«Vir. Roma nuper in Galliam redux (es war Clément du Trem-



blay, Kanoniker und Schatzmeister der Kathedrale von Auxerre,
der eigentliche Vater des Utrechter Konzils und dessen bedeutendster

Theologe) certiores nos fecit de singulari studio ac benevolentia
quibus res nostras prosequuntur amici per Italiani diffusi. Simul
retulit plures ex ipsis non ignobiles Teque illustrissime Domine
praesertim vehementer optare ut in libellum Petri Le Clerc.
,Renversement'. censoria declaratione animadverteremus. Nec
contemnenda sane visa sunt rationum vestrarum momenta...»
Wie man sieht, ist in den beiden Briefen von einem Konzil gar
nicht die Rede. Es wird nur «une censure courte et motivée» und
eine «censoria declaratio» verlangt. Das war aber nach der Meinung
der Franzosen zu ordinär, und es fehlte ihm jeder Glanz. Glanz
und Aufsehen aber könnten die «Nouvelles ecclésiastiques» bei ihrer
verschwindenden Autorität sehr wohl gebrauchen. Und auch der
Utrechter Kirche kam es nicht ungelegen, gerade in jener Zeit in
den Mittelpunkt der kirchliehen Blickrichtung zu kommen. So

wurde das Konzil beschlossen.

Wir können das Konzil und seine Verhandlungen im Rahmen
dieses Aufsatzes nicht behandeln. Nur möchten wir auf Grund des

vorliegenden Briefmaterials und sonstiger offizieller Aktenstücke
feststellen, dass das Utreehter Konzil eine rein französische Mache

gewesen ist. Es ist französisch in seiner Vorbereitung, französisch in
seinem Verlauf, französisch in seinen Beschlüssen; französische
Geister haben es ausgedacht, französische Federn haben es

geschrieben. Die Pariser Gruppe hat die Ingredienzen geliefert; in der
theologischen Küche von Rijnwijk ist alles zubereitet worden. Die
führenden Männer waren Clément du Tremblay, Louis Vaquier,
duHamel, d'Eternare, Jacquesson, de Mouton, Dupac de Bellegarde,
Mey und andere. Jeder für sich und alle zusammen haben in
seltener Einmütigkeit alles besorgt. Den Holländern blieb nichts
anderes zu tun, als «ja» zu sagen. In neun Tagen war alles erledigt.
Wenn auch andere Beratungsgegenstände in den Sitzungen
behandelt worden sind, so ist doch Le Clerc der weitaus grösste Teil
der Zeit und der «Acta und Decreta» gewidmet. Le Clerc wurde
einstimmig verurteilt, weil er in seinen Schriften gelehrt habe:

1. Der Papst hat in den Bullen gegen Jansénius die «gratia
efficax» verurteilt.

2. Die zerstreute Kirche kann nie einen Glaubenssatz
entscheiden; verbindlich sind nur die, welche durch ein allgemeines
Konzil festgestellt worden sind.



— 90 —

3. Die Griechen haben sich nicht von der Kirche getrennt;
die Konzilien, zu denen sie nicht eingeladen sind, entbehren der
Ökumenizität.

4. Die Kirche hat für ihre Glaubensentscheidungen keine
andere Quelle als die Hl. Schrift.

5. Die Lehre des Papsttums iure divino ist ein Irrtum. Der
Papst besitzt nur einen Ehrenprimat, der ihm wegen der
Bedeutung Roms als Kaiserstadt anerkannt wurde.

6. Nach göttlicher Einsetzung stehen die Bischöfe nicht über
den Priestern.

7. Die Professio fidei des Pius IV. ist eine Professio «remplie
d'impiété».

Demgegenüber bekennt sich das Konzil einstimmig zu dem

Gegenteil der verdammten Sätze.
Unser Urteil über den Anteil der Franzosen und ihr

Verhalten in den Konzilsverhandlungen dürfte manchem vielleicht
hart und einseitig erscheinen. Demgegenüber legen wir Wert darauf,
zu betonen, dass wir in der Verehrung und Bewunderung für die
französischen Flüchtlinge und für das, was sie in verschiedenen
Zeiten für die Utrechter Kirche geleistet haben, in keinem Falle
zurückbleiben wollen. Aber bei voller Anerkennung der wichtigen
Dienste, die sie in anderen Zeiten der Utrechter Kirche bewiesen
haben, können wir nicht die Augen schliessen vor der unleugbaren
Tatsache, dass dieselben Franzosen auch öfters in mancher
Beziehung unserer Kirche zum Schaden gewesen sind. Ich erinnere
in dieser Beziehung nur an den «Wucherstreit» oder auch daran,
wie teuer unserer Kirche die Bischofsweihe Steenovens und seiner
drei Nachfolger durch den Bischof Varlet zu stehen gekommen ist.
Über ihre Bemühungen bezüglich des Konzils kann unser Urteil
nicht anders lauten.

Die Untersuchung nach den hinter clem Konzil treibenden
Kräften bedeutet gewissermassen eine Entlastung der Utrechter
Geistlichkeit. Sie sind vielmehr die Geführten als die Führenden.
Freilich kann das ihre Mitverantwortlichkeit nicht ganz verneinen.
Für die heutige Nachkommenschaft ist es unendlich traurig,
feststellen zu müssen, dass die Väter sich für dieses französische
Manöver haben missbrauchen lassen. Wie überaus gross muss
das Verlangen nach der Vereinigung mit Rom gewesen sein,
dass Le Clerc dafür geopfert wurde! Das wäre in anderen Zeiten
nicht denkbar gewesen. Dass es aber im 18. Jahrhundert mög-



— 91 —

lieh war, kann nicht überraschen, denn wie überall war auch dieses

Jahrhundert eine Zeit des Verfalls und der Dekadenz. Die heldenhaften

Zeiten eines van Neercassel, van Erckel, Broedersen und
vieler anderer war vorbei. Die Utrechter Kirche hatte ihre
Selbständigkeit weitgehend den Franzosen geopfert; das 18.
Jahrhundert ist Zerfallszeit, Perückenzeit von Scheitel bis Fußsohle,
und selbst die führenden Männer sind nur schwache Epigonen einer
entschwundenen «goldenen» Zeit. Darum kann es nicht
wundernehmen, dass das 18. Jahrhundert noch kaum näher studiert worden
ist und man sich am meisten zu den grossen Geistern des 17.
Jahrhunderts hingezogen fühlt.

Die weiteren Schicksale Le Clercs fallen ausserhalb des

Rahmens dieses Aufsatzes. An und für sich sind sie interessant genug,
aber sie müssen unerwähnt bleiben. Nur sei noch in aller Kürze
gesagt, dass erst recht nach dem Konzil der Streit in aller Heftigkeit

entbrannte. Am 1. März des Jahres 1765 (ein und ein halbes
Jahr nach dem Konzil) wurde Le Clerc vom Bischof von Haarlem,
Joh. Stiphout, feierlich exkommuniziert, und es erlebte das

überwiegend reformierte Holland das seltene Schauspiel, dass die
Exemplare der Exkommunikationsbulle drei Monate lang in den
Schaufenstern der Buchhandlungen ausgehängt blieben. Le Clerc
suchte sein Recht sogar bis vor die höchste Instanz, den Justizhof
von Holland, und wieder waren es die Franzosen, die einen für die
Utrechter Kirche günstigen Ausgang zu erreichen wussten. Dann
hat Le Clerc für die Utrechter Kirche keine Bedeutung mehr und
verschwindet aus ihrer Geschichte. Aus seinen letzten Lebensjahren

ist darum nur wenig bekannt. Als 80jähriger, immer noch
rüstiger und im Geist ungeschwächter Greis schrieb er noch eine

«Apologie de l'église grecque ou histoire du schisme qui est entre
l'église romaine et l'église grecque depuis près de mille années.
dédiée à sa Majesté Catherine seconde, Impératrice de toutes les

Russies» (2 Bde., 1786). Vielleicht darf man hieraus den Schluss

ziehen, dass er zur griechisch-katholischen Kirche übergetreten
ist. Das letzte im Archiv befindliche, auf Le Clerc bezügliche Schriftstück

ist ein Verzeichnis der aus seiner öffentlich versteigerten
Bibliothek angekauften Bücher, mit dem Datum 12./13. April 1787.

Vermutlich ist er kurz vorher, fast 81 Jahre alt, gestorben.
Wenn man nun aber die Thesen, auf Grund deren Le Clerc

verurteilt wurde, näher betrachtet, so wird man darin unschwer
im grossen und ganzen den Standpunkt der heutigen Kirche Hol-



— 92 —

lands erkennen. Es hat aber lange gedauert, ehe den Nachkömmlingen

die Augen für die Bedeutung Le Clercs aufgegangen sind.
Erst in unserm Jahrhundert sind es der Professor der
Kirchengeschichte und spätere Bischof von Deventer, J. H. Berends, und
vor allem der Kanoniker C. Deelder in Utrecht gewesen, die
vorsichtig ihre Bedenken gegen das Konzil ausgesprochen haben. Sie

betonten, dass, wer die Confessio Piana annehme, sich restlos dem
Ultramontanismus ausliefere. In bezug auf das Konzil stellten sie

fest, dass ihm Fehler anhaften und es gewiss nicht als unfehlbar
gelten könne und darum revisionsbedürftig sei. Zu einer offiziellen
Revision ist es bis heute nicht gekommen, mit Ausnahme des auf
die morgenländische orthodoxe Kirche sich beziehenden Artikels.
In einer Bischofserklärung vom 7. Juni 1922 erklärten die
holländischen Bischöfe:

«In Hinblick auf die mit der morgenländischen Kirche
eingeleiteten Unionsverhandlungen und zur weiteren Förderung dieser

Angelegenheit erlassen die in der Pfingstwoche des Jahres 1922

zu Utrecht versammelten Bischöfe und Priester der altkatholischen
Kirche der Niederlande die nachstehende Erklärung:

Wir verstehen die schwierige Lage, in der sich im 18.

Jahrhundert unsere Väter infolge ihres Widerstandes gegen die römische
Gewalt befanden und darum bereit waren, so weit als möglich
nachzugeben ;

wir können nur dankbar die redlichen Bemühungen anerkennen,

streng auf dem katholischen Standpunkt zu beharren und
darüber in der Öffentlichkeit keinen Zweifel aufkommen zu lassen ;

wir sehen eine Frucht dieser Bemühungen in den Verhandlungen
und Beschlüssen des Utrechter Konzils vom Jahre 1763, namentlich
aber in den Sätzen, die sich auf die damals geltende Ansicht von
der Jurisdiktion des römischen Papstes als den Mittelpunkt der
Einheit beziehen;

wir geben zu, dass nach dieser Ansicht die griechische oder
morgenländische Kirche wegen ihrer Trennung von Rom
allerdings als schismatisch anzusehen wäre, wie das genannte Konzil
geurteilt hat;

aber wir stellen fest,* dass das vatikanische Konzil des Jahres
1870 offenkundig dargetan hat, dass das Trachten der römischen
Kirche seit Jahrhunderten dahin ging, den Episkopat und die

Unabhängigkeit der nationalen Kirchen zu vernichten. Auf Grund



— 93 —

des Gesagten erklären wir Bischöfe und Priester der altkatholischen

Kirche der Niederlande, dass wir zwar die redliche Gesinnung

unserer Väter anerkennen, jedoch uns nicht mehr auf dem

Standpunkt befinden, den sie im Jahre 1763 gegenüber dem Papsttum

eingenommen haben, und dass wir demgemäss ohne Einschränkung

den katholischen Charakter der griechischen oder
morgenländischen Kirche anerkennen.»

Utrecht, den 7. Juni 1922. Franciskus Kenninck
Erzbischof von Utrecht

Diese «Erklärung» wurde abgedruckt in I. K. Z. 1922 35 S. 134.
Der Kanoniker Deelder, der die Geschichte der Utrechter Kirche
kannte wie keiner, glaubt, dass Le Clerc seine Verurteilung zum Teil
seiner Zudringlichkeit und seinem Eigensinn zu verdanken hat,
aber er meint, dass einige seiner Thesen keinen Bannfluch verdienen,
wenn auch Deelder nicht alle seine Meinungen unterschreiben
möchte. Aber er trifft das Richtige, wenn er sagt, dass Le Clerc in
seinen Tagen nicht verstanden worden ist, vielleicht durch eigene
Schuld, vielleicht auch «grösstenteils durch Vorurteil». Auch für
Deelder steht es fest, dass allerlei « Sachen, an denen die Väter vom
Jahre 1763 festhielten, von uns nach 1870 aufgegeben worden sind».

Wenn aber die Utrechter Kirche über ein Jahrhundert lang
damit hintanhielt, Le Clerc einigermassen Recht widerfahren zu
lassen, so fand er doch noch Zeit seines Lebens einen unerschrockenen

Verteidiger und Rächer, und zwar in der Person des Orato-
rianers Pinel. Dieser Franzose liess bereits sechs Jahre nach dem
Utrechter Konzil eine Schrift erscheinen unter dem Titel: «Traité
sur la primauté du pape», das direkt auf die Verurteilung Le Clercs

Bezug nimmt und ihn wegen seiner Lehre kräftig in Schutz nimmt.
Pinel betont in dieser gediegenen Schrift, dass der Primat des
römischen Bischofs weder ein Primat nach göttlichem Recht noch ein
Primat der Jurisdiktion ist, sondern nur ein Ehrenprimat, der dem

Papst zuerkannt wurde auf Grund der ehemaligen Bedeutung der
Stadt Rom als Kaiserstadt, zugleich aber auch durch die Nachgiebigkeit

der übrigen Bischöfe. Die Holländer verhielten sich dem
Werk gegenüber im allgemeinen gleichgültig, liessen sich aber in
den «Nouvelles ecclésiastiques» belehren, dass die Arbeit Pinels
«un pernicieux moyen» zur Bekämpfung der Bulle «Unigenitus» sei,
dass es beruhe auf «subtilités et arguments captieux et faux principes

qui ne sont qu'un réchauffé de ce que les adversaires de la



— 94 —

primauté du pape ont dit cent fois». In der Seminarbibliothek zu
Amersfoort befindet sich ein aus der Rijnwijkschen Bibliothek
stammendes Exemplar des Pinelschen Buches, in das wohl einer
der Rijnwijkianer sein vernichtendes Urteil in zwei Worten
niedergeschrieben hat: «livre pestiféré.»

Bald aber sollte die Rijnwijker Gruppe ihr Urteil gründlich
ändern und sich die Auffassungen Pinels und Le Clercs voll und ganz
eigen machen! Zwölf Jahre nach dem Erscheinen des Werkes,
im Jahre 1782, besorgte Dupac de Bellegarde eine zweite Ausgabe
des Pinelschen Werkes im Auftrag des Kaisers Joseph IL von Österreich,

und zwar unter dem bezeichnenden Titel: «Traité de la
primauté du pape, dans lequel on démontre que celle de Leveque de

Rome n'est qu'une primauté du rang et d'honneur, qu'elle est ni
d'institution divine ni de jurisdiction et que les souverains peuvent
faire dans leurs Etats toutes les réformes qu'ils croient convenables

pourvu qu'elles ne soient pas contraires aux dogmes de la foi et
de l'essence de la religion. Ouvrage conforme aux nouvelles vices de

S. M. I.î> Diese Arbeit kam zustande durch Vermittlung des van
Swieten, de Haen und.. Dupac de Bellegarde Le Clerc hat
diese Ausgabe noch erlebt. Ob es Balsam auf seinen Wunden

gewesen sein wird? Jedenfalls waren seine Ideen «en marche».
Nicht nur das, sondern sie drängten sich immer mehr in die hol
ländische Kirche ein, so sehr, dass sogar im Jahre 1907 noch
einmal ein Neudruck der Pinelschen Arbeit erschien Die Herausgabe
wurde von einem der letzten Jansenisten in Frankreich, Herrn
Thermoz, besorgt und in Voiron in Druck gegeben und von der
Utrechter Kirche mit beifälligem Lob begrüsst. Während die
Konzilsväter vom Jahre 1763 die Lehre Le Clercs (und Pinels) als

«falsch, schismatisch, mit der Bibel und der ununterbrochenen
Tradition im Widerspruch stehend und ketzerisch» verurteilt hatten,

wurde die Pinelsche Arbeit von den Nachkommen dieses

Jahrhunderts als «eine ehrliche und gründliche Untersuchung,
aus Wahrheitsliebe geboren, würdig und gemässigt im Ton, Mar
und überzeugend» begrüsst. Der Rezensent dieses Neudrucks
bezeichnet es als unfasslich, dass eine anerkannte Wahrheit (wie sie
Pinel dargetan hat) «so vollkommen in Vergessenheit geraten konnte
und ein Irrtum mit so vielem Wahrheitsschein umkleidet werden
konnte, dass auch so wahrheitsliebende ernsthafte Männer, wie die
Konzilsväter, sie als solche annehmen und verteidigen konnten».
Das findet seinen Grund wohl darin, dass «die Väter keine Ahnung



— 95 —

hatten von der Entartung, die durch das Papsttum in die Kirche
eingeführt ist. Darum auch hat man lange Zeiten hindurch auf
das Werk Pinels gar keine Acht gegeben und ist seine Schrift in
eine fast vollkommene Vergessenheit geraten.» Obgleich Le Clerc
also von verschiedenen Seiten in den späteren Jahren in manchen
Punkten Gerechtigkeit widerfahren ist, so will es uns scheinen,
dass die Utrechter Kirche in anderer Beziehung noch wohl einiges
ihm gegenüber gutzumachen hat.

Vielleicht auf einem neuen Provinzialkonzil

Culemborg B. A. van Kleef


	Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche

