
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


co

Bibliographie

Hebart, Siegfried. Wilhelm Löhes
Lehre von der Kirche, ihrem Amt
und Regiment. Ein Beitrag zur
Geschichte der Theologie im 19.
Jahrhundert. Neuendettelsau :

Freimund-Verlag. 330 Seiten.
War das Luthertum früher vor

allem einer Kritik durch den
theologischen Liberalismus ausgesetzt, so
ist es heute in erster Linie die dialektische

Theologie, die es reichlich mit
Vorwürfen bedenkt. Noch vor kurzem
hat Ernst Wolf einige Äusserungen
lutherischer Theologen aus den Jahren
1933—1939 zusammengestellt, um an
ihnen nachzuweisen, dass Männer wie
Althaus, Bornkamm, Gogarten, Scho-
merus und andere Luthers Erbe nicht
recht verwaltet haben (vgl. «Evang.
Theologie», August-September 1946,
S. 82—114). Es ist einleuchtend, dass
er dabei kurz auf das «Neuluthertum»
des 19. Jahrhunderts eingeht, das
durch die Rezeption romantischer
und restaurâtiver Ideen die jetzige
«Fehlentwicklung» vorbereitet habe.
Es kann hier nicht erörtert werden, ob
diese Kritik überall stichhaltig ist,
ob insbesondere das von Wolf gegen
die Schulen von Holl und Seeberg
vertretene Lutherbild sachlich
zutreffend ist —, beschäftigen soll uns
lediglich die Frage nach der Funktion
des «Neuluthertums» in der modernen
Entwicklung der lutherischen Kirche.

Die wissenschaftliche Bearbeitung
dieses Abschnittes der Kirchengeschichte

ist, wie bekannt und vielfach
beklagt, unbefriedigend. Lediglich über
Harless liegt eine gute Darstellung
(aus der Feder von Th. Heckel) vor.
Über Hengstenberg, Lohe, Kliefoth
und Petri sowie einige andere Theologen

besitzen wir ältere Biographien
im Stile der «Life and Letters», durchwegs

sehr materialreich, aber ohne
Einordnung in die Theologie- und
Kirchengeschichte. Für den Juristen
und Politiker Stahl war viel Interesse
vorhanden, der Kirchenmann Stahl
wurde wenig beachtet. Weder über
den Dithmarser Claus Harms noch
über den Hannoveraner Louis Harms
gibt es auch nur einigermassen wissen¬

schaftlich brauchbare Darstellungen
ihrer Lehre, ihres Lebens und ihrer
Auswirkung. Ein wenig besser sind wir
über Vilmar unterrichtet. Unter diesen
Umständen fragt es sich, ob es
überhaupt schon möglich ist, generelle
Urteile über «das» Neuluthertum
abzugeben. Zumindest gibt die verdienstvolle

Abhandlung Hebarts Anlass zu
der Mahnung, in diesen Fragen grössere

Vorsicht walten zu lassen, weist
er doch für Lohe nach, dass ein
erheblicher Teil der herrschenden
Meinungen unhaltbar ist. Schon jetzt lässt
sich etwa über Claus Harms, Harless,
Hofmann, Kliefoth, Lohe und Vilmar
aussagen, dass sie hinsichtlich ihres
Verhaltens gegenüber den
politischhistorischen Ereignissen des 19.
Jahrhunderts nicht auf einen Nenner zu
bringen sind, wie sie ja auch in ihrer
Lehre von der Kirche, ihrem Amt und
ihrem Regiment erheblich differieren.

Hebarts Abhandlung gibt ein
umfassendes, wohlabgewogenes Bild der
Lehre, die sich der fränkische Pastor
Lohe in jahrelangem Ringen
erarbeitet hat. Dreierlei scheint uns
besonders bedeutsam zu sein: 1.
Hebart löst die Theologie nicht völlig
von der Biographie, sondern bemüht
sich besonders, die kirchengeschichtliche

Funktion bestimmter
Auseinandersetzungen aufzuzeigen. Dabei
beschränkt er sich keineswegs auf die
lutherische Landeskirche Bayerns : ihm
sind als Pastor in Adelaide (Australien)

gerade die nordamerikanischen
Auseinandersetzungen (Walther, Wy-
noken, Grabau) besonders wichtig. So
entsteht eine Darstellung, die in
kirchengeschichtlicher Hinsicht die
ökumenische Weite des Luthertums
widerspiegelt. 2. Gewiss hat schon Deinzer
in seiner dreibändigen Biographie
mancherlei Material veröffentlicht,
durch das das Interesse Löhes an
Nordamerika erhärtet wird. Hebart
zeigt jetzt, dass der Aufbau der
lutherischen Kirche in Nordamerika für
Lohe von prinzipieller Bedeutung
war. Er erhoffte von der Entwicklung
der überseeischen Gemeinden eine
Klärung mancher Probleme der Kir-



61

chenverfassung. Das Ergebnis war
freilich eine starke Enttäuschung, da
sich die nordamerikanischen Gemeinden

von den Vorschlägen und
Gedanken Löhes lossagten. Im Gegensatz
zu Missouri hielt Lohe unbedingt daran
fest, dass ein Vorwärts in der Lehre
möglich sei. Ebenso entschieden wie
das Verharren bei einer überspitzten
Orthodoxie lehnte er die These ab,
dass Verfassungs- und Amtsfragen
kirchentrennenden Charakter haben.
Während die Missourisynode trotz
ihres Verharren« bei der altlutherischen

Orthodoxie den Aufbau der
Kirche «demokratisch» von der
Gemeinde her vollzog, hielt Lohe an
seinem Lieblingsgedanken einer
Episkopalverfassung fest, ohne freilich
diese Frage in den Mittelpunkt zu
rücken (S. 226 ff.). 3. Im Gegensatz
zu Heiler weist Hebart nach, dass
Lohe keineswegs hochkirchlich dachte.
Er erkannte weder die Tradition
neben der Heiligen Schrift als absolut
noch etwa die apostolische Sukzession
in episkopaler Form oder die Konfirmation

als Sakrament an.
Nach der Meinung Hebarts ging

Lohe in entscheidenden Fragen einen
Mittelweg, so etwa in der Lehre von
der Kirche, in der er sich nicht der
Anstaltstheorie eines Stahl anschloss.
In manchen Fragen hat er sich
freilich, wie unser Autor betont, von der
lutherischen Tradition getrennt. Für
Lohe ist das geistliche Amt göttlichen
Ursprungs und praktisch unabhängig
von der Gemeinde. Seiner Meinung
nach kann das Amt nicht aus dem
allgemeinen Priestertum abgeleitet
werden. Am stärksten ist die
Abweichung von Luther zweifellos in der
Beschränkung des Gebrauchs des
Löseschlüssels auf die Amtspersonen:
«Die Sündenvergebung hat nur im
Munde der Amtsperson Kraft.
Deshalb kennt Lohe nicht einmal eine
Laienabsolution im Notstand. Wir
müssen auch das als unlutherisch
bezeichnen.» (S. 302.) Auch den Ordinat

ionsbegriff Löhes lehnt Hebart ab.
Den Spannungen innerhalb des Löhe-
schen Kirchenbegriffs geht er
sorgfältig nach.

Wenn Lohe auch für seine Liturgie
das Book of Common Prayer und das
Pontificale Romanum benutzte, so
kann man doch nicht bei ihm eine
Abhängigkeit von der anglikanischen

bzw. römisch-katholischen Kirche
feststellen. Er betont die Katholizität des
Luthertums sehr stark und sieht in
seiner Kirche die Union der Konfessionen.

Von hier wird sein Verhältnis
zur römischen und zur anglikanischen
Kirche bestimmt. Auffällig ist, dass
die Zeit ihm heftige Vorwürfe wegen
seines angeblichen « Romanisierens »

machte, während Hobart die
Abneigung gegen die römische Kirche
besonders betont.

Bedauerlich ist an der schönen
Abhandlung lediglich der Verzicht auf
eine vergleichende kirchengeschichtliche

Wertung. Auffällig ist doch an
der Geschichte des «Neuluthertums»,
dass es in der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts verschiedene Ansätze
zur Neuentfaltung entwickelt, jedoch
nur in Bayern zur Verwirklichung
eines bestimmten kirchlichen
Programms gelangt. In Schleswig-Holstein

vermittelt der originelle Claus
Harms, der als erster die Fahne des
Luthertums wieder erhebt, einer
grösseren Pastorengruppe starke
Anregungen, ohne dass es zu einer
Erweckung der Gemeinden und zu einem
Neubau der sichtbaren Kirche käme.
In Hannover sammelt sich um Louis
Harms eine starke erweckte Gemeinde
(Hermannsburg), während die
theologiegeschichtliche Bedeutung dieses
Mannes gering bleibt. In Mecklenburg
entwickelt sich unter Kliefoth (übrigens

gegen seinen Willen, wie ein bisher

unbekannter, auch von Hebart
nicht verwerteter Brief an Lohe
beweist) ein «juristisches» Luthertum,
das von der Kirchenordnung ausgeht
und nicht zur Verlebendigung der
Gemeinden durchdringt. Lediglich in
Bayern gelingt es, die Besinnung auf
die Lehre mit der Erweckung der
Gemeinde zu verbinden. Das liegt wohl
in erster Linie daran, dass die
Auseinandersetzungen um Lohe zu einer
Verbindung der verschiedenen
Gesichtspunkte führten: letzten Endes
wirkten Hofmann und Harless und
Lohe zusammen, um den neuen Typ
des fränkisch-bayrischen Luthertums
zu prägen. Entscheidend war dabei,
dass man nicht auf den besonders
begnadeten, sondern auf den «mittleren»
Typ des Pfarrers abstellte, für feste
Ordnungen sorgte (ohne diese
Ordnungen zu verabsolutieren) und den
Ausbau des Kirchenregiments nicht



62 —

(wie in Mecklenburg) von der
Verlebendigung der Gemeinde trennte.
Das gedankenreiche Buch Hebarts
bietet mancherlei Material für ein
Nachdenken über die Frage, warum es
im 19. Jahrhundert trotz einer ziemlich

breiten «neulutherischen»
Bewegung nicht zum Bau einer
Lutherischen Kirche deutscher Nation
gekommen ist. Es kann kein Zweifel
darüber bestehen, dass nicht bloss
der politische Partikularismus (den
ja Bismarck im kirchlichen Bereich
dann besonders schützte), sondern sehr
viel stärker noch die «spezialistische»,
einseitige Entwicklung der
theologischen Lehren dafür verantwortlich
zu machen ist. Lediglich die bayrische
Landeskirche hatte das Glück, in
Hofmann, Harless und Lohe Männer
zu besitzen, die es zu ertragen galt —
und die ertragen wurden.

Hans Beyer

Konstantinidis, Chrysostomos S. Xgi-
axiavixrj eogxoXoyla. I: Al ôeano-
xixaî èogxal. 'H èogxrj xrjç
vnanavxfjç xov Kvglov. (Christliche
Festkunde : 1. Die Herrenfeste : Das
Fest der Darstellung des Herrn im
Tempel [Maria Lichtmess]),
Konstantinopel 1944 (auf dem Aussen-
Umschlag 1945), Fazilet Basimovi,
Galata, 49 S. (Sonderdruck aus der
Zeitschrift «Orthodoxia».)
Der Verfasser, Leiter des Pressebüros

des Ökumenischen Patriarchats,
untersucht hier die Entstehungsgeschichte

des bei uns gemeinhin als
«Maria Lichtmess» bekannten Festes
(heute am 2. Februar). Ausgehend
von der Begründung des Festes in der
Heiligen Schrift (Luk. 2, 22 f.) (S. 6
bis 11), stellt er fest, dass von diesem
Feiertage in den ersten drei christlichen

Jahrhunderten nichts bekannt
war (S. 13), und zwar weder in
Konstantinopel noch in den andern
Patriarchaten des Morgenlandes

S. 14 f. Die ersten Spuren finden sich
im 5. Jahrhundert in Jerusalem, wo
aber das Fest am 14. Februar
gefeiert wurde (S. 17). Man ging dabei
von der Tatsache aus, dass nach dem
Pentateuch (3. Mose 12, 2—6) die
Darstellung der Neugeborenen 40
Tage nach der Geburt stattfinde, und
solange man Weihnachten am 6.
Januar feierte (wie das die armenische

Kirche noch heute tut), musste man
auf den 14. Februar kommen. Als sich
der 25. Dezember als Weihnachtstag
durchgesetzt hatte, kam man
entsprechend zum 2. Februar, und auf
diesen Tag wurde das Fest dann durch
Kaiser Justinian I. 541 oder 542
endgültig festgesetzt (S. 17). Erst ganz
allmählich, im 8. und 9. Jahrhundert,
ist das Fest auch im Abendlande
übernommen worden (S. 18—30). Ein
abschliessender Abschnitt (S. 30—45)
behandelt die Darstellung dieses
Ereignisses in der bildenden Kunst.

Bertold Spuler

Louie D. Newton. An American
Churchman in the Soviet Union.
New York 1946. 45 S. A
Publication of «The American Russian
Institute» (New York).

Das Büchlein, vom Präsidenten
der « Southern Baptist Convention »

der Vereinigten Staaten von Amerika
nach einer Reise im Auftrage der
«American Society for Russian
Relief» im Sommer 1946 verfasst,
enthält im wesentlichen eine Schilderung
seiner Eindrücke, die in sowjetfreundlichem

Sinne abgefasst ist. Gelegentlich
zeigen sich unmittelbare

Einflüsse der bolschewistischen Doktrin,
etwa in der Feststellung, vor der
Oktober-Revolution 1917 habe der
Grund und Boden einigen wenigen
reichen Besitzern gehört, unter denen
die Bauern als «tatsächliche Sklaven»
arbeiteten (was in dieser allgemeinen
Formulierung bekanntlich nicht richtig

ist) (S. 36). All diese Dinge können
hier beiseite gelassen werden. Die
Nachrichten über das kirchliche Leben
sind daneben sehr spärlich. Dr. Newton

betont, dass die baptistischen
Gemeinden nach ihrer eigenen
Erklärung in ihrer Verkündigung des
Wortes Gottes völlig frei seien und
staatlicherseits nicht behindert würden

(S. 19), und die Adresse der
russischen Baptisten an ihre Glaubensgenossen

in Amerika unterstreicht
diese Feststellung (S. 44). Man darf
die relative Wahrheit dieser
Feststellung insofern unterstellen, als der
Umschwung 1917 für die
nichtorthodoxen Gemeinschaften tatsächlich

eine wesentliche Erleichterung
gegenüber der Zeit der Monarchie mit
sich brachte, in der Staat und Orthodoxie

weitestgehend verquickt waren.



63

Diesen Umstand muss man sich bei
der Beurteilung der Aussagen
nichtorthodoxer Glaubensgemeinschaften
stets vor Augen halten. Trotzdem
haben diese Feststellungen Dr. Newtons,
die der Verfasser in Vorträgen noch
unterstrichen hat, in den Vereinigten
Staaten Widerspruch hervorgerufen.
Die Einzelheiten darüber sind in der
Chronik «Die orthodoxen Kirchen»
in dieser Zeitschrift, Jg. XXXVII,
1947, Heft 2, S. 102 verzeichnet und
sollen hier nicht wiederholt werden.
— Der Verfasser hat in verschiedenen
baptistischen Kirchen der UdSSR,
gepredigt, und zwar unter Zuhilfenahme

einer Dolmetscherin, die neben
ihm auf der Kanzel stand. Dr. Newton
trug dabei bürgerliche Kleidung (Bild
S. 17); wie weit das sonst in
baptistischen Kirchen der UdSSR, üblich
ist, entzieht sich meiner Kenntnis.
An tatsächlichen Angaben über die
russischen Baptisten erfahren wir,
dass ihre Hauptmasse im Süden der
UdSSR, (also wohl hauptsächlich in
der Ukraine) beheimatet ist (S. 18 f.).
Die Zahl der in der ersten Jahreshälfte

1946 gewonnenen Mitglieder
beträgt etwa 30 000 (S. 44), wobei
nicht gesagt wird, ob es sich um bisher
Orthodoxe, Angehörige anderer
Denominationen oder Glaubenslose (dem
Glauben Entfremdete) handelt. Die
Moskauer Gemeinde zählt 3500 «gläubig

getaufte Glieder» (S. 39). Mit den
Leitern eines «Baptistischen
Jugendverbandes in Russland» nahm der
Verfasser die Verbindung auf (S. 21).
— Den Abbildungen S. 13 und S. 32,
die kirchenslawische und russische
Texte in der nachrevolutionären (1918
eingeführten) Rechtschreibung des
Russischen bringen, ist zu entnehmen,
dass auch die Ausstattung der
kirchlichen Gebäude neu ist. — Von Interesse

dürfte auch das S. 42—44
abgedruckte Glaubensbekenntnis der
russischen Baptistengemeinden sein.

Bertold Spuler

Staehelin,E. Die Stimmen der
schweizerischen Kirchen zum
Sonderbundskrieg und zur Gründung des
schweizerischen Bundesstaates.
Zwingli-Verlag, Zürich. Fr. 9.80.
Dem Basler Kirchenhistoriker

verdanken wir beachtenswerte Beiträge
zur schweizerischen Kirchengeschichte
des 19. Jahrhunderts. Sein neuestes

Buch ist eine weitere wichtige Studio
zu dieser Zeit. Sie behandelt ein
Gebiet, das von der profanen
Geschichte wenig berücksichtigt wird,
trotzdem Vertreter der beiden
Konfessionen an den grossen Ereignissen
regen Anteil genommen haben, die
nicht ohne Einfluss auf die öffentliche
Meinung geblieben sind. Ein reiches
Material ist aus Predigten, aus Reden,
aus Briefen, Notizen und Artikeln
kirchlicher Blätter zusammengetragen.
In beiden Kirchen hat die politische
Leidenschaftlichkeit mitgespielt, was
in der Natur der Sache wie der
damaligen Menschen liegt. Aber auch
manch ernstes und treffliches Wort,
ganz aus dem Geist des Evangeliums,
wurde gesprochen, das sicher zur
Beruhigung und Versöhnung der
erregten Geister beigetragen hat. Wenn
der Herausgeber wünscht, sein Buch
möge «den heutigen Kirchen in der
Besinnung auf das politische Wort,
das sie zu sprechen haben, behilflich
sein», so möchten wir unsern Eindruck
dahin zusammenfassen, die Vertreter
der Kirchen möchten mit ihrem
politischen Wort zurückhaltend und
vorsichtig sein, es nicht nur an ihrer
politischen Überzeugung, sondern in
erster Linie am Evangelium selbst
messen. A. K.

Frey,A. Der Katholizismus im
Angriff. Evangelischer Verlag AG.,
Zollikon-Zürich. 96 S. Fr. 3.80.
In keinem Land — Spanien

ausgenommen — ist die militante Richtung

in der römisch-katholischen
Kirche so stark ausgeprägt wie in der
Schweiz. Aus dieser Situation sind
Schriften wie die vorliegende zu
verstehen, sie sind von Zeit zu Zeit
notwendig. Ihr Inhalt befasst sich mit
der katholischen Aktion, der
Rekatholisierung der Schweiz, der
Jesuitenfrage, dem Kampf gegen die
Bundesverfassung, einer gemeinsamen
christlichen Front. Sie stützt sich dabei
hauptsächlich auf authentische
römisch-katholische Dokumente, die
wenig bekannt sind. Die Schrift will
vor allem nichtrömische Politiker
aufrufen, damit sie zum Rechten
sehen, ehe es zu spät sei. Sie dient
aber auch denen, die einen Blick in
den Vulgär-Katholizismus werfen wollen,

zur Aufklärung. Dass der
Verfasser oft dem Fehler der Verall-



64

gemeinerung selbst zum Opfer fällt,
den er dem Gegner zum Vorwurf
macht, und in einseitige Polemik
gerät, gehört zur Art solcher Schriften
und muss man mit in Kauf nehmen.

A.K.
Barth, R. Christliehe Gemeinde im

Wechsel der Staatsordnungen.
Evangelischer Verlag AG., Zollikon-
Zürich. 80 S. Kart. Fr. 4.20.
DieAuseinandersetzungen zwischen

den Professoren K. Barth und E.
Brunner über die Haltung zum
Kommunismus ist viel beachtet worden.
Die vorliegende Schrift enthält den
in Frage kommenden Briefwechsel.
Ihm geht ein Bericht über den Besuch
K. Barths der reformierton Kirche in
Ungarn voraus. Er enthält eine
Predigt, drei Vorträge — darunter einen
Vortrag: Die christliche Gemeinde im
Wechsel der Staatsordnungen.
Besonders aufschlussreich ist der Artikel :

Reformierte Kirche hinter dem «eisernen

Vorhang». Die Stellung, die diese
Kirche zum jetzigen Regierungssystem

einnimmt, entbehrt des
Eindrucks nicht, den sie auf den Leser
macht. Es ist die Stellung, wie sie
wohl manche Kirchen hinter dem
« eisernenVorhang » einnehmen. Höchst
lehrreich wäre es, auch aus andern
Ländern Näheres darüber zu erfahren.
Das würde viel zur Beruhigung der
Geister im Westen beitragen. A. K.
de Dietrich, S. Die Wiederentdeckung

der Bibel. Gotthelf-Verlag, Zürich
1948. Kart. Fr. 8.80.
Das Buch ist in der Schriftenreihe

«Ecclesia militans» erschienen, clie von
der Studienabteilung des Ökumenischen

Rates herausgegeben wird. Es
geht von der Erkenntnis aus, dass die
Kirche in allen Ländern im Kampfe
steht. Wo sie sich nicht mit
religionsfeindlichen Ideologien auseinandersetzen

muss, muss sie sich gegen den
praktischen Materialismus und gegen
den religiösen Nihilismus zur Wehr
setzen. Ihre bewährte Waffe wäre die
Bibel. Nun hat sich aber
herausgestellt, dass in ihren eigenen Reihen
die Bibelkenntnis stark im Rückgang
begriffen ist. Um sie zu fördern, damit

die Gemeinden wieder bibelfest werden,

schlägt die Verfasserin besondere

Bibelstunden und Kurse vor. So
wird ihre Publikation zu einem Handbuch

für Leiter von solchen Veranstaltungen.

Dabei denkt sie an Gemeinden
der Reformationskirchen und an Leiter

solcher Kurse aus Laienkreisen.
Aber auch Angehörigen anderer
Kirchen wie Geistlichen, die sich mit der
Bibelkenntnis der Gemeinde befassen,
gibt das Buch reiche Anregungen. Sie
beruhen auf eigenen Erfahrungen, aber
die Verfasserin hat sich auch überall
umgesehen, um sich die Erfahrungen
anderer zunutze zu machen. In allen
Kirchen ist man am Werk, die
Gemeinde nicht nur durch den
Religionsunterricht und die Predigt mit
der Bibel vertraut zu machen, sondern
auch mit Hilfe von Kursen, die sich
mit speziellen Erklärungen der Bibel
befassen. Der erste Teil des Buches
behandelt kurz grundsätzliche
Themen, wobei aber das praktische Ziel
nie ausser Betracht gelassen wird.
Zunächst wird erklärt, was die Bibel ist
und was sie will. Die Betrachtungsweise,

wie sie die historische Wissenschaft

und die Bibelkritik gezeitigt hat,
wird abgelehnt, weil die Bibel als
Gottos Offenbarung zu bewerten ist.
In ihr spricht Gott durch seine Zeugen,
die Propheten und durch seinen Sohn
zu uns. Dieses Zeugnis wird für alle,
die es gläubig aufnehmen, zum Worte
Gottes. Im zweiten Teil werden
methodische Fragen besprochen: Das
Studium der Bibel in Jugendgruppon,
die Bibelarbeit in der Gemeinde, die
Arbeitsweise der Bibelgruppe, die
Heranbildung von Leitern und die
Hilfsmittel zur Arbeit. Der dritte
Teil: «Praktische Anwendung» leitet
an, wie das Studium der Bibel in den
Bibelgruppen durchgeführt werden
soll. Dieser Abschnitt zeugt von grosser

Erfahrung, und er ist sehr^
anregend geschrieben. «Bibel und
Ökumene» schildert die Stellung der
verschiedenen Kirchen zur Bibel, und
zum Schluss wird die Bibel als das
«Königliche Tor» (Offenb. 4, 1) und
als das Bindeglied für alle, die sich
auf Christus berufen, verherrlicht.

A.K.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern



ZU EHREN DES HOCHWÜRDIGEN

HERRN ERZBISCHOFS VON UTRECHT

PROF. DR. THEOL. A. RINKEL

ANLÄSSLICH SEINES RÜCKTRITTES
NACH 25JÄHRIGER TÄTIGKEIT

ALS PROFESSOR

DER SYSTEMATISCHEN THEOLOGIE
AM ALTKATHOLISCHEN SEMINAR

IN AMERSFOORT

GEWIDMET VON SCHÜLERN

UND MITARBEITERN
ALS ZEICHEN TIEFER DANKBARKEIT

UND GROSSER VEREHRUNG

Die Redaktion schliessl sich diesem wohlverdienten Dank

für treue und hochgeschätzte Mitarbeit

an unserer Zeitschrift

mit Freude an und mit dem Wunsche, es möge

dem Gefeierten

noch recht lange vergönnt sein,

sich altkatholischer Theologie und ökumenischer

Arbeit zu widmen


	Bibliographie

