
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


49

Kirchliche Chronik

Aufruf des Ökumenischen Rates der Kirchen an die Mitgliedskirchen.

Auf der Versammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen
im August 1948 haben seine 150 Gliedkirchen in der Verantwortung, mit
der Gott sie zum Dienst an der Welt gesandt hat, die fundamentalen
Grundsätze der Menschenrechte und der religiösen Freiheit feierlich
bestätigt. Bei ihrer ersten Zusammenkunft nach dieser Versammlung
stellen die Mitglieder des Exekutivkomitees des Ökumenischen Rates mit
ernster Besorgnis fest, dass sich — offen oder versteckt — in fast allen
Teilen der Welt eine Bedrohung menschlicher Rechte und Freiheiten zu
entwickeln scheint.

In zahlreichen Ländern Europas und Asiens geben Regierungen vor,
die Freiheit des Gewissens und des Glaubens zu schützen, verleugnen sie

aber durch ihr praktisches Verhalten. Die Freiheit der Kirche, allen
Menschen auf allen Lebensgebieten das Wort Gottes zu verkündigen, wird
beschränkt. Die religiöse Unterweisung der Jugend wird behindert. Christliche

Jugendorganisationen werden verboten. Es geschehen Eingriffe in
die Ausbildung der Geistlichen und in die Ernennung von Kirchenführern.
Der öffentlichen Evangelisation und Missionstätigkeit werden Schwierigkeiten

in den Weg gelegt. In steigendem Masse werden Amtsträger und
Gemeindeglieder christlicher Kirchen verhaftet und gefangengehalten. In
einzelnen Gebieten stehen die Kirchen vor der Möglichkeit, dass ihr Leben
als Kirchen und Gemeinden völliger Auflösung verfällt. In diesen
Massnahmen müssen wir einen bewussten Versuch erkennen, das Zeugnis der
Kirchen zu untergraben, indem sie gezwungen werden, sich entweder

völlig aus dem Leben der Öffentlichkeit zurückzuziehen oder zu
Werkzeugen weltlicher Politik zu werden.

In einzelnen Ländern, in denen nach aussen eine freiheitliche Tradition
aufrechterhalten wird, ergibt sich aus einer zunehmenden Regierungskontrolle

über das Denken und Handeln des Volkes, aus der Unterordnung
allen politischen Handelns unter militärische und strategische Gesichtspunkte

und durch die Verkürzung der Rechte religiöser Minderheiten
eine wachsende Bedrohung, die der christlichen Bevölkerung, wie es

scheint, weithin noch nicht zum Bewusstsein gekommen ist.

Angesichts dieser Gefahren wiederholen wir mit Nachdruck, was die

Versammlung von Amsterdam als ihre Überzeugung ausgesprochen hat,
«dass jedermann das Recht hat, seiner religiösen Überzeugung in Gottesdienst,

im Unterricht und im praktischen Leben Ausdruck zu geben und
die Folgerungen daraus für die Beziehungen in der sozialen oder politischen

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1949. 4



— 50 —

Gemeinschaft offen auszusprechen», und dass «Wesen und Bestimmung
des Menschen kraft seiner Erschaffung, Erlösung und Berufung sowie
die Tätigkeit in Familie, Staat und Kultur Grenzen festlegen, über die
die Regierung nicht ungestraft hinweggehen kann».

Gegen alle offene oder versteckte Tyrannei, die sich unvermeidbar
in unmenschlichen Akten auswirkt, wie sie das Menschheitsgewissen
beleidigt haben, ist eine gesunde öffentliche Meinung in der Welt ein starker
Schutz. Die Verteidigung menschlicher Rechte und Freiheiten muss als

eine Angelegenheit internationaler Verantwortung betrachtet werden. Die
Allgemeine Erklärung über die Menschenrechte kann, wenn sie von den
Nationen und Völkern der Welt ernst genommen wird, einen wichtigen
Schritt vorwärts in dieser Richtung bedeuten.

Wir sind uns dessen bewusst, dass christliche Kirchen dort, wo die
recht verstandene Freiheit in Frage gestellt ist, besonders schweren
Versuchungen ausgesetzt sind. Dazu gehört zum Beispiel die Versuchung,
die althergebrachte politische oder soziale Ordnung einfach zu verteidigen.
Die Kirche steht aber unter dem Wort: «Wer seine Hand an den Pflug
legt und sieht zurück, der ist nicht geschickt für das Reich Gottes.» Unsere

Aufgabe ist es, auch unter veränderten Verhältnissen die frohe Botschaft
zu verkündigen: denn wenn neue Verhältnisse auch neue Schwierigkeiten
mit sich bringen, so können sie doch ebenso, durch Gottes Fügung, ganz
neue Möglichkeiten schaffen. — Da ist ferner die Versuchung, die Welt
ihrem Schicksal zu überlassen. Aber die Kirche darf nicht zurücksinken
in einen Zustand blosser Selbstgenügsamkeit. Sie ist gerufen, die
Herrschaft Christi in allen Lebensgebieten und unter allen Regierungsformen
öffentlich zu verkündigen.

Wenn bestimmte Kirchen in eine Bewährungsprobe gestellt werden,
so bedeutet das eine Bewährungsprobe für uns alle. Die Gefährdung
bedeutet eine gemeinsame Gefahr. Die Kirchen, die im Leiden stehen,
dürfen allezeit der Fürbitte ihrer christlichen Brüder gewiss sein, und
niemand kann sich den Verantwortungen, die für die gesamte Christenheit
wesentlich die gleichen sind, entziehen. Es ist unsere Pflicht, die einzelne

Ortsgemeinde als eine christliche Bruderschaft aufzubauen, das persönliche

Bekenntnis zu Christus zu wecken und uns voll einzusetzen im Dienst
für die Menschheit in ihren gemeinsamen Sorgen und Leiden. Das
einzelne Christenleben und das Leben jeder einzelnen christlichen Familie
soll so in Christus verwurzelt sein, dass der Glaube nicht erstirbt, selbst

wenn die Kirche eine Zeitlang aller irdischen Sicherung beraubt wird,
wenn sie in Stücke zerschlagen und wenn ihr alles genommen wird —
ausser dem einen, das ihr nicht genommen werden kann: ihre Gemeinschaft

mit ihrem Herrn.
Die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Welt ist uralt. Die

ersten Seiten der Kirchengeschichte berichten uns, wie «die Fürsten
sich zu Häuf versammeln wider den Herrn und wider seinen Christus». Aber



— 51 —

sie berichten uns auch, wie Gott das Gebet der Apostel beantwortet. Die
Antwort heisst : «Mit grosser Kraft gaben die Apostel Zeugnis von der
Auferstehung des Herrn Jesu, und war grosse Gnade bei ihnen allen». Wir sind

gewiss : was in den Tagen der Apostel wahr gewesen ist, das ist auch heute
wahr.

Rom und die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam. An den

Weltkirchenkonferenzen in Lausanne 1927 und Edinburg 1937 hatten
römisch-katholische Beobachter teilgenommen. Es war beabsichtigt, auch
nach Amsterdam solche einzuladen. Über den Verlauf der Verhandlungen
gibt der Generalsekretär des Weltkirchenrates in Heft 2 der « Ecumenical

Review», W. A. Visser't Hooft, authentischen Aufschluss 1). Während
des Winters 1947/48 trafen zahlreiche Anmeldungen von Geistlichen und
Laien in Genf ein, worin diese baten, eingeladen zu werden. Andere
Persönlichkeiten wurden vom Weltkirchenrat selbst vorgeschlagen. Endlich
traf eine Liste von 14 Namen ein, deren Träger die Erlaubnis ihrer Obern
besässen. Alle Namen wurden geprüft und schliesslich etwa 10 Personen

anfangs Januar 1948 eingeladen. «Der entscheidende Gesichtspunkt war,
dass die inoffiziellen Beobachter Männer und Frauen sein sollten, die als

treue und zuverlässige Glieder ihrer Kirche wirkliches Verständnis der
ökumenischen Bewegung gezeigt hatten.»

Im April 1948 erfuhr man auf indirektem Wege, der Erzbischof von
Utrecht, Kardinal de Jong, sei der Ansicht, dass die Wahl der Beobachter

von der römisch-katholischen Hierarchie der Niederlande gebilligt werden
sollte. Die holländischen Bischöfe wünschten hierin behilflich zu sein,
seien jedoch ihrer besondern Verantwortung sich bewusst. Diese Nachricht

war solcher Art, dass sie die natürliche Folgerung zuliess, die
holländischen Bischöfe handelten im Auftrage des Vatikans. Ebenso wurde
darauf hingewiesen, dass sehr wenige der vierzehn auf der obenerwähnten
Liste Genannten die notwendige Erlaubnis erhalten würden, da deren
Schriften zeitweise Anlass zu Missverständnissen gegeben hätten. Deshalb

wurde der Vorschlag gemacht, die römisch-katholischen Autoritäten
der Niederlande sollten gebeten werden, die Namen derjenigen Personen

bekanntzugeben, die eingeladen werden könnten. Hierauf antwortete das

Generalsekretariat auf indirektem Wege, dass jeder einzelne Römisch-
Katholik, der bereits eine Einladung erhalten habe, dafür verantwortlich
sei, die nötige Erlaubnis sich zu beschaffen, und nicht der Weltkirchenrat.
Alles, was dieser tun könne, sei, allen bereits Eingeladenen den Wunsch
Kardinal de Jong's mitzuteilen, dass nur jene an der Konferenz teilnehmen,
die seine Erlaubnis besitzen. Es wurde klargemacht, dass die Liste von
vierzehn Namen, von denen nicht alle genehm zu sein schienen, keineswegs

alle erhaltenen Vorschläge umfasse. Und es wurde beigefügt, falls

1) Die Übersetzung der zitierten Stücke verdanken wir Pfarrhelfer Hans Frei
in Basel.



— 52 —

die römisch-katholischen Autoritäten der Niederlande andere Namen
vorzuschlagen wünschten, würde man diese zusammen mit den schon erhaltenen

prüfen.
Die bereits eingeladenen Persönlichkeiten wurden vom

Generalsekretariat darüber informiert, dass Kardinal de Jong sich das Recht
vorbehalte, für die Teilnahme an der Konferenz die Erlaubnis zu erteilen oder
diese zu verweigern, und dass deshalb jeder die Schritte unternehmen
solle, die er als richtig erachte. Zu dieser Zeit erwartete das Sekretariat
in Genf, dass von Kardinal de Jong bestimmte Namen in Vorschlag
gebracht würden. Anfangs Mai wurde im Gespräch zwischen einem
römischkatholischen Geistlichen und einem holländischen Pfarrer die Andeutung
gemacht, es sei möglich, dass dies bald geschehe. Tatsächlich wurden
gewisse Namen provisorisch erwähnt, aber es wurde ausdrücklich betont,
dass die Liste der Namen noch nicht endgültig festgelegt sei. Der holländische

Pfarrer wurde aus diesem Grunde nachdrücklich gebeten, die in
jenem Gespräch erwähnten Namen nicht nach Genf mitzuteilen mit
Ausnahme von zweien, die offensichtlich in Frage kamen. Indessen traf vom
Kardinal weder auf direktem noch auf indirektem Wege eine weitere
Verlautbarung ein. Weder in diesem noch in irgendeinem spätem Zeitpunkt
erhielt jemand, der dem Weltkirchenrat nahestand, einen entsprechenden
Vorschlag von Kardinal de Jong oder von einem andern Mitglied ' der
römisch-katholischen Hierarchie Hollands, der die Einladung von
Beobachtern zur Konferenz betroffen hätte. Diese besondern Verhandlungen
fanden ihr Ende, als dem holländischen Pfarrer kurz mitgeteilt wurde, es

würde überhaupt keine Erlaubnis zur Teilnahme an der Konferenz erteilt.
Im Juni wurde von einem römisch-katholischen Bischof eines andern

Landes ein neuer Name in Vorschlag gebracht. Sofort wurde der betreffenden

Person eine Einladung zugestellt. Und da die bestimmte
Vermutung geäussert wurde, dass Père Boyer von der Theologischen Fakultät der

päpstlichen Universität, Präsident der «Unitas», bereit und auch imstande

wäre, einer Einladung Folge zu leisten, wurde auch ihm eine solche zugestellt.
Im April besuchte Mr. Myron Taylor, persönlicher Beauftragter von

Präsident Truman bei Seiner Heiligkeit, dem Papst, verschiedene
Mitglieder des Weltkirchenrates. Er stellte fest, seine Mission habe den Zweck,
«die Amsterdamer Konferenz zu einer die gesamte Christenheit umfassenden

zu machen», und drang darauf, dass die römisch-katholische Kirche ersucht
werden sollte, Beobachter zu entsenden. Er hätte das Gefühl, es sei Grund
vorhanden zu glauben, dass der Vatikan eine derartige Einladung annehmen
würde. Mr. Taylor wurde dann über die bereits unternommenen Schritte
orientiert, und man gab ihm zu verstehen, dass der Weltkirchenrat seine

Aufgabe völlig unabhängig von staatlichen Instanzen zu erfüllen wünsche.
Am 5. Juni erfolgte das «Monitum» des hl. Offiziums. Verschiedene

römisch-katholische Gewährsmänner erklärten, es bedeute nicht unbedingt,
dass keine Beobachter der Konferenz beiwohnen dürften. Das «Monitum»



— 53 —

betone nur, sie sollten nicht ohne Einwilligung des Hl. Stuhls teilnehmen.
In ähnlichem Sinne schrieben auch römisch-katholische Blätter. Am
18. Juni erfolgte Weisung in Form einer Note des hl. Offiziums an
Kardinal Jong, «die daran erinnerte, dass zur Teilnahme an der Konferenz
eine vorherige Erlaubnis des Hl. Stuhles erforderlich sei und der
Apostolische Stuhl diese Erlaubnis niemandem erteilen werde.» Dieser neue
Entscheid löste in römisch-katholischen Kreisen beträchtliche Überraschung
aus. Mehrere solche Stimmen werden in der «Ecumenical Review» zitiert.
Damit schien die Angelegenheit erledigt. Bald wurden Pressestimmen laut,
die doch von der Möglichkeit der Teilnahme von Beobachtern sprachen.
Genannt wurde P. Boyer S. J., der Präsident der Unitas. Tatsache ist, dass

P. Boyer «zur Zeit der Konferenz in Amsterdam weilte, dass er den

Versammlungen der Konferenz nicht beiwohnte, dass ihm aber Gelegenheit
gegeboten wurde, selber in die Konferenzdokumente Einsicht zu nehmen und
mit einer Anzahl von prominenten Delegierten zusammenzutreffen. In einem
Leitartikel in der Unitas (abgedruckt in derselben Nummer der Ecumenical
Review') verlieh Père Boyer seiner Dankbarkeit Ausdruck für die brüderliche

Aufnahme, die er in Amsterdam von seiten der Beauftragten des
Weltkirchenrates erfahren durfte. Die einzigen an der Konferenz anwesenden
Römisch-Katholiken waren einige Journalisten, die die römisch-katholische
Presse vertraten.»

Im Berichte, den der Generalsekretär im Namen des Provisorischen
Komitees erstattete, wurde der Konferenz am 23. August folgende
Erklärung gemacht: «Ein besonderer Hinweis sollte auch gemacht werden
auf die römisch-katholische Kirche. Da das Provisorische Komitee sich

völlig im klaren war über die Gründe, weshalb diese Kirche sich der
ökumenischen Bewegung nicht anschliessen würde, erging an sie auch
keine Einladung, offizielle Delegierte an die Konferenz zu schicken. Aber
als die Vorbereitungen noch in ihren Anfängen steckten, im Jahre 1939,
wurde beschlossen, man wolle den HI. Stuhl von den entstehenden Plänen
in Kenntnis setzen. Angesichts der zahlreichen Erkundigungen von seiten

von Römisch-Katholiken entschied sich das Provisorische Komitee 1947
dafür, eine beschränkte Zahl von inoffiziellen römisch-katholischen
Beobachtern zur Teilnahme an der Konferenz einzuladen. Obwohl manche
der eingeladenen Personen ihrem starken Verlangen Ausdruck gaben, in
Amsterdam dabei zu sein, und dies mit Wissen ihrer unmittelbaren
Vorgesetzten, verfügte im Juni das hl. Offizium, dass niemandem die Erlaubnis
erteilt würde, nach Amsterdam zu gehen. Dieser Entscheid ist um so

bedauerlicher, als in den letzten Jahren viele römisch-katholische Geistliche
und Laien ein sehr tiefes Verständnis für die Ziele und das Wesen unserer
Bewegung gezeigt haben. Tatsächlich ist das Interesse, welches einzelne

Römisch-Katholiken für diese Konferenz bezeugt haben und das in den
Gesuchen um Einladung, in Artikeln und in persönlichen Besuchen selber

zum Ausdruck gekommen ist, einer der auffallendsten Hauptzüge der Vor-



— 54 —

bereitungszeit gewesen. Es bleibt abzuwarten, ob das ,Veto' des hl.
Offiziums tatsächlich zu bedeuten hat, dass diese neue und hoffnungsvollere
Annäherung damit implicite verurteilt wird oder ob es eine Möglichkeit
zur Fortsetzung des Gesprächs gibt. Vom Gesichtspunkt des Weltkirchenrates

aus müssen wir hoffen und darum beten, dass wirkliche Gelegenheiten

zu fruchtbarer Fühlungnahme bestehen bleiben.» Sonntag, den

22. August, wurde in allen römisch-katholischen Kirchen Hollands ein
Hirtenbrief der römisch-katholischen Bischöfe des Landes verlesenx).
Soweit die genannte Zeitschrift. — Dem Berichterstatter ist die Meldung
zugekommen, einige französische Geistliche hätten die Absicht gehabt,
mit Zustimmung des zuständigen Bischofs Amsterdam zu besuchen, um
die Kurie vor ein Fait accompli zu stellen. Ein Kardinal habe davon
Wind bekommen, in Rom Anzeige gemacht, worauf das Verbot erlassen

wurde. — Ohne Zweifel sind es Schwierigkeiten innerhalb der römischen
Kirche gewesen, die die Kurie schliesslich zu dem Verbot des Besuches

der Konferenz genötigt haben.

Die Una-Sancta-Bewegung. In den Kreisen der Una-Sancta-

Bewegung wird das päpstliche «Monitum» eifrig besprochen. Sehr
ausführlich befasst sich Dr. Laros im n. Rundbrief auf den Advent 1948
der «Una-Sancta-Einigung» damit. Er zitiert aus einem Brief des

Sachverständigen für ökumenische Fragen der deutschen Bischofskonferenz, des

Erzbischofs Dr. Jaeger von Paderborn vom 29. Juni 1948 den Satz «dass

von seiten des deutschen Episkopates nach Wegen gesucht wird, die
U.-S.-Arbeit tun zu können, ohne die bestehenden kirchlichen
Bestimmungen zu verletzen... Es liegt mir sehr daran, dass die echten Bemühungen
weitergehen und diese Arbeit in der Atmosphäre des Vertrauens geschieht. »

Dr. Laros bezeichnet als den besten Kommentar zum Monitum den des

P. Hürth S. J. in den «Periodica» (1948 fae. II, S. 173—184). Er betrachtet
es als eine disziplinare Mahnung aus der gegenwärtigen Situation heraus,
wie die römische Kurie sie sieht. Keinem Katholiken sei das Recht
verwehrt, aus seiner Sicht der Dinge eine abweichende oder gar kritische
Meinung zu haben. Zweitens handle es sich um kein absolutes Verbot
aller Zusammenkünfte von katholischen und evangelischen Christen.
Zusammenarbeit in sozialen und politischen Dingen sei nicht verboten, auch
eine solche in religiösen sei nicht absolut verboten, diese seien nur unter
behördliche Aufsicht gestellt. Private Aussprachen seien überhaupt nicht
betroffen. Der erwähnte Erzbischof habe zu diesem letzten Punkt bemerkt :

«Auch in dem offiziösen Kommentar, den das vatikanische Radio zum
Monitum gegeben hat, wird ausdrücklich darauf hingewiesen, dass ein

ernstes Gespräch über den katholischen Glauben im engsten Kreis nicht
durch das Monitum betroffen ist, da ja sonst auch jeder Konvertitenunterricht

unmöglich sein würde.» Die neue Einschärfung sei auf Unvorsichtig-

l.K.Z. Heft 3, 1948, S. 201.



— 55 —

keiten und Unklugheiten und auf das Vorkommen der «Communicatio in
Sacris» zurückzuführen, die den Eindruck erweckten, als ob beide Bekenntnisse

im Grunde doch gleich seien, was Verwirrung verursacht hatte. Dazu
darf doch bemerkt werden, dass in Amsterdam kein Grund für solche

Befürchtungen vorlag. Das «Monitum» verbiete ökumenische oder Una-
Sancta-Versammlungen nicht einfachhin, sondern verlangt nur, dass hierzu
entsprechend den kirchlichen Bestimmungen die vorherige Erlaubnis des

Hl. Stuhles eingeholt werde. Die Una Sancta möge also für ihr Unternehmen
auf demselben Weg — durch den zuständigen Bischof — die Erlaubnis
des Hl. Stuhles einholen.

Ein Artikel der «Allg. Ztg.» vom 22. November 1948 führt aus, wie
die Una-Sancta-Bewegung in Deutschland einen starken Antrieb durch
das Zusammentreffen von Geistlichen beider Bekenntnisse im
Konzentrationslager Dachau — es waren dort unter den 32 000 Häftlingen 2000
Geistliche interniert —. «Gemeinsames Erleben von Todesnot führte zu
dem Bestreben, einander alles zu geben, was Menschenkraft vermag, durch
Zuspruch und Tröstung, durch gemeinsame Vertiefung in die ewigen
Wahrheiten, durch gegenseitiges Sichbestärken in der Glaubenserkenntnis. In
immer erneuten und mit letzter Herzoffenheit geführten Gesprächen drang
man beiderseits zu den tiefsten Fragen des Glaubensinhalts vor und man
wurde sich — immer in nächster Nähe von Galgen und Gaskammern —
bewusst, wie wenig es christlich und zu verantworten ist, einen
jahrhundertealten Familienzwist mit auf den letzten Weg zu nehmen. Noch
mehr: Man entdeckte, zunächst vielleicht verwundert, aber schliesslich'beglückt,

dass eine ungeahnt grosse Fülle des Glaubensgutes beiden Bekenntnissen

gemeinsam ist und dass das Gemeinsame unter Bergen von
Vorurteilen, Missverständnissen und irrigen Vorstellungen begraben liegt. Als
die Tore zum Leben sich wieder öffneten, wurdenn aus jenen 2000

Häftlingen verantwortungsbewusste Verkünder und Ausbreiter der

gewonnenen Erkenntnisse; aus denselben Lagern, die dazu dienen sollten,
die christlichen Bekenntnisse, wenn auch nicht zu vernichten, so doch
den Anfang dazu zu machen, erwuchs, in Hunderten von Zirkeln und
Kreisen über ganz Deutschland verteilt.»

Am Buss- und Bettag fand über Radio Frankfurt ein Gespräch zwischen
Vertretern beider Bekenntnisse statt — von evangelischer Seite nahmen
Pfarrer Dr. Wallau und Dr. Lehmann, von römisch-katholischer Seite

Pfarrer Dr. Laros und Ministerialdirektor Hofmann, Wiesbaden, teil. Die
Frage, weshalb die römisch-katholische Kirche an der Konferenz in Amsterdam

nicht teilgenommen hatte, wurde gründlich besprochen. Das Ergebnis
des Gespräches sei die Erkenntnis gewesen, man sei «an dem Punkte
angelangt, an dem die Träger des Hirtenamtes auf beiden Seiten die
Wortführung zu übernehmen haben».

Nach einem Bericht der «Offenb. Post» vom 13. Januar bestehen in
fast allen grösseren und zahlreichen kleineren deutschen Städten Una-



— 56 —

Sancta-Kreise, die unablässig voneinander entstanden seien. Sie führen
ein stilles Dasein und umfassen selten mehr als 30 bis 40 Personen. Sie
wollen nicht grösser sein, um die Behutsamkeit und Gründlichkeit der
Gespräche nicht zu gefährden. Alle diese Kreise sind völlig selbständig und
nur in der Spitze ihrer geistigen Leitung miteinander verbunden. Im ganzen
sind mindestens zehntausend Menschen in solchen Einzelkreisen an den

Gesprächen beteiligt. Wo einzelne Kreise ihre Verborgenheit verlieren
und mit grösseren Veranstaltungen an die Öffentlichkeit traten, vermochten
sie ein nach Tausenden zählendes Publikum anzuziehen.

Wir möchten noch auf zwei kleine Schriften hinweisen, die eine stammt
aus der Feder des Max Pribilla S. J.: «Die Una-Sancta-Bewegung. Eine
erste Einführung.» Und die zweite hat zum Verfasser Prof. D. D. J. Lortz:
«Die Reformation. Thesen als Handreichung bei ökumenischen
Gesprächen !).»

In der Schweiz sind die Tagungen der Una Sancta nicht unterbrochen
worden. Daran beteiligen sich ausser den beiden Hauptbekenntnissen auch

Mitglieder der altkatholischen Kirche. Der Kreis der Teilnehmer an
verschiedenen Orten beläuft sich zusammen auf ca. 200 Mitglieder.

Eine päpstliche Konstitution über die priesterlichen Weihen.
Nachträglich sei noch ein päpstlicher Entscheid vom 30. November 1947
über die priesterlichen Weihen erwähnt, der gerade bei der Erörterung von
Kontroversfragen von einiger Wichtigkeit ist. Bei der Priesterweihe werden
dem Kandidaten nach dem Pontifikale Kelch mit Wein und Wasser und
die Patene mit unkonsekrierter Hostie überreicht, ein Ritus, der erst im
10. Jahrhundert erwähnt wird und nach und nach im Abendland eingeführt
worden ist. Die Liturgien des Morgenlandes kennen ihn nicht. Die
Scholastiker — an ihrer Spitze Thomas von Aquin — haben darin den wesentlichen

Ritus, die eigentliche Materie des Sakramentes und in den dabei

gesprochenen Worten «accipe potestatem offere» die authentische Form
erblickt. Auf dem Florentiner Unionskonzil hat Papst Eugen IV. in dem
Unionsdekret «Pro Armenis» diese Anschauung als verbindlich erklärt,
so dass Weihen ohne diesen Ritus als ungültig betrachtet werden. Pius XII.
erklärt nun allerdings, den Griechen, die diesen Ritus nicht kennen, sei

in keiner Weise auferlegt worden, ihren Ritus zu ändern oder ihm die
Übergabe der Instrumente beizufügen. Er fährt dann fort: «Wenn nach
dem Willen und der Vorschrift der Kirche diese Übergabe auch zur Gültigkeit

einmal notwendig gewesen wäre, so ist allbekannt, dass die Kirche
die Vollmacht besitzt, was sie vorgeschrieben hat, auch zu ändern oder
abzuschaffen.» Der eigentliche Entscheid folgt in den §§ 4 ff. und lautet 2):

«4. Da es sich nun damit so verhält, erklären Wir nach Anrufung der
göttlichen Erleuchtung kraft Unserer höchsten Apostolischen Auktorität

1) Kyrios-Verlag für Christliches Geistesgut, Meitingen bei Augsburg.
2) Nach der Übersetzung der « Schweiz. Kirchenzeitung» vom 8. April 1948.



— 57 —

und mit sicherem Wissen, und entscheiden und ordnen Wir, soweit nötig,
an: die Materie der heiligen Weihen des Diakonats, des Presbyterats und
des Episkopats ist einzig die Auflegung der Hände; die gleichfalls einzige
Form aber sind die Worte, die die Anwendung dieser Materie bestimmen,
durch die eindeutig die sakramentalen Wirkungen — nämlich die Weihegewalt

und die Gnade des Heiligen Geistes — bezeichnet werden und die

von der Kirche als solche angenommen und gebraucht werden. Folglich
erklären Wir, um jede weitere Kontroverse abzustellen und jede
Gewissensbeunruhigung auszuschalten kraft Unserer Apostolischen Auktorität, auch

wenn je etwas anderes legitim angeordnet worden wäre, dass die Übergabe
der Instrumente wenigstens hinfür zur Gültigkeit der heiligen Weihen des

Diakonats, des Presbyterats und des Episkopats nicht notwendig ist.

5. Über die Materie und Form bei der Spendung jeder Weihe
verfügen und entscheiden Wir gleicherweise kraft Unserer höchsten Apostolischen

Auktorität: bei der Diakonatsweihe ist die Materie die
Handauflegung des Bischofs, die im Ritus dieser Ordination einzig vorkommt.
Die Form aber besteht aus den Worten der «Präfation», von denen die

folgenden wesentlich und deshalb zur Gültigkeit erfordert sind: «Emitte
in eum, quaesumus Domine, Spiritum Sanctum, quo in opus ministerii tui
fideliter exsequendi septiformis gratiae tuae munere roboretur. »

Bei der Priesterweihe ist die erste Handauflegung des Bischofs, die
schweigend geschieht, nicht aber die Fortsetzung dieser Handauflegung
durch das Ausstrecken der rechten Hand, und auch nicht die letzte
Handauflegung, mit der die Worte verbunden sind: «Accipe Spiritum Sanctum:

quorum remiseris peccata» usw. Die Form aber besteht aus den Worten
der «Präfation», von denen die folgenden wesentlich und deshalb zur Gültigkeit

notwendig sind: «Da, quaesumus, omnipotens Pater, in hunc famulum
tuum Presbyterii dignitatem : innova in visceribus eius spiritum sanctitatis,
ut acceptum a Te, Deus, secundi meriti munus obtineat censuramque
morum exemplo suae conversation is insinuet.»

Für die Weihe oder Konsekration des Bischofs schliesslich ist die
Materie die Handauflegung, die vom Bischof-Konsekrator geschieht. Die Form
aber besteht aus den Worten der «Präfation», von denen die folgenden
wesentlich und deshalb zur Gültigkeit erfordert sind : « Compie in Sacerdote

tuo ministerii tui summam, et ornamentis totius glorificationis instructum
coelestis unguenti rore sanctifica.»

All das geschehe, wie es durch Unsere Apostolische Konstitution
«Episcopalis Consecrationis» vom 30. November 1944 festgesetzt wurde.

6. Damit aber kein Anlass zu Zweifeln gegeben werde, schreiben Wir
vor, dass die Handauflegung bei Verleihung einer jeden Weihe so geschehe,
dass das Haupt des zu Weihenden physisch berührt werde, obgleich auch
die moralische Berührung zur gültigen Verleihung des Sakramentes genügt.

Schliesslich darf, was Wir über die Materie und Form erklärt und
festgesetzt haben, keineswegs so verstanden werden, dass die übrigen vor-



— 58 —

vorgeschriebenen Riten des «Pontificale Romanum» auch nur in etwas
vernachlässigt oder ausgelassen werden dürfen; vielmehr befehlen Wir, dass

alle gegebenen Vorschriften des «Pontificale Romanum» gewissenhaft
eingehalten und durchgeführt werden.

Die Vorschriften dieser Unserer Konstitution haben keine
rückwirkende Kraft. Wenn irgendein Zweifel besteht, so ist er dem Apostolischen
Stuhl zu unterbreiten.

Das verkünden, erklären und entscheiden Wir, ohne dass irgendetwas
entgegenstehe, selbst wenn es besonderer Erwähnung wert wäre. Wir wollen
und entscheiden, dass es im «Pontificale Romanum» auf irgendeine Weise
klar herausgestellt werde. Keinem Menschen ist es deshalb erlaubt, diese

von Uns erlassene Konstitution irgendwie zu verletzen oder ihr verwegen
entgegenzuhandeln. »

Für die altkatholische Kirche hat die altkatholische Bischofskonferenz
seinerzeit die Riten der Weihen bearbeitet und herausgegeben. Die
fraglichen Stellen, die nach dem päpstlichen Erlass als Form des Sakramentes

zur Gültigkeit erforderlich sind, lauten im Ritus der Diakonatsweihe:
«So nimm denn, wir bitten Dich flehentlich, von ihnen hinweg, was an
ihnen Dir missfällt, und gewähre ihnen huldreich jede Gabe, die sie zur
Erfüllung ihres Dienstes tüchtig macht.» Im Ritus der Priesterweihe:
«Mache Sie zu begeisterten Dienern Deines Wortes, zu vorsorglichen Hirten

Deiner Herde, zu würdigen Priestern in Deinem Heiligtum. Erfülle sie

mit dem Geiste wahrhafter Heiligkeit, auf dass sie das von Dir, o Gott,
empfangene Amt nach Deinem Wohlgefallen verwalten und sie durch ihren

ganzen Wandel den Gläubigen ein Vorbild der Nachahmung sind.» Im
Ritus der Konsekration eines Bischofs : « So mach nun, wir bitten Dich, aus
diesem Deinem Diener einen Apostel Deines Sohnes und versag ihm nicht
die Salbung Deines Geistes.» A.K.

Selbstbesinnung innerhalb der römisch-katholischenKirche. Nach
« Überblick», Nr. 33 vom 13. August 1947, S. 10, ging der Sprecher von Radio
Vatikan kürzlich auf die zahlreichen Zuschriften ein, welche von deutschen
Hörern an ihn gerichtet wurden und von denen sich viele mit ausser-
gewöhnlichen Erscheinungen befassten. Auch heute zeige sich wieder jenes
Phänomen, das stets in übermässigen Notzeiten auftritt, die Verwirrung
in Glaubenssachen. Es seien nicht so sehr allgemeine Glaubenszweifel.
als vielmehr ein Abirren vom Wesen des Glaubens auf eine Nebenlinie.
«Sie wollen Glaubende sein und sind es, aber Glaubende, die sehen, nicht
solche, die nicht sehen und doch glauben. Die sogenannten
Muttergotteserscheinungen, meistens gerade jene, die kirchlich noch gar nicht beglaubigt
sind und auch kaum je eine kirchliche Bestätigung erfahren werden, ferner
sogenannte mystisch ausserordentlich begnadete Personen, Stigmatisierte,
schliesslich Prophezeiungen aus alter und neuer Zeit, sind manchen
Menschen anscheinend viel wichtiger als das alte, wahre, echte Offen-



barungsgut, das uns durch die Heilige Schrift und die ständige Lehre der
Kirche überliefert wird. Wir machen diesen lieben, guten Menschen keinen
Vorwurf, aber es ist wichtig, klar zu unterscheiden. Nicht Aussergewöhn-
liches, Sensationelles ist das Entscheidende. Die Entscheidung liegt in dem,
was Gottes Wort und der Kirche Lehramt ist. Dieses treue Sichhalten an
die Offenbarungen, an das so gar nicht Sensationelle, aber so solid Sichere,
möchten wir vielen viel mehr wünschen. Es gibt keine grössere Neuigkeit
in dieser Welt als die Tatsache, dass das Ewige Wort Mensch geworden
ist. Mit der Menschwerdung hob unsere Erlösung an. Seit jener Stunde
stehen wir im Bannkreis göttlicher Barmherzigkeit. Was gibt es Besseres

und Schöneres als die LIingabe und das Vertrauen an den menschgewordenen
Gottessohn Mit dem Glauben an die Menschwerdung ist innig verknüpft
der Glaube an die Gottesmutter. Uns mag genügen, dass eine Jungfrau vom
Heiligen Geist empfangen und uns den Heiland geschenkt hat, dass sie

Mutter und Jungfrau zugleich ist. Uns mag die Mutter Gottes der
Evangelien genügen, da sehen wir sie als Jungfrau-Mutter in Nazareth, in
Bethlehem, wir sehen sie in ihrem reichen Tugendleben, wir begleiten sie still
und schweigsam, wie sie selber war, an der Seite ihres göttlichen Herrn,
wir stehen mit ihr zusammen unter dem Kreuz und wieder im Saal zu
Jerusalem, wo sie mitten unter den Aposteln war und der Geist Gottes auf
alle herniederstieg. Die Mutter Maria der Offenbarungen vom ersten
Buch der Heiligen Schrift über die Evangelien bis zum letzten Buch der

Heiligen Schrift ist uns Erscheinung genug. Erscheinung des Glaubens,
an die wir uns halten. Alles andere ist Nebensache.» Das ist ganz die

zu allen Zeiten bekundete Auffassung der Altkatholiken, leider nicht die

aller Kreise in Rom. Immerhin kann «Der Überblick» in derselben Nummer

Seite ii berichten, dass die medizinischen Wirkungen in Lourdes
unter strengster Kontrolle stehen, ja dass man seit Bestehen des

Wallfahrtsortes nur knapp 200 Heilungsfälle feststellen könne. «Um als echtes

Lourdeswunder bezeichnet zu werden, muss der Kranke eine sofortige
und überraschende Besserung nachweisen, d. h. einen plötzlichen
markanten Wandel seiner körperlichen Verfassung, der auf keinen der Wissenschaft

bekannten Prozess zurückgeführt werden kann» und nachweislich

von Dauer ist. Wir meinen, dass vielleicht auch diese wenigen
anscheinenden Wunder später einmal noch eine wissenschaftliche Erklärung
finden könnten, dass wir aber dennoch für die Gnade der Heilung stets

dankbar sein sollen J). A. Th.

Dieser Abschnitt musste wiederholt zurückgelegt werden.


	Kirchliche Chronik

