Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Aufruf des Okumenischen Rates der Kirchen an die Mitglieds-
kirchen. Auf der Versammlung des Okumenischen Rates der Kirchen
im August 1948 haben seine 150 Gliedkirchen in der Verantwortung, mit
der Gott sie zum Dienst an der Welt gesandt hat, die fundamentalen
Grundsiitze der Menschenrechte und der religiosen Freiheit feierlich
bestitigt. Bei ihrer ersten Zusammenkunft nach dieser Versammlung
stellen die Mitglieder des Exekutivkomitees des Okumenischen Rates mit
ernster Besorgnis fest, dass sich — offen oder versteckt — in' fast allen
Teilen der Welt eine Bedrohung menschlicher Rechte und Freiheiten zu
entwickeln scheint.

In zahlreichen Landern Europas und Asiens geben Regierungen vor,
die Freiheit des Gewissens und des Glaubens zu schiitzen, verleugnen sie
aber durch ihr praktisches Verhalten. Die Freiheit der Kirche, allen Men-
schen auf allen Lebensgebieten das Wort Gottes zu verkiindigen, wird
beschrinkt. Die religivse Unterweisung der Jugend wird behindert. Christ-
liche Jugendorganisationen werden verboten. Es geschehen Eingriffe in
die Ausbildung der Geistlichen und in die Ernennung von Kirchenfiihrern.
Der offentlichen Evangelisation und Missionstitigkeit werden Schwierig-
keiten in den Weg gelegt. In steigendem Masse werden Amtstriger und
Gemeindeglieder christlicher Kirchen verhaftet und gefangengehalten. In
einzelnen Gebieten stehen die Kirchen vor der Moglichkeit, dass ihr Leben
als Kirchen und Gemeinden volliger Auflosung verfdllt. In diesen Mass-
nahmen miissen wir einen bewussten Versuch erkennen, das Zeugnis der
Kirchen zu untergraben, indem sie gezwungen werden, sich entweder
vollig aus dem Leben der Offentlichkeit zuriickzuziehen oder zu Werk-
zeugen weltlicher Politik zu werden.

In einzelnen Lindern, in denen nach aussen eine freiheitliche Tradition
aufrechterhalten wird, ergibt sich aus einer zunehmenden Regierungs-
kontrolle iiber das Denken und Handeln des Volkes, aus der Unterordnung
allen politischen Handelns unter militirische und strategische Gesichts-
punkte und durch die Verkiirzung der Rechte religiéser Minderheiten
eine wachsende Bedrohung, die der christlichen Bevolkerung, wie es
scheint, weithin noch nicht zum Bewusstsein gekommen ist.

Angesichts dieser Gefahren wiederholen wir mit Nachdruck, was die
Versammlung von Amsterdam als ihre Uberzeugung ausgesprochen hat,
¢«dass jedermann das Recht hat, seiner religiésen Uberzeugung in Gottes-
dienst, im Unterricht und im praktischen Leben Ausdruck zu geben und
die Folgerungen daraus fiir die Beziehungen in der sozialen oder politischen

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1949. 4



— 50 —

Gemeinschaft offen auszusprechen», und dass «Wesen und Bestimmung
des Menschen kraft seiner Erschaffung, Erlésung und Berufung sowie
die Titigkeit in Familie, Staat und Kultur Grenzen festlegen, iiber die
die Regierung nicht ungestraft hinweggehen kannpy.

Gegen alle offene oder versteckte Tyrannei, die sich unvermeidbar
in unmenschlichen Akten auswirkt, wie sie das Menschheitsgewissen be-
leidigt haben, ist eine gesunde 6ffentliche Meinung in der Welt ein starker
Schutz. Die Verteidigung menschlicher Rechte und Freiheiten muss als
eine Angelegenheit internationaler Verantwortung betrachtet werden. Die
Allgemeine Erklirung iiber die Menschenrechte kann, wenn sie von den
Nationen und Vélkern der Welt ernst genommen wird, einen wichtigen
Schritt vorwirts in dieser Richtung bedeuten.

Wir sind uns dessen bewusst, dass christliche Kirchen dort, wo die
recht verstandene Freiheit in Frage gescellt ist, besonders schweren Ver-
suchungen ausgesetzt sind. Dazu gehort zum Beispiel die Versuchung,
die althergebrachte politische oder soziale Ordnung einfach zu verteidigen.
Die Kirche steht aber unter dem Wort: ¢Wer seine Hand an den Pflug
legt und sieht zuriick, der ist nicht geschicke fiir das Reich Gottes.» Unsere
Aufgabe ist es, auch unter verinderten Verhiltnissen die frohe Botschaft
zu verkiindigen: denn wenn neue Verhiltnisse auch neue Schwierigkeiten.
mit sich bringen, so kénnen sie doch ebenso, durch Gottes Fiigung, ganz
neue Moglichkeiten schaffen. — Da ist ferner die Versuchung, die Welt
ihrem Schicksal zu iiberlassen. Aber die Kirche darf nicht zuriicksinken
in einen Zustand blosser Selbstgeniigsamkeit. Sie ist gerufen, die Herr-
schaft Christi in allen Lebensgebieten und unter allen Regierungsformen
éffentlich zu verkiindigen. ’

Wenn bestimmte Kirchen in eine Bewidhrungsprobe gestellt werden,
so bedeutet das eine Bewihrungsprobe fir uns alle. Die Gefdhrdung be-
deutet eine gemeinsame Gefahr. Die Kirchen, die im Leiden stehen,
diirfen allezeit der Furbitte threr christlichen Briider gewiss sein, und nie-
mand kann sich den Verantwortungen, die fiir die gesamte Christenheit
wesentlich die gleichen sind, entziehen. Es ist unsere Pflicht, die einzelne
Ortsgemeinde als eine christliche Bruderschaft aufzubauen, das person-
liche Bekenntnis zu Christus zu wecken und uns voll einzusetzen im Dienst
fiir die Menschheit in ithren gemeinsamen Sorgen und Leiden. Das ein-
zelne Christenleben und das Leben jeder einzelnen christlichen Familie
soll so in Christus verwurzelt sein, dass der Glaube nicht erstirbt, selbst
wenn die Kirche eine Zeitlang aller irdischen Sicherung beraubt wird,
wenn sie in Stiicke zerschlagen und wenn ihr alles genommen wird —
ausser dem einen, das ihr nicht genommen werden kann: ihre Gemein-
schaft mit threm Herrn. '

Die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Welt ist uralt. Die
ersten Seiten der Kirchengeschichte berichten uns, wie «die Fiirsten
sich zu Hauf versammeln wider den Herrn und wider seinen Christus». Aber



— 51 —

sie berichten uns auch, wie Gott das Gebet der Apostel beantwortet. Die
Antwort heisst: «Mit grosser Kraft gaben die Apostel Zeugnis von der Auf-
erstehung des Herrn Jesu, und war grosse Gnade bei ihnen allen». Wir sind
gewiss: was in den Tagen der Apostel wahr gewesen ist, das ist auch heute
wahr.

Rom und die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam. An den
Weltkirchenkonferenzen in Lausanne 1927 und Edinburg 1937 hatten
romisch-katholische Beobachter teilgenommen. Es war beabsichtigt, auch
nach Amsterdam solche einzuladen. Uber den Verlauf der Verhandlungen
gibt der Generalsekretir des Weltkirchenrates in Heft 2 der « Ecume-
nical Review», W. A. Visser’t Hooft, authentischen Aufschluss ). Wihrend
des Winters 1947/48 trafen zahlreiche Anmeldungen von Geistlichen und
Laien in Genf ein, worin diese baten, eingeladen zu werden. Andere Per-
sonlichkeiten wurden vom Weltkirchenrat selbst vorgeschlagen. Endlich
traf eine Liste von 14 Namen ein, deren Triger die Erlaubnis threr Obern
besassen. Alle Namen wurden gepriift und schliesslich etwa 1o Personen
anfangs Januar 1948 eingeladen. «Der entscheidende Gesichtspunkt war,
dass die inoffiziellen Beobachter Minner und Frauen sein sollten, die als
treue und zuverlissige Glieder ihrer Kirche wirkliches Verstindnis der
ckumenischen Bewegung gezeigt hatten.»

Im April 1948 erfuhr man auf indirektem Wege, der Erzbischof von
Utrecht, Kardinal de Jong, sei der Ansicht, dass die Wahl der Beobachter
von der rémisch-katholischen Hierarchie der Niederlande gebilligt werden
sollte. Die hollindischen Bischofe wiinschten hierin behilflich zu sein,
seien jedoch ihrer besondern Verantwortung sich bewusst. Diese Nach-
richt war solcher Art, dass sie die natiirliche Folgerung zuliess, die holldn-
dischen Bischofe handelten im Auftrage des Vatikans. Ebenso wurde
darauf hingewiesen, dass sehr wenige der vierzehn auf der obenerwihnten
Liste Genannten dic notwendige Erlaubnis erhalten wiirden, da deren
Schriften zeitweise Anlass zu Missverstindnissen gegeben hitten. Des-
halb wurde der Vorschlag gemacht, die romisch-katholischen Autorititen
der Niederlande sollten gebeten werden, die Namen derjenigen Personen
bekanntzugeben, die eingeladen werden kénnten. Hierauf antwortete das
Generalsekretariat auf indirektem Wege, dass jeder einzelne Rémisch-
Katholik, der bereits eine Einladung erhalten habe, dafiir verantwortlich
sei, die notige Erlaubnis sich zu beschaffen, und nicht der Weltkirchenrat.
Alles, was dieser tun konne, sei, allen bereits Eingeladenen den Wunsch
Kardinal de Jong’s mitzuteilen, dass nur jene an der Konferenz teilnehmen,
die seine Erlaubnis besitzen. Es wurde klargemacht, dass die Liste von
vierzehn Namen, von denen nicht alle genehm zu sein schienen, keines-
wegs alle erhaltenen Vorschlige umfasse. Und es wurde beigefiigt, falls

1) Die Ubersetzung der zitierten Stiicke verdanken wir Pfarrhelfer Hans Frei
in Basel.



U 5 —

die romisch-katholischen Autorititen der Niederlande andere Namen vor-
zuschlagen wiinschten, wiirde man diese zusammen mit den schon erhal-
tenen priifen.

Die bereits eingeladenen Personlichkeiten wurden vom General-
sekretariat dartiber informiert, dass Kardinal de Jong sich das Recht vor-
behalte, fir die Teilnahme an der Konferenz die Erlaubnis zu erteilen oder
diese zu verweigern, und dass deshalb jeder die Schritte unternehmen
solle, die er als richtig erachte. Zu dieser Zeit erwartete das Sekretariat
in Genf, dass von Kardinal de Jong bestimmte Namen in Vorschlag ge-
bracht wiirden. Anfangs Mai wurde im Gespriach zwischen einem rémisch-
katholischen Geistlichen und einem hollindischen Pfarrer die Andeutung
gemacht, es sei moglich, dass dies bald geschehe. Tatsdchlich wurden
gewisse Namen provisorisch erwihnt, aber es wurde ausdriicklich betont,
dass die Liste der Namen noch nicht endgiiltig festgelegt sei. Der holldn-
dische Pfarrer wurde aus diesem Grunde nachdriicklich gebeten, die in
- jenem Gesprich erwihnten Namen nicht nach Genf mitzuteilen mit Aus-
nahme von zweien, die offensichtlich in Frage kamen. Indessen traf vom
Kardinal weder auf direktem noch auf indirektem Wege eine weitere Ver-
lautbarung ein. Weder in diesem noch in irgendeinem spitern Zeitpunkt
erhielt jemand, der dem Weltkirchenrat nahestand, einen entsprechenden
Vorschlag von Kardinal de Jong oder von einem andern Mitglied "der
romisch-katholischen Hierarchie Hollands, der die Einladung von Be-
obachtern zur Konferenz betroffen hitte. Diese besondern Verhandlungen
fanden ihr Ende, als dem hollindischen Pfarrer kurz mitgeteilt wurde, es
wiirde tberhaupt keine Erlaubnis zur Teilnahme an der Konferenz erteilt.

Im Juni wurde von einem roémisch-katholischen Bischof eines andern
Landes ein neuer Name in Vorschlag gebracht. Sofort wurde der betref-
fenden Person eine Einladung zugestellt. Und da die bestimmte Ver-
mutung gedussert wurde, dass Pere Boyer von der Theologischen Fakultit der
pipstlichen Universitdt, Prasident der « Unitas», bereit und auch imstande
wiire, einer Einladung Folge zu leisten, wurde auch ihm eine solche zugestellt.

Im April besuchte Mr. Myron Taylor, personlicher Beauftragter von
Prisident Truman bei Seiner Heiligkeit, dem Papst, verschiedene Mit-
glieder des Weltkirchenrates. Er stellte fest, seine Mission habe den Zweck,
sdie Amsterdamer Konferenz zu einer die gesamte Christenheit umfassenden
zu machen», und drang darauf, dass die réomisch-katholische Kirche ersucht
werden sollte, Beobachter zu entsenden. Er hiitte das Gefiihl, es sei Grund
vorhanden zu glauben, dass der Vatikan eine derartige Einladung annehmen
wiirde. Mr. Taylor wurde dann iber die bereits unternommenen Schritte
orientiert, und man gab ithm zu verstehen, dass der Weltkirchenrat seine
Aufgabe vollig unabhingig von staatlichen Instanzen zu erfiillen wiinsche.

Am 5. Juni erfolgte das «Monitum» des hl. Offiziums. Verschiedene
romisch-katholische Gewihrsminner erklirten, es bedeute nicht unbedingt,
dass keine Beobachter der Konferenz beiwohnen diirften. Das « Monitumy»



betone nur, sie sollten nicht ohne Einwilligung des HIl. Stuhls teilnehmen.
In dhnlichem Sinne schrieben auch rémisch-katholische Bliatter. Am
18. Juni erfolgte Weisung in Form einer Note des hl. Offiziums an Kar-
dinal Jong, «die daran erinnerte, dass zur Teilnahme an der Konferenz
eine vorherige Erlaubnis des HIl. Stuhles erforderlich sei und der Apo-
stolische Stuhl diese Erlaubnis niemandem erteilen werde.» Dieser neue
Entscheid l6ste in rémisch-katholischen Kreisen betrichtliche Uberraschung
aus. Mehrere solche Stimmen werden in der «Ecumenical Review» zitiert.
Damit schien die Angelegenheit erledigt. Bald wurden Pressestimmen laut,
die doch von der Moglichkeit der Teilnahme von Beobachtern sprachen.
Genannt wurde P. Boyer S. J., der Prisident der Unitas. Tatsache 1st, dass
P. Boyer «zur Zeit der Konferenz in Amsterdam weilte, dass er den Ver-
sammlungen der Konferenz nicht beiwohnte, dass thm aber Gelegenheit ge-
geboten wurde, selber in die Konferenzdokumente Einsicht zu nehmen und
mit einer Anzahl von prominenten Delegierten zusammenzutreffen. In einem
Leitartikel in der Unitas (abgedruckt in derselben Nummer der , Ecumenical
Review) verlieh Pére Boyer seiner Dankbarkeit Ausdruck fiir die briider-
liche Aufnahme, die er in Amsterdam von seiten der Beauftragten des Welt-
kirchenrates erfahren durfte. Die einzigen an der Konferenz anwesenden
Rémisch-Katholiken waren einige Journalisten, die die romisch-katholische
Presse vertraten.»

Im Berichte, den der Generalsekretir im Namen des Provisorischen
Komitees erstattete, wurde der Konferenz am 23. August folgende Er-
klirung gemacht: «Ein besonderer Hinweis sollte auch gemacht werden
auf die romisch-katholische Kirche. Da das Provisorische Komitee sich
vollig im klaren war iber die Griinde, weshalb diese Kirche sich der
6kumenischen Bewegung nicht anschliessen wiirde, erging an sie auch
keine Einladung, offizielle Delegierte an die Konferenz zu schicken. Aber
als die Vorbereitungen noch in thren Anfingen steckten, im Jahre 1939,
wurde beschlossen, man wolle den Hl. Stuhl von den entstehenden Plinen
in Kenntnis setzen. Angesichts der zahlreichen Erkundigungen von seiten
von Rémisch-Katholiken entschied sich das Provisorische Komitee 1947
dafiir, eine beschrinkte Zahl von inoffiziellen rémisch-katholischen Be-
obachtern zur Teilnahme an der Konferenz einzuladen. Obwohl manche
der eingeladenen Personen ihrem starken Verlangen Ausdruck gaben, in
Amsterdam dabei zu sein, und dies mit Wissen threr unmittelbaren Vor-
gesetzten, verfiigte im Juni das hl. Offizium, dass niemandem die Erlaubnis
erteilt wiirde, nach Amsterdam zu gehen. Dieser Entscheid ist um so be-
dauerlicher, als in den letzten Jahren viele romisch-katholische Geistliche
und Laien ein sehr tiefes Verstindnis fiir die Ziele und das Wesen unserer
Bewegung gezeigt haben. Tatsichlich ist das Interesse, welches cinzelne
Romisch-Katholiken fiir diese Konferenz bezeugt haben und das in den
Gesuchen um Einladung, in Artikeln und in persénlichen Besuchen selber
zum Ausdruck gekommen ist, einer der auffallendsten Hauptziige der Vor-



— 54 —

bereitungszeit gewesen. Es bleibt abzuwarten, ob das , Veto* des hl. Offi-
ziums tatsichlich zu bedeuten hat, dass diese neue und hoffnungsvollere
Annidherung damit implicite verurteilt wird oder ob es eine Moglichkeit
zur Fortsetzung des Gesprichs gibt. Vom Gesichtspunkt des Weltkirchen-
rates aus missen wir hoffen und darum beten, dass wirkliche Gelegen-
heiten zu fruchtbarer Fihlungnahme bestehen bleiben.» Sonntag, den
22. August, wurde in allen rémisch-katholischen Kirchen Hollands ein
Hirtenbrief der romisch-katholischen Bischofe des Landes verlesen 1).
Soweit die genannte Zeitschrift. — Dem Berichterstatter ist die Meldung
zugekommen, einige franzésische Geistliche hitten die Absicht gehabt,
mit Zustimmung des zustindigen Bischofs Amsterdam zu besuchen, um
die Kurie vor ein Fait accompli zu stellen. Ein Kardinal habe davon
Wind bekommen, in Rom Anzeige gemacht, worauf das Verbot erlassen
wurde. — Ohne Zweifel sind es Schwierigkeiten innerhalb der romischen
Kirche gewesen, die die Kurie schliesslich zu dem Verbot des Besuches
der Konferenz genétigt haben.

Die Una-Sancta-Bewegung. In den Kreisen der Una-Sancta-
Bewegung wird das pépstliche «Monitum» eifrig besprochen. Sehr aus-
fihrlich befasst sich Dr. Laros im 11. Rundbrief auf den Advent 1948
der «Una-Sancta-Einigung» damit. Er zitiert aus einem Brief des Sach-
verstindigen fiir 6kumenische Fragen der deutschen Bischofskonferenz, des
Erzbischofs Dr. Jaeger von Paderborn vom 29. Juni 1948 den Satz «dass
von seiten des deutschen Episkopates nach Wegen gesucht wird, die
U.-S.-Arbeit tun zu koénnen, ohne die bestehenden kirchlichen Bestim-
mungen zu verletzen. . . Es liegt mir sehr daran, dass die echten Bemiithungen
weitergehen und diese Arbeit in der Atmosphiire des Vertrauens geschieht.»
Dr. Laros bezeichnet als den besten Kommentar zum Monitum den des
P. Hirth S. J. in den «Periodica» (1948 fac. II, S. 173—184). Er betrachtet
es als eine disziplindire Mahnung aus der gegenwirtigen Situation heraus,
wie die romische Kurie sie sieht. Keinem Katholiken sei das Recht ver-
wehrt, aus seiner Sicht der Dinge eine abweichende oder gar kritische
Meinung zu haben. Zweitens handle es sich um kein absolutes Verbot
aller Zusammenkiinfte von katholischen und evangelischen Christen. Zu-
sammenarbeit in sozialen und politischen Dingen sei nicht verboten, auch
eine solche in religiosen sei nicht absolut verboten, diese seien nur unter
behordliche Aufsicht gestellt. Private Aussprachen seien tiberhaupt nicht
betroffen. Der erwihnte Erzbischof habe zu diesem letzten Punkt bemerkt:
«Auch in dem offizicsen Kommentar, den das vatikanische Radio zum
Monitum gegeben hat, wird ausdriicklich darauf hingewiesen, dass ein
ernstes Gespriach iiber den katholischen Glauben im engsten Kreis nicht
durch das Monitum betroffen ist, da ja sonst auch jeder Konvertitenunter-
richt unmoglich sein wiirde.» Die neue Einschédrfung sei auf Unvorsichtig-

1) 1. K.Z. Heft 3, 1948, S. 201.



— BE

keiten und Unklugheiten und auf das Vorkommen der « Communicatio in
Sacrisy zuriickzufithren, die den Eindruck erweckten, als ob beide Bekennt-
nisse im Grunde doch gleich seien, was Verwirrung verursacht hatte. Dazu
darf doch bemerkt werden, dass in Amsterdam kein Grund fiir solche Be-
firchtungen vorlag. Das «Monitum» verbiete 6kumenische oder Una-
Sancta-Versammlungen nicht einfachhin, sondern verlangt nur, dass hierzu
entsprechend den kirchlichen Bestimmungen die vorherige Erlaubnis des
HI. Stuhles eingeholt werde. Die Una Sancta mége also fiir ihr Unternehmen
auf demselben Weg — durch den zustindigen Bischof — die Erlaubnis
des HI. Stuhles einholen.

Ein Artikel der «Allg. Ztg.» vom 22. November 1948 fithrt aus, wie
die Una-Sancta-Bewegung in Deutschland einen starken Antrieb durch
das Zusammentreffen von Geistlichen beider Bekenntnisse im Konzen-
trationslager Dachau — es waren dort unter den 32 ooo Hiftlingen 2000
Geistliche interniert —. «Gemeinsames Erleben von Todesnot fiihrte zu
dem Bestreben, einander alles zu geben, was Menschenkraft vermag, durch
Zuspruch und Tréstung, durch gemeinsame Vertiefung in die ewigen Wahr-
heiten, durch gegenseitiges Sichbestirken in der Glaubenserkenntnis. In
immer erneuten und mit letzter Herzoffenheit gefiihrten Gesprichen drang
man beiderseits zu den tiefsten Fragen des Glaubensinhalts vor und man
wurde sich — immer in nichster Nihe von Galgen und Gaskammern —
bewusst, wie wenig es christlich und zu verantworten ist, einen jahr-
hundertealten Familienzwist mit auf den letzten Weg zu nehmen. Noch .
mehr: Man entdeckte, zunichst vielleicht verwundert, aber schliesslich be-
glickt, dass eine ungeahnt grosse Fiille des Glaubensgutes beiden Bekennt-
nissen gemeinsam ist und dass das Gemeinsame unter Bergen von Vor-
urteilen, Missverstindnissen und irrigen Vorstellungen begraben liegt. Als
die Tore zum Leben sich wieder 6ffneten, wurdenn aus jenen 2000
Hiftlingen verantwortungsbewusste Verkiinder und Ausbreiter der ge-
wonnenen Erkenntnisse; aus denselben Lagern, die dazu dienen sollten,
die christlichen Bekenntnisse, wenn auch nicht zu vernichten, so doch
den Anfang dazu zu machen, erwuchs, in Hunderten von Zirkeln und
Kreisen iiber ganz Deutschland verteilt.»

Am Buss- und Bettag fand iiber Radio Frankfurt ein Gesprich zwischen
Vertretern beider Bekenntnisse statt — von evangelischer Seite nahmen
Pfarrer Dr. Wallau und Dr. Lehmann, von roémisch-katholischer Seite
Pfarrer Dr. Laros und Ministerialdirektor Hofmann, Wiesbaden, teil. Die
Frage, weshalb die rémisch-katholische Kirche an der Konferenz in Amster-
dam nicht teilgenommen hatte, wurde griindlich besprochen. Das Ergebnis
des Gespriches sei die Erkenntnis gewesen, man sei «an dem Punkte an-
gelangt, an dem die Triger des Hirtenamtes auf beiden Seiten die Wort-
fihrung zu iibernehmen haben».

Nach einem Bericht der «Offenb. Post» vom 13. Januar bestehen in
fast allen grosseren und zahlreichen kleineren deutschen Stidten Una-



Sancta-Kreise, die unabldssig voneinander entstanden seien. Sie fiithren
ein stilles Dasein und umfassen selten mehr als 30 bis 40 Personen. Sie
wollen nicht grosser sein, um die Behutsamkeit und Griindlichkeit der
Gespriche nicht zu gefahrden. Alle diese Kreise sind v6llig selbstindig und
nur in der Spitze ihrer geistigen Leitung miteinander verbunden. Im ganzen
sind mindestens zehntausend Menschen in solchen Einzelkreisen an den
Gesprichen beteiligt. Wo einzelne Kreise ihre Verborgenheit verlieren
und mit grosseren Veranstaltungen an die Offentlichkeit traten, vermochten
sie ein nach Tausenden zidhlendes Publikum anzuziehen.

Wir méchten noch auf zwei kleine Schriften hinweisen, die eine stammt
aus der Feder des Max Pribilla S. J.: «Die Una-Sancta-Bewegung. Eine
erste Einfithrung.» Und die zweite hat zum Verfasser Prof. D. D. J. Lortz:
«Die Reformation. Thesen als Handreichung bei 6kumenischen Ge-
sprichen 1).»

In der Schweiz sind die Tagungen der Una Sancta nicht unterbrochen
worden. Daran beteiligen sich ausser den beiden Hauptbekenntnissen auch
Mitglieder der altkatholischen Kirche. Der Kreis der Teilnehmer an ver-
schiedenen Orten belduft sich zusammen auf ca. zoo Mitglieder.

Eine piépstliche Konstitution iiber die priesterlichen Weihen.
Nachtraglich sei noch ein pépstlicher Entscheid vom 30. November 1947
tiber die priesterlichen Weihen erwihnt, der gerade bei der Erérterung von
Kontroversfragen von einiger Wichtigkeit ist. Bei der Priesterweihe werden
dem Kandidaten nach dem Pontifikale Kelch mit Wein und Wasser und
die Patene mit unkonsekrierter Hostie iiberreicht, ein Ritus, der erst im
10. Jahrhundert erwdhnt wird und nach und nach im Abendland eingefithrt
worden ist. Die Liturgien des Morgenlandes kennen ihn nicht. Die Scho-
lastiker — an ihrer Spitze Thomas von Aquin — haben darin den wesent-
lichen Ritus, die eigentliche Materie des Sakramentes und in den dabei
gesprochenen Worten «accipe potestatem offere» die authentische Form
erblickt. Auf dem Florentiner Unionskonzil hat Papst Eugen IV. in dem
Unionsdekret «Pro Armenis» diese Anschauung als verbindlich erklirt,
so dass Weihen ohne diesen Ritus als ungiiltig betrachtet werden. Pius XII.
erklirt nun allerdings, den Griechen, die diesen Ritus nicht kennen, sei
in keiner Weise auferlegt worden, ihren Ritus zu indern oder ithm die
Ubergabe der Instrumente beizufiigen. Er fihrt dann fort: «Wenn nach
dem Willen und der Vorschrift der Kirche diese Ubergabe auch zur Giiltig-
keit einmal notwendig gewesen wire, so ist allbekannt, dass die Kirche
die Vollmacht besitzt, was sie vorgeschrieben hat, auch zu dndern oder
abzuschaffen.» Der eigentliche Entscheid folgt in den §§ 4 ff. und lautet 2):

«4. Da es sich nun damit so verhilt, erkliren Wir nach Anrufung der
gottlichen Erleuchtung kraft Unserer hochsten Apostolischen Auktoritit

1) Kyrios-Verlag fiir Christliches Geistesgut, Meitingen bei Augsburg.
2) Nach der Ubersetzung der « Schweiz. Kirchenzeitung» vom 8. April 1948.



und mit sicherem Wissen, und entscheiden und ordnen Wir, soweit nétig,
an: die Materie der heiligen Weihen des Diakonats, des Presbyterats und
des Episkopats ist einzig die Auflegung der Hinde; die gleichfalls einzige
Form aber sind die Worte, die die Anwendung dieser Materie bestimmen,
durch die eindeutig die sakramentalen Wirkungen — nimlich die Weihe-
gewalt und die Gnade des Heiligen Geistes — bezeichnet werden und die
von der Kirche als solche angenommen und gebraucht werden. Folglich
erkliren Wir, um jede weitere Kontroverse abzustellen und jede Gewissens-
beunruhigung auszuschalten kraft Unserer Apostolischen Auktoritit, auch
wenn je etwas anderes legitim angeordnet worden wire, dass die Ubergabe
der Instrumente wenigstens hinfiir zur Giltigkeit der heiligen Weihen des
Diakonats, des Presbyterats und des Episkopats nicht notwendig ist.

5. Uber die Materie und Form bei der Spendung jeder Weihe ver-
fiigen und entscheiden Wir gleicherweise kraft Unserer hochsten Aposto-
lischen Auktoritdt: bei der Diakonatsweihe ist die Materie die Hand-
auflegung des Bischofs, die im Ritus dieser Ordination einzig vorkommt.
Die Form aber besteht aus den Worten der «Prifation», von denen die
folgenden wesentlich und deshalb zur Giiltigkeit erfordert sind: «Emitte
in eum, quaesumus Domine, Spiritum Sanctum, quo in opus ministerii tui
fideliter exsequendi septiformis gratiae tuae munere roboretur.»

Bei der Priesterweihe ist die erste Handauflegung des Bischofs, die
schweigend geschieht, nicht aber die Fortsetzung dieser Handauflegung
durch das Ausstrecken der rechten Hand, und auch nicht die letzte Hand-
auflegung, mit der die Worte verbunden sind: «Accipe Spiritum Sanctum:
quorum remiseris peccata» usw. Die Form aber besteht aus den Worten
der «Prifation», von denen die folgenden wesentlich und deshalb zur Gltig-
keit notwendig sind: «Da, quaesumus, omnipotens Pater, in hunc famulum
tuum Presbyterii dignitatem: innova in visceribus eius spiritum sanctitatis,
ut acceptum a T'e, Deus, secundi meriti munus obtineat censuramque mo-
rum exemplo suae conversationis insinuet.»

Fir die Weihe oder Konsekration des Bischofs schliesslich st die Ma-
terie die Handauflegung, die vom Bischof-Konsekrator geschieht. Die Form
aber besteht aus den Worten der «Préfation», von denen die folgenden
wesentlich und deshalb zur Giltigkeit erfordert sind: « Comple in Sacerdote
tuo ministerii tui summam, et ornamentis totius glorificationis instructum
coelestis unguenti rore sanctifica.»

All das geschehe, wie es durch Unsere Apostolische Konstitution
«Episcopalis Consecrationis» vom 30. November 1944 festgesetzt wurde.

6. Damit aber kein Anlass zu Zweifeln gegeben werde, schreiben Wir
vor, dass die Handauflegung bei Verleihung einer jeden Weihe so geschehe,
dass das Haupt des zu Weihenden physisch beriihrt werde, obgleich auch
die moralische Beriithrung zur giiltigen Verleihung des Sakramentes geniigt.

Schliesslich darf, was Wir iiber die Materie und Form erkldrt und fest-
gesetzt haben, keineswegs so verstanden werden, dass die iibrigen vor-



vorgeschriebenen Riten des «Pontificale Romanum» auch nur in etwas ver-
nachldssigt oder ausgelassen werden diirfen; vielmehr befehlen Wir, dass
alle gegebenen Vorschriften des «Pontificale Romanum» gewissenhaft ein-
gehalten und durchgefiithrt werden.

Die Vorschriften dieser Unserer Konstitution haben keine riick-
wirkende Kraft. Wenn irgendein Zweifel besteht, so ist er dem Apostolischen
Stuhl zu unterbreiten.

Das verkiinden, erkliren und entscheiden Wir, ohne dass irgendetwas
entgegenstehe, selbst wenn es besonderer Erwidhnung wert wiire. Wir wollen
und entscheiden, dass es im «Pontificale Romanum» auf irgendeine Weise
klar herausgestellt werde. Keinem Menschen ist es deshalb erlaubt, diese
von Uns erlassene Konstitution irgendwie zu verletzen oder ihr verwegen
entgegenzuhandeln.»

Fur die altkatholische Kirche hat die altkatholische Bischofskonferenz
seinerzeit die Riten der Weihen bearbeitet und herausgegeben. Die frag-
lichen Stellen, die nach dem pépstlichen Erlass als Form des Sakramentes
zur Giiltigkeit erforderlich sind, lauten im Ritus der Diakonatsweihe:
«So nimm denn, wir bitten Dich flehentlich, von ihnen hinweg, was an
ithnen Dir missfillt, und gewihre ihnen huldreich jede Gabe, die sie zur
Erfillung ihres Dienstes tiichtig macht.» Im Ritus der Priesterweihe:
«Mache Sie zu begeisterten Dienern Deines Wortes, zu vorsorglichen Hir-
ten Deiner Herde, zu wiirdigen Priestern in Deinem Heiligtum. Erfiille sie
mit dem Geiste wahrhafter Heiligkeit, auf dass sie das von Dir, o Gott,
empfangene Amt nach Deinem Wohlgefallen verwalten und sie durch ihren
ganzen Wandel den Glidubigen ein Vorbild der Nachahmung sind.» Im
Ritus der Konsekration eines Bischofs: «So mach nun, wir bitten Dich, aus
diesem Deinem Diener einen Apostel Deines Sohnes und versag thm nicht
die Salbung Deines Geistes.» A K.

Selbstbesinnung innerhalb der rémisch-katholischenKirche. Nach
«Uberblick», Nr. 33 vom 13. August 1947, S. 10, ging der Sprecher von Radio
Vatikan kiirzlich aut die zahlreichen Zuschriften ein, welche von deutschen
Horern an ihn gerichtet wurden und von denen sich viele mit ausser-
gewohnlichen Erscheinungen befassten. Auch heute zeige sich wieder jenes
Phianomen, das stets in iibermissigen Notzeiten auftritt, die Verwirrung
in Glaubenssachen. Es seien nicht so sehr allgemeine Glaubenszweifel. . .
als vielmehr ein Abirren vom Wesen des Glaubens auf eine Nebenlinie.
«Sie wollen Glaubende sein und sind es, aber Glaubende, die schen, nicht
solche, die nicht sehen und doch glauben. Die sogenannten Muttergottes-
erscheinungen, meistens gerade jene, die kirchlich noch gar nicht beglaubigt
sind und auch kaum je eine kirchliche Bestitigung erfahren werden, ferner
sogenannte mystisch ausserordentlich begnadete Personen, Stigmatisierte,
schliesslich Prophezeiungen aus alter und neuer Zeit, sind manchen
Menschen anscheinend viel wichtiger als das alte, wahre, echte Offen-



barungsgut, das uns durch die Heilige Schrift und die stindige Lehre der
Kirche iiberliefert wird. Wir machen diesen lieben, guten Menschen keinen
Vorwurf, aber es ist wichtig, klar zu unterscheiden. Nicht Aussergewdhn-
liches, Sensationelles ist das Entscheidende. Die Entscheidung liegt in dem,
was Gottes Wort und der Kirche Lehramt ist. Dieses treue Sichhalten an
die Offenbarungen, an das so gar nicht Sensationelle, aber so solid Sichere,
mochten wir vielen viel mehr wiinschen. Es gibt keine grossere Neuigkeit
in dieser Welt als die Tatsache, dass das Ewige Wort Mensch geworden
ist. .. Mit der Menschwerdung hob unsere Erlésung an. Seit jener Stunde
stehen wir im Bannkreis gottlicher Barmherzigkeit. Was gibt es Besseres
und Schoéneres als die Hingabe und das Vertrauen an den menschgewordenen
Gottessohn ? Mit dem Glauben an die Menschwerdung ist innig verkntipft
der Glaube an die Gottesmutter. Uns mag gentigen, dass eine Jungfrau vom
Heiligen Geist empfangen und uns den Heiland geschenkt hat, dass sie
Mutter und Jungfrau zugleich ist. Uns mag die Mutter Gottes der Evan-
gelien gentigen, da sechen wir sie als Jungfrau-Mutter in Nazareth, in Beth-
lehem, wir sehen sie in 1hrem reichen Tugendleben, wir begleiten sie still
und schweigsam, wie sie selber war, an der Seite ihres gottlichen Herrn,
wir stehen mit ihr zusammen unter dem Kreuz und wieder im Saal zu
Jerusalem, wo sie mitten unter den Aposteln war und der Geist Gottes auf
alle herniederstieg. Die Mutter Maria der Offenbarungen vom ersten
Buch der Heiligen Schrift iiber die Evangelien bis zum letzten Buch der
Heiligen Schrift ist uns Erscheinung genug. Erscheinung des Glaubens,
an die wir uns halten. Alles andere ist Nebensache.» Das ist ganz die
zu allen Zeiten bekundete Auffassung der Altkatholiken, leider nicht die
aller Kreise in Rom. Immerhin kann «Der Uberblick» in derselben Num-
mer Seite 11 berichten, dass die medizinischen Wirkungen in Lourdes
unter strengster Kontrolle stehen, ja dass man seit Bestehen des Wall-
fahrtsortes nur knapp 200 Heilungsfille feststellen kénne. «Um als echtes
Lourdeswunder bezeichnet zu werden, muss der Kranke eine sofortige
und {berraschende Besserung nachweisen, d.h. einen plotzlichen mar-
kanten Wandel seiner korperlichen Verfassung, der auf keinen der Wissen-
schaft bekannten Prozess zurlickgefiithrt werden kann» und nachweislich
von Dauer ist. Wir meinen, dass vielleicht auch diese wenigen an-
scheinenden Wunder spiter einmal noch eine wissenschaftliche Erklirung
finden konnten, dass wir aber dennoch fiir die Gnade der Heilung stets
dankbar sein sollen 1). A. Th

1) Dieser Abschnitt musste wiederholt zurlickgelegt werden.




	Kirchliche Chronik

