
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Artikel: Die Moskauer orthodoxe Kirchenversammlung 1948 und ihre
Beschlüsse

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32

Die Moskauer orthodoxe Kirchenversammlung 1948

und ihre Beschlüsse

Obgleich in den orthodoxen Kirchen seit längeren Jahren
der Wunsch bestand, sich zu einer gemeinsamen Beratung über
drängende Fragen zusammenzufinden, ist der Plan der russischen
Kirche, eine solche Tagung im Sommer 1948 in Moskau abzuhalten,
doch angesichts der gespannten weltpolitischen Lage, die sich auch
in politisch bedingten Gegensätzlichkeiten innerhalb der Orthodoxie

geltend machte, lange und heftig umkämpft gewesen. So

nimmt es nicht wunder, dass die Konstantinoplerund die griechische
Kirche sich an den Beschlüssen dieser Kirchenversammlung nicht
beteiligt haben, dass sie sich vielmehr auf die Teilnahme an den
Feierlichkeiten anlässlich der 500jährigen Selbständigkeit der
russischen Kirche *) beschränkten. Denn schon die Eröffnungsrede
des sowjetischen Kultusministers Karpov liess die politische
Konstellation scharf hervortreten, indem sie dem Ökumenischen
Patriarchen vorhielt, er lasse sich von äusserlichen, nicht kirchlichen
Erwägungen leiten, wenn er seine Teilnahme versage. Gleichzeitig
unterstrich der Redner, dass Abordnungen aus all jenen Ländern
mit orthodoxer Bevölkerung gekommen seien, in denen «die Völker
durch freien Entschluss eine neue gesellschaftliche und politische
Ordnung eingeführt haben, die ihre schnelle und erfolgreiche materielle

und geistige Entwicklung sichert und die allerorts von den
orthodoxen Kirchen unterstützt wird» 2).

In den Eröffnungsansprachen der Kirchenfürsten selbst
erklang derartiges doch nur von fern an, etwa wenn der georgische
Katholikos unterstrich, Patriarch Alexis habe schon den grössten
Teil seiner Herde gesammelt 3), oder wenn Patriarch Justinian von
Rumänien hervorhob, eine brüderliche Zusammenarbeit der orthodoxen

Kirchen sei zur «Verwirklichung einer aufrichtigen sozialen
Bruderschaft im Geiste völligen Verstehens» erforderlich 4). Ex-

1) Der äussere Verlauf der Feierlichkeiten und die Kirchenversammlung
werden 2MP, Sondernummer, S. 43—68 (mit vielen Bildern) beschrieben.
Eine Chronik der Ereignisse: ZMP Aug., S. 3—5. Verzeichnis der Reden
ebd. 6—22.

Bei allen Zitaten ohne Jahresangabe ist «1948» zu ergänzen. Die
verwendeten Abkürzungen entsprechen den bisher üblichen.

2) ZMP, Sondernummer, S. 11 f.
3) 2MP Aug., S. 10. *) Ebd. 13.



— 33 —

arch Stefan von Bulgarien schliesslich betonte besonders die
Stellung Moskaus als des dritten Roms und huldigte dem
Gedächtnisse des verewigten Patriarchen Sergius, der die Kirche den
Weg eines freien, schöpferischen Lebens geführt habe 5).

Trotz dieser Zurückhaltung seitens der Kirchenfürsten ist in
manchen der Veröffentlichungen der Kirchenversammlung doch
ein scharfer politischer Akzent spürbar, der offensichtlich in erster
Linie den Standpunkt der sowjetischen Regierung wiedergibt.
Die Beschlüsse lauten Jj :

I. «Der Vatikan und die orthodoxen Kirchen7).
Die Tagung der Oberhäupter und Vertreter der orthodoxen

autokephalen Kirchen hörte die Berichte «Das Papsttum und die orthodoxe
Kirche», «Die Beziehungen des Vatikans zu den orthodoxen slawischen
Kirchen in den letzten 30 Jahren», «Der Vatikan und die orthodoxe Kirche»
sowie «Die römische Kirche und die Einheit der christlichen Kirche», und
beschliesst auf Grund hiervon: Die römische Kurie mit dem Bischof von
Rom an der Spitze hat im Verlaufe einer Reihe von Jahrhunderten — wie
schon vor langer Zeit die auf der afrikanischen Synode versammelten Väter
dem Papst Cölestin gegenüber ausdrückten, unter dem Einflüsse
«zeitbedingter weltlicher Anmassung» und anderer rein menschlicher Motive —
die wahre Lehre des Evangeliums verkehrt, wie sie vom Herrn durch die
M.Apostel, diese «Sprachrohre des Hl. Geistes» (7. Ök. Konzil, 1. Kanon),
übernommen wurden. Unter Missachtung der entschiedenen Anweisung
der Väter des 6. Ökumenischen Konzils, «den Glauben von Neuerungen
freizuhalten und so zu bewahren, wie er uns von den Augenzeugen und
Hörern des Wortes, d. h. den von Gott ausgewählten Aposteln, überliefert
wurde» (6. Ök. Konzil, 1. Kanon; 7. Ök. Konzil, 1. Kanon), verletzten die
römischen Bischöfe die Wahrheit der Lehre der alten ökumenischen
Rechtgläubigkeit durch die Dogmen «Filioque» sowie über die unbefleckte
Empfängnis der Muttor Gottes, besonders aber auch durch die völlig unchristliche
Lehre von der Leitung der Kirche durch den Papst und seine Unfehlbarkeit.

Infolge dieser widerchristlichen Neuerungen fügten die römischen
Bischöfe der Einheit der allgemeinen christlichen Kirche, besonders aber der
Sache der Rettung des Menschen auf der Erde ausserordentlichen Schaden zu.

In Voraussicht des ausserordentlichen Schadens dogmatischer
Neuerungen beschlossen die Väter des 6. Ökumenischen Konzils (1. Kanon), «nichts
hinzuzufügen und nichts wegzulassen» gegenüber den hl. Dogmen, die das
6. Ökumenische Konzil festgestellt hatte (7. Ök. Konzil, 1. Kanon). So sprechen
denn nicht wir, sondern die gottesfürchtigen Stimmen der Väter der
Ökumenischen Konzilien jetzt die Verurteilung des römischen Papsttums für

5) ZMP Aug., S. 16 f.
6) Eingehalten wird die Reihenfolge im ZMP; in den verschiedenen

Ausgaben und Übersetzungen wird sie vielfach verändert.
') ZMP, Sonderheft, S. 23—25; Ed. C. (vgl. Anm. 11) Sept./Okt.,

S. 13—16 (mit engl. Übers.); franz. Übers. : Russie et Chrétienté Heft 3/4
(1948), S. 59—62; tschechische Übers.: Vestnik pravoslavného exarchâtu
Moskovské patriarchie v Ceskoslovensku, Nr. 2 î; mir liegt nur ein loses
Blatt vor), S. 4 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1949. 3



— 34 —

alle jene neueingeführten römischen Dogmen aus, die rein menschliche
Erfindungen sind und weder in der Hl. Schrift noch in der Hl. Tradition, noch
auch in den hl. Schriften der Väter oder der Kirchengeschichte eine
Begründung haben.

Diese unsere Entscheidung, die das Papsttum verurteilt, ist nicht
zufällig, sondern entspricht den grundlegenden Prinzipien der alten allgemeinen
Rechtgläubigkeit, wie sie sich in der bekannten Regel des Vinzenz von Lerin
ausdrückt: Id teneamus, quod semper, quod ubique, quod ab omnibus
creditum est (Halten wir das, was immer, überall und von allen geglaubt
worden ist).

Unsere Entscheidung ist nicht neu, sie wiederholt nur das Bekenntnis
der östlichen Patriarchen. 1723 schrieben sie den «ehrenwerten Erzbischöfen
und Bischöfen Grossbritanniens»: «Unsere Dogmen und die Lehre der
Ostkirche sind von alters her genau erforscht und gottesfürchtig festgelegt und
bestätigt worden durch die hl. ökumenischen Konzilien; ihnen etwas hinzufügen

oder etwas wegzunehmen, ist nicht erlaubt.» (Sendschreiben der
Patriarchen der östlichen katholischen Kirche über den orthodoxen Glauben.)

In dem Rundschreiben anlässlich der Enzyklika Papst Leos XIIL
über die Einigung der Kirche (1894) unterstrichen die östlichen Patriarchen
ihre Treue zu den Überlieferungen der allgemeinen orthodoxen Kirche noch
deutlicher: «Wir werden den hl. Glauben an die kommenden Geschlechter
ebenso weitergeben, wie wir ihn bekommen haben, ohne jede Änderung,
damit auch sie, ebenso wie wir, ohne Scham und Vorwurf vom Glauben ihrer
Väter sprechen können.»

Die Vernachlässigung der Überlieferung der allgemeinen
Rechtgläubigkeit hat das Schiff der römisch-katholischen Kirche in das der Kirche
Christi so wenig angemessene Fahrwasser des widerchristlichen Papismus
geführt.

Bekanntlich äussert sich das Wesen des Papsttums nicht nur in der
Entstellung der echten ökumenischen Rechtgläubigkeit durch die
Einführung neuer Dogmen: der Lehre von der Leitung der Kirche durch den
Papst und seine Unfehlbarkeit. Die ganze Geschichte des Papsttums klagt
vor dem Gerichte Gottes über die Entstellung der neutestamentlichen Lehre
von der Kirche Christi durch die Päpste. Aus dem mystischen Leibe Christi,
aus dem « Pfeiler und dem Fundamente der Wahrheit » wurde die « Kirche des
lebendigen Gottes» (1. Tim. 3, 15) durch die Papisten in eine irdische
politische Anstalt verwandelt. Während langer Jahrhunderte und noch in
unsern Tagen bemühte sich der Papismus durch blutige Kriege und
Gewaltanwendung jeder Art, die Orthodoxen zum Katholizismus zu bekehren,
unmittelbar oder durch eine Union. So die Rumänen in Siebenbürgen
1700, die Bulgaren in der Türkei 1859/60, und während des letzten Krieges
240 000 Serben, Albaner, Kroaten ; desgleichen in der Tschechoslowakei,
in Polen, in der Ukraine und in Weissrussland.

Für die römischen Bischöfe, die Könige eines weltlichen Staates
(Patrimonium Sancti Petri), war die Politik immer suprema lex. Sie waren immer
auf seiten der Mächtigen «dieser Welt» und wandten sich gegen die Schwachen
und Ausgebeuteten. So ist auch jetzt die Tätigkeit des Vatikans gegen die
Belange der Arbeitenden gerichtet, und der Vatikan ist der Mittelpunkt
der zwischenstaatlichen Intrigen gegen die Belange der Völker, insbesondere
der Slawen, und das Zentrum des zwischenstaatlichen Faschismus.

Das Wesen christlicher Sittlichkeit besteht in dem Aufrufe des Heilands
zur Liebe (Johs. 13, 34 f.). Der Vatikan hingegen ist einer der Schürer
zweier imperialistischer Kriege und nimmt in der Gegenwart aktiven Anteil



— 35 —

an der Entfesselung eines neuen Krieges und überhaupt am politischen
Kampfe mit der Weltdemokratie.

Treu den Überlieferungen ihrer Vorgänger, überliessen sich auch die
Päpste des 19. und 20. Jahrhunderts so sehr weltlichen Strömungen, dass
sie nicht davor zurückschreckten, vor der christlichen Welt als Politiker zu
erscheinen.

Sogar sehr eifrige Verfechter der päpstlichen Grösse, katholische
Schriftsteller, nennen Pius XII. einen sehr geschickten Diplomaten, nennen
ihn einen «politischen Papst» (Gabriel Louis Jaré : Sa Sainteté Pie XIT.
Messages de guerre au monde 8), Paris 1945).

So erscheint in den Augen seiner Anhänger als der Glanzpunkt des
«unfehlbaren Statthalters Gottes auf Erden», des Papstes Pius XIL, die
politische Tätigkeit Pius' XIL, d. h. die Teilnahme an der Entfesselung
brudermörderischer Kriege, am Kampfe gegen die Demokratie und am
Schutze des Faschismus.

Die ganze christliche Welt und alle wahrhaft gläubigen Katholiken
müssen erkennen, in welchen Abgrund sie das gegenwärtige Papsttum führt.

Alle Christen, ohne Unterschied der Volkszugehörigkeit und des
Bekenntnisses, können eine solche Politik des Vatikans nur verurteilen als
widerchristlich, antidemokratisch und antinational.

Wir bitten den ewigen Hirten, unsern Herrn Jesus Christus, inbrünstig,
er möge mit dem Lichte seiner göttlichen Lehre die katholische Hierarchie
erleuchten und ihr helfen, jenen Abgrund sündigen Falls zu erkennen, in die
sie die abendländische Kirche geführt haben sowohl durch ihre neugeschaffene

Lehre über den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit des Papstes,
wie durch die Verwendung der Kirche im Interesse des politischen Kampfes.

Diese Resolution wurde angenommen nach der Anhörung und
Beurteilung der folgenden Berichte: 1. Das Papsttum und die orthodoxe Kirche,
von Erzbischof Hermogenos; 2. Vatikan und orthodoxe Kirche, von
Erzpriester G.Kostel'nik von der russischen Kirche; 3. Vatikan und orthodoxe
Kirche in Bulgarien, vom Metropoliten Kyrill von Philippopel von der
bulgarischen Kirche; 4. Die Beziehungen des Vatikans zu den orthodoxen Kirchen
in den letzten 30 Jahren, von Prof. Erzpriester Theodor Poposcu, von der
rumänischen Kirche.

Von diesen Berichten sind Nr. 1 und Nr. 2 auch im Druck
verbreitet worden.

Erzbischof Hermogenes 9) gibt eine Übersicht über die Ausdehnung
der römisch-katholischen Kirche und die Missionen. Trotz dieser äusseren
Grösse werde das Papsttum untergehen, da es rein irdischen Ursprungs

8) Der Titel des Werkes wird im Original russisch gegeben. Das
Französische ist «Russie et Chrétienté», S. 61, entnommen, das aber möglicherweise

auch nur Rückübersetzung aus dem Russischen ist.
°) Hermoguène, Recteur de l'académie de théologie à Moscou:

La «Papauté» et l'église orthodoxe, Edition du Patriarcat de Moscou, 1948,
48 S. — Der Druck dieses — und aller andern — Hefte wimmelt von
Druckfehlern. Er ist ausserdem offenkundlich von einem Nicht-Fachmann
übersetzt: S. 18 u. o. «Dellinger» statt «Döllinger», ebd. «Darboua» statt «Dar-
bois», S. 23 «Agaphon» statt «Agathon», S. 38 «Hirs» statt «Giers», S. 40
«Mensch» und «Nense» statt «Muench» usw. usw. (oder Kostelnik, L'église,
S. 38 «monofélite» [russisch: monofelitskij] — statt «monothélète »).



— 36 —

sei und auf sehr niederen menschlichen Motiven beruhe: «Ehrgeiz,
Machtstreben und Begehrlichkeit» (S. 9). Der Verfasser führt Belege für diese
Behauptung an, weist auf abendländische Fälschungen (Pseudo-Isidor) und
das Unfehlbarkeitsdogma hin. Die Widerstände hiergegen werden ausführlich

beschrieben. — Ein zweiter Abschnitt behandelt Gewaltmassnahmen
zur Ausbreitung des römischen Katholizismus unter den Balkanslawen, die
Hussitenkriege und weitere als slawenfeindlich empfundene Massnahmen des
Papstes. Die Konkordate werden als Mittel zur Festigung der päpstlichen
Absichten gewertet; der Vatikan verfolge überdies wirtschaftlich-kapitalistische
Bestrebungen. Abschliessend empfiehlt die Denkschrift einen verstärkten
Kampf gegen den römischen Katholizismus mit allen Mitteln.

Kostel'nik (ukrainisch: Kostél'nyk) 10) beschreibt die päpstlichen
Ansprüche auf die Universalmonarchie und schildert ausführlich das Verhalten
der römischen Kurie gegenüber Byzanz bis 1054 und die Unionsversuche der
folgenden Jahrhunderte. Es folgen Zahlenangaben über die Missionsgeistlichen,

die Propaganda und den Aufbau einer lateinischen und unierten
Hierarchie auf der Balkanhalbinsel und im Nahen Osten. Auch die abschliessenden

Bemerkungen über die Unierten in den Süd osteuropäischen Ländern
und die Unionsversuche in Russland bringen sachlich nicht Neues über das
bisher Bekannte hinaus.

Ein zuerst verbreiteter Beschluss über den «Vatikan und die
orthodoxe Kirche» wird im «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» nicht
mehr abgedruckt. Dagegen enthält ihn das offizielle Organ des

Moskauer Patriarchats-Exarchen in Amerika, Edinaja Cerkov' n).
Er lautet:

Die gegenwärtige Versammlung hält es — beschäftigt mit der Wahrung
der Reinheit der Lehre und des Glaubens der allgemeinen Orthodoxie — für
ihre Pflicht, allen Gläubigen der römisch-katholischen Kirche die Unwahrheit
des Papismus darzulegen. Sie sieht die Möglichkeit einer Erreichung dieses

10) R. P. Kostelnik : Le Vatican et l'église orthodoxe, Edition du
Patriarcat do Moscou, 1948, 24. S. — G. F. Kostelnik : L'église Romaine
et l'unité de l'église du Christ, Edition du Patriarcat de Moscou, 1948,
43 S. — Bei beiden Schriften handelt es sich offensichtlich um den gleichen
Verfasser, so dass im ersten Falle das «R. P.» wohl als «Reverend Père» zu
verstehen ist. — Kostél'nyk war der Leiter der «Initiativgruppe», die
1945/46 die Eingliederung der ukrainisch-unierten Kirche in die russische
orthodoxe Kirche durchsetzte (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 90—93). Er
ist dann Ende September 1948 in Lemberg — nach Angaben des Moskauer
Rundfunks von einem Mitgliede der nationalistisch-bürgerlichen
Untergrundbewegung der Ukraine im Auftrage des Papstes (vgl. Hannoversche
Neueste Nachrichten 5. X., S. 1) — ermordet worden. Die Angabo (Ök.P.D.
15. X.), er sei zur Zeit seines Todes Bischof von Lemberg gewesen, ist falsch;
der dortige Bischof ist nach wie vor Makarios (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946,
S. 93).

xl) Edinaj a Cerkov'. One Church, Official Organ of the Russian Orthodox
Catholic Church. Sekretär des Redaktionsausschusses: Sergej Ivanovic
Gusev-Orenburgskij, Editorial Office: 345 East 19th Street, New York 3,
N.Y. (Abkürzung für diese Zeitschrift: Ed. C). — Hier zitiert nach Ed. C.
Sept./Okt., S. 16, ebenso Russie et Chrétienté 3/4, S. 62 f. und Church
Times 10. IX., S. 1.



— 37 —

Zieles in der Durchführung einer Aufklärungsarbeit im Geiste der Orthodoxie,

und zwar in erster Linie in jenen Ländern, wo der Papismus im Augenblick

am aktivsten tätig ist.
Die Aufklärungsarbeit muss sich auswirken 1. in der Massenausgabe

orthodoxer Missionsliteratur, Monographien, Broschüren, Aufsätzen in der
Sprache des Landos, wo diese Literatur verbreitet wird; 2. in Vorträgen
von Vertretern der orthodoxen autokephalen Kirchen im Rundfunk zur
Beleuchtung der Schattenseiten der neuen päpstlichen Rundschreiben, der
Tätigkeit des Vatikans usw. ; 3. in der Einberufung von Tagungen von
geistlichen und Laienvertretern der autokephalen orthodoxen Kirchen; 4. in der
Anlage einer Bücherei bei jeder ausländischen orthodoxen Kirche, mit gut
ausgewähltem Missions- und überhaupt orthodoxem Schrifttum, in der
Abhaltung öffentlicher Vorträge oder Gespräche für die orthodoxen Gemeinden ;

5. in der regelmässigen Herausgabe einer zwischenstaatlichen Zeitschrift
zur Beschreibung des Lebens der gegenwärtigen Kirchen; 6. in all den
Ländern, wo die römisch-katholische Propaganda wirksam ist, muss eine
Aufklärungsarbeit durchgeführt worden, die es zum Ziele hat zu zeigen, dass es
keinen Vorrang der katholischen vor der orthodoxen Kirche gibt und gehen
darf, weder auf dem Gebiete der kirchlichen Gemeindearbeit (Aufklärung
und Wohlfahrt) noch auch hinsichtlich der Möglichkeit eines gut
ausgebauten und gefestigten Kirchenlebens (Kirchenzucht, Ausbildung der
Geistlichkeit, Unterhalt der kirchlichen Beamten und überhaupt der Kirche).

Entschliessung zur Frage : « Die Ökumenische Bewegung und
die orthodoxe Kirche»12):

Wir sind zu einem vollen Einverständnisse darüber gekommen, dass
in der Gegenwart von mindestens zwei Seiten aus Einflüsse anderer Bekenntnisse

auf die orthodoxe Kirche gerichtet sind. — Einmal die Leitung der
römisch-katholischen Kirche mit dem Papsttum an der Spitze, die das Gefühl
des erlösenden Glaubens an die Unmöglichkeit einer Vernichtung der Kirche
durch die Pforten der Hölle verloren hat und bemüht ist, ihren irdischen
Einfluss zu wahren, wobei sie den Weg einer Ausnützung ihrer politischen
Verbindungen zu den Mächtigen dieser Welt beschreitet. Sie ist bestrebt,
die orthodoxe Kirche zu einem Einverständnisse mit ihr zu verleiten. Dieses
Ziel erstrebt das Papsttum, indem es verschiedene Organisationen schafft,
die ihrer Tendenz nach unionistisch sind. — Zum zweiten der Protestantismus,

der in seiner Vielgestaltigkeit und seiner Aufspaltung in Sekten und
Meinungen an der Ewigkeit und der Unerschütterlichkeit der christlichen

12) ZMP, Sonderheft, S. 26 f.; Ed. C. Sept./Okt., S. 11 f. (auch
englisch) ; engl. Übers. : Church Times 3. IX., S. 1 (Auszug) ; franz. Übers. :

Russie et Chrétienté 3/4, S. 57 f.; tschech. Übers. Vestnik Nr. 2 S. 5 f.
Bemerkung: In allen (mindestens den nach dem Auslande gekommen-

nen) Exemplaren von ZMP sind die ursprünglichen Seiten 27—30 des
Sonderheftes herausgeschnitten und durch eingeklebte Seiten mit der
gleichen Paginierung ersetzt. Sie enthalten den Schluss der Beurteilung
der Ökumenischen Bewegung, die Entschliessungen über die anglikanischen
Weihen und über den Kalender. Es liegt nahe, anzunehmen, dass eine der
beiden Entschliessungen (Ök. Bewegung am Schlüsse oder anglikanische
Weihen) nachträglich geändert worden ist. — Zu dieser Entschliessung vgl.
auch Hildegard Schaeder: Der Ökumenische Rat und die östlichen
Kirchen, in der «Evangelischen Welt» (Nachrichtendienst der ev. Landeskirche

von Westfalen, Bethel/Bielefeld), 15. X., S. 577—581.



— 38 —

Ideale irr geworden ist und die Feststellungen der apostolischen und
frühchristlichen Väter stolz verachtet. Er bemüht sich, einen Weg der
Gegensätzlichkeit zum römischen Papismus einzusehlagen. Der Protestantismus
sucht einen Bundesgenossen in diesem Kampfe in Gestalt der orthodoxen
Kirche, um dadurch die Bedeutung einer einflussreichen zwischenstaatlichen
Macht zu erlangen.

Hier sieht sich die orthodoxe Kirche einer noch grösseren Versuchung
gegenüber, nämlich sich von dem Streben nach dem Reiche Gottes abzuwenden

und das ihren Zielen so fremde Gebiet der Politik zu betreten. Das ist
heute die praktische Aufgabe der Ökumenischen Bewegung. Zusammen mit
den eigentlich orthodoxen unterliegen dem gleichen Einflüsse auch nicht-
römische Kirchen wie die armenisch-gregorianische, die syrisch-jakobitische,
die abessinische, die koptische und die (as)syrisch-chaldäische ebenso wie
die altkatholische Kirche, die alle der orthodoxen so nahe verwandt sind.

1. Die Bemühungen der Ökumenischen Bewegung, wie sie in der
Bildung eines «Weltkirchenrates» mit der folgenden Aufgabe einer Organisation

einer «Ökumenischen Kirche» in der Planung unserer Gegenwart zum
Ausdruck kommen, entsprechen nicht dem Ideal des Christentums und der
Aufgabe der christlichen Kirche, wie die orthodoxe Kirche sie auffasst.

2. Wenn sie ihre Anstrengungen in der Richtung des sozialen und
politischen Lebens und der Gründung einer «Ökumenischen Kirche» als einer
Macht von zwischenstaatlichem Einflüsse lenkt, so ist das gewissermassen
die Gefahr einer Versuchung, wie sie Christus in der Wüste abgewiesen hat,
und die Ablenkung der Kirche auf den Weg eines Seelenfangs auf der Weide
Christi mit unchristlichen Mitteln.

3. Die Ökumenische Bewegung dient in dem jetzigen Arbeitsplan des
«Weltkirchenrates» nicht zum Heile der Kirche Christi und hat die
Überzeugung an die Möglichkeit der Errichtung der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche zu früh aufgegeben. Die überwiegend
protestantischen Teilnehmer der Edinburger Konferenz von 1937 haben sich
infolge eines Misserfolgs, vielleicht auch nur in Voraussicht eines solchen,
beeilt, den Versuch zu einer segensreichen Vereinigung der Kirchen
aufzugeben. In dem Bestreben, sich selbst zu wahren, ging der Protestantismus
auf dem Wege des geringsten Widerstandes, nämlich dem eines abstrakten
Unionismus auf sozialwirtschaftlichem und sogar politischem Gebiete.
Diese Bewegung und der weitere Plan ihrer Arbeit baute sich auf der Theorie
der Schaffung des neuen äusserlichen Apparates der «Ökumenischen Kirche»
auf, als einer Einrichtung innerhalb des Staates und mit ihm so oder anders
verbunden und sonst von Einfluss innerhalb der Welt.

4. Im Verlaufe der zehn vergangenen Jahre (1937—1948) ist die Idee
einer Vereinigung der Kirchen auf der Grundlage des Dogmas und der Lehre
nicht länger durch Urkunden erörtert worden. Ihr wurde lediglich eine
Bedeutung zweiten Rangs als Leitstern für die kommende Generation
zugewiesen. Auf diese Weise sichert die gegenwärtige Ökumenische Bewegung
nicht die Sache einer Vereinigung der Kirchen auf dem Pfade und mit den
Mitteln des Heils.

5. Die Herabsetzung der Voraussetzung für die Einheit durch die
Einengung lediglich auf die Anerkennung Jesu Christi als unseres Herrn
beschränkt die christliche Lehre auf einen Glauben, der — nach dem Worte
des Apostels — auch Dämonen erreichbar ist (Jak. 2, 19; Matth. 8, 29;
Mark. 5, 7).

Behalten wir all das im Auge und stellen wir diese Lage in unserer
Gegenwart fest, so stellt unsere Konferenz der Leiter und Vertreter der



— 39 —

orthodoxen autokephalen Kirchen unter Anrufung des Beistandes des Hl.
Geistes im Gebete fest: Dem «Weltkirchenrate» soll auf die an uns alle
ergangene Einladung zur Teilnahme an der Amsterdamer Tagung als deren
Mitglieder die Antwort erteilt werden, dass alle orthodoxen Landeskirchen,
die an dieser (Moskauer) Konferenz teilnehmen, sich genötigt sehen, die
Teilnahme an der Ökumenischen Bewegung nach ihrer jetzigen Planung
abzulehnen.

Dieser Beschluss wird nach dem Anhören und der Beurteilung folgender
Berichte gefasst : 1. Die orthodoxe Kirche und die Ökumenische Bewegung,
von Prof. Erzpriester Johann Coman, von der rumänischen orthodoxen
Kirche; 2. Die Ökumenische Bewegung und die orthodoxe Kirche, vom
Exarchen Stefan von Bulgarien: 3. Die Ökumenische Bewegung und die
russische orthodoxe Kirche, von Ërzpriester G. Razumovskij, von der
russischen Kirche.

Die unter Nr. 3 genannte Schrift ist auch im Druck
erschienen 1S) ; sie besagt :

Die dem Metropoliten Eulogios in Paris anhängende Kirche war (vor
ihrer Unterstellung unter Moskau) nicht berechtigt, gewissermassen als
Teil der russischen Kirche an früheren Ökumenischen Tagungen teilzunehmen.
Überhaupt sei die Ökumenische Bewegung ein Irrweg, da sie von den
zahlreichen «Sekten» Amerikas ausgehe, die früher oder später verdorren
mussten.

Das Material, das im folgenden verarbeitet werde, sei möglicherweise
unvollständig, da «noch kein Vertreter der russischen Kirche» an einer
Ökumenischen Tagung teilgenommen habe.

In der Sicht der römisch-katholischen Kirche werde die Ökumenische
Bewegung durch die Enzyklika «Mortalium animos» (1938) schroff abgelehnt
(ausführlich zitiert), die von Prof. Stefan Cankov (Zankow) in seinem
Berichte von 1945 (im ganzen 217 S.) zu wenig gewürdigt worden sei.
Anschliessend werden verschiedene römisch-katholische Stellungnahmen und
Literaturauszüge zur Ökumenischen Bewegung zitiert (deren Grundein-
stellung bekannt ist).

Auch die zweite auslandsrussische Synode in Karlowitz sei 1938 zu
einer ablehnenden Stellungnahme gekommen. Von den übrigen orthodoxen
Kirchen arbeiteten das Ökumenische Patriarchat sowie die griechische
und die bulgarische Kirche eifrig mit; die südslawische und die rumänische
zeigten kein grosses Interesse. Von im Auslande lebenden russischen Theologen

wird neben Lev Sander (Zander) besonders ausführlich Bulgakov
zitiert, dessen zustimmende Stellungnahme aber als «zu liberal» (S. 48)
bezeichnet wird, da sie Gefahr laufe, die festen dogmatischen Grundlagen
der Orthodoxie aufzugeben. Die Haltung Berdjaevs sei vorsichtiger gewesen.
Man solle zuerst einmal die Einigung der protestantischen Kirchen unter
sich abwarten.

Die Ergebnisse der Edinburger Konferenz von 1937 werden im einzelnen
aufgezählt und als mager bezeichnet. In den erreichten Definitionen über
das Taufsakrament und die Einheit der Kirche befänden sich Widersprüche.
Lediglich die trennenden Gegensätze seien deutlich geworden.

13) Archiprêtre G. Razoumovsky : Le mouvement œcuménique et
l'église orthodoxe russe. Edition du Patriarcat de Moscou, 1948, 99 S.



— 40 —

An der Oxforder Tagung 1937 wird vor allem die «versuchte
Einmischung in staatliche Bereiche» und die dort festgestellte Autonomie des
menschlichen Gewissens gegenüber dem Staate kritisiert.

Nach einer kurzen Übersicht über die Ökumenische Bewegung 1946/47
wird die Haltung der russischen Kirche in diesen Jahren geschildert. Die
Moskau gegenüber ablehnende Haltung der auslandsrussischen Kirche wird
erneut getadelt.

Der Ökumenischen Bewegung stehe man grundsätzlich friedfertig gegenüber.

Doch stehe der geplanten Schaffung einer übernationalen Kirche mit
Versuchen einer Einflussnahme auf das bürgerliche und wirtschaftliche
Leben die Grundeinstellung der Orthodoxie entgegen. Die Ökumenische
Kirche könne zwar korporativ, aber weder heilig, noch apostolisch sein.
Damit habe die russische Kirche nichts gemein, die satanische Versuchungen
abwehren werde. Die Ökumenische Bewegung sei nicht volkstümlich
geworden; «die wahren Christen gehen nicht in ökumenische Kirchen». Die
ökumenische Kirche sei nur eine Abart des Papismus; sie widerspreche den
letzten Zielen der Kirche und sei kein Mittel der Einigung. Die Ökumenische
Bewegung vertrete verschiedene kirchenfremde internationale politische
Strömungen und unterliege freimaurerischen Einflüssen. Die russische Kirche
rufe den Geist aller guten Christon auf, sich nicht vom richtigen Wege zu
entfernen, und alle orthodoxen, die kanonischen Bestimmungen zu beachten
und der grossen Versuchung der Ökumenischen Bewegung der Gegenwart
zu widerstehen. Sie sollten, wie die russische Kirche, die Teilnahme ablehnen.

Beschluss zur Frage der anglikanischen Hierarchie14):
Nach Anhörung der Berichte «Über die anglikanische Hierarchie»

stellt die Konferenz der Oberhäupter und der Vertreter der orthodoxen
autokephalen Kirchen im Gefühle christlicher Verbundenheit und brüderlicher

Liebe zu den anglikanischen Kirchen angesichts ihrer Bestrebungen,
die Heiligkeit der Weihen der anglikanischen Hierarchie anzuerkennen,
folgendes fest:

1. Die Glaubenslehre, wie sie die «39 Artikel» der anglikanischen Kirche
enthalten, unterscheidet sich scharf von den Dogmen, der Lehre und der
Überlieferung, wie sie die orthodoxe Kirche bekennt. Indessen muss die
Entscheidung der Frage einer Anerkennung der Gültigkeit der anglikanischen
Hierarchie vor allem die Gleichheit mit der orthodoxen Lehre von den
Sakramenten zur Voraussetzung haben. Privatäusserungen eines
Einverständnisses, die Lehre dieser «Artikel» über die Sakramente im Sinne einer
Annäherung an die Orthodoxie zu ändern, können nicht als Grundlage einer
Entscheidung der Frage in positivem Sinne gelten. Wenn also die orthodoxe
Kirche sich nicht zur Anerkennung der Richtigkeit der anglikanischen Lehre
von den Sakramenten überhaupt und von dem Sakramente der Priesterweihe

im besonderen entschliessen kann, so kann sie auch die vollzogenen
anglikanischen Weihen nicht als gültig ansehen. — Wenn die Kirchen von
Konstantinopel, Jerusalem, Kypern, Rumänien und andere autokephale
Kirchen sich zustimmend hinsichtlich einer Anerkennung der anglikanischen
Weihen geäussert haben, so besitzen wir Nachrichten darüber, dass diese
Anerkennung bedingt war.

14) ZMP, Sonderheft, S. 28 f.; Ed. C. Sept./Okt., S. 9 f. — Englisch
hier und (in abweichender Stilisierung) Church Times 3. IX., S. 1; franz.
Übers. Russie et Chrétienté 3/4, S. 58 f. ; tschech. Übers. : Vestnik, Nr. 2
S. 6 f.



— 41 —

2. Die Frage einer Anerkennung der Gültigkeit der anglikanischen
Hierarchie kann nur im Zusammenhang mit der Frage nach der Einheit
dos Glaubens und des Bekenntnisses mit der orthodoxen Kirche betrachtet
werden. Dazu musste eine autoritative Urkunde der anglikanischen Kirche
darüber vorliegen, die von einer Synode oder einer Versammlung der
Geistlichen anglikanischen Bekenntnisses ausgeht und vom Haupte der
anglikanischen Kirche bestätigt sein musste. Eine solche Urkunde gibt es nicht.
— Im Zusammenhang damit drücken wir den Wunsch aus, die anglikanische
Kirche möge ihr Glaubensbekenntnis vom dogmatischen, kanonischen und
ekklesiologischen Standpunkte aus ändern, besonders ihre Auffassungen
hinsichtlich der hl. Sakramente, insonderheit des Sakraments der Priesterweihe.

3. Wir stehen mit voller Aufmerksamkeit und Sympathie der
gegenwärtigen Strömung unter vielen Vertretern des anglikanischen Glaubens
gegenüber, die auf die Errichtung von Verbindungen und einer Gemeinschaft

der Gläubigen der anglikanischen Kirche mit der orthodoxen Kirche
gerichtet sind. Wir stellen deshalb fest, dass die gegenwärtige anglikanische
Hierarchie von der orthodoxen Kirche eine Anerkennung der Gültigkeit
der Weihen ihrer Geistlichkeit erhalten kann, wenn zuerst zwischen der
orthodoxen und der anglikanischen Kirche eine (im oben angedeuteten Sinne)
formell festgestellte Einheit des Glaubens und des Bekenntnissos hergestellt
werden kann.

Bei Feststellung einer — der Orthodoxie erwünschten — Einheit kann
die Anerkennung der Gültigkeit der anglikanischen Weihen nach dem Grundsatze

der «Ökonomie» durchgeführt werden, da für uns lediglich die kon-
ziliaren Entscheidungen der ganzen hl. orthodoxen Kirche massgebend sein
können. — Wir bitten darum, dass sich derartiges durch die unaussprechliche
Gnade Gottos vollziehe und dass der Herr uns den Geist der Liebe und des
Wohlwollens schenken möge, der zu einem begnadeten Wirken zum Ruhme
seiner hl. Kirche führt.

Die Entscheidung wird von Vertretern der anglikanischen
Kirche als «warm und freundlich gegenüber der anglikanischen
Kommunion» begrüsst, und die Frage wird angeregt, ob es nicht
auch mit der russischen Kirche zu Besprechungen ähnlich denen
kommen könne, die in den letzten 40 Jahren mit andern orthodoxen
Kirchen geführt worden sind 15).

Der Beschluss stützt sich auf die Berichte: 1. «Über die anglikanische
Hierarchie» vom Metropoliten Nikodem von Sliven, von der bulgarischen
Kirche; 2. «Die anglikanische Hierarchie und ihre Gültigkeit», von Prof.
Erzpriester Peter Vintilescu, von der rumänischen Kirche; 3. «Über die
anglikanische Hierarchie» von V. Vertogradov, Prof. an der Moskauer
Geistlichen Akademie. Davon ist der Beri cht Nr. 3 im Druck erschienen16).

Er geht davon aus, dass die aus dem 16. Jahrhundert stammenden Symbole

der anglikanischen Kirche heute weiten Kreisen nicht mehr genügen;
ein Beweis dafür sei die hochkirchliche Bewegung mit ihrer Sympathie für

15) Church Times 3. IX., S. 1.

16) V. S. Vertogradov: Pour la résolution de la question au sujet
de la hiérarchie de l'église anglicane. Edition du Patriarcat de Moscou,
1948, 41 S. Die Bemerkung in eckigen Klammern S. 42 stammt vom
Übersetzer.



— 42 —

die Orthodoxie. — Die Denkschrift unterstreicht dann Besonderheiten der
schottischen und der amerikanisch-bischöflichen Kirche und stellt fest
dass die Priesterweihe zu einem Sakramente zweiter Ordnung herabgewürdigt
sei. Freilich habe die päpstliche Bulle «Apostolicae curae» von 1896, die die
Gültigkeit der anglikanischen Weihen bestreite, bedeutende Mängel und
sehe alles einseitig römisch. So sei der Widerspruch der anglikanischen
Bischöfe vom 19. Februar 1897 gerechtfertigt und bedeutungsvoll: er
beweise, dass die Form der Sakramente keine biblisch-patristische Vorschrift
kenne. Auch die römischen Zeremonien unterschieden sich wesentlich von
früheren Jahrhunderten. So sei die Frage durch diese Auseinandersetzung
nicht beendet, da Leos XIIL Bulle «zahlreiche geschichtliche, kanonische
und liturgische Irrtümer aufweist». Auf eine Verteidigung der Bulle durch
die englischen römisch-katholischen Bischöfe hätten die Anglikaner am
12. März 1898 noch einmal geantwortet.

Beide Parteien hatten sich von vornherein darum bemüht, die
Aufmerksamkeit der Orthodoxie auf diese Auseinandersetzung zu lenken.
Tatsächlich befassten sich orthodoxerseits Vasilij Aleksandrovic Sokolov 17)

und P. S. Bulgakov 18) mit dieser Frage; schon 1862 hatte der Moskauer
Metropolit (seit 1821) Philaret (eigentlich Vasilij Michajlovic Drozdov)
einen Sonderfall erörtert, ohne eine Entscheidung zu fällen.

Die eigenen Untersuchungen müssen mit der Frage nach der geschichtlichen

Wirklichkeit der Weihe Matthew Parkers beginnen. Die angebliche
Weihe in einer Gastwirtschaft ist als Legende erwiesen. Die Frage der
Rechtmässigkeit und Gültigkeit von M. Parkers Weihe wird von Sokolov (siehe
oben) anhand der Vorschriften der Ökumenischen Konzilien und
Lokalsynoden geprüft und anerkannt. Bulgakov hingegen kommt anhand der
Bestimmungen der alten ökumenischen Konzilien [die freilich die besondere
Lage bei der endgültigen Loslösung der anglikanischen Kirche von den
römischen Suprematieansprüchon nicht voraussehen konnten und normale
Jurisdiktionsverhältnisse voraussetzen] zu dem Schlüsse, dass M. Parkers
Weihe ungesetzlich gewesen sei. Die Frage müsse also als noch nicht
endgültig geklärt betrachtet werden.

Schwierigkeiten bereite darüber hinaus das Fehlen von allseits als
verbindlich angesehenen Bekenntnisschriften, Immerhin haben verschiedene
orthodoxe Kirchen ihre Anerkennung ausgesprochen, und die russische
Kirche sehe sich nun vor den Entscheid gestellt, über eine Kirche zu
beschliessen, die offensichtlich eine Wiedervereinigung mit der alten christlichen

Gesamtkirche suche. Zu einer endgültigen Entscheidung sei aber nur
ein Konzil und keine Einzelkirche berechtigt. Dabei ist zu berücksichtigen:
1. dass die Erzbischofsweihe M. Parkers am 17. Dezember 1559 in der königlichen

Lambethkapelle feststeht; 2. dass das anglikanische Ordinations-
ritual auch nach streng orthodoxer Auffassung als gültig angesehen werden
kann, dass aber 3. die Weihe Parkers nach streng orthodoxen Grundsätzen
und den Vorschriften der alten Konzilien nicht als rechtsgültig angesehen
werden könne und dass 4. auch die nicht zu bezweifelnden dogmatischen
Irrtümer und die ungenügend entwickelte Doktrin der Anglikaner ebenfalls
ein Hindernis für die Anerkennung der anglikanischen Hierarchie bilde.

17) Die Hierarchie in der bischöflichen Kirche Englands (russischer
Originaltitel nicht angegeben), Sergiev Posad 1897.

18) Rechtmässigkeit und Gültigkeit der anglikanischen Hierarchie in
der Sicht der orthodoxen Kirche (desgl.), Kiev 1906.



— 43 —

Am Ende der Beschlüsse steht derjenige über den kirchlichen
Kalender19).

Er stellt fest, dass Ostern als das zentrale Fest in der ganzen Orthodoxie
einheitlich, und zwar nach dem julianischen Kalender und den Alexandriner
Ostertafeln, gefeiert werden sollte. So lange aber noch kein vervollständigter
Kalender ausgearbeitet sei, müsse es jeder Kirche überlassen bleiben, ihre
bisherige Praxis zu wahren. Der Beschluss stützt sich auf drei Gutachten,
von denen das russische des Dozenten A. I. Georgievskij gedruckt vorliegt 20)

und inhaltlich diesem Beschluss entspricht.

Die Moskauer Tagung hat ihre Arbeiten mit einem «Aufrufe
an die Christen in aller Welt» abgeschlossen 21). Dieser Aufruf
lautet folgendermassen :

Die Jubiläumsfeierlichkeiten anlässlich der 500-Jahr-Foier der
Autokephalie der russischen orthodoxen Kirche versammelten im historischen
Moskau, der wunderbaren Hauptstadt der Sowjetunion, unter dem Schutze
des ruhmreichen grossen allrussischen Patriarchats, die Oberhäupter und
Vertreter der autokephalen orthodoxen Kirchen und boten die Möglichkeit,
ungezwungen die Fragen zu beurteilen, denen sich die Orthodoxie heute
gegenübergestellt sieht.

Es ist allen klar, dass die Welt eine stürmische Zeit des unversöhnlichen
Gegensatzes zwischen dem katholischen und rational-protestantischen
Westen und dem orthodoxen Osten durchlebt. Während der orthodoxe
Osten sich an den grossen Anfängen des Friedens auf Erden und der
gegenseitigen brüderlichen Liebe unter den Menschen begeistert, fällt die angriffslustige

Haltung der westlichen kapitalistischen und imperialistischen Welt
deutlich in die Augen. Wieder erhebt sich deshalb die Gefahr eines Krieges
mit seinen unerhörten Schrecken für die vielgeprüfte Menschheit. Durch
diese angriffslustige Haltung beunruhigt und von dem brennenden Streben
erfüllt, den wahren Geist Christi zum Ausdruck zu bringen, halten es die
Leiter und Vertreter der autokephalen orthodoxen Kirchen für ihre geistliche
Pflicht, ihre eindringliche Aufmerksamkeit allen Christen der Welt
zuzuwenden, allen Menschen, die nach Wahrheit und Frieden dürsten, mit dem
Aufrufe, unsere Stimme zu hören, die zur Bruderliebe, Menschlichkeit,
Gerechtigkeit und Wahrheit aufruft. Während der Feier des 500. Jahrestages
jenes Zeitpunktes, seit welchem die russische orthodoxe Kirche autokephal
Gott und den Menschen dient, strecken wir mitten aus der Schatzkammer
der grossen Moskauer Patriarchatskathedrale allen die Hand hin, die wollen,
dass der Mensch dem Menschen Bruder sei, nicht aber ein Tier, und regen
an, brüderlich die Anstrengungen zu vereinen, um die Hetzer zu einem
neuen Kriege zu entmachten, die Diener jener dunkeln Kräfte, für die die
grossen Anfänge der christlichen Friedens- und Bruderliebe schon lange
jegliche Bedeutung verloren haben. Uns, die Diener der orthodoxen Kirche,
bedrückt vor allem die Tatsache, dass die Anstifter des neuen Krieges

ls)) ZMP, Sonderheft, S. 30; Ed. C. Sept./Okt., S. 8; franz. Ubers. :

Russie et Chrétienté 3/4, S. 56 f. — Englisch auch Living Church 21. XL, S. 7.
20) A. Georgiewskii (so!): Le calendrier de l'église. Edition du

Patriarcat de Moscou, 1948, 31 S.

21) 2MP, Sonderheft, S. 31 f.; Ed. C. Sept./Okt., S. 17—19; Ök. P. D.
22. X., S. 1—3.



— 44 —

Kinder der christlichen — der katholischen und der protestantischen — Welt
sind. Wir leiden schwer darunter, dass wir an Stelle der Stimme des Friedens
und der christlichen Liebe aus der Burg des Katholizismus, dem Vatikan,
und dem Mittelpunkte des Protestantismus, Amerika, Segnungen für einen
neuen Krieg und Lobeshymnen auf die Atombomben und ähnliche
Erfindungen zu hören bekommen, die zur Vernichtung des menschlichen Lebens
bestimmt sind.

Unser aufrichtiges Gebet und unser brennender Wunsch geht dahin,
dass in der Liebe zu Gott und zum Nächsten der Stolz und die Machtgier
des Vatikans und derer, die ihn unterstützen, ebenso dahinschmelzen wie
die Selbstsicherheit des protestantischen Rationalismus, und dass an ihre
Stelle christliche Versöhnung trete, damit auch sie (Katholiken und
Protestanten) mit den Worten des hl. Apostels Paulus sagen können: «Durch
die Gnade Gottes bin ich, was ich bin.»

Wie wäre es doch erfreulich und heilsam für das ganze
Menschengeschlecht, wenn der römische Papst, anstatt Drohungen und Blitze gegen
jene zu schleudern, die nicht sein sind und nicht zu ihm halten, mit der
Stimme des in sich gegangenen verlorenen Sohnes schluchzen, in das Vaterhaus

zurückkehren und erkennen würde, dass der Geist des christlichen
Glaubens und einer wahren christlichen Kirche das Streben nach einer
Vorrangstellung und Macht ausschliesst und dass das wahre Christentum
den Geist der Demut, des Gehorsams und der Opferfreudigkeit besitzt.
Wir blicken, erwärmt durch das grosse Geheimnis apostolischer Hut, von
ganzer Seele mit tiefem Vertrauen auf den ewigen Hirten und Leiter der
hl. Kirche, die er durch sein Blut erkauft und gefestigt hat, und bitten ihn
flehentlich, er möge seinen Engel in die päpstliche Welt senden, der ihr die
Augen für die christliche Botschaft öffnet: «Liebet einander.»

Möge das Rom der Gegenwart sich reuevoll demütigen vor dem Rom
der Erzapostol Petrus und Paulus, das duftet durch den Glauben, die Liebe
und den Frieden der Katakomben, und möge es sich bemühen, ein neues
Leben anzufangen im Sinne der Predigt Christi : « Wer der erste sein will,
möge euer Diener sein.»

Kinder, Söhne Christi, Söhne der hl. Kirche aller Weltteile, Völker
und Staaten Christen der ganzen Welt Wir werden unsere Augen nicht
schliessen wie der Vogel Strauss vor den herandrängenden Anzeichen eines
neuen Menschenhasses, wir werden die Ohren nicht verstopfen vor dem
tollen Tosen eines neuen Krieges. Niemand kann bestreiten, dass die
Imperialisten, grosse und kleine, die Terroristen, Diktatoren und Menschenhassor
aller Art die satanische Rolle von Schürern und Vorbereitern einer neuen
wahnsinnigen menschlichen Selbstvernichtung übernommen haben, deren
Ende der Untergang der Kultur und des Lebenssinnes sein würde. Wir aber,
vereinigt im Namen des Königs der Welt und unseres Herrn Christus,
bilden das Bollwerk gegen alle Anschläge und Handlungen, die auf einen
Bruch des Friedens gerichtet sind; wir werden durch unsere evangelische
Einmütigkeit und unsere harte und unerschütterliche Gottesfurcht jegliche
Absichten und jeden Plan eines neuen Weltbrandes auf der von Blut, Tränen
Leiden und Gräbern noch nicht gereinigten Erde zunichte machen.

Die hl. orthodoxe allgemeine Kirche findet in der grossen opferfreudigen

Haltung der russischen orthodoxen autokephalen Kirche eine
unerschütterliche Stütze dafür, um durch die Kraft des brennenden Gebetes
und der opferbereiten Liebe die Sache des Friedens zu vertreten. Deshalb
wenden wir uns an alle, die den Namen Christi tragen und die Bestimmung
des Menschen kennen müssen, mit dem Aufrufe, sich in harter Entschlossen-



— 45 —

heit zum Widerstände gegen alle Absichten und Handlungen zusammenzufinden,

die unserm christlichen Gewissen und Dienste widersprechen und
die versuchen, uns, wenn wir nicht einig sind, zu Waffen einer dunkeln
Macht zu machen.

Wir erinnern an die Worte des hl. Apostels Paulus: «Unterdrückt
den Geist nicht », und wir glauben, dass alle Menschen gesunden Sinnes
unter dem Himmel unsern Aufruf zur Vereinigung im Geiste des Friedens,
der Liebe und der Wahrheit verstehen, damit wir die Welt erleuchten und
erhellen können mit dem Lichte jener christlichen Wahrheiten zum Ruhme
des einzigen, ewigen, unvergänglichen Gottes und zum allgemeinen Heile
seiner geliebten Schöpfung, des Menschen.

Dieser Aufruf wurde in der Vollversammlung angenommen auf
Grund der Vorlage seines Verfassers, des Exarchen Stefan von Bulgarien.

Alle die Beschlüsse und der Aufruf sind unterschrieben
vom russischen Patriarchen Alexis, dem georgischen Katholikos
Kallistratos, dem Patriarchen Gabriel von Serbien, dem Patriarchen
Justinian von Rumänien, dem Exarchen Stefan von Bulgarien,
zwei Metropoliten der Antiochenischen Kirche (auch für Alexandrien),

einem polnischen Erzbischof, einem albanischen Bischof,
dem Exarchen des Moskauer Patriarchen für die Tschechoslowakei
sowie vom armenischen (monophysitischen) Katholikos von Armenien,

Georg VI. (Es fehlen die Unterschriften der Konstantinopler
und der griechischen Kirche.)

Sehr auffallend ist es, dass der Text des Aufrufs an
die Christen in aller Welt, den die anglikanische Kirchenzeitung
« Church Times » auf Grund einer vorliegenden französischen
Übersetzung abdruckte2), von dem eben in Übersetzung
wiedergegebenen « Aufrufe » völlig abweicht (und eine Zusammenstellung
der «Beschlüsse» über die einzelnen Punkte bringt, die zur
Verhandlung standen).

Hier handelt es sich um eine Stellungnahme der orthodoxen Kirchen
zum Problem der christlichen Einheit, die im Grunde bejaht wird, deren
Zustandekommen aber von der Anerkennung der Definition der Kirche im
Sinne des nikänisch-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses von der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche abhängig gemacht
wird. Diese vier Begriffe werden ausführlich erläutert; anschliessend wird
das konziliare Prinzip in der Leitung der orthodoxen Kirche erörtert. Daraus
ergibt sich die Ablehnung der Einheitsidee der römischen Kirche. Während
die anglikanische Kirche diese falsche Auffassung der Einheit aufgegeben
habe, fehlt es ihr an einer ausreichenden Auffassung des Sakraments der
Priesterweihe und der apostolischen Sukzession. Die Ökumenische Bewegung

22) Church Times 17. IX., S. 1. Weitgehend deckt sich mit diesen
Ausführungen der Aufsatz Prof. Troickijs: Edinstvo Cerkvi (Die Einheit
der Kirche), im 2MP VIIL 1948, S. 68—70.



— 46 —

könne als Aufgabe oines falschen Individualismus begrüsst werden, sie sei
jedoch seit 1937 sehr stark von diesem Streben abgekommen. Sie habe sich
in zu starkem Masse praktischen Aufgaben zugewendet. So sei weder mit
dem römischen Einheitsstreben noch mit der Ökumenischen Bewegung in
ihrer jetzigen Gestalt eine Zusammenarbeit möglich, wenn die orthodoxe
Kirche nicht ihre Verbindung mit der alten, apostolischen Kirche aufgeben
wolle. Die orthodoxe Kirche habe als ihre erste Pflicht immer die Bewahrung
der Lehre der alten christlichen Kirche angesehen, die unteilbar ist.

Das Verhältnis dieses Aufrufes zu dem im «Zurnal Moskovskoj
Patriarchii» abgedruckten ist noch nicht geklärt. Vielleicht
handelte es sich um einen Entwurf, der dann zugunsten des oben

wiedergegebenen, ausserordentlich stark politisch gefärbten
«Aufrufes» zurückgezogen werden musste. Denn nach absolut sicheren
Nachrichten aus nicht-russischen Kirchen innerhalb der sowjetischen
Einflußsphäre sind viele (auch führende) theologische Kreise
mit der in Moskau eingenommenen Haltung keineswegs
einverstanden. Sie bezeichnen vielmehr die Kirchenpolitik in diesen
Ländern als Fiktion und sprechen nicht von einer Duldung und
Förderung der Kirche, sondern von einem Kampfe mit der «Welt»
im Sinne von Eph. 6, 12.

Aber auch in der UdSSR, selbst ist die jetzige Kirchenführung

offenbar nicht überall anerkannt. In einem
Berichte aus der Diözese Tambov 23) wird von Gegnern des Patriarchen
gesprochen, die es zu bekämpfen gelte, womit (wenigstens zum Teile)
auch die in dieser Gegend zahlreichen Altgläubigen oder Sektierer
gemeint sein könnten. Freilich ist das Bestehen einer «Katakombenkirche»

(wie man sie zu nennen pflegt) seit der Loyalitätserklärung

des späteren Patriarchen Sergius 1927 nicht zu bestreiten,
seitdem wir durch einen Bericht, der die Jahre 1920—1945 umfasst,
Einzelheiten (aus der Gegend von Leningrad) wissen. Als Organisator

wird der Leningrader Metropolit Josef genannt. Die Zahl der
Teilnehmer an den Gottesdiensten ist (aus Furcht und ebenso aus
Sicherheitsgründen) nur sehr klein, auch nachdem die
«Katakombenkirche» sich seit 1937 praktisch konsolidiert hatte. Die
Neuerrichtung des Patriarchats 1943 in Zusammenarbeit mit der
Regierung hat diesen Sondergemeinden erneut Auftrieb verliehen,
sie aber auch besonders scharfer Verfolgung ausgesetzt. Trotzdem
sollen die Anhänger nach Millionen zählen 24).

23) ZMP Febr.
24) Pravoslavnaja Rus (vgl. I. K. Z. XXXVII, 1947, S. 234) 18. IX.

1947.



— 47 —

Die Festigung ihrer Stellung im Innern 25) wird von der
russischen Kirche auch durch eine Reise des Patriarchen Alexis
in die Ukraine (14.—25. Mai 1948) 26), und durch die geplante
Herausgabe einer neuen Zeitschrift «Bogoslovskij Vestnik»
(Theologischer Bote) 27) erstrebt. Zur Werbung im Auslande wird
die (Neu-)Errichtung von Missionen in China 28) geplant. Aber
auch innerhalb der UdSSR soll unter den lutherischen Esten und
Letten, den römisch-katholischen Litauern sowie unter den
Muslimen missioniert werden 29). Unter den morgenländischen Kirchen
gilt neuerdings auch den (mit Rom unierten) Maroniten (im
Staate Libanon) die Aufmerksamkeit des Moskauer Patriarchats 30).

Fortgesetzt wird auch die Auseinandersetzung mit dem
Ökumenischen Patriarchat. Allerdings ist hier offenbar der Staat
die wirklich treibende Kraft. Denn im Gegensatze zu den
Auslassungen des Kultusministers Karpov zu Beginn der Moskauer
Tagung (vgl. oben S. 32) hat der Patriarch Alexis in sehr gemässigten

Worten lediglich seinem Bedauern über die Abwesenheit
des Ökumenischen und des Jerusalemer Patriarchen Ausdruck
verliehen 31). Gegen die literarischen Angriffe Prof. Troickij s 32)

(vgl. I. K. Z. XXXVIII, 1948, S. 185 f.) freilich hat sich das
Ökumenische Patriarchat zur Wehr gesetzt. In der Zeitschrift
«Orthodoxia»33) unternimmt es Prof.E.F. ('£"! âcpogpfjç êvoç äg&gov),
diese Aufstellungen zu widerlegen.

25) Weitere Literatur: Cyrille Zaitzov (Zajcev): Pravoslavnaja
Cerkov' Sovetskoj Rossii (Die orthodoxe Kirche in Sowjetrussland) I: Die
Zeit des Patriarchen Tychon, eine unabhängige Kirche in einem atheistischen
Staate, Schanghai 1947, 208 S. — Wilhelm de Vries : Il Cristianesimo
nell'Unione Sovietica, Rom 1948, Civiltà Cattolica, 369 S. — G. Olér:
Attività della Chiesa Patriarcale Russa nell'Unione Sovietica, in der «Civiltà
Cattolica» 16. VIII. 1947, S. 300—318. — Renaissance des études
ecclésiastiques et de l'enseignement théologique supérieur en UR S S. Geschichtlicher
Überblick und gegenwärtiger Stand, mit einer Statistik der Besucherzahlen),
in «Rtrssie et Chrétienté» 3/4 (1948), S. 87—102.

26) ZMP Juli, S. 9—15.
27) Ök. P. D. 15 X.
28 Darüber soll auf der Moskauer Kirchentagung gesprochen worden

sein: Kath. Kirchenblatt Hildesheim 9. I. 1949, S. 3.
29) Christ und Welt (Ztschr., Stuttgart), 23. X., S. 8.
30) Herder-Korr. Okt./Nov., S. 78.
31) 2MP, Sondernummer, S. 15—20.
32) ZMP, Nov. 1947, S. 34—45.
33) Orthodoxia Juli/Sept., S. 210—240.



— 48 —

Der Verfasser wendet sich gegen Troickijs Auffassung, der dem
Ökumenischen Patriarchate die Berechtigung bestritten hatte, die
auslandsrussischen Kirchen (besonders die polnische 1923), unter seine Jurisdiktion
zu nehmen. Er beruft sich auf den durch das 2. Ökumenische Konzil (381)
festgestellten Rang Konstantinopels unmittelbar hinter Rom, das im Gefolge
dieser Festlegung dauernd wachsende Ansehen des Konstantinopler
Patriarchats, die Zuweisung eines eigenen Diözesanbereiches (Pontos und [Klein-]
Asien), die schon lange vor dom 4. Ökumenischen Konzil (451 in Chalkedon)
durchgeführt wurde. Im 28. Kanon dos 4. Ökumenischen Konzils wurde
dann die Oberaufsicht des Konstantinopler Patriarchats über die Kirchen
des Ostens festgelegt und von Alexios Aristenós als Vorrang vor den andern
östlichen Kirchen richtig umschrieben. Seit 518/19 setzte sich zur
Kennzeichnung dieser Stellung der Titel «Ökumenisch» durch, der das Recht
umsehloss, sich um die inneren Zustände anderer Kirchen zu kümmern und
ihnen im Falle von Wirren zu helfen. Derartiges kam z. B. im 12. Jahrhundert
auf Kypern und im 14. Jahrhundert in Bulgarien vor. Die Berechtigung
hierzu wurde auch von den andern orthodoxen Kirchen (z. B. im 18.
Jahrhundert) anerkannt. Auch der russischen Kirche wurde diese Tatsache 1663
durch die morgenländischen Kirchen als rechtsgültig mitgeteilt. Freilich
haben später einige russische Kirchenrechtler diese Stellung als «östlichen
Papismus» bezeichnet, es lässt sich aber beweisen, dass z. B. der Rechtsstreit
des Katharinenklosters auf dem Sinai mit dem Jerusalemer Patriarchat
von den Ökumenischen Patriarchen geschlichtet worden ist. — Der 28. Kanon
des 4. Ökumenischen Konzils hat ausser der Festlegung der Diözese des
Patriarchen auch die Kirchen in den «Barbarenlanden» Konstantinopel
unterstellt, so dass auch von dieser Seite her das Vorgehen Konstantinopels
nach dem 1. Weltkriege berechtigt war. Ein Erlass des Alexandriner
Patriarchen Meletios II. an die Karlowitzer Hierarchie vom 5. Juli (n. St.)
1927 lässt sich entgegen Troickijs Ansicht nicht zur Bestreitung der
Rechtmässigkeit des Konstantinopler Vorgehens verwenden. — Die Verleihung
der Autokephalie an andere orthodoxe Kirchen ist von Konstantinopel
z. B. gegenüber der bulgarischen Kirche 932, gegenüber der mittelalterlichen
serbischen Kirche 1219 und 1346 sowie gegenüber dem modernen serbischen
Staate 1879, schliesslich gegenüber der rumänischen und albanischen Kirche
vorgenommen worden. An der Rechtmässigkeit dieser Handlungsweise im
Falle Polens 1923 könne deshalb kein Zweifel bestehen, denn das Ökumenische
Patriarchat hat sich als die Mutterkirche der meisten (orthodoxen) Kirchen
erwiesen 34).

(Die übrigen orthodoxen Kirchen werden später behandelt.)

5. Februar 1949. Bertold Spuler

34) Orth. Okt. S. 279—298 bringt in Übersetzung von E.-F. einen
Aufsatz Prof. K. Kartasëvs, der 1936 in der Synodaldruckerei der poln.
orth. Kirche in Warschau erschien: Tò xrjç èxxXrjxov ôixalcopa xœv
OixoVjuevix&v Haxgiâg%cov èv xfj ngâÇei (Das Appellationsrecht der
Ökumenischen Patriarchen in der Praxis). (Coschichtlicher Überblick von den
Anfängen bis zur Gegenwart.) Als Gegenstück dazu beginnt im ZMP, Juli,
S. 33—54 die kirchenrechtliche Abhandlung Prof. Sergej Troickijs: O

cerkovnoj avtokefalii (Die kirchliche Autokephalie).


	Die Moskauer orthodoxe Kirchenversammlung 1948 und ihre Beschlüsse

