Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Artikel: Die Moskauer orthodoxe Kirchenversammlung 1948 und ihre
Beschlisse

Autor: Spuler, Bertold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Moskauer orthodoxe Kirchenversammlung 1948
und ihre Beschliisse

Obgleich in den orthodoxen Kirchen seit lingeren Jahren
der Wunsch bestand, sich zu einer gemeinsamen Beratung iiber
drangende Fragen zusammenzufinden, ist der Plan der russischen
Kirche, eine solche Tagung im Sommer 1948 in Moskau abzuhalten,
doch angesichts der gespannten weltpolitischen Lage, die sich auch
in politisch bedingten Gegensétzlichkeiten innerhalb der Ortho-
doxie geltend machte, lange und heftic umkimpft gewesen. So
nimmt es nicht wunder, dass die Konstantinoplerund die griechische
Kirche sich an den Beschliissen dieser Kirchenversammlung nicht
beteiligt haben, dass sie sich vielmehr auf die Teilnahme an den
Feierlichkeiten anldsslich der 500jahrigen Selbstéindigkeit der
russischen Kirche 1) beschrinkten. Denn schon die Eroffnungsrede
des sowjetischen Kultusministers Karpov liess die politische
Konstellation scharf hervortreten, indem sie dem Okumenischen
Patriarchen vorhielt, er lasse sich von dusserlichen, nicht kirchlichen
Erwigungen leiten, wenn er seine Teilnahme versage. Gleichzeitig
unterstrich der Redner, dass Abordnungen aus all jenen Liéndern
mit orthodoxer Bevolkerung gekommen seien, in denen «die Volker
durch freien Entschluss eine neue gesellschaftliche und politische
Ordnung eingefiihrt haben, die ihre schnelle und erfolgreiche mate-
rielle und geistige Entwicklung sichert und die allerorts von den
orthodoxen Kirchen unterstiitzt wird» 2).

In den Eroffnungsansprachen der Kirchenfirsten selbst
erklang derartiges doch nur von fern an, etwa wenn der georgische
Katholikos unterstrich, Patriarch Alexis habe schon den grossten
Teil seiner Herde gesammelt 2), oder wenn Patriarch Justinian von
Ruménien hervorhob, eine briiderliche Zusammenarbeit der ortho-
doxen Kirchen sei zur «Verwirklichung einer aufrichtigen sozialen
Bruderschaft im Geiste volligen Verstehens» erforderlich ¢). Ex-

1) Der dussere Verlauf der Feierlichkeiten und die Kirchenversammlung
werden ZMP, Sondernummer, S.43—68 (mit vielen Bildern) beschrieben.
Eine Chronik der Ereignisse: ZMP Aug., S.3—5. Verzeichnis der Reden
ebd. 6—22.

Bei allen Zitaten ohne Jahresangabe ist «1948» zu ergidnzen. Die
verwendeten Abkiirzungen entsprechen den bisher {iblichen.

2) ZMP, Sondernummer, S. 11 f.

3) ZMP Aug., S.10. 4) BEbd. 13.



— 33 —

arch Stefan von Bulgarien schliesslich betonte besonders die
Stellung Moskaus als des dritten Roms und huldigte dem Ge-
déchtnisse des verewigten Patriarchen Sergius, der die Kirche den
Weg eines freien, schopferischen Lebens gefiihrt habe ).

Trotz dieser Zuriickhaltung seitens der Kirchenfiirsten ist in
manchen der Veroffentlichungen der Kirchenversammlung doch
ein scharfer politischer Akzent spiirbar, der offensichtlich in erster
Linie den Standpunkt der sowjetischen Regierung wiedergibt.
Die Besehlisse lauten v):

I. «Der Vatikan und die orthodoxen Kirchen?).

Die Tagung der Oberhdupter und Vertreter der orthodoxen auto-
kephalen Kirchen horte die Berichte «Das Papsttum und die orthodoxe
Kirche», «Die Beziehungen des Vatikans zu den orthodoxen slawischen
Kirchen in den letzten 30 Jahren», « Der Vatikan und die orthodoxe Kirche»
sowle «Die romische Kirche und die Einheit der christlichen Kirche», und
beschliesst auf Grund hiervon: Die romische Kurie mit dem Bischof von
Rom an der Spitze hat im Verlaufe einer Reihe von Jahrhunderten — wie
schon vor langer Zeit die auf der afrikanischen Synode versammelten Viiter
dem Papst Colestin gegentuber ausdriickten, unter dem Einflusse «zeit-
bedingter weltlicher Anmassung» und anderer rein menschlicher Motive —
die wahre Lehre des Evangeliums verkehrt, wie sie vom Herrn durch die
hl. Apostel, diese «Sprachrohre des HI. Geistes» (7. Ok. Konzil, 1. Kanon),
ubernommen wurden. Unter Missachtung der entschiedenen Anweisung
der Viter des 6.(Okumenischen Konzils, «den Glauben von Neuerungen
freizuhalten und so zu bewahren, wie er uns von den Augenzeugen und
Hoérern des Wortes, d. h. den von Gott ausgewidhlten Aposteln, tiberliefert
wurde» (6. Ok. Konzil, 1. Kanon; 7. Ok. Konzil, 1. Kanon), verletzten die
romischen Bischéfe die Wahrheit der Lehre der alten 6kumenischen Recht-
glaubigkeit durch die Dogmen «Filioque» sowie iiber die unbefleckte Emp-
fangnis der Mutter Gottes, besonders aber auch durch die véllig unchristliche
Lehre von der Leitung der Kirche durch den Papst und seine Unfehlbarkeit.

Infolge dieser widerchristlichen Neuerungen fiigten die rémischen
Bischéfe der Einheit der allgemeinen christlichen Kirche, besonders aber der
Sache der Rettung des Menschen auf der Erde ausserordentlichen Schaden zu.

In Voraussicht des ausserordentlichen Schadens dogmatischer Neue-
rungen beschlossen die Viiter des 6. Okumenischen Konzils (1. Kanon), «nichts
hinzuzufiigen und nichts wegzulassen» gegeniiber den hl. Dogmen, die das
6. Okumenische Konzil festgestellt hatte (7. Ok. Konzil, 1. Kanon). So sprechen
denn nicht wir, sondern die gottesfiirchtigen Stimmen der Viter der Oku-
menischen Konzilien jetzt die Verurteilung des romischen Papsttums fur

5) ZMP Aug., S. 16 f.

8) Eingehalten wird die Reihenfolge im 7ZMP: in den verschiedenen
Ausgaben und Ubersetzungen wird sie vielfach verédndert.

7y ZMP, Sonderheft, S.23—25; Ed.C. (vgl. Anm. 11) Sept./Okt.,
S. 13—16 (mit engl. Ubers.); franz. Ubers.: Russie et Chrétienté Heft 3/4
(1948), S.59—62; tschechische Ubers.: Véstnik pravoslavného exarchatu
Moskovské patriarchie v Ceskoslovensku, Nr. 2 (?; mir liegt nur ein loses
Blatt vor), S.4 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1949. 3



e B e

alle jene neueingefiihrten rémischen Dogmen aus, die rein menschliche Er-
findungen sind und weder in der HI. Schrift noch in der HI. Tradition, noch
auch in den hl. Schriften der Viter oder der Kirchengeschichte eine Be-
grindung haben.

Diese unsere Entscheidung, die das Papsttum verurteilt, ist nicht zu-
fallig, sondern entspricht den grundlegenden Prinzipien der alten allgemeinen
Rechtgliaubigkeit, wie sie sich in der bekannten Regel des Vinzenz von Lerin
ausdrickt: Id teneamus, quod semper, quod ubique, quod ab omnibus
creditum est (Halten wir das, was immer, iiberall und von allen geglaubt
worden ist).

Unsere Entscheidung ist nicht neu, sie wiederholt nur das Bekenntnis
der 6stlichen Patriarchen. 1723 schrieben sie den «ehrenwerten Erzbischofen
und Bischoéfen Grossbritanniens»: « Unsere Dogmen und die Lehre der Ost-
kirche sind von alters her genau erforscht und gottesfiirchtig festgelegt und
bestétigt worden durch die hl. 6kumenischen Konzilien; ihnen etwas hinzu-
figen oder etwas wegzunehmen, ist nicht erlaubt.» (Sendschreiben der Pa-
triarchen der 6stlichen katholischen Kirche tiber den orthodoxen Glauben.)

In dem Rundschreiben anlédsslich der Enzyklika Papst Leos XIIT.
iber die Einigung der Kirche (1894) unterstrichen die ostlichen Patriarchen
ihre Treue zu den Uberlieferungen der allgemeinen orthodoxen Kirche noch
deutlicher: « Wir werden den hl. Glauben an die kommenden Geschlechter
ebenso weitergeben, wie wir ihn bekommen haben, ohne jede Anderung,
damit auch sie, ebenso wie wir, ohne Scham und Vorwurf vom Glauben ihrer
Viter sprechen kémnen.»

Die Vernachlassigung der Uberlieferung der allgemeinen Recht-
glaubigkeit hat das Schiff der romisch-katholischen Kirche in das der Kirche
Christi so wenig angemessene Fahrwasser des widerchristlichen Papismus
gefiithrt.

Bekanntlich &ussert sich das Wesen des Papsttums nicht nur in der
Entstellung der echten oOkumenischen Rechtglaubigkeit durch die Ein-
fithrung neuer Dogmen: der Lehre von der Leitung der Kirche durch den
Papst und seine Unfehlbarkeit. Die ganze Geschichte des Papsttums klagt
vor dem Gerichte Gottes iiber die Entstellung der neutestamentlichen Lehre
von der Kirche Christi durch die Péapste. Aus dem mystischen Leibe Christi,
aus dem «Pfeiler und dem Fundamente der Wahrheit» wurde die «Kirche des
lebendigen Gottes» (1. Tim. 3, 15) durch die Papisten in eine irdische poli-
tische Anstalt verwandelt. Wéhrend langer Jahrhunderte und noch in
unsern Tagen bemiihte sich der Papismus durch blutige Kriege und Gewalt-
anwendung jeder Art, die Orthodoxen zum Katholizismus zu bekehren,
unmittelbar oder durch eine Union. So die Ruménen in Siebenbiirgen
1700, die Bulgaren in der Tiirkei 1859/60, und wihrend des letzten Krieges
240 000 Serben, Albaner, Kroaten; desgleichen in der Tschechoslowakei,
in Polen, in der Ukraine und in Weissrussland.

Fir die romischen Bischofe, die Konige eines weltlichen Staates (Patri-
monium Sancti Petri), war die Politik immer suprema lex. Sie waren immer
auf seiten der Méchtigen «dieser Welt» und wandten sich gegen die Schwachen
und Ausgebeuteten. So ist auch jetzt die Tatigkeit des Vatikans gegen die
Belange der Arbeitenden gerichtet, und der Vatikan ist der Mittelpunkt
der zwischenstaatlichen Intrigen gegen die Belange der Voélker, insbesondere
der Slawen, und das Zentrum des zwischenstaatlichen Faschismus.

Das Wesen christlicher Sittlichkeit besteht in dem Aufrufe des Heilands
zur Liebe (Johs. 13, 34 f.). Der Vatikan hingegen ist einer der Schiirer
zweier imperialistischer Kriege und nimmt in der Gegenwart aktiven Anteil



an der Entfesselung eines neuen Krieges und iiberhaupt am politischen
Kampfe mit der Weltdemokratie.

Treu den Uberlieferungen ihrer Vorginger, iiberliessen sich auch die
Papste des 19. und 20. Jahrhunderts so sehr weltlichen Strémungen, dass
sie nicht davor zuriickschreckten, vor der christlichen Welt als Politiker zu
erscheinen.

Sogar sehr eifrige Verfechter der pépstlichen Grosse, katholische
Schriftsteller, nennen Pius XII. einen sehr geschickten Diplomaten, nennen
ihn einen «politischen Papst» (Gabriel Louis Jaré: Sa Sainteté Pie XII.
Messages de guerre au monde 8), Paris 1945).

So erscheint in den Augen seiner Anhénger als der Glanzpunkt des
«uanfehlbaren Statthalters Gottes auf Erden», des Papstes Pius XII., die
politische Titigkeit Pius’ XII., d. h. die Teilnahme an der Entfesselung
brudermérderischer Kriege, am Kampfe gegen die Demokratie und am
Schutze des Faschismus.

Die ganze christliche Welt und alle wahrhaft gliubigen Katholiken
miissen erkennen, in welchen Abgrund sie das gegenwértige Papsttum fiihrt.

Alle Christen, ohne Unterschied der Volkszugehorigkeit und des Be-
kenntnisses, konnen eine solche Politik des Vatikans nur verurteilen als
widerchristlich, antidemokratisch und antinational.

Wir bitten den ewigen Hirten, unsern Herrn Jesus Christus, inbriinstig,
er moge mit dem Lichte seiner gottlichen Lehre die katholische Hierarchie
erleuchten und ihr helfen, jenen Abgrund sindigen Falls zu erkennen, in die
sie die abendléandische Kirche gefithrt haben sowohl durch ihre neugeschaf-
fene Lehre tiber den Universalepiskopat und die Unfehlbarkeit des Papstes,
wie durch die Verwendung der Kirche im Interesse des politischen Kampfes.

Diese Resolution wurde angenommen nach der Anhérung und Beur-
teilung der folgenden Berichte: 1. Das Papsttum und die orthodoxe Kirche,
von Erzbischof Hermogenes; 2. Vatikan und orthodoxe Kirche, von Erz-
priester G. Kostel’'nik von der russischen Kirche; 3. Vatikan und orthodoxe
Kirche in Bulgarien, vom Metropoliten Kyrill von Philippopel von der bulga-
rischen Kirche; 4. Die Beziehungen des Vatikans zu den orthodoxen Kirchen
in den letzten 30 Jahren, von Prof. Erzpriester Theodor Popescu, von der
ruménischen Kirche.

Von diesen Berichten sind Nr. 1 und Nr. 2 auch im Druck
verbreitet worden.
Erzbischof Hermogenes °) gibt eine Ubersicht iiber die Ausdehnung

der rémisch-katholischen Kirche und die Missionen. Trotz dieser dusseren
Grosse werde das Papsttum untergehen, da es rein irdischen Ursprungs

8) Der Titel des Werkes wird im Original russisch gegeben. Das Fran-
zOsische ist «Russie et Chrétienté», S. 61, entnommen, das aber moglicher-
weise auch nur Riickiibersetzung aus dem Russischen ist.

%) Hermoguéne, Recteur de l'académie de théologie a Moscou:
La «Papauté» et I’église orthodoxe, Edition du Patriarcat de Moscou, 1948,
48 S. — Der Druck dieses — und aller andern — Hefte wimmelt von Druck-
fehlern. Er ist ausserdem offenkundlich von einem Nicht-Fachmann tiber-
setzt: S. 18 w. o. «Dellinger» statt «Dollinger», ebd. «Darboua» statt «Dar-
bois», S.23 «Agaphon» statt «Agathon», S. 38 «Hirs» statt «Giers», S. 40
«Mensch» und «Nense» statt «Muench» usw. usw. (oder Kostelnik, L’église,
S. 38 «monofélite» [russisch: monofelitskij] — statt «monothéléte »).



— 36 —

sei und auf sehr niederen menschlichen Motiven beruhe: «Ehrgeiz, Macht-
streben und Begehrlichkeit» (8. 9). Der Verfasser fuhrt Belege fiir diese
Behauptung an, weist auf abendléndische Féalschungen (Pseudo-Isidor) und
das Unfehlbarkeitsdogma hin. Die Widerstinde hiergegen werden ausfiihr-
lich beschrieben. — Ein zweiter Abschnitt behandelt Gewaltmassnahmen
zur Ausbreitung des rémischen Katholizismus unter den Balkanslawen, die
Hussitenkriege und weitere als slawenfeindlich empfundene Massnahmen des
Papstes. Die Konkordate werden als Mittel zur Festigung der pépstlichen Ab-
sichten gewertet; der Vatikan verfolge tiberdies wirtschaftlich-kapitalistische
Bestrebungen. Abschliessend empfiehlt die Denkschrift einen verstérkten
Kampf gegen den romischen Katholizismus mit allen Mitteln.

Kostel’'nik (ukrainisch: Kostel'nyk) %) beschreibt die pépstlichen An-
spriiche auf die Universalmonarchie und schildert ausfiithrlich das Verhalten
der rémischen Kurie gegeniiber Byzanz bis 1054 und die Unionsversuche der
folgenden Jahrhunderte. Es folgen Zahlenangaben tiber die Missionsgeist-
lichen, die Propaganda und den Aufbau einer lateinischen und unierten
Hierarchie auf der Balkanhalbinsel und im Nahen Osten. Auch die abschlies-
senden Bemerkungen tiber die Unierten in den siidosteuropéischen Léndern
und die Unionsversuche in Russland bringen sachlich nicht Neues tiber das
bisher Bekannte hinaus.

Ein zuerst verbreiteter Beschluss iiber den « Vatikan und die
orthodoxe Kirche» wird im «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» nicht
mehr abgedruckt. Dagegen enthélt ihn das offizielle Organ des
Moskauer Patriarchats-Exarchen in Amerika, Edinaja Cerkov’ 11).
Er lautet: |

Die gegenwiirtige Versammlung hélt es — beschéftigt mit der Wahrung
der Reinheit der Lehre und des Glaubens der allgemeinen Orthodoxie — fir
ihre Pflicht, allen Glaubigen der rémisch-katholischen Kirche die Unwahrheit
des Papismus darzulegen. Sie sieht die Moglichkeit einer Erreichung dieses

10) R.P. Kostelnik: Le Vatican et 1’église orthodoxe, Edition du
Patriarcat de Moscou, 1948, 24. 5. — G. F. Kostelnik : L’église Romaine
et I'unité de 'église du Christ, Edition du Patriarcat de Moscou, 1948,
43 S. — Bei beiden Schriften handelt es sich offensichtlich um den gleichen
Verfasser, so dass im ersten Falle das «R. P.» wohl als «Révérend Pére» zu
verstehen ist. — Kostel’'nyk war der Leiter der «Initiativgruppe», die
1945/46 die Eingliederung der ukrainisch-unierten Kirche in die russische
orthodoxe Kirche durchsetzte (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 90—93). Er
ist dann Ende September 1948 in Lemberg — nach Angaben des Moskauer
Rundfunks von einem Mitgliede der nationalistisch-biirgerlichen Unter-
grundbewegung der Ukraine im Auftrage des Papstes (vgl. Hannoversche
Neueste Nachrichten 5. X., 8. 1) —ermordet worden. Die Angabe (Ok.P.D.
15. X.), er sei zur Zeit seines Todes Bischof von Lemberg gewesen, ist falsch;
der dortige Bischof ist nach wie vor Makarios (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946,
S. 93).

1) Edinaja Cerkov’. One Church, Official Organ of the Russian Orthodox
Catholic Church. Sekretdr des Redaktionsausschusses: Sergej Ivanovié
Gusev-Orenburgskij, Editorial Office: 345 East 19th Street, New York 3,
N.Y. (Abkiirzung fiir diese Zeitschrift: Ed. C.). — Hier zitiert nach Ed. C.
Sept./Okt., S. 16, ebenso Russie et Chrétienté 3/4, S.62 f. und Church
Times 10. IX., S. 1.



— 37

Zieles in der Durchfiihrung einer Aufklarungsarbeit im Geiste der Ortho-
doxie, und zwar in erster Linie in jenen Léndern, wo der Papismus im Augen-
blick am aktivsten téitig ist.

Die Aufklérungsarbeit muss sich auswirken 1. in der Massenausgabe
orthodoxer Missionsliteratur, Monographien, Broschiiren, Aufsétzen in der
Sprache des Landes, wo diese Literatur verbreitet wird; 2. in Vortrigen
von Vertretern der orthodoxen autokephalen Kirchen im Rundfunk zur
Beleuchtung der Schattenseiten der neuen pépstlichen Rundschreiben, der
Tatigkeit des Vatikans usw.; 3. in der Einberufung von Tagungen von geist-
lichen und Laienvertretern der autokephalen orthodoxen Kirchen; 4. in der
Anlage einer Biicherei bei jeder ausléandischen orthodoxen Kirche, mit gut
ausgewdhltern Missions- und tiberhaupt orthodoxem Schrifttum, in der Ab-
haltung 6ffentlicher Vortrage oder Gespréache fiir die orthodoxen Gemeinden ;
5. in der regelméssigen Herausgabe einer zwischenstaatlichen Zeitschrift
zur Beschreibung des Lebens der gegenwirtigen Kirchen; 6. in all den Lién-
dern, wo die rémisch-katholische Propaganda wirksam ist, muss eine Auf-
klarungsarbeit durchgefithrt werden, die es zum Ziele hat zu zeigen, dass es
keinen Vorrang der katholischen vor der orthodoxen Kirche gibt und geben
darf, weder auf dem Gebiete der kirchlichen Gemeindearbeit (Aufklirung
und Wohlfahrt) noch auch hinsichtlich der Moéglichkeit eines gut ausge-
bauten und gefestigten Kirchenlebens (Kirchenzucht, Ausbildung der Geist-
lichkeit, Unterhalt der kirchlichen Beamten und iiberhaupt der Kirche).

Entschliessung zur Frage: « Die Okumenische Bewegung und
die orthodoxe Kirchey»12):

Wir sind zu einem vollen Einverstdndnisse dariiber gekommen, dass
in der Gegenwart von mindestens zwei Seiten aus Einflisse anderer Bekennt-
nisse auf die orthodoxe Kirche gerichtet sind. — Einmal die Leitung der
romisch-katholischen Kirche mit dem Papsttum an der Spitze, die das Gefiihl
des erlésenden Glaubens an die Unmoglichkeit einer Vernichtung der Kirche
durch die Pforten der Holle verloren hat und bemiht ist, ihren irdischen
Einfluss zu wahren, wobei sie den Weg einer Ausniitzung ihrer politischen
Verbindungen zu den Méchtigen dieser Welt beschreitet. Sie ist bestrebt,
die orthodoxe Kirche zu einem Einverstdndnisse mit ihr zu verleiten. Dieses
Ziel erstrebt das Papsttum, indem es verschiedene Organisationen schafft,

mus, der in seiner Vielgestaltigkeit und seiner Aufspaltung in Sekten und
Meinungen an der Ewigkeit und der Unerschiitterlichkeit der christlichen

12) ZMP, Sonderheft, S. 26 f.; Ed. C. Sept./Okt., S. 11 f. (auch eng-
lisch); engl. Ubers.: Church Times 3.IX., S.1 (Auszug); franz. Ubers.:
Russie et Chrétienté 3/4, S. 57 f.; tschech. Ubels Véstnik Nr. 2 (?), S. 5 f.

Bemerkung: In allen (mlndestens den nach dem Auslande gekommen-
nen) Exemplaren von ZMP sind die urspriinglichen Seiten 27—30 des
Sonderheftes herausgeschnitten und durch eingeklebte Seiten mit der
gleichen Paginierung ersetzt. Sie enthalten den Schluss der Beurteilung
der Okumenischen Bewegung, die Entschliessungen iiber die anghkamschen
Weihen und tiber den Kalender. Es liegt nahe, anzunehmen, dass eine der
beiden Entschliessungen (Ok. Bewegung am Schlusse oder anglikanische
Weihen) nachtriglich geéndert worden ist. — Zu dieser Entschliessung vgl.
auch Hildegard Schaeder: Der Okumenische Rat und die 6stlichen
Kirchen, in der «Evangelischen Welt» (Nachrichtendienst der ev. Landes-
kirche von Westfalen, Bethel/Bielefeld), 15. X., S.577—581.



Ideale irr geworden ist und die Feststellungen der apostolischen und friih-
christlichen Viter stolz verachtet. Er bemiiht sich, einen Weg der Gegen-
sittzlichkeit zum rémischen Papismus einzuschlagen. Der Protestantismus
sucht einen Bundesgenossen in diesem Kampfe in Gestalt der orthodoxen
Kirche, um dadurch die Bedeutung einer einflussreichen zwischenstaatlichen
Macht zu erlangen.

Hier sicht sich die orthodoxe Kirche einer noch grosseren Versuchung
gegeniiber, ndmlich sich von dem Streben nach dem Reiche Gottes abzuwen-
den und das ihren Zielen so fremde Gebiet der Politik zu betreten. Das ist
heute die praktische Aufgabe der Okumenischen Bewegung. Zusammen mit
den eigentlich orthodoxen unterliegen dem gleichen Einflusse auch nicht-
romische Kirchen wie die armenisch-gregorianische, die syrisch-jakobitische,
die abessinische, die koptische und die (as)syrisch-chaldéische ebenso wie
die altkatholische Kirche, die alle der orthodoxen so nahe verwandt sind.

1. Die Bemiihungen der Okumenischen Bewegung, wie sie in der
Bildung eines « Weltkirchenrates» mit der folgenden Aufgabe einer Organi-
sation einer «Okumenischen Kirche» in der Planung unserer Gegenwart zum
Ausdruck kommen, entsprechen nicht dem Ideal des Christentums und der
Aufgabe der christlichen Kirche, wie die orthodoxe Kirche sie auffasst.

2. Wenn sie ihre Anstrengungen in der Richtung des sozialen und
politischen Lebens und der Griindung einer «Okumenischen Kirche» als einer
Macht von zwischenstaatlichem Einflusse lenkt, so ist das gewissermassen
die Gefahr einer Versuchung, wie sie Christus in der Wiiste abgewiesen hat,
und die Ablenkung der Kirche auf den Weg eines Seelenfangs auf der Weide
Christi mit unchristlichen Mitteln. '

3. Die Okumenische Bewegung dient in dem jetzigen Arbeitsplan des
«Weltkirchenrates» nicht zum Heile der Kirche Christi und hat die Uber-
zeugung an die Moglichkeit der Errichtung der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche zu frih aufgegeben. Die iiberwiegend prote-
stantischen Teilnehmer der Edinburger Konferenz von 1937 haben sich
infolge eines Misserfolgs, vielleicht auch nur in Voraussicht eines solchen,
beeilt, den Versuch zu einer segensreichen Vereinigung der Kirchen auf-
zugeben. In dem Bestreben, sich selbst zu wahren, ging der Protestantismus
auf dem Wege des geringsten Widerstandes, ndmlich dem eines abstrakten
Unionismus auf sozialwirtschaftlichemm und sogar politischem Gebiete.
Diese Bewegung und der weitere Plan ihrer Arbeit baute sich auf der Theorie
der Schaffung des neuen dusserlichen Apparates der «Okumenischen Kirche»
~auf, als einer Einrichtung innerhalb des Staates und mit ihm so oder anders
verbunden und sonst von Einfluss innerhalb der Welt.

4. Tm Verlaufe der zehn vergangenen Jahre (1937—1948) ist die Idee
einer Vereinigung der Kirchen auf der Grundlage des Dogmas und der Lehre
nicht linger durch Urkunden erértert worden. Ihr wurde lediglich eine Be-
deutung zweiten Rangs als Leitstern fiir die kommende Generation zuge-
wiesen. Auf diese Weise sichert die gegenwiirtige Okumenische Bewegung
nicht die Sache einer Vereinigung der Kirchen auf dem Pfade und mit den
Mitteln des Heils.

5. Die Herabsetzung der Voraussetzung fiir die Einheit durch die
Einengung lediglich auf die Anerkennung Jesu Christi als unseres Herrn
beschrinkt die christliche Lehre auf einen (Glauben, der — nach dem Worte
des Apostels — auch Dédmonen erreichbar ist (Jak. 2, 19; Matth. 8, 29;
Mark. 5, 7).

Behalten wir all das im Auge und stellen wir diese Lage in unserer
Gegenwart fest, so stellt unsere Konferenz der Leiter und Vertreter der



— 39 _

orthodoxen autokephalen Kirchen unter Anrufung des Beistandes des HI.
Geistes im Gebete fest: Dem « Weltkirchenrate» soll auf die an uns alle er-
gangene Einladung zur Teilnahme an der Amsterdamer Tagung als deren
Mitglieder die Antwort erteilt werden, dass alle orthodoxen Landeskirchen,
die an dieser (Moskauer) Konferenz teilnehmen, sich genétigt sehen, die
Teilnahme an der Okumenischen Bewegung nach ihrer jetzigen Planung
abzulehnen.

Dieser Beschluss wird nach dem Anhéren und der Beurteilung folgender
Berichte gefasst: 1. Die orthodoxe Kirche und die Okumenische Bewegung,
von Prof. Erzpriester Johann Coman, von der ruménischen orthodoxen
Kirche; 2. Die Okumenische Bewegung und die orthodoxe Kirche, vom
Exarchen Stefan von Bulgarien; 3. Die Okumenische Bewegung und die
russische orthodoxe Kirche, von FKrzpriester G. Razumovskij, von der
russischen Kirche.

Die unter Nr. 3 genannte Schrift ist auch im Druck er-
schienen 13); sie besagt:

Die dem Metropoliten Eulogios in Paris anhédngende Kirche war (vor
threr Unterstellung unter Moskau) nicht berechtigt, gewissermassen als
Teil der russischen Kirche an fritheren Okumenischen Tagungen teilzunchmen.
Uberhaupt sei die Okumenische Bewegung ein Irrweg, da sie von den zahl-
reichen «Sekten» Amerikas ausgehe, die frither oder spidter verdorren
miussten.

Das Material, das im folgenden verarbeitet werde, sei moglicherweise
unvollstindig, da «noch kein Vertreter der russischen Kirche» an einer
Okumenischen Tagung teilgenommen habe.

In der Sicht der romisch-katholischen Kirche werde die Okumenische
Bewegung durch die Enzyklika «Mortalium animos» (1938) schroff abgelehnt
(ausfiihrlich zitiert), die von Prof. Stefan Cankov (Zankow) in seinem Be-
richte von 1945 (im ganzen 217 S.) zu wenig gewlirdigt worden sei. An-
schliessend werden verschiedene rémisch-katholische Stellungnahmen und
Literaturausziige zur Okumenischen Bewegung zitiert (deren Grundein-
stellung bekannt ist).

Auch die zweite auslandsrussische Synode in Karlowitz sei 1938 zu
einer ablehnenden Stellungnahme gekommen. Von den iibrigen orthodoxen
Kirchen arbeiteten das Okumenische Patriarchat sowie die griechische
und die bulgarische Kirche eifrig mit; die siidslawische und die ruméinische
zeigten kein grosses Interesse. Von im Auslande lebenden russischen Theo-
logen wird neben Lev Sander (Zander) besonders ausfithrlich Bulgakov
zitiert, dessen zustimmende Stellungnahme aber als «zu liberal» (8. 48)
bezeichnet wird, da sie Gefahr laufe, die festen dogmatischen Grundlagen
der Orthodoxie aufzugeben. Die Haltung Berdjaevs sei vorsichtiger gewesen.
Man solle zuerst einmal die Einigung der protestantischen Kirchen unter
sich abwarten.

Die Ergebnisse der Edinburger Konferenz von 1937 werden im einzelnen
aufgeziahlt und als mager bezeichnet. In den erreichten Definitionen tiber
das Taufsakrament und die Einheit der Kirche befinden sich Widerspriiche.
Lediglich die trennenden Gegensiitze seien deutlich geworden.

13) Archiprétre (. Razoumovsky: Le mouvement cecuménique et
Péglise orthodoxe russe. Edition du Patriarcat de Moscou, 1948, 99 S.



—_ 40 —

An der Oxforder Tagung 1937 wird vor allem die «versuchte Ein-
mischung in staatliche Bereiche» und die dort festgestellte Autonomie des
menschlichen Gewissens gegeniiber dem Staate kritisiert.

Nach einer kurzen Ubersicht iiber die Okumenische Bewegung 1946/47
wird die Haltung der russischen Kirche in diesen Jahren geschildert. Die
Moskau gegeniiber ablehnende Haltung der auslandsrussischen Kirche wird
erneut getadelt.

Der Okumenischen Bewegung stehe man grundsitzlich friedfertig gegen-
tiber. Doch stehe der geplanten Schaffung einer libernationalen Kirche mit
Versuchen einer Einflussnahme auf das bilirgerliche und wirtschaftliche
Leben die Grundeinstellung der Orthodoxie entgegen. Die Okumenische
Kirche kénne zwar korporativ, aber weder heilig, noch apostolisch sein.
Damit habe die russische Kirche nichts gemein, die satanische Versuchungen
abwehren werde. Die Okumenische Bewegung sei nicht volkstiimlich ge-
worden; «die wahren Christen gehen nicht in ¢kumenische Kirchen». Die
6kumenische Kirche sei nur eine Abart des Papismus; sie widerspreche den
letzten Zielen der Kirche und sei kein Mittel der Einigung. Die Okumenische
Bewegung vertrete verschiedene kirchenfremde internationale politische
Stromungen und unterliege freimaurerischen Einfliissen. Die russische Kirche
rufe den Geist aller guten Christen auf, sich nicht vom richtigen Wege zu
entfernen, und alle orthodoxen, die kanonischen Bestimmungen zu beachten
und der grossen Versuchung der Okumenischen Bewegung der Gegenwart
zu widerstehen. Sie sollten, wie die russische Kirche, die Teilnahme ablehnen.

Beschluss zur Frage der anglikanischen Hierarchie 14):

Nach Anhérung der Berichte «Uber die anglikanische Hierarchie»
stellt die Konferenz der Oberhdupter und der Vertreter der orthodoxen
autokephalen Kirchen im Gefiihle christlicher Verbundenheit und briider-
licher Liebe zu den anglikanischen Kirchen angesichts ihrer Bestrebungen,
die Heiligkeit der Weihen der anglikanischen Hierarchie anzuerkennen,
folgendes fest:

1. Die Glaubenslehre, wie sie die «39 Artikel» der anglikanischen Kirche
enthalten, unterscheidet sich scharf von den Dogmen, der Lehre und der
Uberlieferung, wie sie die orthodoxe Kirche bekennt. Indessen muss die
Entscheidung der Frage einer Anerkennung der Giiltigkeit der anglikanischen
Hierarchie vor allem die Gleichheit mit der orthodoxen Lehre von den
Sakramenten zur Voraussetzung haben. Privatédusserungen eines Einver-
standnisses, die Lehre dieser «Artikel» iiber die Sakramente im Sinne einer
Annéherung an die Orthodoxie zu &ndern, kénnen nicht als Grundlage einer
Entscheidung der Frage in positivem Sinne gelten. Wenn also die orthodoxe
Kirche sich nicht zur Anerkennung der Richtigkeit der anglikanischen Lehre
von den Sakramenten tiberhaupt und von dem Sakramente der Priester-
weihe im besonderen entschliessen kann, so kann sie auch die vollzogenen
anglikanischen Weihen nicht als giiltig ansehen. — Wenn die Kirchen von
Konstantinopel, Jerusalem, Kypern, Ruménien und andere autokephale
Kirchen sich zustimmend hinsichtlich einer Anerkennung der anglikanischen
Weihen gedussert haben, so besitzen wir Nachrichten dariiber, dass diese
Anerkennung bedingt war.

14y 7MP, Sonderheft, S. 28 f.; Ed. C. Sept./Okt., S. 9 f. — Englisch
hier und (in abweichender Stilisierung) Church Times 3. IX., 8. 1; franz.
Ubers. Russie et Chrétienté 3/4, S. 58 f.; tschech. Ubers.: Vistnik, Nr. 2 ( ?),
S.6 f.



N

2. Die Frage einer Anerkennung der Giltigkeit der anglikanischen
Hierarchie kann nur im Zusammenhang mit der Frage nach der Einheit
des Glaubens und des Bekenntnisses mit der orthodoxen Kirche betrachtet
werden. Dazu miisste eine autoritative Urkunde der anglikanischen Kirche
dariber vorliegen, die von einer Synode oder einer Versammlung der Geist-
lichen anglikanischen Bekenntnisses ausgeht und vom Haupte der angli-
kanischen Kirche bestéatigt sein miusste. Eine solche Urkunde gibt es nicht.
— Im Zusammenhang damit driicken wir den Wunsch aus, die anglikanische
Kirche moge ihr Glaubensbekenntnis vom dogmatischen, kanonischen und
ekklesiologischen Standpunkte aus &dndern, besonders ihre Auffassungen
hinsichtlich der hl. Sakramente, insonderheit des Sakraments der Priester-
weihe.

3. Wir stehen mit voller Aufmerksamkeit und Sympathie der gegen-
wartigen Stromung unter vielen Vertretern des anglikanischen Glaubens
gegentiiber, die auf die Errichtung von Verbindungen und einer Gemein-
schaft der Glaubigen der anglikanischen Kirche mit der orthodoxen Kirche
gerichtet sind. Wir stellen deshalb fest, dass die gegenwirtige anglikanische
Hierarchie von der orthodoxen Kirche eine Anerkennung der Giiltigkeit
der Weihen ihrer Geistlichkeit erhalten kann, wenn zuerst zwischen der
orthodoxen und der anglikanischen Kirche eine (im oben angedeuteten Sinne)
formell festgestellte Einheit des Glaubens und des Bekenntnisses hergestellt
werden kann. :

Bei Feststellung einer — der Orthodoxie erwiinschten — Einheit kann
die Anerkennung der Gultigkeit der anglikanischen Weihen nach dem Grund-
satze der «Okonomie» durchgefiihrt werden, da fiir uns lediglich die kon-
ziliaren Entscheidungen der ganzen hl. orthodoxen Kirche massgebend sein
koénnen. — Wir bitten darum, dass sich derartiges durch die unaussprechliche
Gnade Gottes vollziehe und dass der Herr uns den Geist der Liebe und des
Wohlwollens schenken moge, der zu einem begnadeten Wirken zum Ruhme
seiner hl. Kirche fihrt.

Die Entscheidung wird von Vertretern der anglikanischen
Kirche als «warm und freundlich gegeniiber der anglikanischen
Kommunion» begriisst, und die Frage wird angeregt, ob es nicht
auch mit der russischen Kirche zu Besprechungen dhnlich denen
kommen konne, die in den letzten 40 Jahren mit andern orthodoxen
Kirchen gefithrt worden sind 1°).

Der Beschluss stiitzt sich auf die Berichte: 1. «Uber die anglikanische
Hierarchie» vom Metropoliten Nikodem von Sliven, von der bulgarischen
Kirche; 2. «Die anglikanische Hierarchie und ihre Giiltigkeit», von Prof.
Erzpriester Peter Vintilescu, von der ruménischen Kirche; 3. «Uber die
anglikanische Hierarchie» von V. Vertogradov, Prof.an der Moskauer
Geistlichen Akademie. Davonist der Bericht Nr.3 im Druck erschienen 15).

Er geht davon aus, dass die aus dem 16. Jahrhundert stammenden Sym-
bole der anglikanischen Kirche heute weiten Kreisen nicht mehr geniigen;
ein Beweis dafiir sei die hochliirchliche Bewegung mit ihrer Sympathie fiir

15) Church Times 3.1X., S. 1.

18) V. S.Vertogradov: Pour la résolution de la question au sujet
de la hiérarchie de l’église anglicane. Edition du Patriarcat de Moscou,
1948, 41 S. Die Bemerkung in eckigen Kiammern S. 42 stammt vom Uber-
setzer.



T T

die Orthodoxie. Die Denkschrift unterstreicht dann Besonderheiten der
schottischen und der amerikanisch-bischoflichen Kirche und stellt fest
dass die Priesterweihe zu einem Sakramente zweiter Ordnung herabgewiirdigt
sei. Freilich habe die péapstliche Bulle «Apostolicae curae» von 1896, die die
Gultigkeit der anglikanischen Weihen bestreite, bedeutende Miangel und
sehe alles einseitig réomisch. So sei der Widerspruch der anglikanischen
Bischofe vom 19. Februar 1897 gerechtfertigt und bedeutungsvoll: er be-
weise, dass die Form der Sakramente keine biblisch-patristische Vorschrift
kenne. Auch die romischen Zeremonien unterschieden sich wesentlich von
friheren Jahrhunderten. So sei die Frage durch diese Auseinandersetzung
nicht beendet, da Leos XIII. Bulle «zahlreiche geschichtliche, kanonische
und liturgische Irrtiimer aufweist». Auf eine Verteidigung der Bulle durch
die englischen romisch-katholischen Bischofe hatten die Anglikaner am
12. Mérz 1898 noch einmal geantwortet.

Beide Parteien hatten sich von vornherein darum bemiitht, die Auf-
merksamkeit der Orthodoxie auf diese Auseinandersetzung zu lenken. Tat-
séchlich befassten sich orthodoxerseits Vasilij Aleksandrovi¢ Sokolov 17)
und P. S. Bulgakov ¥) mit dieser Frage; schon 1862 hatte der Moskauer
Metropolit (seit 1821) Philaret (eigentlich Vasilij Michajlovi¢ Drozdov)
einen Sonderfall erértert, ohne eine Entscheidung zu féllen.

Die eigenen Untersuchungen miissen mit der Frage nach der geschicht-
lichen Wirklichkeit der Weihe Matthew Parkers beginnen. Die angebliche
Weihe in einer Gastwirtschaft ist als Legende erwiesen. Die Frage der Recht-
miissigkeit und Giiltigkeit von M. Parkers Weihe wird von Sokolov (siehe
oben) anhand der Vorschriften der Okumenischen Konzilien und Lokal-
synoden gepriift und anerkannt. Bulgakov hingegen kommt anhand der
Bestimmungen der alten 6ékumenischen Konzilien [die freilich die besondere
Lage bei der endgiiltigen Loslésung der anglikanischen Kirche von den
rémischen Suprematieanspriichen nicht voraussehen konnten und normale
Jurisdiktionsverhéltnisse voraussetzen] zu dem Schlusse, dass M. Parkers
Weihe ungesetzlich gewesen sei. Die Frage miisse also als noch nicht end-
glltig geklart betrachtet werden.

Schwierigkeiten bereite dariiber hinaus das Fehlen von allseits als
verbindlich angesehenen Bekenntnisschriften, Immerhin haben verschiedene
orthodoxe Kirchen ihre Anerkennung ausgesprochen, und die russische
Kirche sehe sich nun vor den Entscheid gestellt, tiber eine Kirche zu be-
schliessen, die offensichtlich eine Wiedervereinigung mit der alten christ-
lichen Gesamtkirche suche. Zu einer endguiltigen Entscheidung sei aber nur
ein Konzil und keine Einzelkirche berechtigt. Dabei ist zu beriicksichtigen:
1. dass die Erzbischofsweihe M. Parkers am 17. Dezember 1559 in der konig-
lichen Lambethkapelle feststeht; 2. dass das anglikanische Ordinations-
ritual auch nach streng orthodoxer Auffassung als gililtig angesehen werden
kann, dass aber 3. die Weihe Parkers nach streng orthodoxen Grundsitzen
und den Vorschriften der alten Konzilien nicht als rechtsgiltig angesehen
werden konne und dass 4. auch die nicht zu bezweifelnden dogmatischen
Irrtiimer und die ungentigend entwickelte Doktrin der Anglikaner ebenfalls
ein Hindernis fiir die Anerkennung der anglikanischen Hierarchie bilde.

17) Die Hierarchie in der bischéflichen Kirche Englands (russischer
Originaltitel nicht angegeben), Sergiev Posad 1897.

18) Rechtmaéssigkeit und Giiltigkeit der anglikanischen Hierarchie in
der Sicht der orthodoxen Kirche (desgl.), Kiev 1906.



— 43

Am KEnde der Beschliisse steht derjenige iiber den kirehlichen
Kalender 1°).

Er stellt fest, dass Ostern als das zentrale Fest in der ganzen Orthodoxie
einheitlich, und zwar nach dem julianischen Kalender und den Alexandriner
Ostertafeln, gefeiert werden sollte. So lange aber noch kein vervollstéandigter
Kalender ausgearbeitet sei, miisse es jeder Kirche tiberlassen bleiben, ihre
bisherige Praxis zu wahren. Der Beschluss stiitzt sich auf drei Gutachten,
von denen das russische des Dozenten A. I. Georgievskij gedruckt vorliegt 2°)
und inhaltlich diesem Beschluss entspricht.

Die Moskauer Tagung hat ihre Arbeiten mit einem « Aufrufe
an die Christen in aller Welt» abgeschlossen 21). Dieser Aufruf
lautet folgendermassen:

Die Jubildumsfeierlichkeiten anlédsslich der 500-Jahr-Feier der Auto-
kephalie der russischen orthodoxen Kirche versammelten im historischen
Moskau, der wunderbaren Hauptstadt der Sowjetunion, unter dem Schutze
des ruhmreichen grossen allrussischen Patriarchats, die Oberhdupter und
Vertreter der autokephalen orthodoxen Kirchen und boten die Moglichkeit,
ungezwungen die Fragen zu beurteilen, denen sich die Orthodoxie heute
gegeniibergestellt sieht.

Es ist allen klar, dass die Welt eine stiirmische Zeit des unversohnlichen
Gegensatzes zwischen dem katholischen und rational-protestantischen
Westen und dem orthodoxen Osten durchlebt. Wahrend der orthodoxe
Osten sich an den grossen Anfiingen des Friedens auf Erden und der gegen-
seitigen briiderlichen Liebe unter den Menschen begeistert, fillt die angriffs-
lustige Haltung der westlichen kapitalistischen und imperialistischen Welt
deutlich in die Augen. Wieder erhebt sich deshalb die Gefahr eines Krieges
mit seinen unerhérten Schrecken fiir die vielgepriifte Menschheit. Durch
diese angriffslustige Haltung beunruhigt und von dem brennenden Streben
erfiillt, den wahren Geist Christi zum Ausdruck zu bringen, halten es die
Leiter und Vertreter der autokephalen orthodoxen Kirchen fiir ihre geistliche
Pflicht, ihre eindringliche Aufmerksamkeit allen Christen der Welt zuzu-
wenden, allen Menschen, die nach Wahrheit und Frieden diirsten, mit dem
Aufrufe, unsere Stimme zu hoéren, die zur Bruderliebe, Menschlichkeit,
Gerechtigkeit und Wahrheit aufruft. Wahrend der Feier des 500. Jahrestages
jenes Zeitpunktes, seit welchem die russische orthodoxe Kirche autokephal
Gott und den Menschen dient, strecken wir mitten aus der Schatzkammer
der grossen Moskauer Patriarchatskathedrale allen die Hand hin, die wollen,
dass der Mensch dem Menschen Bruder sei, nicht aber ein Tier, und regen
an, briiderlich die Anstrengungen zu vereinen, um die Hetzer zu einem
neuen Kriege zu entmachten, die Diener jener dunkeln Krifte, fiir die die
grossen Anfinge der christlichen Friedens- und Bruderliebe schon lange
jegliche Bedeutung verloren haben. Uns, die Diener der orthodoxen Kirche,
bedriickt vor allem die Tatsache, dass die Anstifter des neuen Krieges

19) ZMP, Sonderheft, S.30; Ed.C. Sept./Okt., S.8; franz. Ubers.:
Russie et Chrétienté 3/4, 8. 56 f. — Englisch auch Living Church 21. XI., S. 7.

20) A. Georgiewskii (so!): Le calendrier de I'église. Edition du Pa-
triarcat de Moscou, 1948, 31 S. -

21) ZMP, Sonderheft, S. 31 f.; Ed. C. Sept./Okt., S. 17—19; Ok. P. D.
22X, 8. 1—3.



_— 44 —

Kinder der christlichen — der katholischen und der protestantischen — Welt
sind. Wir leiden schwer darunter, dass wir an Stelle der Stimme des Friedens
und der christlichen Liebe aus der Burg des Katholizismus, dem Vatikan,
und dem Mittelpunkte des Protestantismus, Amerika, Segnungen fiir einen
neuen Krieg und Lobeshymnen auf die Atombomben und &hnliche Erfin-
dungen zu héren bekommen, die zur Vernichtung des menschlichen Lebens
bestimmt sind.

Unser aufrichtiges Gebet und unser brennender Wunsch geht dahin,
dass in der Liebe zu Gott und zum Nichsten der Stolz und die Machtgier
des Vatikans und derer, die ihn unterstiitzen, ebenso dahinschmelzen wie
die Selbstsicherheit des protestantischen Rationalismus, und dass an ihre
Stelle christliche Verschnung trete, damit auch sie (Katholiken und Pro-
testanten) mit den Worten des hl. Apostels Paulus sagen koénnen: «Durch
die Gnade Gottes bin ich, was ich bin.»

Wie wire es doch erfreulich und heilsam fiir das ganze Menschen-
geschlecht, wenn der romische Papst, anstatt Drohungen und Blitze gegen
jene zu schleudern, die nicht sein sind und nicht zu ithm halten, mit der
Stimme des in sich gegangenen verlorenen Sohnes schluchzen, in das Vater-
~haus zurtckkehren und erkennen wiirde, dass der Geist des christlichen
Glaubens und einer wahren christlichen Kirche das Streben nach einer
Vorrangstellung und Macht ausschliesst und dass das wahre Christentum
den Geist der Demut, des Gehorsams und der Opferfreudigkeit besitzt.
Wir blicken, erwarmt durch das grosse Geheimnis apostolischer Hut, von
ganzer Seele mit tiefem Vertrauen auf den ewigen Hirten und Leiter der
hl. Kirche, die er durch sein Blut erkauft und gefestigt hat, und bitten ihn
flehentlich, er moge seinen Engel in die pépstliche Welt senden, der ihr die
Augen fiir die christliche Botschaft 6ffnet: «Liebet einander.»

Mo6ge das Rom der Gegenwart sich reuevoll demiitigen vor dem Rom
der Erzapostel Petrus und Paulus, das duftet durch den Glauben, die Liebe
und den Frieden der Katakomben, und mége es sich bemiihen, ein neues
Leben anzufangen im Sinne der Predigt Christi: «Wer der erste sein will,
moge euer Diener sein.»

Kinder, Séhne Christi, Séhne der hl. Kirche aller Weltteile, Volker
und Staaten ! Christen der ganzen Welt ! Wir werden unsere Augen nicht
schliessen wie der Vogel Strauss vor den herandringenden Anzeichen eines
neuen Menschenhasses, wir werden die Ohren nicht verstopfen vor dem
tollen Tosen eines neuen Krieges. Niemand kann bestreiten, dass die Impe-
rialisten, grosse und kleine, die Terroristen, Diktatoren und Menschenhasser
aller Art die satanische Rolle von Schiirern und Vorbereitern einer neuen
wahnsinnigen menschlichen Selbstvernichtung tibernommen haben, deren
Ende der Untergang der Kultur und des Lebenssinnes sein wiurde. Wir aber,
vereinigt im Namen des Konigs der Welt und wunseres Herrn Christus,
bilden das Bollwerk gegen alle Anschlige und Handlungen, die auf einen
Bruch des Friedens gerichtet sind; wir werden durch unsere evangelische
Einmiitigkeit und unsere harte und unerschutterliche Gottesfurcht jegliche
Absichten und jeden Plan eines neuen Weltbrandes auf der von Blut, Trianen
Leiden und Gréabern noch nicht gereinigten Erde zunichte machen.

Die hl. orthodoxe allgemeine Kirche findet in der grossen opferfreu-
digen Haltung der russischen orthodoxen autokephalen Kirche eine uner-
schiitterliche Stiitze dafiir, um durch die Kraft des brennenden Gebetes
und der opferbereiten Liebe die Sache des Friedens zu vertreten. Deshalb
wenden wir uns an alle, die den Namen Christi tragen und die Bestimmung
des Menschen kennen miissen, mit dem Aufrufe, sich in harter Entschlossen-



heit zum Widerstande gegen alle Absichten und Handlungen zusammen-
zufinden, die unserm christlichen Gewissen und Dienste widersprechen und
die versuchen, uns, wenn wir nicht einig sind, zu Waffen einer dunkeln
Macht zu machen.

Wir erinnern an die Worte des hl. Apostels Paulus: «Unterdriuckt
den Geist nicht!», und wir glauben, dass alle Menschen gesunden Sinnes
unter dem Himmel unsern Aufruf zur Vereinigung im Geiste des Friedens,
der Liebe und der Wahrheit verstehen, damit wir die Welt erleuchten und
erhellen kénnen mit dem Lichte jener christlichen Wahrheiten zum Ruhme
des einzigen, ewigen, unvergéinglichen Gottes und zum allgemeinen Heile
seiner geliebten Schépfung, des Menschen.

Dieser Aufruf wurde in der Vollversammmlung angenommen ... auf
Grund der Vorlage seines Verfassers, des Exarchen Stefan von Bulgarien.

Alle die Beschliisse und der Aufruf sind unterschrieben
vom russischen Patriarchen Alexis, dem georgischen Katholikos
Kallistratos, dem Patriarchen Gabriel von Serbien, dem Patriarchen
Justinian von Ruménien, dem Exarchen Stefan von Bulgarien,
zwei Metropoliten der Antiochenischen Kirche (auch fiir Alexan-
drien), einem polnischen Erzbischof, einem albanischen Bischof,
dem Exarchen des Moskauer Patriarchen fiir die Tschechoslowakei
sowie vom armenischen (monophysitischen) Katholikos von Arme-
nien, Georg VI. (Ls fehlen die Unterschriften der Konstantinopler
und der griechischen Kirche.)

Sehr auffallend ist es, dass der Text des Aufrufs an
die Christen in aller Welt, den die anglikanische Kirchenzeitung
«Church Times» auf Grund einer vorliegenden franzosischen Uber-
setzung abdruckte?), von dem eben in Ubersetzung wieder-
gegebenen « Aufrufe» vollig abweicht (und eine Zusammenstellung
der « Beschliisse» iiber die einzelnen Punkte bringt, die zur Ver-
handlung standen).

Hier handelt es sich um eine Stellungnahme der orthodoxen Kirchen
zum Problem der christlichen Einheit, die im Grunde bejaht wird, deren
Zustandekommen aber von der Anerkennung der Definition der Kirche im
Sinne des nikénisch-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses von der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche abhingig gemacht
wird. Diese vier Begriffe werden ausfithrlich erliutert; anschliessend wird
das konziliare Prinzip in der Leitung der orthodoxen Kirche erértert. Daraus
ergibt sich die Ablehnung der Einheitsidee der romischen Kirche. Wihrend
die anglikanische Kirche diese falsche Auffassung der Einheit aufgegeben
habe, fehlt es ihr an einer ausreichenden Auffassung des Sakraments der
Priesterweihe und der apostolischen Sukzession. Die Okumenische Bewegung

22) Church Times 17.IX., S.1. Weitgehend deckt sich mit diesen
Ausfihrungen der Aufsatz Prof. Troickijs: Edinstvo Cerkvi (Die Einheit
der Kirche), im ZMP VIII. 1948, S. 68—70.



— 46 -

kénne als Aufgabe eines falschen Individualismus begriisst werden, sie sei
jedoch seit 1937 sehr stark von diesem Streben abgekommen. Sie habe sich
in zu starkem Masse praktischen Aufgaben zugewendet. So sei weder mit
dem rémischen Einheitsstreben noch mit der Okumenischen Bewegung in
threr jetzigen Gestalt eine Zusammenarbeit méglich, wenn die orthodoxe
Kirche nicht ihre Verbindung mit der alten, apostolischen Kirche aufgeben
wolle. Die orthodoxe Kirche habe als ihre erste Pflicht immer die Bewahrung
der Lehre der alten christlichen Kirche angesehen, die unteilbar ist.

Dag Verhédltnisdieses Aufrufes zu dem im «Zurnal Moskovskoj
Patriarchii» abgedruckten ist noch nicht geklirt. Vielleicht
handelte es sich um einen Entwurf, der dann zugunsten des oben
wiedergegebenen, ausserordentlich stark politisch gefirbten «Auf-
rufes» zurtickgezogen werden musste. Denn nach absolut sicheren
Nachrichten aus nicht-russischen Kirchen innerhalb der sowjetischen
EinfluBsphére sind viele (auch fiithrende) theologische Kreise
mit der in Moskau eingenommenen Haltung keineswegs ein-
verstanden. Sie bezeichnen vielmehr die Kirchenpolitik in diesen
Lindern als Fiktion und sprechen nicht von einer Duldung und
Forderung der Kirche, sondern von einem Kampfe mit der « Welt»
im Sinne von Eph. 6, 12.

Aber auch in der UdSSR. selbst ist die jetzige Kirchen-
fihrung offenbar nicht iberall anerkannt. In einem Be-
richte aus der Diozese Tambov 23) wird von Gegnern des Patriarchen
gesprochen, die es zu bekdmpfen gelte, womit (wenigstens zum Teile)
auch die in dieser Gegend zahlreichen Altgldubigen oder Sektierer
gemeint sein konnten. Freilich ist das Bestehen einer «Katakom -
benkirche» (wie man sie zu nennen pflegt) seit der Loyalitéts-
erklirung des spiateren Patriarchen Sergius 1927 nicht zu bestreiten,
seitdem wir durch einen Bericht, der die Jahre 1920—1945 umfasst,
Einzelheiten (aus der Gegend von Leningrad) wissen. Als Organi-
sator wird der Leningrader Metropolit Josef genannt. Die Zahl der
Teilnehmer an den Gottesdiensten ist (aus Furcht und ebenso aus
Sicherheitsgriinden) nur sehr klein, auch nachdem die «Kata-
kombenkirche» sich seit 1937 praktisch konsolidiert hatte. Die
Neuerrichtung des Patriarchats 1943 in Zusammenarbeit mit der
Regierung hat diesen Sondergemeinden erneut Auftrieb verliehen,
sie aber auch besonders scharfer Verfolgung ausgesetzt. Trotzdem
sollen die Anhénger nach Millionen zdhlen 2%).

23) ZMP Febr.
24) Pravoslavnaja Rus (vgl. I. K. Z. XXXVII, 1947, S. 234) 18. IX.
1947.



sz B e

Die Festigung ihrer Stellung im Innern 2%) wird von der
russischen Kirche auch durch eine Reise des Patriarchen Alexis
in die Ukraine (14.—25. Mai 1948) %6), und durch die geplante
Herausgabe einer neuen Zeitschrift «Bogoslovskij Vestnik»
(Theologischer Bote) 27) erstrebt. Zur Werbung im Auslande wird
die (Neu-)Errichtung von Missionen in China 28) geplant. Aber
auch innerhalb der UdSSR soll unter den lutherischen Esten und
Letten, den romisch-katholischen Litauern sowie unter den Mus-
limen missioniert werden 2?). Unter den morgenlédndischen Kirchen
gilt neuerdings auch den (mit Rom wunierten) Maroniten (im
Staate Libanon) die Aufmerksamkeit des Moskauer Patriarchats 3°).

Fortgesetzt wird auch die Auseinandersetzung mit dem
Okumenischen Patriarchat. Allerdings ist hier offenbar der Staat
die wirklich treibende Kraft. Denn im Gegensatze zu den Aus-
lassungen des Kultusministers Karpov zu Beginn der Moskauer
Tagung (vgl. oben S. 32) hat der Patriarch Alexis in sehr gemiis-
sigten Worten lediglich seinem Bedauern iiber die Abwesenheit
des Okumenischen und des Jerusalemer Patriarchen Ausdruck ver-
lichen 31). Gegen dieliterarischen Angriffe Prof. Troickijs 32)
(vgl. I. K. Z. XXXVIII, 1948, S.185 f.) freilich hat sich das
Okumenische Patriarchat zur Wehr gesetzt. In der Zeitschrift
«Orthodoxia»®)unternimmt es Prof. E.F. C K& dpoouijs évis dodoov),
diese Aufstellungen zu widerlegen.

25) Weitere Literatur: Cyrille Zaitzev (Zajcev): Pravoslavnaja
Cerkov’ Sovetskoj Rossii (Die orthodoxe Kirche in Sowjetrussland) I: Die
Zeit des Patriarchen Tychon, eine unabhéngige Kirche in einem atheistischen
Staate, Schanghai 1947, 208 S. — Wilhelm de Vries: Il Cristianesimo
nell’ Unione Sovietica, Rom 1948, Civilta Cattolica, 369 S. — G. OR3r:
Attivita della Chiesa Patriarcale Russa nell’ Unione Sovietica, in der «Civilta
Cattolica» 16. VIII. 1947, S. 300—318. — Renaissance des études ecclési-
astiques et de I’enseignement théologique supérieur en URSS. (Geschichtlicher
Uberblick und gegenwiértiger Stand, mit einer Statistik der Besucherzahlen),
in «Russie et Chrétienté» 3/4 (1948), S. 87—102.

26) ZMP Juli, S.9—15.

27) Ok. P. D. 15 X.

28) Daruber soll auf der Moskauer Kirchentagung gesprochen worden
sein: Kath. Kirchenblatt Hildesheim 9. 1. 1949, S. 3.

29) Christ und Welt (Ztschr., Stuttgart), 23. X., S. 8.

30) Herder-Korr. Okt./Nov., S. 78.

81y ZMP, Sondernummer, S.15—20.

32) ZMP, Nov. 1947, S. 34—45.

33) Orthodoxia Juli/Sept., S.210—240.



e B8 e

Der Verfasser wendet sich gegen Troickijs Auffassung, der dem Oku-
menischen Patriarchate die Berechtigung bestritten hatte, die auslands-
russischen Kirchen (besonders die polnische 1923), unter seine Jurisdiktion
zu nehmen. Er beruft sich auf den durch das 2. Okumenische Konzil (381) fest-
gestellten Rang Konstantinopels unmittelbar hinter Rom, das im Gefolge
dieser Festlegung dauernd wachsende Ansehen des Konstantinopler Patri-
archats, die Zuweisung eines eigenen Diézesanbereiches (Pontos und [Klein-]
Asien), die schon lange vor dem 4. Okumenischen Konzil (451 in Chalkedon)
durchgefithrt wurde. Im 28. Kanon des 4.Okumenischen Konzils wurde
dann die Oberaufsicht des Konstantinopler Patriarchats tiber die Kirchen
des Ostens festgelegt und von Alexios Aristénds als Vorrang vor den andern
ostlichen Kirchen richtig umschrieben. Seit 518/19 setzte sich zur Kenn-
zeichnung dieser Stellung der Titel «Okumenisch» durch, der das Recht
umschloss, sich um die inneren Zustédnde anderer Kirchen zu kitmmern und
ihnen im Falle von Wirren zu helfen. Derartiges kam z. B. im 12. Jahrhundert
auf Kypern und im 14. Jahrhundert in Bulgarien vor. Die Berechtigung
hierzu wurde auch von den andern orthodoxen Kirchen (z. B.im 18. Jahr-
hundert) anerkannt. Auch der russischen Kirche wurde diese Tatsache 1663
durch die morgenlidndischen Kirchen als rechtsgiiltig mitgeteilt. Freilich
haben spéter einige russische Kirchenrechtler diese Stellung als «6stlichen
Papismus» bezeichnet, es lisst sich aber beweisen, dass z. B. der Rechtsstreit
des Katharinenklosters auf dem Sinai mit dem Jerusalemer Patriarchat
von den Okumenischen Patriarchen geschlichtet worden ist. — Der 28. Kanon
des 4. Okumenischen Konzils hat ausser der Festlegung der Dibdzese des
Patriarchen auch die Kirchen in den «Barbarenlanden» Konstantinopel
unterstellt, so dass auch von dieser Seite her das Vorgehen Konstantinopels
nach dem 1. Weltkriege berechtigt war. Ein Erlass des Alexandriner Pa-
triarchen Meletios II. an die Karlowitzer Hierarchie vom 5. Juli (n. St.)
1927 lasst sich entgegen Troickijs Ansicht nicht zur Bestreitung der Recht-
massigkeit des Konstantinopler Vorgehens verwenden. — Die Verleihung
der Autokephalie an andere orthodoxe Kirchen ist von Konstantintopel
z. B. gegeniiber der bulgarischen Kirche 932, gegentiber der mittelalterlichen
serbischen Kirche 1219 und 1346 sowie gegeniiber dem modernen serbischen
Staate 1879, schliesslich gegeniiber der ruménischen und albanischen Kirche
vorgenommen worden. An der Rechtméssigkeit dieser Handlungsweise im
Falle Polens 1923 kénne deshalb kein Zweifel bestehen, denn das Okumenische
Patriarchat hat sich als die Mutterkirche der meisten (orthodoxen) Kirchen
erwiesen 34).

(Die iibrigen orthodoxen Kirchen werden spéiter behandelt.)

5. Februar 1949. Bertold Spuler

34) Orth. Okt. S. 279—298 bringt in Ubersetzung von E.-F. einen
Aufsatz Prof. K. Kartaiévs, der 1936 in der Synodaldruckerei der poln.
orth. Kirche in Warschau erschien: 70 7ijg xxljrov dwalwua Tdw
Oixovueviedv Hatowdpywy év ti] mpdfer (Das Appellationsrecht der Oku-
menischen Patriarchen in der Praxis). (Geschichtlicher Uberblick von den
Anfingen bis zur Gegenwart.) Als Gegenstiick dazu beginnt im ZMP, Juli,
8. 33—54 die kirchenrechtliche Abhandlung Prof. Sergej Troickijs: O
cerkovno] avtokefalii (Die kirchliche Autokephalie).




	Die Moskauer orthodoxe Kirchenversammlung 1948 und ihre Beschlüsse

