
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Artikel: Das Problem des Humanismus im modernen orthodoxen Griechenland

Autor: Kalogiru, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 23 —

Das Problem des Humanismus im modernen
orthodoxen Griechenland

Als Fortsetzung der ersten internationalen Tagung für christliche

Erzieher, die im August 1947 abgehalten wurde, fand im
Ökumenischen Institut im Schloss Bossey vom 5. bis 13. August
1948 eine zweite Tagung für Lehrer und Leiter von Lehrerbildungsanstalten

und höheren Schulen statt, welche unter der Leitung des
Generaldirektors des Ökumenischen Instituts, Prof. Krämer, stand.

Der Unterzeichnete hatte die Ehre, sowohl bei der ersteren
wie auch bei der diesjährigen Tagung als Vertreter seiner Heimat,
Griechenlands, teilzunehmen.

In den Entschliessungen der ersten Tagung war eine Reihe von
Themen, die für die Beurteilung der gegenwärtigen Lage in Schule
und Erziehungswesen von entscheidender Bedeutung sind, als
geeignet und wichtig zur Behandlung an späteren Tagungen
vorgeschlagen worden, darunter das Thema «Christentum und
Humanismus».

Nach sorgfältigen Erwägungen entschloss sich die Direktion
des Ökumenischen Instituts, dieses Thema in den Mittelpunkt
unserer Überlegungen an der zweiten Tagung zu stellen. Man
hielt es für richtig, weil dieses Thema in der kulturellen Krisis,
in der wir uns heute befinden, von zentraler Bedeutung sei. Die
geistigen Werte, die im Bereich des Schul- und Erziehungswesens
auf dem Spiel stehen, ihre Berechtigung und ihre Bedeutung in
der heutigen Zeit, haben eine enge Beziehung zu diesem Problem.
Die Tagung begann mit einführenden Berichten über die Arbeiten
der Erzieherversammlung des vergangenen Jahres wie auch mit
informatorischen Berichten einiger Teilnehmer über die Lage, in der

man sich in den betreffenden Ländern angesichts dieser Probleme
befindet. Das Problem «Christentum und Humanismus» wurde in
drei Unterthemen geteilt und sowohl in kleineren Gruppen und
Arbeitsgemeinschaften wie auch in Vollversammlungen der
Teilnehmer und des dozierenden Personals des Institutes (Prof. Krämer,
Fr. Suzanne de Dietrich u.a.) behandelt: 1. Der grundlegende
Unterschied zwischen Christentum und Humanismus, grundsätzlich

und geschichtlich betrachtet. 2. Das Schicksal des Christentums
und des Humanismus in der gegenwärtigen kulturellen Krisis.
3. Das Problem eines «christlichen Humanismus». Die meisten
Teilnehmer — mit Ausnahme von zwei Orthodoxen des Ostens alles Pro-



— 24 —

testanten — lehnten mit Eifer aus gut gemeinter christlicher
Überzeugung den säkularen Humanismus der neueren Zeit wie den
nichtchristlichen und vorchristlichen ab. Der säkulare Humanismus
ist tatsächlich an der heutigen chaotischen Weltlage mitschuldig.
Nur der bekannte deutsche Dichter, Dr. Schröder, welcher der
Tagung ebenfalls beiwohnte, hat sich in einem tiefsinnigen Vortrag
über das Verhältnis von Christentum und Humanismus gegen das

genannte Extrem gewandt und objektiv das positive Verhältnis
zwischen den beiden Grössen in ihrer reinen Form geschichtlich
und prinzipiell aufgezeigt. Der Schreiber dieser Zeilen hatte vor
diesem Vortrag bei den Diskussionen ähnliche Thesen vertreten und
folgenden Bericht über den Stand dieses Problems im modernen
Griechenland und in der orthodoxen Kirche überhaupt in etwas
kürzerer Form abgegeben.

Zwei Faktoren bedingen das neugriechische Wesen. Unter
diesem versteht man das neugriechische Volk, welches sich seit

Anfang des 19. Jahrhunderts in dem neuen freien griechischen
Staat zusammenfand, wie auch dasjenige Griechentum, welches
weiterhin unter fremder Herrschaft — meistens türkischer — stand
und allmählich in den darauffolgenden Jahrzehnten dem Mutterlande

einverleibt wurde. Die beiden Faktoren sind: die
altgriechische klassische Vergangenheit und die christliche byzantinische
Lebensform, aus welcher durch die vierhundertjährige
Unterjochung durch den Islam das neue Griechentum direkt kommt1).
Entsprechend diesen grossen geschichtlichen Faktoren, die direkt
in das neugriechische Wesen ausmünden, ist auch das Bildungsideal

— oder wenigstens die Versuche zur Gestaltung eines solchen
Ideals — bedingt. Es hat im neugriechischen Wesen vor allem
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, die noch stark romantisch

und gleichzeitig rationalistisch bestimmt war, nicht an
Versuchen, ja an Utopien gefehlt, um das alte griechische klassische
Ideal in seiner alten Form wieder zu verwirklichen. Dies hat sich
als unmöglich und unnötig erwiesen. Die Zeiten und die Lebensformen

sind anders geworden. Deshalb entarteten diese
Bestrebungen in unfruchtbare sprachliche und literarische Diskussionen.
Als fruchtbarer und gescheiter hat sich die andere Richtung
erwiesen, welche das neue Griechentum in seiner existenziellen Wesenheit

zu erfassen und zu bestimmen bereit war. In dieser Richtung

x) Vgl. Theodor Haralambides: «Die Schulpolitik Griechenlands 1821
bis 1935.» Berlin 1935, S. 50 ff.



25

tritt das christliche byzantinische Lebensideal stärker hervor,
aber es gab auch viele Voreingenommenheiten und Missverständnisse.

Gemäss der rationalistischen und «humanistischen» Struktur
der vergangenen Jahrzehnte im Westen wurde unkritisch auch in
vielen Kreisen der neugriechischen Geisteswelt das altchristliche
und byzantinische Lebensideal negativ betrachtet und bewertet.
Man war auch im jungen Griechenland stark beeindruckt und beein -

flusst von den Aufklärungsverkündigungen des selbständigen
optimistischen immanenten Humanismus, und man versuchte,
allerdings nachträglich, die neuere Entwicklung im Westen zu befolgen
und mitzumachen, welche infolge der Unterjochung durch den
Islam sozusagen versäumt worden war. Das alles will aber nicht
sagen, dass nicht auch parallel die andere Linie befolgt wurde,
welche einen richtigen Akzent auf die Bedeutung des neuen
griechischen Wesens setzte. Dieses lebt in der christlichen Wirklichkeit
der Gegenwart und wird bedingt und vermittelt durch seine
orthodoxe Kirche, zu der es sich fast hundertprozentig bekennt.

Das östliche orthodoxe Christentum, das der altchristlichen
und altkirchlichen Tradition folgt, hat sich immer zu der Möglichkeit

und Notwendigkeit einer Synthese zwischen vorchristlichem
humanistischem Ideal und christlicher Offenbarung und
Lebensgestaltung bekannt. Bei dieser Synthese aber wird eine
Rangordnung bewahrt, in der das vorchristliche humanistische Ideal
eine Vorstufe darstellt, welche sich aus dem Willen und der Möglichkeit

Gottes erklären lässt, auch die ausserisraelitische Welt in den
vorchristlichen Zeiten etwas von Ihm und Seinem Wirken im
Menschen vernehmen zu lassen. Diese Synthese vollzog sich in
ausgezeichneter Weise in den Systemen der grossen Kirchenväter des

Ostens. Im Gegensatz zum Westen, wo eine endgültige Zerstörung des

Ebenbildes Gottes im Menschen und eine vollständige Entwertung
seiner Norm durch den Sündenfall angenommen wurde, huldigte
man im Osten immer einer optimistischen Auffassung vom Menschen
und von seinen übriggebliebenen natürlichen Fähigkeiten. In ihrer
Rechtfertigungslehre widersetzt sich die orthodoxe Kirche jedoch
bewusst jeder pelagianischen oder «semipelagianischen» Anschauung
über Menschen, Sünde und Rechtfertigungsprozess (eher zur
«semipelagianischen» hat sich später die römisch-katholische Lehre und

Haltung gewandelt). Von den alten Vorkämpfern des anthropologischen

Dogmas ist Johannes Kassian (f 437) derjenige, der am
nächsten in der orthodoxen Lehre steht.



— 26 —

Der erwähnte orthodoxe Optimismus über den Menschen
unterscheidet sich entschieden von einem oberflächlichen «rosigen»
Optimismus, welcher einfach die ganze furchtbare Realität des

Bösen im Menschen übersieht. (Diesen Punkt behandelt ausführlich

und geschickt Prof. W. Zenkowsky — von dem orthodoxen
theologischen Institut in Paris — in seiner auf Russisch gedruckten
Abhandlung: «Umriss der orthodoxen Anthropologie», welche ich
in handschriftlicher deutscher Übersetzung zu Gesicht bekam.
Vgl. auch seinen Beitrag: «Das Böse im Menschen» in: «Kirche,
Staat und Mensch. Russisch-orthodoxe Studien», hrsg. v.
Forschungsabteilung des Ökumenischen Rates für Praktisches Christentum,

1937, S. 349 ff., s. bes. S. 356. Über die Rechtfertigungslehre
der orthodoxen Kirche vgl. auch Fr. Heiler : «Urkirche und
Ostkirche», München 1937, S. 210 ff., wo reiche patristisehe und
neuorthodoxe Belege.)

Im Westen entwickelte sich durch den Einfluss des hl.
Augustin, der in gleicher Weise die katholische (daher im
16. Jahrhundert der molinistische Streit) wie die protestantische

Anschauung bedingte, eine Anthropologie der Sünde
und der erlösenden Gnade. Im Osten hat besonders der hl.
Gregor von Nyssa die Anthropologie bearbeitet. Er betrachtet
den Menschen vor allem als Ebenbild Gottes 1). Seine Auffassung
wurde im Osten vorherrschend. Hier steht in jeder Hinsicht —
in liturgischer, mystischer, kontemplativer aber auch in praktischer
— die Idee der Vergottung und der Verklärung des Lebens und der
Welt im Vordergrund. N. Berdjajev sagt darüber: «Dem mensch-

*) Dies behandelt Gregorius von Nyssa besonders in seinen Schriften:
Heg! xaxaaxevrjç àv&gónov / de hominis opificio / (bei Migne Patr. Graeca

XLIV., 125 ff.) und: Eiç xà xrjç Pgacpfjç grjpaxa: noirjacûpev àvd-gev-

Tiov xax' elxóva rjpexêgav xai ôpolcoaiv / in scripturae verba: faciamus
hominem ad imaginem et similitudinem nostram (ebenda 257 ff.) /
Vgl. über seine Anthropologie folgende Arbeiten: J. N. Stigler: Die
Psychologie des hl. Greg. v. Nyssa, Regensburg 1857. A. Krampf: Der
Urzustand des Menschen nach der Lehre des hl. Gregor, v. N., Diss.
Theol. Würzburg 1889. F. Hilt: Des Hl. Gregorius von Nyssa Lehre vom
Menschen. Köln 1890. F. Preger: Die Grundlagen der Ethik bei Gregor
von Nyssa. Diss. phil. Leipzig 1897. W. Vollert: Die Lehre Gregors
von Nyssa vom Guten und Bösen und von der schliessliehen Überwindung
des Bösen. Leipzig 1897. L K. Begyaôrjç: 'H negì xov avjjinavxoç xaì
xrjç ipvyrjç xov âv&gémw òiòaaxaXla Pgrjyoglov xov Nvaarjç. Diss. phil.
Leipzig 1876. A. M. 7AxvXa: 'H negì à&avaalaç xrjç ipv%rjç òóCa xov
nXâxmvoç èv avyxglaei ngàç xrjv Pgrjyoglov xov Nvaarjç. Diss. phil.
Jena 1888.



— 27 —

liehen Selbstbewusstsein haben immer zwei entgegengesetzte
Gefühle zugrunde gelegen : das Gefühl einer bedrückenden Schwäche
und Minderwertigkeit und ein sich gegen ein solches Bewusstsein
wehrendes und aufbäumendes Gefühl menschlicher Überlegenheit
und Kraft und seiner schöpferischen Fähigkeiten. Man darf sagen,
dass das Christentum die Gründe für die Berechtigung des einen
wie des andern Gefühls richtig angegeben hat. Denn einerseits
ist der Mensch ein sündiges Wesen, das einer Erlösung und
Befreiung aus seiner Sündhaftigkeit bedarf, ein tief gesunkenes
Wesen, von dem echte Demut verlangt wird — anderseits aber ist
doch der Mensch ein Geschöpf, das von Gott nach seinem Ebenbild
erschaffen wurde. Gott selbst wurde Mensch und hob damit die
menschliche Natur weit über sich empor, und also wurde der Mensch

zur Mitarbeit am Werke Gottes und zu einem ewigen Leben in
Gott berufen1).» Im christlichen Westen wurde jedoch seit
Augustin die erstere Seite des menschlichen Wesens hervorgehoben2),
und noch stärker geschah dies bei Luther und Calvin, die den
Menschen in seinem Werte herabsetzten und die Wahrheit vom
Gottmenschtum fast gänzlich abschwächten. Diese letztere Wahrheit

war und ist immer das Thema und der Inhalt der östlichen
orthodoxen Theologie. Die Gnade wirkt nach der Lehre der orthodoxen

Väter unbeschadet unserer Willensfreiheit. Nach der Lehre
des hl. Johannes Chrysostomus, der ja als ein ausgezeichneter
Pädagoge gilt 3), ist unsere eigene Entscheidung das prius, dann
erst greift Gott ein: «... èq> rjpïv èaxiv xolvvv, xaì èn avxw. òsi

yàg rjpäc ngcòxov èX.éo'&ai xà âyaûâ, xaì öxe éXcópe-iìa rjpeïç, xóxs xaì
avxòc rà nag' êavxoj elaâyei. Ov ngocpd-àvei xàç rjpexégaç ßovXrjaeic,
ha pirj Xvprjvrjxai xò avxe^ovaiov rjpcvv. "Oxav ôè rjpeïç éXcbpeêa, xóxe

noXXrjv eiadyei xrjv ßorjUeiav rjpmv.-n (in: ep. ad Hebr. hom. 12,4,
b. Mign. P. Gr. XLIIL, 99).

*) N. Berdjajev: «Das Problem des Menschen» in: «Kirche, Staat und
Mensch. Russisch-orthodoxe Studien» (hrsg. v. Forschungsabteilung des
Ökumenischen Rates für Praktisches Christentum, 1937), S. 177/178.

2) Über Augustins Haltung gegenüber der antiken Welt bemerkt
G. Toffanin («Geschichte des Humanismus», aus dem Italienischen übersetzt,

1941, S. 5 f.): «Wir wissen: gerade in jenem grossen Heiligen kreuzen,
widerstreben, bekämpfen sich zwei Haltungen gegenüber der antiken Welt :

eine polemische, die bis zum ,tota infìdelium vita peccatum est' geht, und
eine andere, die ehrfürchtig wie vor einem grossen Steinbruch heiligen
Marmors steht, der von der Vorsehung für den Tempel der ewigen Wahrheit
bestimmt ist.»

3) J. Seidlmayer: «Die Pädagogik des Johannes Chrysostomus», 1926.



• — 28 —

Die Aufklärung und die damit verbundenen weiteren
Anschauungen können als eine psychologisch erklärbare Reaktion
wider die beschriebene Entwicklung im Westen betrachtet werden.
In einem kleinen Aufsatz aus dem Jahr 1784 gibt Kant auf die
Titelfrage: «Was ist Aufklärung?» in den ersten entscheidenden
Sätzen folgende Antwort: «Aufklärung ist der Ausgang des
Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit. Unmündigkeit
ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines
anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit,
wenn die Ursache derselben nicht im Mangel des Verstandes, sondern
der Entschliessung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung
eines anderen zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich deines

eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der
Aufklärung1).» Kant meint das hier freilich mehr in erkenntnistheoretischem

Sinn; es kann aber wohl auch in ethischem Sinn, also

in bezug auf die autonome Willensfreiheit, verstanden werden.
Nach dem bekannten psychologischen Schema kann sich leicht der
Übergang aus der Situation der Minderwertigkeitsgefühle zu Hoch-
wertigkeits- und Überlegenheitssituation vollziehen2). So war es

mit der Aufklärung oder schon vorher mit der Renaissance im
Westen. Man begann, das minderwertige Sündegefühl im Menschen

zu überwinden und die «humanistische», immanente und autonome
Lebensgestaltung zu verwirklichen.

Dabei hat man sich auf den vorchristlichen klassischen Humanismus

berufen. Man glaubte, das alte klassische Ideal in modernen
Formen wieder verwirklichen zu können. Was aber sich aus diesem
Unternehmen ergab, war eine Imitation; es war keine Klassik,
sondern ein Klassizismus. Die Klassik und ihr Humanismus in
seiner eigentlichen Form (Linie Sokrates—Plato) war ja demütig
und religiös genug und also dem Abhängigkeitsgefühl anhaftend.
W. Jaeger beschreibt diesen griechischen Humanismus: «Wir
verwenden das Wort Humanismus zur Bezeichnung der in der
Sophistik aus der Tiefe der Entwicklung des griechischen Geistes
hervorbrechenden Idee der Menschenbildung mit vollem Bedacht
und im wesenhaften Sinne, nicht von ungefähr als blosses ge-

x) Zitiert bei Karl Barth: «Die protestantische Theologie im 19.
Jahrhundert.» Zürich 1947. S. 238.

2) Diesem psychologischen Vorgang (Überkompensation) hat der
bekannte Psychologe Alfr. Adler besondere Aufmerksamkeit geschenkt.
Vgl. seine Schrift: «Menschenkenntnis», 5. Aufl., Zürich 1947, S. 58 f.



— 29 —

schichtliches Beispiel. Für die Neuzeit haftet allerdings der Begriff
Humanismus an der bewussten Beziehung unserer Bildung zum
Altertum. Aber diese hat doch ihren Grund wieder nur in der
Tatsache, dass unsere Idee der allgemeinen' Menschenbildung eben
dort ihren geschichtlichen Ursprung hat. Der Humanismus ist in
diesem Sinne seinem Wesen nach eine Schöpfung der Griechen.
Nur ihre unvergängliche Bedeutung für den menschlichen Geist
macht auch die geschichtliche Beziehung zur Antike für unsere
Erziehung notwendig und wesenhaft. Im übrigen ist hier von Anfang
an zu bemerken, dass der Humanismus bei aller Konstanz seiner

Grundzüge sich lebendig entwickelt hat und sich nicht auf den

Typus des Protagoras festlegen lässt. Plato wie Isokrates haben
den Bildungsgedanken der Sophisten aufgenommen und ihm jeder
eine verschiedene Wendung gegeben. Nichts ist für diese

Metamorphose so bezeichnend wie die Tatsache, dass Plato am Ende
seines Lebens und seiner Erkenntnis in den .Gesetzen, den
berühmten Satz des Protagoras, der gerade in seiner Vieldeutigkeit
für die Art seines Humanismus so vielsagend ist: ,Der Mensch
ist das Mass aller Dinge', in das Axiom umwandelt: .Das Mass

aller Dinge ist Gott.' Dabei sollen wir uns erinnern, dass Protagoras
von der Gottheit gesagt hat, er sei nicht imstande auszusagen, wie
es sich mit ihr verhalte, weder dass sie sei noch dass sie nicht sei x).»

Der stolze Humanismus, der seinen Ursprung in der Renaissance

des Westens hat, war und ist dagegen mit vielen geistigen
und moralischen Sünden belastet 2), so dass er mit Recht als

mitschuldig für die gegenwärtige chaotische Situation erklärt wird.
Die geistigen Kreise im heutigen Griechenland, die sich um die

Rettung ihres Volkes bemühen, welches unter dem harten Druck
des Zusammenstosses und der Auseinandersetzung zwischen dem

asiatischen Osten, dem Norden und dem Westen heute wieder
leidet wie so oft in der Geschichte, betonen die Notwendigkeit der

Herausarbeitung und der Anwendung des urchristlichen und
altkirchlichen humanistischen Ideals durch die Kirche und ihr
Erziehungssystem, also des altchristlichen Humanismus, der sich in

x) Werner Jaeger : «Paideia, Die Formung des griechischen Menschen. »

I. Band. Berlin und Leipzig 1936. S. 381/382. Die Aussage Piatos in: Nópoi
716 C.

2) Sehr aufschlussreich darüber ist immer das Werk von Jacob Burckhardt:

«Die Kultur der Renaissance in Italien.» S. besonders den 6.
Abschnitt: «Sitte und Religion» (in der von uns verwendeten Ausgabe:
Wegweiser-Verlag, Berlin 1928,S.279ff.). S.345/346 : «Aberglaube der Humanisten. »



— 30 —

der Linie der Systeme der östlichen Kirchenväter bewegt. In dieser
Linie kommt auch der menschliche Faktor und die natürliche
humanistische Tradition zu ihrem Rechte x). Dies geschieht z. B.
bei Basilius dem Grossen und bei Johannes Chrysostomus, die
beide der paulinischen (und auch der johanneischen) Tradition
folgend mit genügendem Scharfsinn die Bedeutung des vorchristlichen

klassischen Humanismus als Vorstufe der christlichen und
eigentlichen Offenbarung herausgearbeitet haben. Besonders
hervorzuheben sind des Basilius' Stellung zur hellenischen Bildung
und seine pädagogischen Ansichten, die er in der Abhandlung
«Mahnworte an die Jugend über den nützlichen Gebrauch der
heidnischen Literatur» fixiert hat. Wie einst Origenes in seiner
Schule die griechischen Autoren las, so tritt auch Basilius, der ja
selbst an den Zentren der griechischen Weisheit griechische Bildung
gekostet hatte, für die Lektüre griechischer Schriftwerke,
hellenischer Dichter, Redner, Historiker und Philosophen ein und
betrachtet sie als Teil und nützliches Bildungsmittel der christlichen
Erziehungskunst. Nur fordert er eine Auswahl unter dem Gesichtspunkt

des obersten Erziehungsideals, der Ethik. Man solle beim
Studium diejenigen Stücke auswählen, die für die sittliche
Erziehung von Wert sein können. Dabei müsse man es machen wie die
Bienen, die nur den Honig suchen und das Gift fliehen ; Lehren und
Beispiele seien dort in reicher Fülle geboten. Die für jene Zeit
ungemein weitherzigen Darlegungen sind für die Stellungnahme der
Kirche zum antiken Bildungsgut von grossem Einfluss gewesen.

In diesem Sinn betonen auch die griechischen, die orthodoxen
Theologen allgemein in der ökumenischen Begegnung, bei den
neuzeitlichen christlichen Versuchen zur Feststellung und
Herstellung des eigentlichen christlichen Humanismus, die Notwendigkeit

zur Rückkehr zur Tradition der altkirchlichen, ökumenischen
Väter. Sie vertreten einen Humanismus, der eine organische aber
immer graduelle Synthese des natürlichen mit dem übernatürlichen,
speziell christlichen Humanismus darstellt. Diese Art von Humanismus

kann auch bei den Menschen unserer Zeit Gehör und
Anwendung finden, wenn er ihnen richtig und mit entsprechenden
«modernen» Ausdrucksformen beigebracht wird1).

J. Kalogiru (zurzeit Bern).

1) Vgl. K. Weiss: «Die Erziehungslehre der drei Kappadozier», 1903.



— 31 —

Die obigen Ausführungen waren schon längst niedergeschrieben, als
ich den Aufsatz des Athener Theologieprofessors Ev. Antoniades: «7o
EvayyeXiov xai ai d-grjaxeïai » («Das Evangelium und die Religionen», in der
wiedererscheinenden griechischen theologischen Zeitschrift OeoXoyla, Bd. 19,
1941—1948, Heft 4, S. 672 ff.) zu Gesicht bekam.

Hier setzt sich Prof. Antoniades mit denjenigen Anhängern der
dialektischen Theologie (namentlich mit Joh. Witte: «Die Christus-Botschaft
und die Religionen», Göttingen 1936, S. 36 f., 45 f.) auseinander, die gegen
die altkirchlichen Väter, vor allem die griechischen, den alten Vorwurf
erneuern, sie haben die christliche Botschaft und Wahrheit verwischt und
verdunkelt, indem sie bestrebt waren, die ausserchristliche Weisheit,
besonders die griechische, mit ihr in Einklang zu bringen. (Für die ältere
Geschichte dieses «Vorwurfes» verweise ich auf das schon etwas veraltete, aber
immer noch aufschlussreiche Buch von Walther Glawe : « Die Hellenisierung
des Christentums in der Geschichte der Theologie von Luther bis auf die
Gegenwart», Berlin 1912, und auf die kürzere Darstellung: «Die Beziehungen
des Christentums zum griechischen Heidentum im Urteil der Vergangenheit
und Gegenwart», 1913.)

J. Witte bezeichnet die patristisehe Synthese als unbiblisch, ja
widerbiblisch, weil im Neuen Testament keiner anderen (ausserbiblischen) Wahrheit

und Wahrheitsmöglichkeit Raum gewährt werde. (Eine sogenannte
natürliche Offenbarung sei nach der dialektischen Theologie der ausser -

israelitischen Welt ja verunmöglicht.) Durch gründliche und scharf kritische
Heranziehung des ganzen diesbezüglichen neutestamentlichen Zeugnisses
zeigt Prof. Antoniades überzeugend, wie sich die patristisehe Auffassung
von der Mitberufung und Anteilnahme der vorchristlichen heidnischen Welt
in der Vorbereitung zum Empfang der Christus-Botschaft mit Gottes
Erlösungsplan, wie dies in der Heiligen Schrift, vor allem im Neuen Testament,
niedergelegt ist, verträgt und in vollständigen Einklang kommt. In dieser
Untersuchung meines verehrten Athener Lehrers sehe ich eine starke
neutestamentliche Bestätigung meiner oben angeführten Thesen über das
Problem eines «Christlichen Humanismus».


	Das Problem des Humanismus im modernen orthodoxen Griechenland

