
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Artikel: Die Lambethkonferenz 1948 und die Einheit der Kirche

Autor: Vogel, P.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 16 —

Die Lambethkonferenz 1948 und die Einheit
der Kirche

Im Gegensatz zur Lambethkonferenz von 1930 hat die von
1948 weder in der kirchlichen noch der weltlichen Presse Diskussionen

und Kontroversen ausgelöst. Abgesehen von einigen Briefen
über das Problem der Südindischen Kirche und Berichten mehr
allgemeiner Art brachten die Kirchenzeitungen bis jetzt keine
Stellungnahmen. Die S. P. C. K., die den vollständigen Bericht
bereits acht Tage nach Schluss der Konferenz gedruckt vorlegen
konnte, veröffentlichte gegen Ende September unter dem Titel
«Lambeth and You» eine volkstümliche, bebilderte Darstellung,
die sehr gut aufgemacht war und die von der Konferenz behandelten

Probleme der Masse des Kirchenvolkes nahebringen will. Als
Unterlage für Gruppen- und Ausspracheabende erschien ebenfalls
bei der S. P. C. K. eine Broschüre mit dem Titel «Lambeth
Questions», die von Canon Dudley Symon verfasst ist. Ausserdem

begann die Monatschrift «Faith and Unity» mit ihrer Novembernummer

eine Artikelserie unter dem Titel «Die Haltung der
Lambethkonferenz gegenüber den Wiedervereinigungsgrundsätzen im
allgemeinen».

Dieses verhältnismässig schwache Echo darf aber nicht zu
der Annahme verleiten, dass die Konferenz von 1948 keinen
Eindruck hinterlassen hätte. Eher darf man annehmen, dass in den
Berichten der Komitees und in den Resolutionen soviel Material
zusammengetragen worden ist, dass es nur nach sorgfältigster
Prüfung des wohlabgewogenen Wortlautes einer eingehenden Betrachtung,

Kommentierung und Kritik unterzogen werden kann. Das

gilt insbesondere von den Resolutionen über die «Einheit der
Kirche» und dem Report des 3. Komitees, auf Grund dessen die
entsprechenden Resolutionen entstanden sind. Das Komitee für «Die
Einheit der Kirche» umfasste 66 Mitglieder. Wegen der Überfülle
des Stoffes wurde es in drei Unterkomitees geteilt. Das erste
behandelte die Beziehungen zur Kirche von Südindien, das zweite
die zu nicht-bischöflichen Kirchen und das dritte die zu bischöflichen

Kirchen und zur ökumenischen Bewegung. Da diese
Resolutionen und Reports bei den Bestrebungen nach Einheit und
Wiedervereinigung in den kommenden Jahren eine grosse Rolle spielen

werden, soll im folgenden näher auf sie eingegangen werden.



— 17 —

Die Kirche von Südindien ist der erste Versuch, Kirchen von
katholischer und solche von protestantischer Tradition zu
vereinigen. Die volle Bedeutung dieses Schrittes ist noch nicht
abzusehen, die letzten Konsequenzen kann man sich noch nicht
vorstellen, die Bildung dieser Kirche beeinflusst alles künftige Denken
über die Einheit der Kirche. Wir haben in dieser Zeitschrift den

Werdegang des sogenannten südindischen Unionsschemas eingehend
verfolgt und können uns deshalb kurz fassen. Im Laufe der vielen
Stadien, die es durchlaufen hat, wurde der anglikanische Standpunkt

immer mehr zurückgedrängt, aber die Konferenz hofft,
dass die vorhandenen Defekte entfernt werden. Sie hätte lieber
gesehen, wenn die Einigungsbasis eine solche gewesen wäre, dass
das Komitee einstimmig eine volle Gemeinschaft hätte empfehlen
können. Die Bedenken haben wir in dieser Zeitschrift 1948, Seite 207,

dargestellt. Man war auch der Ansicht, dass «form and manner»
der Bischofsweihe allein noch kein sicherer Garant für den Charakter

des geistlichen Amtes sind.
Die für viele Anglikaner schmerzlichen und bitteren

Erfahrungen mit dem südindischen Unionsschema haben dazu geführt,
dass man ausführliche Grundsätze für künftige Einigungsverhandlungen

niedergelegt hat. Resolution 56 erklärt : a) Die Fragen über
Kirche und Amt sollen zuerst in Angriff genommen werden, b)
erstes Erfordernis zu einem Erfolge ist die Vereinigung des Amtes
in einer Form, die alle in Frage kommenden Gemeinschaften
befriedigt. Diese Verschmelzung soll entweder sofort beim Inkrafttreten

der Einigung oder kurz nachher stattfinden, c) die integrale
Verbindung zwischen Kirche und Amt soll bei allen Vorschlägen
zur Interkommunion durch die Schaffung eines gegenseitigen
anerkannten Amtes sichergestellt werden, d) das Ziel bei allen Schritten

zu einer geeinten Kirche in einem bestimmten Gebiete soll
eine Kirche sein, mit der die anglikanischen Kirchen schliesslich in
volle Gemeinschaft treten können, e) wenn eine Gemeinschaft
der anglikanischen Kirchenfamilie einen Schritt beabsichtigt, der
ein Ausscheiden aus dieser Familie im Gefolge hat, soll sie die
Lambethkonferenz oder die Provinzen und anderen Kirchen der
Familie befragen.

Bei der Aufnahme von Beziehungen zu nicht-bischöflichen
Kirchen sowie als Ausgangspunkt und leitende Grundsätze
jeglicher anglikanischer Annäherungen zum Zwecke der Wiedervereinigung

sollen das Lambeth Quadrilateral und der Appell von
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1949. 2



— 18 —

1920 dienen. Da in der anglikanischen Kirche selbst die verschiedensten

Auffassungen über das Bischofsamt bestehen (gehört der
Episkopat zum «esse» oder zum «bene esse» der Kirche?), ist das
Komitee der Ansicht, dass die Annahme des Episkopates als Teil
des Lebens der Kirche und bischöfliche Ordination als Regel der
Kirche eine Vorbedingung für die Bildung einer geeinten Kirche
oder der Festsetzung von Interkommunionsübereinkommen unter
anglikanischer Beteiligung ist. Es soll jedoch den verschiedenen

Auslegungen der Tatsache des Episkopates Raum gelassen werden
unter der Voraussetzung, dass die historische Sukzession aufrecht
erhalten wird und die Funktionen des Episkopates solche sind, wie
sie durch die Tradition sich entwickelt haben.

Kein Unionsschema könne zu einem glücklichen Ende geführt
werden, das nicht die anglikanische comprehensiveness berücksichtige

und aufrechterhalte. Aber, so kann man mit Recht fragen:
wenn diese comprehensiveness so stark betont wird, können dann
nicht die Gemeinschaften mit protestantischer Tradition sagen:
wenn schon so viele Verschiedenheiten der Auffassung möglich
sind, warum kann dann nicht eine weitere hinzukommen

Zwei Typen der Annäherung zwecks Erreichung der Einheit
sind es, die die Lambethväter ausführlich darlegen.

Eine organische oder korporative Union würde zur Bildung
von sieh selbst regierenden Kirchen führen, die zwar aus ihren
Mutterkirchen ausscheiden, aber mit ihnen in Gemeinschaft stehen
können. So sind verschiedene Diözesen in Südindien aus dem
Verbände der anglikanischen Gemeinschaft ausgeschieden, aber
die Kirche, der sie jetzt angehören, kann unter gewissen Bedingungen

mit der anglikanischen Kirche in Gemeinschaft treten.
Alle Schemata für organische Union sollten derartig sein, dass

die entstehende vereinigte Kirche eine solche ist, die mit allen ihren
Mutterkirchen in voller Gemeinschaft stehen kann. Man hofft auf
ein allmähliches Zusammenwachsen verschiedener Traditionen zu
einer «Ganzheit». Auf der anderen Seite haben solche Schemata
auch ihre Gefahrenpunkte. In Südindien z. B. wollen die Anglikaner

des Nandyaldistriktes sich nicht der südindischen Kirche
anschliessen, und auf Grund einer Übereinkunft zwischen dem Bischof
von Kalkutta und dem Moderator-Bischof von Kurnool soll der
Exekutivausschuss der südindischen Kirche gebeten werden, den

Nandyaldistrikt aus dem Gebiete herauszunehmen, in welchem die
Kirche von Südindien ihre Tätigkeit entfaltet. Solche Vorkomm-



— 19 —

nisse werden sich vielleicht bei künftigen organischen Unionen
wiederholen und der Sache des Christentums in Missionsgebieten
schweren Schaden zufügen können.

Bei den Vorschlägen für Interkommunion zwischen Kirchen in
ein und demselben Gebiet wird zunächst das Schema auf der Grundlage

eines gegenseitig anerkannten Amtes behandelt. Die Kirchen
verschiedener Tradition bleiben nebeneinander bestehen, aber als

Grundlage für eine enge Zusammenarbeit suchen sie nach einem

gemeinsam annehmbaren oder auswechselbaren Amt. Vorschläge
dieser Art sind in Kanada und Australien ausgearbeitet worden.
In Kanada schlägt man vor, dass Geistliche der Vereinigten
Kirche von Kanada, die dies wünschen, die Priesterweihe von einem
Bischof der Kirche von England in Kanada empfangen können,
während umgekehrt Priester dieser Kirche zum Amt in der
Vereinigten Kirche zugelassen werden können. Auf diese Art würde
ein Amt geschaffen, das von beiden Gemeinschaften anerkannt
werden könnte. In Australien schlägt man eine gemeinschaftliche
Formel vor, die der anglikanische Bischof bei der Handauflegung
zur Beauftragung nicht-bischöflich ordinierter Geistlicher gebraucht
und umgekehrt die ordinierenden Autoritäten der anderen
Kirchen bei der Beauftragung anglikanischer Geistlicher. So könnte
ein gültiges und gegenseitig anerkanntes Amt geschaffen werden,
das den Vorschriften der jeweiligen Gemeinschaft unterworfen ist.

In seiner berühmten Predigt in Cambridge, im November 1946,
machte der Erzbischof von Canterbury den Vorschlag,
nicht-bischöflichen Kirchen die Gabe des historischen Episkopates zu
schenken und es ihnen zu überlassen, diesen nach ihren eignen
Notwendigkeiten einzurichten. So würde ein zwar paralleler aber

gegenseitig annehmbarer Episkopat zustande kommen. Ausdrücklich

wird auf den Passus im Lambethappell von 1920 hingewiesen,
der besagt, dass dies nur möglich wäre, wenn die Unionsbedingungen

in zufriedenstellender Weise vereinbart sind.
Es wird zugegeben, dass die beiden zuletzt genannten

Vorschläge gewisse Nachteile in sich bergen: das Zusammenwachsen
verschiedener Traditionen und ihre Assimilierung werde erschwert,
nicht-bischöfliche Kirchen würden sich dadurch nicht angezogen
fühlen, weil nur eine teilweise Interkommunion zustande käme,
dass vor allen Dingen ein «in der Luft hängender» Episkopat nicht
das Richtige sei, dass theologische Einwände und auch die Frage
nach der tatsächlichen Durchführbarkeit erhoben werden könnten,



— 20 —

wenn verschiedene Episkopate in verschiedenen Denominationen
bestehen und eine Reihe von Konkordaten zwischen den in Frage
kommenden Kirchen geschlossen werden mussten. Trotzdem sollen
solche Bestrebungen nicht entmutigt werden, wenn sie das
Zusammenwachsen und die schliessliche organische Union der
betreffenden Kirchen als Ziel vor Augen haben.

Bei den Verhandlungen mit nicht-bischöflichen Kirchen spielt
die Frage der Vereinheitlichung des Amtes eine grosse Rolle, für
die man bisher den Ausdruck «zusätzliche Ordination» weithin
gebrauchte. Über diese stellt ein Anhang zum Bericht des Komitees,
der aber kein Teil des Berichtes ist, folgende zwei Anschauungen
nebeneinander :

1. Geistliche sind Organe des Leibes Christi und handeln im
Auftrage Christi, des Hauptes, und der Kirche, die sein Leib ist.
Sie bedürfen der Beauftragung durch Christus und die Kirche.
Ihre Weihe kann nur dann ausser Frage stehen, wenn sie von solchen

vorgenommen wird, die selber unverkennbare Autorität von
Christus und der gesamten Kirche haben, diese Beauftragung
vorzunehmen. Im Neuen Testament und in den ersten Zeiten war dies
der Fall. Nach der Reformation kann gesagt werden, dass die
nicht-bischöflichen Geistlichen die Beauftragung durch Christus
und ihre eigene Kirche besitzen, aber diejenigen, die sie ordinieren,
handeln nicht im Auftrage der Gesamtkirche. Ähnlich kann
behauptet werden, dass die bischöflich geweihten Geistlichen die

Beauftragung durch Christus und ihre eigne Kirche besitzen und
dass der Episkopat eigentlich das weihende Organ der ganzen Kirche
sein sollte. Das geistliche Amt in den geteilten Kirchen hat also
eine Beauftragung durch Christus und einen Teil seines Leibes,
aber nicht durch den ganzen. Deshalb ist für alle Geistlichen eine
zusätzliche Weihe nötig, welche, ohne die Realität der
vorhergehenden Weihe zu verleugnen, alles das überträgt, was vielleicht
an Gnade und Autorität fehlt, weil eben bei der vorhergegangenen
Weihe nicht der ganze Leib vertreten war.

2. Die andere Anschauung vertritt den Standpunkt, dass diese

Auffassung von der zusätzlichen Ordination ernste theologische
Bedenken und Schwierigkeiten aufkommen lässt. Denn sie schliesse
offenbar die Anschauung in sich, dass die Weihegnade, die
Übertragung der apostolischen Beauftragung bei einer früheren Gelegenheit

wirksam empfangen worden ist. Durch den «zusätzlichen»
Ritus wird nun «irgend etwas» hinzugefügt. Aber was kann denn



— 21 —

überhaupt der Substanz der apostolischen Beauftragung noch

hinzugefügt werden Empfangen nicht-bischöfliche Geistliche diese
zusätzliche Ordination von einem Bischof, dann ist sie entweder
eine Wiederholung der vorhergegangenen «Weihe» (d. h. eine
Profanierung) oder eine völlig neue Weihe oder eine reine Übertragung
von Jurisdiktion (und dann sollte man den verwirrenden Ausdruck
«zusätzliche Ordination» und die Handauflegung* durch irgend
etwas anderes ersetzen). Unterziehen sich bereits durch Bischöfe
ordinierte Bischöfe und Priester der zusätzlichen Ordination durch
nicht-bischöfliche Geistliche, dann ist das unvereinbar mit der
traditionellen Lehre von der apostolischen Sukzession. Entweder
hat jemand bei der Ordination die Beauftragung durch Christus
empfangen oder nicht. Die Kirche kann nur die vollzogene Tatsache
anerkennen, sie aber nicht vervollständigen, denn die Wirksamkeit
der Ordination stammt von Ihm, nicht aber nur von der Kirche.

In Ceylon sind die Vorarbeiten ziemlich weit fortgeschritten.
Im Mai 1947 wurde eine verbesserte Form eines Unionsschemas
beschlossen. Bei der beim eventuellen Inkrafttreten der Union
stattfindenden Vereinheitlichung des Amtes wird eine Art von
«zusätzlicher Ordination» vorgenommen, durch die demjenigen,
der sich ihr unterzieht, solche Gnadengaben und Autorität verliehen
wird, wie er sie nötig hat.

In Nordindien ist zwar noch keine gemeinsame Kommission
ernannt worden, aber eine Verhandlungsgrundlage wurde in einer
Round Table Conference gefunden. Auch hier finden wir eine
«zusätzliche Ordination», aber die gefundene Formel ist noch
zweideutig, da sie unter anderem einen Passus enthält, der zum
Ausdruck bringt, dass allen Geistlichen, bischöflichen wie
nichtbischöflichen, ein Gemeinsames fehlt.

Der Bericht des Komitees ist optimistisch, manchnfal wortreich

und Überschwang]ich und voller Hoffnungen. Es bleibt
abzuwarten, ob ein Teil von ihnen bis zur nächsten Lambethkonferenz
in Erfüllung geht. Vor allem möchte man wünschen, dass die
festgelegten Grundsätze auch wirklich strikte befolgt werden und allen
Versuchen, sie zu verwässern, mehr Widerstand entgegengesetzt
wird, als dies beim südindischen Schema der Fall war. In Sachen des

Glaubens kann es sich nicht darum handeln, Konzessionen zu
machen, die den, der sie macht, kompromittieren. Südindien ist
eine ernste Warnung. Auch will es uns scheinen, dass man auf die
innerhalb der anglikanischen Gemeinschaft bestehenden Verschie-



— 22 —

denheiten zu starken Nachdruck gelegt hat und dass vor allem die
beliebte comprehensiveness allerlei Fussangeln in sich birgt.
Gewiss, die Umstände in verschiedenen Missionsgebieten erfordern
dringend eine einige Kirche, aber Einheit kann nicht nur am
Verhandlungstisch gemacht werden, hinter ihr muss stehen die Einheit

im Glauben und die unerbittliche Liebe zur Wahrheit, mag sie

auch für manche der nach Einheit Strebenden den Verzicht auf
Lieblingsideen und menschliche Traditionen im Gefolge haben.
«Die Wahrheit wird euch frei machen»: die Wahrheit Christi und
der alten, ungeteilten Kirche1).

Offenbach-Main P.H. Vogel

x) Gleichzeitig mit dem Korrekturabzug erreichte mich « Faith and
Unity » Nr. 33, das berichtet, dass inzwischen die Formel nicht zum Besseren
revidiert worden ist. Das Blatt schreibt : « Alle diese Wiedervereinigungs-
schemata, die so versprechend beginnen, werden schrittweise so
revidiert, dass die Idee des Priestertums aufgegeben wird und als einziges das
Bischofsamt in einer höchst fraglichen und verdünnten Form übrigbleibt. »


	Die Lambethkonferenz 1948 und die Einheit der Kirche

