Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Artikel: Die Lambethkonferenz 1948 und die Einheit der Kirche
Autor: Vogel, P.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404247

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 16 —

Die Lambethkonferenz 1948 und die Einheit
der Kirche

Im Gegensatz zur Lambethkonferenz von 1930 hat die von
1948 weder in der kirchlichen noch der weltlichen Presse Diskus-
sionen und Kontroversen ausgelost. Abgesehen von einigen Briefen
iitber das Problem der Siidindischen Kirche und Berichten mehr
allgemeiner Art brachten die Kirchenzeitungen bis jetzt keine
Stellungnahmen. Die S.P.C. K., die den vollstindigen Bericht
bereits acht Tage nach Schluss der Konferenz gedruckt vorlegen
konnte, veroffentlichte gegen Ende September unter dem Titel
¢«Lambeth and You» eine volkstiimliche, bebilderte Darstellung,
die sehr gut aufgemacht war und die von der Konferenz behandel-
ten Probleme der Masse des Kirchenvolkes nahebringen will. Als
Unterlage fiir Gruppen- und Ausspracheabende erschien ebenfalls
bei der S. P. C. K. eine Broschiire mit dem Titel « Lambeth Ques-
tions», die von Canon Dudley Symon verfasst ist. Ausserdem be-
gann die Monatschrift «Faith and Unity» mit ihrer November-
nummer eine Artikelserie unter dem Titel «Die Haltung der Lam-
bethkonferenz gegeniiber den Wiedervereinigungsgrundsitzen im
allgemeinen».

Dieses verhaltnisméssig schwache Kcho darf aber nicht zu
der Annahme verleiten, dass die Konferenz von 1948 keinen Kin-
druck hinterlassen hitte. Eher darf man annehmen, dass in den
Berichten der Komitees und in den Resolutionen soviel Material
zusammengetragen worden ist, dass es nur nach sorgféltigster Prii-
fung des wohlabgewogenen Wortlautes einer eingehenden Betrach-
tung, Kommentierung und Kritik unterzogen werden kann. Das
gilt insbesondere von den Resolutionen {iiber die «Kinheit der
Kirche» und dem Report des 3. Komitees, auf Grund dessen die ent-
sprechenden Resolutionen entstanden sind. Das Komitee fiir « Die
Einheit der Kirche» umfasste 66 Mitglieder. Wegen der Uberfiille
des Stoffes wurde es in drei Unterkomitees geteilt. Das erste be-
handelte die Beziehungen zur Kirche von Siidindien, das zweite
die zu nicht-bischoflichen Kirchen und das dritte die zu bischof-
lichen Kirchen und zur dkumenischen Bewegung. Da diese Reso-
lutionen und Reports bei den Bestrebungen nach Einheit und Wie-
dervereinigung in den kommenden Jahren eine grosse Rolle spie-
len werden, soll im folgenden niher auf sie eingegangen werden.



U

Die Kuwrche von Siidindien ist der erste Versuch, Kirchen von
katholischer und solche von protestantischer Tradition zu ver-
einigen. Die volle Bedeutung dieses Schrittes ist noch nicht ab-
zusehen, die letzten Konsequenzen kann man sich noch nicht vor-
stellen, die Bildung dieser Kirche beeinflusst alles kiinftige Denken
iiber die Einheit der Kirche. Wir haben in dieser Zeitschrift den
Werdegang des sogenannten siidindischen Unionsschemas eingehend
verfolgt und konnen uns deshalb kurz fassen. Im Laufe der vielen
Stadien, die es durchlaufen hat, wurde der anglikanische Stand-
punkt immer mehr zuriickgedringt, aber die Konferenz hofft,
dass die vorhandenen Defekte entfernt werden. Sie hitte lieber
gesehen, wenn die Einigungsbasis eine solche gewesen wire, dass
das Komitee einstimmig eine volle Gemeinschaft hitte empfehlen
koénnen. Die Bedenken haben wir in dieser Zeitschrift 1948, Seite 207,
dargestellt. Man war auch der Ansicht, dass «form and manner»
der Bischofsweihe allein noch kein sicherer Garant fiir den Charak-
ter des geistlichen Amtes sind.

Die fiir viele Anglikaner schmerzlichen und bitteren HErfah-
rungen mit dem siidindischen Unionsschema haben dazu gefiihrt,
dass man ausfithrliche Grundsitze fir kiinftige Einigungsverhand-
lungen niedergelegt hat. Resolution 56 erklirt: @) Die Fragen iiber
Kirche und Amt sollen zuerst in Angriff genommen werden, b) er-
stes KErfordernis zu einem Erfolge ist die Vereinigung des Amtes
in einer Form, die alle in Frage kommenden Gemeinschaften be-
friedigt. Diese Verschmelzung soll entweder sofort beim Inkraft-
treten der HEinigung oder kurz nachher stattfinden, c¢) die integrale
Verbindung zwischen Kirche und Amt soll bei allen Vorschligen
zur Interkommunion durch die Schaffung eines gegenseitigen an-
erkannten Amtes sichergestellt werden, d) das Ziel bei allen Schrit-
ten zu einer geeinten Kirche in einem bestimmten Gebiete soll
eine Kirche sein, mit der die anglikanischen Kirchen schliesslich in
volle Gemeinschaft treten konnen, e) wenn eine Gemeinschaft
der anglikanischen Kirchenfamilie einen Schritt beabsichtigt, der
ein Ausscheiden aus dieser Familie im Gefolge hat, soll sie die Lam-
bethkonferenz oder die Provinzen und anderen Kirchen der Fa-
milie befragen. ,

Bei der Aufnahme von Beziehungen zu nichit-bischioflichen
Kirchen sowie als Ausgangspunkt und leitende Grundsitze jeg-
licher anglikanischer Anniherungen zum Zwecke der Wiederver-
einigung sollen das Lambeth Quadrilateral und der Appell von

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1949, 2



1920 dienen. Da in der anglikanischen Kirche selbst die verschieden-
sten Auffassungen {iiber das Bischofsamt bestehen (gehort der
Episkopat zum «esse» oder zum «bene esse» der Kirche ?), ist das
Komitee der Ansicht, dass die Annahme des Episkopates als Teil
des Lebens der Kirche und bischéfliche Ordination als Regel der
Kirche eine Vorbedingung fiir die Bildung einer geeinten Kirche
oder der Festsetzung von Interkommunionsiibereinkommen unter
anglikanischer Beteiligung ist. Es soll jedoch den verschiedenen
Auslegungen der Tatsache des Episkopates Raum gelassen werden
unter der Voraussetzung, dass die historische Sukzession aufrecht
erhalten wird und die Funktionen des Episkopates solche sind, wie
sie durch die Tradition sich entwickelt haben.

Kein Unionsschema koénne zu einem gliicklichen Ende gefiihrt
werden, das nicht die anglikanische comprehensiveness berticksich-
tige und aufrechterhalte. Aber, so kann man mit Recht fragen:
wenn diese comprehensiveness so stark betont wird, kénnen dann
nicht die Gemeinschaften mit protestantischer Tradition sagen:
wenn schon so viele Verschiedenheiten der Auffassung moglich
sind, warum kann dann nicht eine weitere hinzukommen ?

Zwei Typen der Annédherung zwecks Erreichung der Hinheit
sind es, die die Lambethviiter ausfiihrlich darlegen.

Eine organische oder korporative Union wiirde zur Bildung
von sich selbst regierenden Kirchen fithren, die zwar aus  ihren
Mutterkirchen ausscheiden, aber mit ihnen in Gemeinschaft stehen
kénnen. So sind verschiedene Ditzesen in Sidindien aus dem
Verbande der anglikanischen Gemeinschaft ausgeschieden, aber
die Kirche, der sie jetzt angehdren, kann unter gewissen Bedingun-
gen mit der anglikanischen Kirche in Gemeinschaft treten.

Alle Schemata fiir organische Union sollten derartig sein, dass
die entstehende vereinigte Kirche eine solche ist, die mit allen ihren
Mutterkirchen in voller Gemeinschaft stehen kann. Man hofft auf
ein allméhliches Zusammenwachsen verschiedener Traditionen zu
einer « Ganzheit». Auf der anderen Seite haben solche Schemata
auch ihre Gefahrenpunkte. In Siidindien z. B. wollen die Angli-
kaner des Nandyaldistriktes sich nicht der siidindischen Kirche an-
schliessen, und auf Grund einer Ubereinkunft zwischen dem Bischof
von Kalkutta und dem Moderator-Bischof von Kurnool soll der
Exekutivausschuss der siidindischen Kirche gebeten werden, den
Nandyaldistrikt aus dem Gebiete herauszunehmen, in welchem die
Kirche von Siidindien ihre Tétigkeit entfaltet. Solche Vorkomm-



—_ 19 —

nisse werden sich vielleicht bei kiinftigen organischen Unionen
wiederholen und der Sache des Christentums in Missionsgebieten
schweren Schaden zufiigen koénnen.

Bei den Vorschligen fiir Interkommunion zwischen Kirchen in
ein und demselben Gebiet wird zunéchst das Schema auf der Grund-
lage eines gegenseitig anerkannten Amtes behandelt. Die Kirchen
verschiedener Tradition bleiben nebeneinander bestehen, aber als
Grundlage fiir eine enge Zusammenarbeit suchen sie nach einem
gemeinsam annehmbaren oder auswechselbaren Amt. Vorschlige
dieser Art sind in Kanade und Awustralien ausgearbeitet worden.
In Kanada schligt man vor, dass Geistliche der Vereinigten
Kirche von Kanada, die dies wiinschen, die Priesterweihe von einem
- Bischof der Kirche von England in Kanada empfangen kénnen,
wiahrend umgekehrt Priester dieser Kirche zum Amt in der Ver-
einigten Kirche zugelassen werden kénnen. Auf diese Art wiirde
ein Amt geschaffen, das von beiden Gemeinschaften anerkannt
werden konnte. In Australien schlagt man eine gemeinschaftliche
Formel vor, die der anglikanische Bischof bei der Handauflegung
zur Beauftragung nicht-bhischéflich ordinierter Geistlicher gebraucht
und umgekehrt die ordinierenden Autoritdten der anderen Kir-
chen bei der Beauftragung anglikanischer Geistlicher. So konnte
ein giiltiges und gegenseitig anerkanntes Amt geschaffen werden,
das den Vorschriften der jeweiligen Gemeinschaft unterworfen ist.

In seiner beriihmten Predigt in Cambridge, im November 1946,
machte der Erzbischof von Canterbury den Vorschlag, nicht-bi-
schoflichen Kirchen die Gabe des historischen Episkopates zu
schenken und es ihnen zu iiberlassen, diesen nach ihren eignen
Notwendigkeiten einzurichten. So wiirde ein zwar paralleler aber
gegensertrg annehmbarer Hpiskopat zustande kommen. Ausdriick-
lich wird auf den Passus im Lambethappell von 1920 hingewiesen,
der besagt, dass dies nur moéglich wére, wenn die Unionsbedingun-
gen in zufriedenstellender Weise vereinbart sind.

Es wird zugegeben, dass die beiden zuletzt genannten Vor-
schlige gewisse Nachteile in sich bergen: das Zusammenwachsen
verschiedener Traditionen und ihre Assimilierung werde erschwert,
nicht-bisch6fliche Kirchen wiirden sich dadurch nicht angezogen
filhlen, weil nur eine teilweise Interkommunion zustande kime,
dass vor allen Dingen ein «in der Luft hingender» Episkopat nicht
das Richtige sei, dass theologische Einwidnde und auch die Frage
nach der tatsichlichen Durchfithrbarkeit erhoben werden koénnten,



— 20 —

wenn verschiedene Episkopate in verschiedenen Denominationen
bestehen und eine Reihe von Konkordaten zwischen den in Frage
kommenden Kirchen geschlossen werden miissten. Trotzdem sollen
solche Bestrebungen nicht entmutigt werden, wenn sie das Zusam-
menwachsen und die schliessliche organische Union der betref-
fenden Kirchen als Ziel vor Augen haben.

Bei den Verhandlungen mit nicht-bischoflichen Kirchen spielt
die Frage der Vereinheitlichung des Amtes eine grosse Rolle, fir
die man bisher den Ausdruck «zuséitzliche Ordination» weithin
gebrauchte. Uber diese stellt ein Anhang zum Bericht des Komitees,
der aber kein Teil des Berichtes ist, folgende zwei Anschauungen
nebeneinander:

1. Geistliche sind Organe des Leibes Christi und handeln im
Auftrage Christi, des Hauptes, und der Kirche, die sein Leib ist.
Sie bediirfen der Beauftragung durch Christus und die Kirche.
Thre Weihe kann nur dann ausser Frage stehen, wenn sie von solchen
vorgenommen wird, die selber unverkennbare Autoritit von
Christus und der gesamten Kirche haben, diese Beauftragung vor-
zunehmen. Im Neuen Testament und in den ersten Zeiten war dies
der Fall. Nach der Reformation kann gesagt werden, dass die
nicht-bischoflichen Geistlichen die Beauftragung durch Christus
und ihre eigene Kirche besitzen, aber diejenigen, die sie ordinieren,
handeln nicht im Auftrage der Gesamtkirche. Ahnlich kann be-
hauptet werden, dass die bischoflich geweihten Geistlichen die
Beauftragung durch Christus und ihre eigne Kirche besitzen und
dass der Episkopat eigentlich das weihende Organ der ganzen Kirche
sein sollte. Das geistliche Amt in den geteilten Kirchen hat also
eine Beauftragung durch Christus und ewmen Teil seines Leibes,
aber nicht durch den ganzen. Deshalb ist fiir alle Geistlichen eine
zusétzliche Weihe notig, welche, ohne die Realitdt der vorher-
gehenden Weihe zu verleugnen, alles das iibertrigt, was wvielleicht
an Gnade und Autoritdt fehlt, weil eben bei der vorhergegangenen
Weihe nicht der ganze Leib vertreten war.

2. Die andere Anschauung vertritt den Standpunkt, dass diese
Auffassung von der zusitzlichen Ordination ernste theologische
Bedenken und Schwierigkeiten aufkommen ldsst. Denn sie schliesse
offenbar die Anschauung in sich, dass die Weihegnade, die Uber-
tragung der apostolischen Beauftragung bei einer fritheren Gelegen-
heit wirksam empfangen worden ist. Durch den «zusédtzlicheny
Ritus wird nun «irgend etwas» hinzugefiigt. Aber was kann denn



— 91

itberhaupt der Substanz der apostolischen Beauftragung noch
hinzugefiigt werden ? Empfangen nicht-bischofliche Geistliche diese
zusidtzliche Ordination von einem Bischof, dann ist sie entweder
eine Wiederholung der vorhergegangenen « Weihe» (d. h. eine Pro-
fanierung) oder eine véllig neue Weihe oder eine reine Ubertragung
von Jurisdiktion (und dann sollte man den verwirrenden Ausdruck
«zusétzliche Ordination» und die Handauflegung durch irgend
etwas anderes ersetzen). Unterziehen sich bereits durch Bischofe
ordinierte Bischofe und Priester der zusitzlichen Ordination durch
nicht-bischofliche Geistliche, dann ist das unvereinbar mit der
traditionellen Lehre von der apostolischen Sukzession. Entweder
hat jemand bei der Ordination die Beauftragung durch Christus
empfangen oder nicht. Die Kirche kann nur die vollzogene Tatsache
anerkennen, sie aber nicht vervollstindigen, denn die Wirksamkeit
der Ordination stammt von Thm, nicht aber nur von der Kirche.

In Ceylon sind die Vorarbeiten ziemlich weit fortgeschritten.
Im Mai 1947 wurde eine verbesserte Form eines Unionsschemas
beschlossen. Bei der beim eventuellen Inkrafttreten der Union
stattfindenden Vereinheitlichung des Amtes wird eine Art von
«zusitzlicher Ordination» vorgenommen, durch die demjenigen,
der sich ihr unterzieht, solche Gnadengaben und Autoritit verliehen
wird, wie er sie notig hat.

In Nordindien ist zwar noch keine gemeinsame Kommission
ernannt worden, aber eine Verhandlungsgrundlage wurde in einer
Round Table Conference gefunden. Auch hier finden wir eine «zu-
sdtzliche Ordination», aber die gefundene Formel ist noch zwei-
deutig, da sie unter anderem einen Passus enthilt, der zum Aus-
druck bringt, dass allen Geistlichen, bischoflichen wie nicht-
bischoflichen, ein Gemeinsames fehlt.

Der Bericht des Komitees ist optimistisch, manchnial wort-
reich und iiberschwinglich und voller Hoffnungen. Es bleibt ab-
zuwarten, ob ein Teil von ihnen bis zur nichsten Lambethkonferenz
m Erfillung geht. Vor allem méchte man wiinschen, dass die fest-
gelegten Grundsitze auch wirklich strikte befolgt werden und allen
Versuchen, sie zu verwissern, mehr Widerstand entgegengesetzt
wird, als dies beim siidindischen Schema der Fall war. In Sachen des
Glaubens kann es sich nicht darum handeln, Konzessionen zu
machen, die den, der sie macht, kompromittieren. Siidindien ist
eine ernste Warnung. Auch will es uns scheinen, dass man auf die
innerhalb der anglikanischen Gemeinschaft bestehenden Verschie-



— 99 —

denheiten zu starken Nachdruck gelegt hat und dass vor allem die
beliebte comprehensiveness allerlei Fussangeln in sich birgt. Ge-
wiss, die Umstidnde in verschiedenen Missionsgebieten erfordern
dringend eine einige Kirche, aber Einheit kann nicht nur am Ver-
handlungstisch gemacht werden, hinter ihr muss stehen die HEin-
heit im Glauben und die unerbittliche Liebe zur Wahrheit, mag sie
auch fiir manche der nach Einheit Strebenden den Verzicht auf
Lieblingsideen und menschliche Traditionen im Gefolge haben.
«Die Wahrheit wird euch frei machen»: die Wahrheit Christi und
der alten, ungeteilten Kirchel).

Offenbach-Main P. H. Vogel

1) Gleichzeitig mit dem Korrekturabzug erreichte mich «Faith and
Unity» Nr. 33, das berichtet, dass inzwischen die Formel nicht zum Besseren
revidiert worden ist. Das Blatt schreibt: «Alle diese Wiedervereinigungs-
schemata, die so versprechend beginnen, ... werden schrittweise so revi-
diert, dass die Idee des Priestertums aufgegeben wird und als einziges das
Bischofsamt in einer héchst fraglichen und verdiunnten Form iibrigbleibt. »




	Die Lambethkonferenz 1948 und die Einheit der Kirche

