Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Artikel: Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der altkatholischen
Kirche

Autor: Rinkel, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre von der Kirche

nach der Auffassung der altkatholischen Kirche

Wenn schon die hier folgende Vernehmlassung von dem
Unterzeichneten aufgestellt ist, so will sie dennoch kein bloss per-
sonliches Zeugnis sein, von dem andere, gleich personliche Zeug-
nisse das Recht hitten, abzuweichen; sondern sie will, wie der
Titel besagt, in kurzen Ziigen und in engstem Anschluss an das
vom «Ausschuss fiir die Kirche» unterbreitete Schema eine Dar-
legung iiber die «Lehre von der Kirche» geben, zu welcher sich
die Kirchen bekennen, die sich am 24. September 1889 in der
sog. «Utrechter Union» zusammengeschlossen haben. Das heisst
also, dass die Zuverlidssigkeit des hier niedergelegten Zeugnisses
nicht in der Autoritit des Verfassers begriindet ist; denn die alt-
katholische Kirche anerkennt keine autoritative Stimme eines
einzelnen, der mit Ausschliessung der Stimmen anderer, ex cathedra
der Verkimder der norma fidei et morum sein koénnte, sondern es
soll damit gesagt sein, dass es die Aufgabe eines Bischofs ist, der
treue Hiiter und Zeuge des kirchlichen Glaubens zu sein; und es
will weiter heissen, dass das hier niedergelegte Zeugnis in gleicher
Weise von jedem Bischof der altkatholischen Kirche abgegeben
werden konnte und unterschrieben wird. «So lehren wir in allen
Kirchen.» (1. Kor. 4/17; 7/17.)

Darum soll in erster Linie festgestellt werden, welches die
Kirche ist, die hier spricht. Denn die Frage: «Seit wann datiert
eure Kirche ?» ist in der 6kumenischen Begegnung nicht ungewohn-
lich. Darum kann das oben genannte Datum — September 1889 —
irrefithrend sein. Es ist ohne weiteres einleuchtend, dass Kirchen,
die sich in einer Union zusammenschliessen, schon vorher ein selb-
standiges Dasein gekannt haben. Nun wird aber die Existenz der
altkatholischen Kirche o6fters als ein «Entstehen», eine «Neu-
griindung» nach dem Jahre 1870 angesehen, und zwar infolge der
Promulgierung der vatikanischen Dogmen von der Unfehlbarkeit
und dem Universalepiskopat des Papstes. Diese Betrachtungsweise
wird jedoch von den in der Utrechter Union verbundenen Kirchen
als prinzipiell unrichtig abgelehnt. Es ist richtig, dass es seit dem

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1949. 1



—_ 92

vatikanischen Konzil mehrere Kirchen gibt, die sich das Pridikat
«altkatholisch» beigelegt haben und sich selbstindig organisierten.
Aber diese Gruppen von Glaubigen taten dies und konnten dies
tun, weil sie Anschluss suchten an die «Kirche von Utrechty,
welche Kirche damals so wie heute den offiziellen Namen trigt
«Romisch-Katholiken der altbischoflichen Klerisei» oder, wie es
im kirchlichen Sprachgebrauch gewéhnlich heisst: «die altkatho-
lische Kirche der Niederlande». Diese Kirche beansprucht, die
niederldndische Repridsentantin der abendlédndisch-katholischen
Kirche zu sein, die in den Niederlanden ihren Ursprung auf den
hl. Willibrord zuriickfiihrt, der im Jahre 691 seine apostolische
Sendung im Lande der Friesen antrat.

Es waren vor allem hierarchische, kanonische, disziplindre,
nicht in erster Linie dogmatische Kontroversen, die am Anfang
des 18. Jahrhunderts zu einem Konflikt mit Rom gefithrt haben.
Infolgedessen trennte sich zwar die niederléndische Kirche von
der Kirche Roms, stellte sich aber nicht ausserhalb der Kinheit
der katholischen Kirche des Abendlandes, so wenig, wie dies die
Kirche von England tat, obgleich diese zudem noch dem Einfluss
der Reformation ausgesetzt war. Die Ernennung eines zweiten
«BErzbischofs von Utrecht» durch die Kirche von Rom im Jahre
1853 neben dem alten historischen Nachfolger des hl. Willibrord
ist eine Anomalie in der katholischen Welt, die nicht auf Rechnung
der «Kirche von Utrecht» gestellt werden kann. Diese bleibt trotz-
dem die wahre Reprisentantin der abendléindisch-katholischen
Kirche in den Niederlanden und muss deshalb alle diejenigen
«Katholiken», die sich Rom unterstellen, als gegen ihren eigent-
lichen bischoéflichen Hirten ungehorsam Gewordene betrachten.

Aber auch diejenigen Kirchen, die sich unter Ablehnung der
vatikanischen Dogmen nach dem Jahre 1870 in Deutschland, der
Schweiz, Osterreich und sonstwo in Europa sowie auch unter den
polnischen Einwanderern in Nordamerika organisierten, wollen
nicht als «neue», in jenen Tagen «entstandene» Kirchen angesehen
werden. Sie organisierten sich aus Gruppen romischer Katholiken,
die die Irrtiimer Roms ablehnten und jener alten katholischen
Kirche treu bleiben wollten, die ihren Ursprung auf die Verkiindi-
gung der Apostel und ihrer Nachfolger zurickfiihrt und die vor
dem Bruch zwischen Osten und Westen, zusammen mit der morgen-
landischen katholischen Kirche, die eine, ungeteilte katholische
Kirche bildete. Alle der «Utrechter Union» angehdrigen «alt-



katholischen Kirchen» wollen sich also als die Reprisentantinnen
und Fortsetzung jener abendlindisch-katholischen Kirche be-
trachtet wissen, die ihren Ursprung vom ersten Jahrhundert her
ableitet.

Diese geschichtliche Darlegung war deshalb notwendig, weil
sie den Standpunkt der altkatholischen Kirche, ihr Glaube sei
derjenige der alten, ungeteilten Kirche, begriindet und erkliirt.
Deshalb fingt auch die «Utrechter Erklirung der Bischéfe der alt-
katholischen Kirche» an mit dem Satz:

1. «Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatz, welchen
Vincentius von Lerinum ausgesprochen hat: Id teneamus, quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est: hoc est
etenim vere proprieque catholicum. Wir halten darum fest an dem
Glauben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen Symbolen
und in den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen
der ckumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends ausgesprochen ist.» Auf Grund dessen heisst es
weiter:

2. «Als mit dem Glauben der alten Kirche im Widerspruch
stehend und die altkirchliche Verfassung zerstorend verwerfen wir
die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 iiber die Unfehlbarkeit
und den Universal-Episkopat oder die kirchliche Allgewalt des
romischen Papstes. Das hindert uns aber nicht, den historischen
Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere 6kumenische Kon-
zilien und die Véater der alten Kirche dem Bischof von Rom als
dem primus inter pares zugesprochen haben mit Zustimmung der
ganzen Kirche des ersten Jahrtausends.»

3. «Wir verwerfen auch, als in der heiligen Schrift und der
Uberlieferung der ersten Jahrhunderte nicht begriindet die Er-
kldrung Pius TX. vom Jahre 1854 iiber die unbefleckte Empfangnis
Marié.» Gleichfalls werden andere dogmatischen Dekrete verworfen,
wie «die Bulle Unigenitus, Auctorem fidei», sowie der Syllabus vom
Jahre 1864, soweit sie mit der Lehre der alten Kirche im Wider-
spruch stehen. Uberdies werden «alle diejenigen Proteste, welche
die altkatholische Kirche von Holland in friherer Zeit bereits
gegen Rom erhoben hat», erneuert. In bezug auf das Konzil von
Trient wird erklirt: «Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an
in seinen Entscheidungen, welche die Disziplin betreffen, und wir
nehmen seine dogmatischen Entscheidungen nur soweit an, als sie
mit der Lehre der alten Kirche iibereinstimmen.»



N R

Es konnte aus dem obenstehenden geschlossen werden, dass
die Frage nach der Lehre von der Kirche, wie sie in der altkatho-
lischen Kirche vertreten wird, beantwortet werden konnte mit
einem Hinweis auf die Lehre der alten Kirche {iberhaupt. Allein,
der Glaubensbesitz der alten Kirche wird gehiitet, weitergetragen
und immerfort von neuem durchdacht durch die lebendige Tra-
dition, d. h. durch das Glaubensdenken der Kirche. Wenn auch
dieses Glaubensdenken an sein unverénderliches Objekt, das de-
positum fidei, gebunden ist, so kommt es doch nie zur Ruhe, son-
dern jedes Geschlecht und jedes Jahrhundert verarbeitet es immer
wieder von neuem.

Ehe wir unsere Gedanken iiber die Lehre von der Kirche
niher darlegen — wir mdéchten betonen, dass diese Lehre einer-
seits unverbriichlich mit der Lehre von der Offenbarung und darum
mit der Lehre von der HI. Schrift und der Tradition zusammen-
hangt, andrerseits die Lehre von Amt und Sakramenten involviert
—, mochten wir die Lehrsitze desin der altkatholischen Kirche der
Niederlande in Gebrauch stehenden «Katechismus der Glaubens-
und Sittenlehre» iiber die Kirche erwidhnen. Es versteht sich, dass
dieser nur fiir den Unterricht der Katechumenen bestimmte Kate-
chismus keine ausgearbeitete Theologie geben kann und dass iiber-
dies auch manches, was iiber die Kirche gesagt wird oder gesagt
werden kann, nicht hier, sondern in andern Teilen des Katechismus
behandelt wird. Fir unsern Zweck diirfte es aber geniigen, hier
nur vier Lektionen anzufithren. Sie sind zwar in Frage- und Ant-
wortform abgefasst, doch wellen wir uns auf die Wiedergabe der
Antworten beschrianken.

§ 18. Die Grindung der Kirche. 1. Jesus Christus hat das Reich
Gottes gepredigt, d. h. die Gemeinschaft aller derjenigen, die durch
Thn erlést und mit Gott verschnt sind und die Gott als ihren hoch-
sten Herrn und Meister anerkennen.

2. Jesus Christus hat ausdriicklich gesagt, dass sein Reich
¢nicht von dieser Welt» ist, es ist ein geistiges Reich.

3. Das Reich Gottes offenbart sich in irdischer Gestalt in der
Kirche Christi.

4. Jesus Christus hat von dieser Kirche gesprochen als von
einer Gemeinschaft auf Erden aller derjenigen, die an Ihn glauben;
seine Kirche wird jeder irdischen Macht gegeniiber standhalten.

5. Die Kirche ist durch Jesus Christus gegriindet, aber sie ist



— B —

erstmals sichtbar geworden am Pfingstfest durch das Herabkommen
des Heiligen Geistes.

6. Bald wurde das Evangelium auch den Heiden verkiindet,
weil es fiir alle Menschen bestimmt ist.

7. Die Kirche Christi wird gebildet durch alle, die an Ihn
glauben und auf seinen Namen getauft sind.

§ 19. Das Wesen der Kirche. 1. Die Beziehung zwischen
Jesus Christus und seiner Kirche besteht darin, dass Er das Haupt
der Kirche und sie sein Leib ist.

2. Damit soll gesagt sein, dass die Kirche alles Leben aus Jesus
Christus und durch Thn erhilt und dass alle, die zu ihr gehéren,
in einer lebendigen, geistigen Gemeinschaft mit Jesus Christus,
ihrem Herrn, verbunden sind.

3. Das Glaubensbekenntnis der Kirche lautet: Ich glaube an
eine heilige, katholische und apostolische Kirche.

4. Damit wollen wir sagen, dass die Kirche Christi erkannt
wird an ihrer Einheit, ihrer Heiligkeit, ihrer Katholizitit und
ihrer Apostolizitit. Darum nennen wir dies die vier Kennzeichen
der Kirche.

5. Die Kirche Christi ist eins; d. h. dass sie nur einen Herrn
hat, einen Glauben bekennt und durch eine Taufe zur Vergebung
der Siinden alle zu Kindern Gottes macht.

6. Die Kirche Christi ist heilig; d. h. dass sie den Heiligen
Geist besitzt, das heilige Evangelium verkindet und ihre Glieder
zu einem heiligen Leben ruft.

7. Die Kirche Christi ist katholisch, d. h. dass sie alles, was
Christus ihr gegeben hat, rein aufbewahrt und lehrt und es fir
alle Menschen und alle Zeiten und Orte bereit hilt.

8. Die Kirche Christi ist apostolisch, d. h. dass sie alle Jahr-
hunderte hindurch dasselbe Evangelium verkiindigt, dasselbe Amt
besitzt und dieselben Sakramente spendet wie in den Tagen der
Apostel.

9. Gehoren alle «Kircheny unserer Zeit zu der Kirche Christi ?

Eine Kirche gehért zur Kirche Christi, wenn sie durch ihre
Lehre und ihr Leben dartut, dass sie ein Teil der «Einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche» ist.

§ 20 behandelt die Verfassung der Kirche. 1. Die #ussere Ver-
fassung der Kirche besteht darin, dass sie Hirten hat, die sie leiten;



_— § —

dass sie Sakramente besitzt, durch welche sie Gottes Gnade emp-
fingt, und dass sie einen Gottesdienst (Kultus) hat, durch den sie
zu Gott betet, ihn lobt und ihm dankt.

2. Jesus Christus selbst hat diese &dussere Einrichtung der
Kirche im Prinzip angedeutet, indem er zwolf Apostel wihlte,
indem er Sakramente einsetzte und indem er gebot, dass seine
Jiinger in seinem Namen zusammenkommen sollten.

3. Die Einrichtung der Kirche ist weiter geregelt durch die
Apostel, welche Bischofe, Priester und Diakone als Hirten der
Kirche eingesetzt haben.

4. Die Aufgabe dieser Hirten ist «die Kirche Gottes zu weidenny,
wie «Diener und Austeiler der gottlichen Geheimnisse».

5. Die Kirche legt Zeugnis ab von ihrem Glauben durch ihr
(ilaubensbekenntnis oder Symbolum, und sie tut dies auf einer
allgemeinen Kirchenversammlung, auf einem Konzil (6kumenisches
Konzil) oder Synode.

6. Hat Jesus Christus Einen angewiesen, der hier auf Erden
als Haupt der Kirche auftreten sollte ? Nein, so wie nach Christi
Wort keiner unter den Aposteln der Erste sein sollte, so ist auch
unter den Bischdéfen keiner das ausschliessliche und unfehlbare
Haupt der Kirche.

7. Das Merkmal der wahren Kirche ist, dass sie Hirten hat,
die ihr Amt von der Kirche empfangen haben und die darin das
Werk der Apostel fortsetzen.

8. Dies nennt man die apostolische Nachfolge oder die aposto-
lische Sukzession.

Schliesslich behandelt § 21 (Die Kirche und der Mensch) die
Sendung und Aufgabe der Kirche. 1. Der einzige Mittler, durch
den wir selig werden koénnen, ist unser Herr und Heiland Jesus
Christus, der Erléser aller Menschen.

2. Um uns seines Erlosungswerkes teilhaftig werden zu lassen,
bedient Jesus Christus sich seiner Kirche, der er die Aufgabe zu-
gewiesen hat. die Leiterin und Mutter zu sein aller derjenigen, die
an Thn glauben.

3. Die Kirche erfiillt diese Aufgabe in erster Linie durch die
Verkiindigung des Evangeliums, durch das sie allen Menschen
die Botschaft von Jesus Christus bringen und sie zur Bekehrung
bewegen soll.



- 7

4. Zweitens erfiillt die Kirche ihre Aufgabe durch die Spen-
dung der Sakramente, durch welche sie uns des Heiles in Jesus
Christus teilhaftig werden lasst.

5. Drittens erfiillt die Kirche ihre Aufgabe durch ihr inner-
liches Leben und durch ihren Kultus, durch die sie das christliche
Leben in uns bewahrt und stirkt. '

Zuniéichst wollen wir zu den angefiithrten Sétzen unseres Kate-
chismus einige Bemerkungen machen.

Wenn in § 18 gesagt wird, dass Christus die Kirche «gegriindet»
hat, so wollen wir zunéchst diesen Vorbehalt machen, dass damit
keine endgiiltige Antwort auf die Frage nach dem «Ursprung» der
Kirche gegeben ist. Wir sind iiberzeugt, dass dieser Ursprung der
Kirche viel weiter in der Offenbarungsgeschichte zuriickliegt und
schon unter Israel von der «Kirche» gesprochen werden kann. Der
Katechismus will sagen, dass die «Kirche», mit welcher der Christ
zu tun hat, ihr Offenbarwerden, ihr Sichtbarwerden und vor allem
thren Charakter als «Gemeinschaft der Erlosten» ihrem eigenen
Herrn und Erloser Jesus Christus zu verdanken hat. Unsere Theo-
logie sieht «Reich Gottes» und «Kirche» in einem engen Zusammen-
hang. Sie sind nicht identisch und werden das auch nicht in dieser
Zeitlichkeit. Aber das Reich Gottes ist nicht bloss eine eschatolo-
gische Grosse, die — wie das bei einer Uberspitzung des eschatolo-
gischen Gedankens 6fters geschieht — die Kirche zu einem armen
und leeren Begriff herabsetzt und den Herrn der Kirche zu nicht
viel mehr als zu einem zweiten Johannes den Tdufer macht. Die
Kirche ist der Ort, die Sphére, der Organismus des Heiles, wo das
Reich Gottes offenbar und sichtbar wird; obschon wir nicht ver-
gessen, dass diese «sichtbare» Kirche das Reich Gottes nur mangel-
haft repréisentiert, wie ein Acker, auf dem auch Unkraut gedeiht,
wie das Netz, in dem die guten und die schlechten Fische durch-
einander gemischt sind (Mt. 13/24 ff., 13/47 ff.); und dass deshalb
diese Kirche in der Tat sich nach der Vollendung sehnt, in welcher
sie «herrlich» sein wird, «ohne Flecken oder Runzel». (Eph. 5/27.)

Wenn in § 19 gesprochen wird von dem Wesen der Kirche,
dann wird dieses Wesen in der Tat am tiefsten in dem Gedanken
ausgedriickt, dass Christus das Haupt des Leibes, der Kirche, ist
und dass ihre Merkmale oder ihr Wesen, gemiss der unverédnder-
lichen Ansicht der alten Kirche, in der Einheit, der Heiligkeit, der
Katholizitdt und der Apostolizitit bestehen. — Bei diesen Merk-



s B ==

malen legen wir Nachdruck darauf, dass die Katholizitét nicht ober-
flichlich und allzu bequem nur értlich-extensiv verstanden werden
darf. Die alte Kirche in ihrer abendléndischen Gestalt hat nie einen
VYersuch unternommen, das Wort «katholisch» zu tibersetzen etwa
mit «communis», «generalis» oder «universalis», weil sie iiberzeugt
war, dass damit der Begriff «katholisch» drmer und beschrinkt
werden wiirde und nicht langer die Fiille des «holon», der Totalitit,
besitzen wiirde, der im Begriff des «holon» zum Ausdruck kommt.

Wenn § 20 iiber die Verfassung der Kirche spricht, so soll
nichts anderes gesagt sein, als was in § 19 iiber das Wesen der Kirche
gesagt wurde. Die Verfassung der Kirche ist nicht etwas, das
neben oder ausserhalb des Wesens der Kirche steht, wie etwas, das
anderer Ordnung oder menschlicher Herkunft wire, sondern sie will
die Auswirkung dessen sein, wasin § 19, Nr. 8, iiber die Apostolizitit
gesagt worden ist. Die Verfassung (Einrichtung) der Kirche ist in
ihrem Wesen inbegriffen, und wo diese Einrichtung angegriffen
wird, wird das Wesen der Kirche verwischt und ihr Gewalt an-
getan. Darum ist § 20 sub 7 sehr wichtig.

Das gleiche gilt in bezug auf das in § 21 Gesagte iiber die
Mission und Aufgabe der Kirche. Evangeliumsverkiindigung —
diese in ihrem vollen Umfang verstanden als Predigt des Dogmas
und Ethos und den ganzen Dienst der Caritas inbegriffen — und
Spendung der Sakramente und Kultus sind Aufgaben, ohne welche
die Kirche nicht Kirche sein kann und sich von ihrem Herrn und
Haupt loslost, «der durch seinen Heiligen Geist seinen Leib, die
Kirche, leitet und heiligt», wie die alte Kirche in einem ihrer Ge-
bete (das noch in der Karfreitagsliturgie erhalten ist) zu beten
pflegte.

Es dirfte nun angemessen sein, diese Gedanken in einen gros-
seren Zusammenhang zu stellen, um so mehr als, wie wir schon
bemerkten, die angefithrten Katechismusaussagen nicht alles ent-
halten, was das Bild der Kirche in ihrer ganzen Gestalt ausmacht.
«Das Dogmay ist iiberdies ein besserer Ausdruck fiir das Bekenntnis
der Kirche als «die Dogmen». Das Dogma ist nicht die Summe mehr
oder weniger zusammenhingender Lehren, sondern ein Ganzes,
ein «holony, das «katholische Dogma». Und eine bestimmte Seite
dieses Dogmas ldsst sich nicht vollkommen und deutlich betrachten,
ohne dass das Ganze, das «holon», darin einbezogen wird.

Dann muss von vornherein feststehen, dass dieses Dogma auf
Gottes Offenbarung beruht und dass die Kirche Trigerin und



— 9 —

Hiiterin dieser Offenbarung ist. Wir driicken uns absichtlich so aus,
nicht weil wir die Bibel irgendeiner Instanz, die man vielleicht sehr
menschlich auffassen koénnte, unterzuordnen beabsichtigen, son-
dern um der Gefahr vorzubeugen, dass man die Bibel zu einem
Buch macht, das in der Luft schwebt und das eigentlich nirgends
seinen Platz hat; oder auch, dass man sie zu einer Autoritidt macht,
aus der jeder seine eigene subjektive Autoritdt schopft. Gott hat
sich mit seiner Offenbarung an Menschen gewandt, und diejenigen,
die sie gehort, ihr gehorcht und sie weitergegeben haben, waren
«die Seinigen» in dem Sinne, in welchem die Theologie auch vor der
Offenbarung, die in Jesus Christus geschah, von «der Kirche» zu
sprechen beabsichtigt.

Die Bibel ist die Urkunde dieser Offenbarung und kam durch
diese und infolge dieser Offenbarung, also historisch nach ihr,
zustande. Deshalb ist diese Bibel, wie auch die Offenbarung selber,
der Besitz der «Kirche», das in ihre Hénde gelegte schriftliche
Zeugnis von allem, was Gott in Worten sprach und in Taten ver-
richtete. Und indem sie die Offenbarung verkiindigt und weiter-
tragt, ldsst die Kirche sich leiten, richten und unterweisen durch
diese Bibel als das von Gott gewollte, deshalb autoritative Zeugnis
seiner Offenbarung. Damit kommt die Frage in Wegfall, ob die
Kirche dlter sei als die Heilige Schrift; denn es ist die Offenbarung,
welche sowohl die Kirche stiftet als auch die Bibel formt, und
chronologische Berechnungen kénnen hier keine Préarogative schaf-
fen. Gleicherweise wird auch die andere Frage iiberfliissig, ob die
Kirche iber der Bibel stehe oder umgekehrt; denn beide sind «in
origine» in ihrem Ursprung nicht das Werk von Menschen, son-
den des sich offenbarenden Gottes. Aber die Kirche, die die Offen-
barung in der ihr geschenkten Bibel weitertriagt, ist dadurch die
Kirche der Tradition, die Kirche, deren Aufga,be'und Mission das
«tradere» ist. Die Tradition ist das Glaubensdenken der Kirche,
ist die Tat, in welcher die Kirche von Geschlecht zu Geschlecht,
von Jahrhundert zu Jahrhundert die Offenbarung Gottes geméss
dem Zeugnis der in ihre Hiinde gelegten, durch Gottes Geist inspi-
rierten Heiligen Schrift bewahrt, verkiindigt, erklirt, weitertrigt
und weitergibt. Selbstverstindlich findet diese Alktion, dieses
«tradere», dieses Denken des Glaubens auch seinen Niederschlag,
seinen eigenen Niederschlag, neben der Bibel. Aber es ist klar,
dass dieser Niederschlag kein anderer sein kann oder darf als der,
welchen die Kirche selbst aus der in der Heiligen Schrift bezeugten



S T T

Offenbarung Gottes schopft. Es ist hier nicht der Ort, die Frage
nach dem Verhéltnis von Schrift und Tradition niher zu erdrtern;
fir unsern Zweck geniigt es — aber es ist auch notwendig — zu
sagen, dass die Kirche nicht ein nachtrigliches Ergebnis der Bibel
ist, noch weniger, dass sie eine auf dem Weg historischer Tradition
gewachsene Selbstéindigkeit hiitte, welche mehr oder weniger mit der
Bibel im Widerspruch stiinde; sondern sie ist Gottes Schopfung,
die die Heilige Schrift als Quelle ihrer Verkiindigung und die Tra-
dition als Form ihrer Wirksamkeit in einem Atem nennt und beide
als von Gott ihr gegebene Faktoren im rechten Zusammenhang hailt.

Denn: wer und was ist «die Kirche ?» Diese Kirche, die von
threm Herrn die sichtbare Gestalt bekam am ersten Pfingstfest —
schon dies sollte uns verbieten, mit unserer Theologie der Ver-
legenheit in die Idee der «unsichtbaren Kirche» zu fliichten —, ist
nach dem michtigen Wort des heiligen Paulus der Leib, dessen
Haupt Christus ist. Er gibt diesem Leib das Leben und Er selber
lebt in diesem Leib. Es ist dies nun gewiss ein Ausdruck, den keine
Theologie vernachldssigen wird, aber der unseres Erachtens nur
von der wahrhaft katholischen Theologie geniigend tief erfasst wird,
wo sie sagt, dass dieses Wort fiir sie nicht ein sprachliches Bild,
sondern hochste, gottliche Realitéit ist. Und dann versteht sie es
s0, dass die Kirche, als die Stiftung Jesu Christi, als Ergebnis
seines Erlosungswerkes, die in ihrer Gemeinschaft alle zusammen-
fasst, die an Thn glauben und auf Thn getauft sind, d. h. durch
Thn erlést und in Thm mit Gott verséhnt sind, die Form und die
(festalt ist, in der Christus mit den Seinigen ist und hier auf Erden
sein Erlosungswerk fortsetzt. Wenn die Theologie dies mit dem
Gedanken umschreiben will, dass die Kirche die Fortsetzung der
Inkarnation ist, so kann unsere Theologie dagegen nichts ein-
zuwenden haben wenn nur im obigen Sinn verstanden. Deshalb
bildet die «Lehre von der Kirche» mit der Christologie zusammen
das Herzstiick unseres theologischen Denkens. Deshalb heisst die
Kirche unsere «Mutter», wie Gott unser «Vater» heisst, und es
kann keiner Gott Vater nennen, der nicht die Kirche zur Mutter
hat. Deshalb schrecken wir nicht vor dem Wort zuriick, dass
«ausserhalb der Kirche kein Heil ist: denn die Kirche «ist» der
Leib Christi und «es ist in keinem andern Heil».

Wenn nun die Kirche der Leib Christi ist, so ist es auch not-
wendig, dass ihre ganze Verfassung von Christus gewollt und be-
wirkt ist; und iiberdies, dass das Heilswerk, das in ihr geschieht,



— 11 —

von Anfang bis zum Ende, in Gestalt und Ziel sich vollzieht, gemiiss
dem Willen und durch die Wirkung desselben Christus, der ihr
Haupt ist und der in ihr lebt durch seinen Geist. Das bedeutet fiir
uns, dass Amt und Sakrament zu ihrem Wesen gehéren, und zwar
so, dass die Kirche ohne diese nicht sein kann und dass diese
ausserhalb der Kirche sinnlos, Karikatur und Blasphemie sind.
HKine Kirche, welche glaubt, ohne Amt auskommen zu kénnen oder
die das Wirken des Heilswerkes in einer Art von Glaubensiibermut
dem Heiligen Geist iiberlisst, der weht, wo immer er will, verkennt
die gottliche Barmherzigkeit ihres Herrn und Hauptes, der sich
einen Leib, d. h. einen Organismus in der Kirche wiihlte, und
schneidet sich selbst vom Leben der Gnade ab. Ein Amt, das
glaubt, sich aus eigener Kraft, ohne Berufung durch die Kirche,
aufrechterhalten und fortsetzen zu konnen, ist Charlatanismus; und
ein sakramentales Handeln, zu dem keine Kirche einen Auftrag
erteilt und in dem also nicht wahrlich Christus der eigentliche Mi-
nister ist, ist Magie.

So beherrscht «die Kirchey» beides: Amt und Sakrament; sie
lebt und atmet in beidem ihr géttliches Leben weiter, und diese
beiden haben nur soweit Bedeutung und Wahrhaftigkeit, als sie
vollkommen, in Berufung und Ziel, in Aufgabe und Wirkung, im
Leibe der Kirche inkorporiert sind. Deshalb handelt es sich hier
um das «apostolische» Amt und um das wahrhaft «katholische» Sa-
krament. Das Amt kann nicht etwas Willkiirliches oder jedermanuns
(Gut sein. Die alte Kirche hat wahrhaftig das allgemeine Priestertum
der Glaubigen nicht vernachlissigt, sondern es in Hinsicht auf jeden
bekannt, der im Doppelsakrament der Initiation, d. h. durch die
Taufe zur Vergebung der Siinden und durch Handauflegung unter
Gebet zum Empfang des Heiligen Geistes, in die Gemeinschaft der
Kirche aufgenommen wurde; aber sie wusste von Anfang an, dass
das ministerielle Amt der Kirche ausschliesslich dem gegeben war,
«der von Gott berufen war.

Die Grundlage des Amtes in der Kirche ist das Apostelamt,
und wenn der alte katholische Glaube sieht, wie gemiiss dem Willen
und unter der Leitung der Triger dieses Apostolates, das Amt sich
in den Amtern von Bischof, Priester und Diakon entfaltet, dann
grindet er dies auf das Zeugnis des Neuen Testamentes und auf
die Deutung, die die #lteste Kirche in ihrem traditionellen Glaubens-
denken und Glaubensleben ihm gegeben hat. Nach dieser Deutung
ist dieses Amt eine Berufung von Gott her, die durch die Hand-



—_ 12 —

auflegung der Kirche verwirklicht wird; ein Amt, das die Kirche
notig hat, das also «zum Behufe der Kirche» verliehen wird; ein
Amt, das keiner ausserhalb der Kirche besitzen oder sich an-
massen kann, das also «im Auftrag der Kirche» gegeben wird; aber
darum auch wahrlich ein heiliges, ein sakramentales Amt, das ein
gottliches Charisma besitzt; ein Charisma, das der Heilige Geist
durch die Kirche gibt und das von jeder menschlichen Willkiir un-
abhingig ist. s ist unsere Uberzeugung, dass im Amt die Kirche
ihre Katholizitdt und ihre Apostolizitét bewahrt und offenbart
und dass die apostolische Sukzession — d. h. die unaufhérliche
und regelméssige Fortsetzung des apostolischen Amtes, im Auftrag
der Kirche, zaom Behufe der Kirche, durch sakramentale Hand-
auflegung durch die Kirche — einer der tiefsten Wesensziige der
Kirche ist, ohne welche sie kein «Leib Christi» sein kann.
Grundlage der Sakramente ist der Wille des Herrn, des Hauptes
der Kirche, der durch die Sakramente seiner Kirche und ihren
Kindern seine Gnade mitteilt. Die Theologie verbietet, das Sakra-
ment «nur» als ein Zeichen oder Siegel anzusehen, und gebietet,
es als die direkte Gabe des Herrn, dessen Wort keine Bildersprache
und dessen Tat kein Symbol ist, anzunehmen. Ein « Sakrament», das
nur abbilden will, was einmal gegeben werden wird, ist blosse Zere-
monie; und ein «Sakrament», das zu versiegeln vorgibt, was schon
gegeben ist, ist eine Uberfliissigkeit. In den Sakramenten und durch
sie gibt der Herr, als der regelrechte und wahrhaftige Geber der
Gnade, sein Heil. Wer dies eine magische Wirkung «ex opere ope-
rato» nennt, vergisst, dass der Herr, das Haupt der Kirche, die sein
Leib ist, selbst dahintersteht, selbst handelt, wahrhaftig wirkt durch
das gleichfalls von ihm verordnete ministerielle Handeln der Kirche,
welche, als sein Leib, nur in menschlichem Mitwirken dem Gebot
ihres souverdnen und wahrhaftigen Hauptes Gehorsam leistet.
Eine ins einzelne gehende Erdrterung der sieben Sakramente
der Kirche fillt ausserhalb des Rahmens dieses Beitrags. Nur soll
bemerkt werden, dass besonders die altkatholische Theologie nie-
mals beunruhigt wird durch das Problem der «Siebenzahl», son-
dern mehr durch den Begriff, besser gesagt die Definition von
«Sakramenty», welche, in scholastischer Zeit formuliert, der romi-
schen Theologie viele Schwierigkeiten bereitet und die reformato-
rische Theologie zu der Annahme von nur zwei Sakramenten ge-
zwungen hat. Die Theologie kann alles gewinnen, wenn sie nicht
von einer Definition ausgeht, in die sie ihre Sakramente wie in ein



Mieder hineinzwingt, das nur selten passt, sondern jede Handlung,
die die Kirche als sakramental priisentiert, auf ihren eigenen Wert
und auf ihre eigene Bedeutung hin untersucht. Wir sind davon
iiberzeugt, dass dann eine gréssere Ubereinstimmung zwischen
«katholisch» und «reformatorisch» maoglich erscheinen wiirde, als
die gegenseitige Theologie heute glaubt konstatieren zu kénnen. —
Weiter soll hier auf Grund des oben Gesagten erkliart werden, dass
die altkatholische Theologie die Taufe wahrlich als den Moment
der Wiedergeburt auffasst; dass ihre Eucharistie eine Feier ist des
wahrhaft prisenten Herrn, der in seiner Présenz nicht sein «ein
fir allemal» geltendes Opfer wiederholt, sondern durch seine wahr-
haftige Gegenwart dieses Opfer in ein fortwihrendes Heute setzt
und so dessen ewige Giiltigkeit verwirklicht, dass ihre «Firmung»
oder ihre Konfirmation die andere Seite des Taufsakramentes ist,
durch das der Getaufte die bei seiner Taufe abgelegten Geliibde
bewusst auf sich nimmt in der Kraft des ihm geschenkten Heiligen
Geistes; dass die Reconciliatio fir sie der Weg ist, auf dem der
Mensch, der die Gnade seiner Taufe schindete, in den Stand des
«Vergeben-Seinsy» zuriickgefithrt wird; dass die Krankenolung der
vergebende Trost ist, speziell auf den kranken Siinder angewandt;
dass die Weihe zu den Amtern ein hervorragendes Sakrament ist,
wie oben dargestellt wurde; und dass die Eheeinsegnung nicht be-
zweckt, die Ehe selber zu einem Sakrament zu erhdhen (weder
Heilige Schrift noch Tradition lehren solches), sondern sie ist das
Sakrament, das die Ehe in die Sphéire der Gnade hineinversetzt.

Das Prinzipielle, das wir hier noch einmal wiederholen méchten,
ist, dass die Kirche, wie sie einerseits nach ihrem Ursprung, d. h.
von Gottes Offenbarung her, sowohl der Heiligen Schrift als auch
der Tradition in gleicher Weise dient, und diese ihr dienen, diesen
beiden ihre Autoritit verleiht und sie mit ihrer Autoritit der Welt
niherbringt — andrerseits in ihrem Amt kontinuiert und in ihren
Sakramenten das Heilswerk ihres Herrn und Hauptes fortsetszt.
Das credo ecclesiam, unam, sanctam, catholicam et apostolicam,
muss jedesmal wieder zu ihrem Fundament zuriickkehren — durch
das ja die Kirche nicht ein sachliches Objekt sondern ein Glaubens-
objekt (credo ecclesiam) ist — dass sie der Leib Christi, ihres
Hauptes, ist. Hierauf beruht alles; hier liegt das mysterion mega,
das sacramentum magnum, von dem Paulus Eph. 5/32 spricht;
und hier liegt die Erklirung aller grossen Gedanken, welche der
Apostel der Kirche widmet, wenn er sie bezeichnet als «der heilige



— 14 —.

Tempel im Herrn» und «die Wohnung Gottes im Geister, «die
Kirche des lebendigen Gottes, die Sdule und das Fundament der
Wahrheit» usw.

Wir glauben damit eine geniigende und deutliche Umschrei-
bung der Stellung und der Bedeutung der Lehre von der Kirche
in der altkatholischen Theologie gegeben zu haben. Es konnte hier
nun noch, als Schlussfolgerung, eine Beantwortung folgen jener in
dem unterbreiteten Schema aufgestellten Fragen in bezug auf: die
Griindung der Kirche, ihre heutige Organisation im Verhéltnis zur
neutestamentlichen Lehre und Praxis, ihre Botschaft und Sendung.
thr Verhidltnis zur Welt, zum Reich Gottes, ihre Kontinuitat, das
Wesen ihrer Autoritdt. Unserer Ansicht nach sind diese Fragen
in unsern Darlegungen behandelt und beantwortet worden, und
eine Wiederholung wiirde diesen Aufsatz nur unnétig verldngern.
Vielleicht verdient noch diese Frage — zum Schluss — eine Ant-
wort: Welchen besonderen Beitrag kann nach unserer Meinung
unsere Kirche zu der ecclesia universalis leisten ? Vielleicht ist
auch darauf eine Antwort tiberfliissig. Denn aus den obigen Zeilen
wird deutlich geworden sein, dass es eine urspriinglich katholische
Anschauung iiber die Kirche gibt, welche weder durch reformato-
rische Gedanken abgeschwicht und verfliichtigt noch durch ro-
misch-hierarchisches Denken erstarrt und verweltlicht ist. Das
Festhalten und Weitergeben dieser urspriinglich-katholischen Auf-
fassung darf unser Beitrag an die «allgemeine Kirche» sein, welcher
Ausdruck wohl nichts anderes als «ecclesia catholica» meinen kann.
Unsere Kirche ist wohl fest tiberzeugt, dass sie im 6kumenischen
Denken und Wirken keine numerische Bedeutung hat — wir
glauben auch, dass die Zahl keiner einzigen Kirche Bedeutung vor
Gott und Menschen verleihen kann —, sondern dass ihre Bedeutung
nur darin liegt, wahrhaft katholisch zu sein und an dieser Katholi-
zitdt in Treuen festzuhalten, sowie diese treu zu bezeugen und weiter-
zugeben. Die Uberzeugung, dass sie diese Katholizitit besitazt, ist
fiir sie kein Grund, im Bewusstsein ihres eigenen Reichtums hoch-
miitig abseits zu stehen und abzuwarten, bis andere sich auf ihre
Seite stellen oder, kithner noch, sich ihrem Dogma unterwerfen,
sondern bestimmt sie im Gegenteil, sich von ganzem Herzen am
okumenischen Gesprich der Kirchen zu beteiligen, auf alle zu
horchen, von allen zu lernen, und dabei von ihrem eigenen Glau-
bensbesitz Zeugnis abzulegen. Schon die bekannten Unionskonfe-
renzen der Jahre 1874/75 in Bonn unter dem Vorsitz von Prof. Dr.



—_— 15 —

Ign. von Déllinger gaben zu diesem Gesprich den Anstoss, und
die im Anfang genannte Utrechter Bischofserklirung vom 24. Sep-
tember 1889 driickte die okumenische Gesinnung der altkatho-
lischen Kirche prinzipiell aus in folgenden Worten: « Wir hoffen,
dass es den Bemiithungen der Theologen gelingen wird, unter IFest-
haltung am Glauben der ungeteilten Kirche eine Verstindigung
iiber die seit den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu
erzielen. Wir ermahnen die unserer Leitung unterstellten Geist-
lichen, in der Predigt und bei dem Unterrichte die wesentlichen
christlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die kirchlich
getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen, in erster Linie zu
betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensiitze
jede Verletzung der Wahrheit und Liebe sorgfiltig zu vermeiden
und die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel
anzuleiten, Andersgldubigen gegeniiber sich so zu verhalten, wie es
dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser aller Erloser ist.» Von
diesem Gedanken geleitet, ist es unser heissester Wunsch, mit-
zuwirken beim Ebnen der Wege, auf denen die Kirchen, die die
Okumene lieben, zum «corpus indivisum Christi» gelangen mogen,
denn «es ist unter dem Himmel kein anderer Name, in dem wir
selig werden koénnen»?).
Andreas Riwnkel,

Archiepiscopus Ultraiectensis

1) Diese Arbeit ist die deutsche Ubersetzung zum Bericht « Das Wesen
der Kirche» der Kommission iiber Glauben und Verfassung.




	Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der altkatholischen Kirche

