
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 1

Artikel: Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der altkatholischen
Kirche

Autor: Rinkel, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre von der Kirche
nach der Auffassung der altkatholischen Kirche

Wenn schon die hier folgende Vernehmlassung von dem
Unterzeichneten aufgestellt ist, so will sie dennoch kein bloss
persönliches Zeugnis sein, von dem andere, gleich persönliche Zeugnisse

das Recht hätten, abzuweichen; sondern sie will, wie der
Titel besagt, in kurzen Zügen und in engstem Anschluss an das

vom «Ausschuss für die Kirche» unterbreitete Schema eine
Darlegung über die «Lehre von der Kirche» geben, zu welcher sich
die Kirchen bekennen, die sich am 24. September 1889 in der
sog. «Utrechter Union» zusammengeschlossen haben. Das heisst
also, dass die Zuverlässigkeit des hier niedergelegten Zeugnisses
nicht in der Autorität des Verfassers begründet ist; denn die alt-
katholische Kirche anerkennt keine autoritative Stimme eines

einzelnen, der mit Ausschliessung der Stimmen anderer, ex cathedra
der Verkünder der norma fidei et morum sein könnte, sondern es

soll damit gesagt sein, dass es die Aufgabe eines Bischofs ist, der
treue Hüter und Zeuge des kirchlichen Glaubens zu sein; und es

will weiter heissen, dass das hier niedergelegte Zeugnis in gleicher
Weise von jedem Bischof der altkatholischen Kirche abgegeben
werden könnte und unterschrieben wird. «So lehren wir in allen
Kirchen.» (l.Kor. 4/17; 7/17.)

Darum soll in erster Linie festgestellt werden, welches die
Kirche ist, die hier spricht. Denn die Frage: «Seit wann datiert
eure Kirche » ist in der ökumenischen Begegnung nicht ungewöhnlich.

Darum kann das oben genannte Datum — September 1889 —
irreführend sein. Es ist ohne weiteres einleuchtend, dass Kirchen,
die sich in einer Union zusammenschliessen, schon vorher ein
selbständiges Dasein gekannt haben. Nun wird aber die Existenz der
altkatholischen Kirche öfters als ein «Entstehen», eine

«Neugründung» nach dem Jahre 1870 angesehen, und zwar infolge der

Promulgierung der vatikanischen Dogmen von der Unfehlbarkeit
und dem Universalepiskopat des Papstes. Diese Betrachtungsweise
wird jedoch von den in der Utrechter Union verbundenen Kirchen
als prinzipiell unrichtig abgelehnt. Es ist richtig, dass es seit dem

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1949. 1



vatikanischen Konzil mehrere Kirchen gibt, die sich das Prädikat
«altkatholisch» beigelegt haben und sich selbständig organisierten.
Aber diese Gruppen von Gläubigen taten dies und konnten dies

tun, weil sie Anschluss suchten an die «Kirche von Utrecht»,
welche Kirche damals so wie heute den offiziellen Namen trägt
«Römisch-Katholiken der altbischöflichen Klerisei» oder, wie es

im kirchlichen Sprachgebrauch gewöhnlich heisst: «die altkatholische

Kirche der Niederlande». Diese Kirche beansprucht, die
niederländische Repräsentantin der abendländisch-katholischen
Kirche zu sein, die in den Niederlanden ihren Ursprung auf den
hl. Willibrord zurückführt, der im Jahre 691 seine apostolische
Sendung im Lande der Friesen antrat.

Es waren vor allem hierarchische, kanonische, disziplinare,
nicht in erster Linie dogmatische Kontroversen, die am Anfang
des 18. Jahrhunderts zu einem Konflikt mit Rom geführt haben.

Infolgedessen trennte sich zwar die niederländische Kirche von
der Kirche Roms, stellte sich aber nicht ausserhalb der Einheit
der katholischen Kirche des Abendlandes, so wenig, wie dies die
Kirche von England tat, obgleich diese zudem noch dem Einfluss
der Reformation ausgesetzt war. Die Ernennung eines zweiten
«Erzbischofs von Utrecht» durch die Kirche von Rom im Jahre
1853 neben dem alten historischen Nachfolger des hl. Willibrord
ist eine Anomalie in der katholischen Welt, die nicht auf Rechnung
der «Kirche von Utrecht» gestellt werden kann. Diese bleibt trotzdem

die wahre Repräsentantin der abendländisch-katholischen
Kirche in den Niederlanden und muss deshalb alle diejenigen
«Katholiken», die sich Rom unterstellen, als gegen ihren eigentlichen

bischöflichen Hirten ungehorsam Gewordene betrachten.
Aber auch diejenigen Kirchen, die sich unter Ablehnung der

vatikanischen Dogmen nach dem Jahre 1870 in Deutschland, der
Schweiz, Osterreich und sonstwo in Europa sowie auch unter den

polnischen Einwanderern in Nordamerika organisierten, wollen
nicht als «neue», in jenen Tagen «entstandene» Kirchen angesehen
werden. Sie organisierten sich aus Gruppen römischer Katholiken,
die die Irrtümer Roms ablehnten und jener alten katholischen
Kirche treu bleiben wollten, die ihren Ursprung auf die Verkündigung

der Apostel und ihrer Nachfolger zurückführt und die vor
dem Bruch zwischen Osten und Westen, zusammen mit der
morgenländischen katholischen Kirche, die eine, ungeteilte katholische
Kirche bildete. Alle der «Utrechter Union» angehörigen «alt-



katholischen Kirchen» wollen sich also als die Repräsentantinnen
und Fortsetzung jener abendländisch-katholischen Kirche
betrachtet wissen, die ihren Ursprung vom ersten Jahrhundert her
ableitet.

Diese geschichtliche Darlegung war deshalb notwendig, weil
sie den Standpunkt der altkatholischen Kirche, ihr Glaube sei

derjenige der alten, ungeteilten Kirche, begründet und erklärt.
Deshalb fängt auch die «Utrechter Erklärung der Bischöfe der
altkatholischen Kirche» an mit dem Satz:

1. «Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatz, welchen
Vincentius von Lerinum ausgesprochen hat: Id teneamus, quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est: hoc est
etenim vere proprieque catholicum. Wir halten darum fest an dem
Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen
und in den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen
der ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends ausgesprochen ist.» Auf Grund dessen heisst es

weiter :

2. «Als mit dem Glauben der alten Kirche im Widerspruch
stehend und die altkirchliche Verfassung zerstörend verwerfen wir
die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 über die Unfehlbarkeit
und den Universal-Episkopat oder die kirchliche Allgewalt des

römischen Papstes. Das hindert uns aber nicht, den historischen
Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere ökumenische
Konzilien und die Väter der alten Kirche dem Bischof von Rom als
dem primus inter pares zugesprochen haben mit Zustimmung der

ganzen Kirche des ersten Jahrtausends.»
3. «Wir verwerfen auch, als in der heiligen Schrift und der

Überlieferung der ersten Jahrhunderte nicht begründet die
Erklärung Pius IX. vom Jahre 1854 über die unbefleckte Empfängnis
Maria.» Gleichfalls werden andere dogmatischen Dekrete verworfen,
wie «die Bulle Unigenitus, Auctorem fidei», sowie der Syllabus vom
Jahre 1864, soweit sie mit der Lehre der alten Kirche im Widerspruch

stehen. Überdies werden «alle diejenigen Proteste, welche
die altkatholische Kirche von Holland in früherer Zeit bereits

gegen Rom erhoben hat», erneuert. In bezug auf das Konzil von
Trient wird erklärt : «Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an
in seinen Entscheidungen, welche die Disziplin betreffen, und wir
nehmen seine dogmatischen Entscheidungen nur soweit an, als sie

mit der Lehre der alten Kirche übereinstimmen.»



Es könnte aus dem obenstehenden geschlossen werden, dass

die Frage nach der Lehre von der Kirche, wie sie in der altkatholischen

Kirche vertreten wird, beantwortet werden könnte mit
einem Hinweis auf die Lehre der alten Kirche überhaupt. Allein,
der Glaubensbesitz der alten Kirche wird gehütet, weitergetragen
und immerfort von neuem durchdacht durch die lebendige
Tradition, d. h. durch das Glaubensdenken der Kirche. Wenn auch
dieses Glaubensdenken an sein unveränderliches Objekt, das de-

positum fidei, gebunden ist, so kommt es doch nie zur Ruhe,
sondern jedes Geschlecht und jedes Jahrhundert verarbeitet es immer
wieder von neuem.

Ehe wir unsere Gedanken über die Lehre von der Kirche
näher darlegen — wir möchten betonen, dass diese Lehre einerseits

unverbrüchlich mit der Lehre von der Offenbarung und darum
mit der Lehre von der Hl. Schrift und der Tradition zusammenhängt,

andrerseits die Lehre von Amt und Sakramenten involviert
—, möchten wir die Lehrsätze des in der altkatholischen Kirche der
Niederlande in Gebrauch stehenden «Katechismus der Glaubensund

Sittenlehre» über die Kirche erwähnen. Es versteht sich, dass

dieser nur für den Unterricht der Katechumenen bestimmte
Katechismus keine ausgearbeitete Theologie geben kann und dass überdies

auch manches, was über die Kirche gesagt wird oder gesagt
werden kann, nicht hier, sondern in andern Teilen des Katechismus
behandelt wird. Für unsern Zweck dürfte es aber genügen, hier
nur vier Lektionen anzuführen. Sie sind zwar in Frage- und
Antwortform abgefasst, doch wollen wir uns auf die Wiedergabe der
Antworten beschränken.

§ 18. Die Gründung der Kirche. 1. Jesus Christus hat das Reich
Gottes gepredigt, d. h. die Gemeinschaft aller derjenigen, die durch
Ihn erlöst und mit Gott versöhnt sind und die Gott als ihren höchsten

Herrn und Meister anerkennen.

2. Jesus Christus hat ausdrücklich gesagt, dass sein Reich
«nicht von dieser Welt» ist, es ist ein geistiges Reich.

3. Das Reich Gottes offenbart sich in irdischer Gestalt in der
Kirche Christi.

4. Jesus Christus hat von dieser Kirche gesprochen als von
einer Gemeinschaft auf Erden aller derjenigen, die an Ihn glauben ;

seine Kirche wird jeder irdischen Macht gegenüber standhalten.

5. Die Kirche ist durch Jesus Christus gegründet, aber sie ist



— 5 —

erstmals sichtbar geworden am Pfingstfest durch das Herabkommen
des Heiligen Geistes.

6. Bald wurde das Evangelium auch den Heiden verkündet,
weil es für alle Menschen bestimmt ist.

7. Die Kirche Christi wird gebildet durch alle, die an Ihn
glauben und auf seinen Namen getauft sind.

§ 19. Das Wesen der Kirche. 1. Die Beziehung zwischen
Jesus Christus und seiner Kirche besteht darin, dass Er das Haupt
der Kirche und sie sein Leib ist.

2. Damit soll gesagt sein, dass die Kirche alles Leben aus Jesus
Christus und durch Ihn erhält und dass alle, die zu ihr gehören,
in einer lebendigen, geistigen Gemeinschaft mit Jesus Christus,
ihrem Herrn, verbunden sind.

3. Das Glaubensbekenntnis der Kirche lautet: Ich glaube an
eine heilige, katholische und apostolische Kirche.

4. Damit wollen wir sagen, dass die Kirche Christi erkannt
wird an ihrer Einheit, ihrer Heiligkeit, ihrer Katholizität und
ihrer Apostolizität. Darum nennen wir dies die vier Kennzeichen
der Kirche.

5. Die Kirche Christi ist eins; d. h. dass sie nur einen Herrn
hat, einen Glauben bekennt und durch eine Taufe zur Vergebung
der Sünden alle zu Kindern Gottes macht.

6. Die Kirche Christi ist heilig; d. h. dass sie den Heiligen
Geist besitzt, das heilige Evangelium verkündet und ihre Glieder
zu einem heiligen Leben ruft.

7. Die Kirche Christi ist katholisch, d. h. dass sie alles, was
Christus ihr gegeben hat, rein aufbewahrt und lehrt und es für
alle Menschen und alle Zeiten und Orte bereit hält.

8. Die Kirche Christi ist apostolisch, d. h. dass sie alle
Jahrhunderte hindurch dasselbe Evangelium verkündigt, dasselbe Amt
besitzt und dieselben Sakramente spendet wie in den Tagen der
Apostel.

9. Gehören alle «Kirchen» unserer Zeit zu der Kirche Christi
Eine Kirche gehört zur Kirche Christi, wenn sie durch ihre

Lehre und ihr Leben dartut, dass sie ein Teil der «Einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche» ist.

§ 20 behandelt die Verfassung der Kirche. 1. Die äussere
Verfassung der Kirche besteht darin, dass sie Hirten hat, die sie leiten ;



— 6 —

dass sie Sakramente besitzt, durch welche sie Gottes Gnade
empfängt, und dass sie einen Gottesdienst (Kultus) hat, durch den sie

zu Gott betet, ihn lobt und ihm dankt.
2. Jesus Christus selbst hat diese äussere Einrichtung der

Kirche im Prinzip angedeutet, indem er zwölf Apostel wählte,
indem er Sakramente einsetzte und indem er gebot, dass seine

Jünger in seinem Namen ztisammenkommen sollten.
3. Die Einrichtung der Kirche ist weiter geregelt durch die

Apostel, welche Bischöfe, Priester und Diakone als Hirten der
Kirche eingesetzt haben.

4. Die Aufgabe dieser Hirten ist «die Kirche Gottes zu weiden»,
wie «Diener und Austeiler der göttlichen Geheimnisse».

5. Die Kirche legt Zeugnis ab von ihrem Glauben durch ihr
Glaubensbekenntnis oder Symbolum. und sie tut dies auf einer
allgemeinen Kirchenversammlung, auf einem Konzil (ökumenisches
Konzil) oder Synode.

6. Hat Jesus Christus Einen angewiesen, der hier auf Erden
als Haupt der Kirche auftreten sollte Nein, so wie nach Christi
Wort keiner unter den Aposteln der Erste sein sollte, so ist auch
unter den Bischöfen keiner das ausschliessliche imd unfehlbare
Haupt der Kirche.

7. Das Merkmal der wahren Kirche ist, class sie Hirten hat,
die ihr Amt von der Kirche empfangen haben und die darin das

Werk der Apostel fortsetzen.

8. Dies nennt man die apostolische Nachfolge oder die apostolische

Sukzession.

Schliesslich behandelt § 21 (Die Kirche und der Mensch) die

Sendung und Aufgabe der Kirche. 1. Der einzige Mittler, durch
den wir selig werden können, ist unser Herr und Heiland Jesus

Christus, der Erlöser aller Menschen.

2. Um uns seines Erlösungswerkes teilhaftig werden zu lassen,
bedient Jesus Christus sich seiner Kirche, der er die Aufgabe
zugewiesen hat. die Leiterin und Mutter zu sein aller derjenigen, die
an Ihn glauben.

3. Die Kirche erfüllt diese Aufgabe in erster Linie durch die

Verkündigung des Evangeliums, durch das sie allen Menschen
die Botschaft von Jesus Christus bringen und sie zur Bekehrung
bewegen soll.



— 7 —

4. Zweitens erfüllt die Kirche ihre Aufgabe durch die Spendung

der Sakramente, durch welche sie uns des Heiles in Jesus
Christus teilhaftig werden lässt.

5. Drittens erfüllt die Kirche ihre Aufgabe durch ihr innerliches

Leben und durch ihren Kultus, durch die sie das christliche
Leben in uns bewahrt und stärkt.

Zunächst wollen wir zu den angeführten Sätzen unseres
Katechismus einige Bemerkungen machen.

Wenn in § 18 gesagt wird, dass Christus die Kirche «gegründet»
hat, so wollen wir zunächst diesen Vorbehalt machen, dass damit
keine endgültige Antwort auf die Frage nach dem «Ursprung» der
Kirche gegeben ist. Wir sind überzeugt, dass dieser Ursprung der
Kirche viel weiter in der Offenbarungsgeschichte zurückliegt und
schon unter Israel von der «Kirche» gesprochen werden kann. Der
Katechismus will sagen, dass die «Kirche», mit welcher der Christ
zu tun hat, ihr Offenbarwerden, ihr Sichtbarwerden und vor allem
ihren Charakter als «Gemeinschaft der Erlösten» ihrem eigenen
Herrn und Erlöser Jesus Christus zu verdanken hat. Unsere Theologie

sieht «Reich Gottes» und «Kirche» in einem engen Zusammenhang.

Sie sind nicht identisch und werden das auch nicht in dieser
Zeitlichkeit. Aber das Reich Gottes ist nicht bloss eine eschatologische

Grösse, die — wie das bei einer Überspitzung des eschatologischen

Gedankens öfters geschieht — die Kirche zu einem armen
und leeren Begriff herabsetzt und den Herrn der Kirche zu nicht
viel mehr als zu einem zweiten Johannes den Täufer macht. Die
Kirche ist der Ort, die Sphäre, der Organismus des Heiles, wo das
Reich Gottes offenbar und sichtbar wird; obschon wir nicht
vergessen, dass diese «sichtbare» Kirche das Reich Gottes nur mangelhaft

repräsentiert, wie ein Acker, auf dem auch Unkraut gedeiht,
wie das Netz, in dem die guten und die schlechten Fische
durcheinander gemischt sind (Mt. 13/24 ff., 13/47 ff.); und dass deshalb
diese Kirche in der Tat sich nach der Vollendung sehnt, in welcher
sie «herrlich» sein wird, «ohne Flecken oder Runzel». (Eph. 5/27.)

Wenn in § 19 gesprochen wird von dem Wesen der Kirche,
dann wird dieses Wesen in der Tat am tiefsten in dem Gedanken
ausgedrückt, dass Christus das Haupt des Leibes, der Kirche, ist
und dass ihre Merkmale oder ihr Wesen, gemäss der unveränderlichen

Ansicht der alten Kirche, in der Einheit, der Heiligkeit, der
Katholizität und der Apostolizität bestehen. — Bei diesen Merk-



malen legen wir Nachdruck darauf, dass die Katholizität nicht
oberflächlich und allzu bequem nur örtlich-extensiv verstanden werden
darf. Die alte Kirche in ihrer abendländischen Gestalt hat nie einen
Versuch unternommen, das Wort «katholisch» zu übersetzen etwa
mit «communis», «generalis» oder «universalis», weil sie überzeugt
war, dass damit der Begriff «katholisch» ärmer und beschränkt
werden würde und nicht länger die Fülle des «holon», der Totalität,
besitzen würde, der im Begriff des «holon» zum Ausdruck kommt.

Wenn § 20 über die Verfassung der Kirche spricht, so soll
nichts anderes gesagt sein, als was in § 19 über das Wesen der Kirche
gesagt wurde. Die Verfassung der Kirche ist nicht etwas, das
neben oder ausserhalb des Wesens der Kirche steht, wie etwas, das
anderer Ordnung oder menschlicher Herkunft wäre, sondern sie will
die Auswirkung dessen sein, was in § 19, Nr. 8, über die Apostolizität
gesagt worden ist. Die Verfassung (Einrichtung) der Kirche ist in
ihrem Wesen inbegriffen, und wo diese Einrichtung angegriffen
wird, wird das Wesen der Kirche verwischt und ihr Gewalt
angetan. Darum ist § 20 sub 7 sehr wichtig.

Das gleiche gilt in bezug auf das in § 21 Gesagte über die
Mission und Aufgabe der Kirche. Evangeliumsverkündigung —
diese in ihrem vollen Umfang verstanden als Predigt des Dogmas
und Ethos und den ganzen Dienst der Caritas inbegriffen — und
Spendung der Sakramente und Kultus sind Aufgaben, ohne welche
die Kirche nicht Kirche sein kann und sich von ihrem Herrn und
Haupt loslöst, «der durch seinen Heiligen Geist seinen Leib, die

Kirche, leitet und heiligt», wie die alte Kirche in einem ihrer
Gebete (das noch in der Karfreitagsliturgie erhalten ist) zu beten
pflegte.

Es dürfte nun angemessen sein, diese Gedanken in einen
grösseren Zusammenhang zu stellen, um so mehr als, wie wir schon

bemerkten, die angeführten Katechismusaussagen nicht alles
enthalten, was das Bild der Kirche in ihrer ganzen Gestalt ausmacht.
«Das Dogma» ist überdies ein besserer Ausdruck für das Bekenntnis
der Kirche als «die Dogmen». Das Dogma ist nicht die Summe mehr
oder weniger zusammenhängender Lehren, sondern ein Ganzes,
ein «holon», das «katholische Dogma». Und eine bestimmte Seite
dieses Dogmas lässt sich nicht vollkommen und deutlich betrachten,
ohne dass das Ganze, das «holon», darin einbezogen wird.

Dann muss von vornherein feststehen, dass dieses Dogma auf
Gottes Offenbarung beruht und dass die Kirche Trägerin und



Hüterin dieser Offenbarung ist. Wir drücken uns absichtlich so aus,
nicht weil wir die Bibel irgendeiner Instanz, die man vielleicht sehr
menschlich auffassen könnte, unterzuordnen beabsichtigen,
sondern um der Gefahr vorzubeugen, dass man die Bibel zu einem
Buch macht, das in der Luft schwebt und das eigentlich nirgends
seinen Platz hat; oder auch, dass man sie zu einer Autorität macht,
aus der jeder seine eigene subjektive Autorität schöpft. Gott hat
sich mit seiner Offenbarung an Menschen gewandt, und diejenigen,
die sie gehört, ihr gehorcht und sie weitergegeben haben, waren
«die Seinigen» in dem Sinne, in welchem die Theologie auch vor der
Offenbarung, die in Jesus Christus geschah, von «der Kirche» zu
sprechen beabsichtigt.

Die Bibel ist die Urkunde dieser Offenbarung und kam durch
diese und infolge dieser Offenbarung, also historisch nach ihr,
zustande. Deshalb ist diese Bibel, wie auch die Offenbarung selber,
der Besitz der «Kirche», das in ihre Hände gelegte schriftliche
Zeugnis von allem, was Gott in Worten sprach und in Taten
verrichtete. Und indem sie die Offenbarung verkündigt und weiterträgt,

lässt die Kirche sich leiten, richten und unterweisen durch
diese Bibel als das von Gott gewollte, deshalb autoritative Zeugnis
seiner Offenbarung. Damit kommt die Frage in Wegfall, ob die
Kirche älter sei als die Heilige Schrift ; denn es ist die Offenbarung,
welche sowohl die Kirche stiftet als auch die Bibel formt, und
chronologische Berechnungen können hier keine Prärogative schaffen.

Gleicherweise wird auch die andere Frage überflüssig, ob die
Kirche über der Bibel stehe oder umgekehrt; denn beide sind «in
origine» in ihrem Ursprung nicht das Werk von Menschen, son-
den des sich offenbarenden Gottes. Aber die Kirche, die die
Offenbarung in der ihr geschenkten Bibel weiterträgt, ist dadurch die
Kirche der Tradition, die Kirche, deren Aufgabe und Mission das
«tradere» ist. Die Tradition ist das Glaubensdenken der Kirche,
ist die Tat, in welcher die Kirche von Geschlecht zu Geschlecht,
von Jahrhundert zu Jahrhundert die Offenbarung Gottes gemäss
dem Zeugnis der in ihre Hände gelegten, durch Gottes Geist
inspirierten Heiligen Schrift bewahrt, verkündigt, erklärt, weiterträgt
und weitergibt. Selbstverständlich findet diese Aktion, dieses

«tradere», dieses Denken des Glaubens auch seinen Niederschlag,
seinen eigenen Niederschlag, neben der Bibel. Aber es ist klar,
dass dieser Niederschlag kein anderer sein kann oder darf als der,
welchen die Kirche selbst aus der in der Heiligen Schrift bezeugten



— 10 —

Offenbarung Gottes schöpft. Es ist hier nicht der Ort, die Frage
nach dem Verhältnis von Schrift und Tradition näher zu erörtern;
für unsern Zweck genügt es — aber es ist auch notwendig — zu
sagen, dass die Kirche nicht ein nachträgliches Ergebnis der Bibel
ist, noch weniger, dass sie eine auf dem Weg historischer Tradition
gewachsene Selbständigkeit hätte, welche mehr oder weniger mit der
Bibel im Widerspruch stünde; sondern sie ist Gottes Schöpfung,
die die Heilige Schrift als Quelle ihrer Verkündigung und die
Tradition als Form ihrer Wirksamkeit in einem Atem nennt und beide
als von Gott ihr gegebene Faktoren im rechten Zusammenhang hält.

Denn: wer und was ist «die Kirche?» Diese Kirche, die von
ihrem Herrn die sichtbare Gestalt bekam am ersten Pfingstfest —
schon dies sollte uns verbieten, mit unserer Theologie der
Verlegenheit in die Idee der «unsichtbaren Kirche» zu flüchten—, ist
nach dem mächtigen Wort des heiligen Paulus der Leib, dessen

Haupt Christus ist. Er gibt diesem Leib das Leben und Er selber
lebt in diesem Leib. Es ist dies nun gewiss ein Ausdruck, den keine
Theologie vernachlässigen wird, aber der unseres Erachtens nur
von der wahrhaft katholischen Theologie genügend tief erfasst wird,
wo sie sagt, dass dieses Wort für sie nicht ein sprachliches Bild,
sondern höchste, göttliche Realität ist. Und dann versteht sie es

so, dass die Kirche, als die Stiftung Jesu Christi, als Ergebnis
seines Erlösungswerkes, die in ihrer Gemeinschaft alle zusammen-
fasst, die an Ihn glauben und auf Ihn getauft sind, d. h. durch
Ihn erlöst und in Ihm mit Gott versöhnt sind, die Form und die
Gestalt ist, in der Christus mit den Seinigen ist und hier auf Erden
sein Erlösungswerk fortsetzt. Wenn die Theologie dies mit dem
Gedanken umschreiben will, dass die Kirche die Fortsetzung der
Inkarnation ist, so kann unsere Theologie dagegen nichts
einzuwenden haben wenn nur im obigen Sinn verstanden. Deshalb
bildet die «Lehre von der Kirche» mit der Christologie zusammen
das Herzstück unseres theologischen Denkens. Deshalb heisst die
Kirche unsere «Mutter», wie Gott unser «Vater» heisst, und es

kann keiner Gott Vater nennen, der nicht die Kirche zur Mutter
hat. Deshalb schrecken wir nicht vor dem Wort zurück, dass

«ausserhalb der Kirche kein Heil ist: denn die Kirche «ist» der
Leib Christi und «es ist in keinem andern Heil».

Wenn nun die Kirche der Leib Christi ist, so ist es auch

notwendig, dass ihre ganze Verfassung von Christus gewollt und
bewirkt ist ; und überdies, dass das Heilswerk, das in ihr geschieht,



— li¬
vori Anfang bis zum Ende, in Gestalt und Ziel sich vollzieht, gemäss
dem Willen und durch die Wirkung desselben Christus, der ihr
Haupt ist und der in ihr lebt durch seinen Geist. Das bedeutet für
uns, dass Amt und Sakrament zu ihrem Wesen gehören, und zwar
so, dass die Kirche ohne diese nicht sein kann und dass diese
ausserhalb der Kirche sinnlos, Karikatur und Blasphemie sind.
Eine Kirche, welche glaubt, ohne Amt auskommen zu können oder
die das Wirken des Heilswerkes in einer Art von Glaubensübermut
dem Heiligen Geist überlässt, der weht, wo immer er will, verkennt
die göttliche Barmherzigkeit ihres Herrn und Hauptes, der sich
einen Leib, d. h. einen Organismus in der Kirche wählte, und
schneidet sich selbst vom Leben der Gnade ab. Ein Amt, das

glaubt, sich aus eigener Kraft, ohne Berufung durch die Kirche,
aufrechterhalten und fortsetzen zu können, ist Charlatanismus ; und
ein sakramentales Handeln, zu dem keine Kirche einen Auftrag
erteilt und in dem also nicht wahrlich Christus der eigentliche
Minister ist, ist Magie.

So beherrscht «die Kirche» beides: Amt und Sakrament; sie

lebt und atmet in beidem ihr göttliches Leben weiter, und diese
beiden haben nur soweit Bedeutung und Wahrhaftigkeit, als sie

vollkommen, in Berufung und Ziel, in Aufgabe und Wirkung, im
.Leibe der Kirche inkorporiert sind. Deshalb handelt es sich hier
um das «apostolische» Amt und um das wahrhaft «katholische»
Sakrament. Das Amt kann nicht etwas Willkürliches oder jedermanns
Gut sein. Die alte Kirche hat wahrhaftig das allgemeine Priestertum
der Gläubigen nicht vernachlässigt, sondern es in Hinsicht auf jeden
bekannt, der im Doppelsakrament der Initiation, d. h. durch die
Taufe zur Vergebung der Sünden und durch Handauflegung unter
Gebet zum Empfang des Heiligen Geistes, in die Gemeinschaft der
Kirche aufgenommen wurde; aber sie wusste von Anfang an, dass
das ministerielle Amt der Kirche ausschliesslich clem gegeben war,
«der von Gott berufen war».

Die Grundlage des Amtes in der Kirche ist das Apostelamt,
und wenn der alte katholische Glaube sieht, wie gemäss dem Willen
und unter der Leitung der Träger dieses Apostolates, das Amt sich
in den Ämtern von Bischof. Priester und Diakon entfaltet, dann
gründet er dies auf das Zeugnis des Neuen Testamentes und auf
die Deutung, die die älteste Kirche in ihrem traditionellen Glaubens-
denken und Glaubensleben ihm gegeben hat. Nach dieser Deutung
ist dieses Amt eine Berufung von Gott her, die durch die Hand-



— 12 —

auflegung der Kirche verwirklicht wird; ein Amt, das die Kirche
nötig hat, das also «zum Behufe der Kirche» verliehen wird; ein
Amt, das keiner ausserhalb der Kirche besitzen oder sich an-
massen kann, das also «im Auftrag der Kirche» gegeben wird; aber
darum auch wahrlich ein heiliges, ein sakramentales Amt, das ein
göttliches Charisma besitzt; ein Charisma, das der Heilige Geist
durch die Kirche gibt und das von jeder menschlichen Willkür
unabhängig ist. Es ist unsere Überzeugung, dass im Amt die Kirche
ihre Katholizität und ihre Apostolizität bewahrt und offenbart
und dass die apostolische Sukzession — d. h. die unaufhörliche
und regelmässige Fortsetzung des apostolischen Amtes, im Auftrag
der Kirche, zum Behufe der Kirche, durch sakramentale
Handauflegung durch die Kirche — einer der tiefsten Wesenszüge der
Kirche ist, ohne welche sie kein «Leib Christi» sein kann.

Grundlage der Sakramente ist der Wille des Herrn, des Hauptes
der Kirche, der durch die Sakramente seiner Kirche und ihren
Kindern seine Gnade mitteilt. Die Theologie verbietet, das Sakrament

«nur» als ein Zeichen oder Siegel anzusehen, und gebietet,
es als die direkte Gabe des Herrn, dessen Wort keine Bildersprache
und dessen Tat kein Symbol ist, anzunehmen. Ein « Sakrament», das

nur abbilden will, was einmal gegeben werden wird, ist blosse
Zeremonie; und ein «Sakrament», das zu versiegeln vorgibt, was schon

gegeben ist, ist eine Überflüssigkeit. In den Sakramenten und durch
sie gibt der Herr, als der regelrechte und wahrhaftige Geber der
Gnade, sein Heil. Wer dies eine magische Wirkung «ex opere
operato» nennt, vergisst, dass der Herr, das Haupt der Kirche, die sein
Leib ist, selbst dahintersteht, selbst handelt, wahrhaftig wirkt durch
das gleichfalls von ihm verordnete ministerielle Handeln der Kirche,
welche, als sein Leib, nur in menschlichem Mitwirken dem Gebot
ihres souveränen und wahrhaftigen Hauptes Gehorsam leistet.

Eine ins einzelne gehende Erörterung der sieben Sakramente
der Kirche fällt ausserhalb des Rahmens dieses Beitrags. Nur soll
bemerkt werden, dass besonders die altkatholische Theologie
niemals beunruhigt wird durch das Problem der «Siebenzahl»,
sondern mehr durch den Begriff, besser gesagt die Definition von
«Sakrament», welche, in scholastischer Zeit formuliert, der
römischen Theologie viele Schwierigkeiten bereitet und die reformatorische

Theologie zu der Annahme von nur zwei Sakramenten
gezwungen hat. Die Theologie kann alles gewinnen, wenn sie nicht
von einer Definition ausgeht, in die sie ihre Sakramente wie in ein



— 13 —

Mieder hineinzwängt, das nur selten passt, sondern jede Handlung,
die die Kirche als sakramental präsentiert, auf ihren eigenen Wert
und auf ihre eigene Bedeutung hin untersucht. Wir sind davon
überzeugt, dass dann eine grössere Übereinstimmung zwischen
«katholisch» und «reformatorisch» möglich erscheinen würde, als
die gegenseitige Theologie heute glaubt konstatieren zu können. —
Weiter soll hier auf Grund des oben Gesagten erklärt werden, dass

die altkatholische Theologie die Taufe wahrlich als den Moment
der Wiedergeburt auffasst ; dass ihre Eucharistie eine Feier ist des

wahrhaft präsenten Herrn, der in seiner Präsenz nicht sein «ein
für allemal» geltendes Opfer wiederholt, sondern durch seine
wahrhaftige Gegenwart dieses Opfer in ein fortwährendes Heute setzt
und so dessen ewige Gültigkeit verwirklicht, dass ihre «Firmung»
oder ihre Konfirmation die andere Seite des Taufsakramentes ist,
durch das der Getaufte die bei seiner Taufe abgelegten Gelübde
bewusst auf sich nimmt in der Kraft des ihm geschenkten Heiligen
Geistes; dass die Reconciliatio für sie der Weg ist, auf dem der
Mensch, der die Gnade seiner Taufe schändete, in den Stand des

«Vergeben-Seins» zurückgeführt wird; dass die Krankenölung der
vergebende Trost ist, speziell auf den kranken Sünder angewandt ;

dass die Weihe zu den Ämtern ein hervorragendes Sakrament ist,
wie oben dargestellt wurde; und dass die Eheeinsegnung nicht
bezweckt, die Ehe selber zu einem Sakrament zu erhöhen (weder
Heilige Schrift noch Tradition lehren solches), sondern sie ist das

Sakrament, das die Ehe in die Sphäre der Gnade hineinversetzt.
Das Prinzipielle, das wir hier noch einmal wiederholen möchten,

ist, dass die Kirche, wie sie einerseits nach ihrem Ursprung, d. h.

von Gottes Offenbarung her, sowohl der Heiligen Schrift als auch
der Tradition in gleicher Weise dient, und diese ihr dienen, diesen
beiden ihre Autorität verleiht und sie mit ihrer Autorität der Welt
näherbringt — andrerseits in ihrem Amt kontinuiert und in ihren
Sakramenten das Heilswerk ihres Herrn und Hauptes fortsetzt.
Das credo ecclesiam, unam, sanctam, catholicam et apostolicam,
muss jedesmal wieder zu ihrem Fundament zurückkehren — durch
das ja die Kirche nicht ein sachliches Objekt sondern ein Glaubensobjekt

(credo ecclesiam) ist — dass sie der Leib Christi, ihres
Hauptes, ist. Hierauf beruht alles; hier liegt das mysterion mega,
das sacramentum magnum, von dem Paulus Eph. 5/32 spricht;
und hier liegt die Erklärung aller grossen Gedanken, welche der
Apostel der Kirche widmet, wenn er sie bezeichnet als «der heilige



— 14 —

Tempel im Herrn» und «die Wohnung Gottes im Geiste», «die
Kirche des lebendigen Gottes, die Säule und das Fundament der
Wahrheit» usw.

Wir glauben damit eine genügende und deutliche Umschreibung

der Stellung und der Bedeutung der Lehre von der Kirche
in der altkatholischen Theologie gegeben zu haben. Es könnte hier
nun noch, als Schlussfolgerung, eine Beantwortung folgen jener in
dem unterbreiteten Schema aufgestellten Fragen in bezug auf: die
Gründung der Kirche, ihre heutige Organisation im Verhältnis zur
neutestamentlichen Lehre und Praxis, ihre Botschaft und Sendung.
ihr Verhältnis zur Welt, zum Reich Gottes, ihre Kontinuität, das
Wesen ihrer Autorität. Unserer Ansicht nach sind diese Fragen
in unsern Darlegungen behandelt und beantwortet worden, und
eine Wiederholung würde diesen Aufsatz nur unnötig verlängern.
Vielleicht verdient noch diese Frage — zum Schluss — eine
Antwort: Welchen besonderen Beitrag kann nach unserer Meinung
unsere Kirche zu der ecclesia universalis leisten Vielleicht ist
auch darauf eine Antwort überflüssig. Denn aus den obigen Zeilen
wird deutlich geworden sein, dass es eine ursprünglich katholische
Anschauung über die Kirche gibt, welche weder durch reformatorische

Gedanken abgeschwächt und verflüchtigt noch durch
römisch-hierarchisches Denken erstarrt und verweltlicht ist. Das
Festhalten und Weitergeben dieser ursprünglich-katholischen
Auffassung darf unser Beitrag an die «allgemeine Kirche» sein, welcher
Ausdruck wohl nichts anderes als «ecclesia catholica» meinen kann.
Unsere Kirche ist wohl fest überzeugt, dass sie im ökumenischen
Denken und Wirken keine numerische Bedeutung hat — wir
glauben auch, dass die Zahl keiner einzigen Kirche Bedeutung vor
Gott und Menschen verleihen kann —, sondern dass ihre Bedeutung
nur darin liegt, wahrhaft katholisch zu sein und an dieser Katholizität

in Treuen festzuhalten, sowie diese treu zu bezeugen und
weiterzugeben. Die Überzeugung, dass sie diese Katholizität besitzt, ist
für sie kein Grund, im Bewusstsein ihres eigenen Reichtums
hochmütig abseits zu stehen und abzuwarten, bis andere sich auf ihre
Seite stellen oder, kühner noch, sich ihrem Dogma unterwerfen,
sondern bestimmt sie im Gegenteil, sich von ganzem Herzen am
ökumenischen Gespräch der Kirchen zu beteiligen, auf alle zu
horchen, von allen zu lernen, und dabei von ihrem eigenen
Glaubensbesitz Zeugnis abzulegen. Schon die bekannten Unionskonfe-
renzen der Jahre 1874/75 in Bonn unter dem Vorsitz von Prof. Dr.



— 15 —

Ign. von Döllinger gaben zu diesem Gespräch den Anstoss, und
die im Anfang genannte Utrechter Bischofserklärung vom 24.
September 1889 drückte die ökumenische Gesinnung der altkatholischen

Kirche prinzipiell aus in folgenden Worten: «Wir hoffen,
dass es den Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter Fest-
haltung am Glauben der ungeteilten Kirche eine Verständigung
über die seit den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu
erzielen. Wir ermahnen die unserer Leitung unterstellten
Geistlichen, in der Predigt und bei dem Unterrichte die wesentlichen
christlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die kirchlich
getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen, in erster Linie zu
betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze
jede Verletzung der Wahrheit und Liebe sorgfältig zu vermeiden
und die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel
anzuleiten, Andersgläubigen gegenüber sich so zu verhalten, wie es

dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser aller Erlöser ist.» Von
diesem Gedanken geleitet, ist es unser heissester Wunsch,
mitzuwirken beim Ebnen der Wege, auf denen die Kirchen, die die
Ökumene heben, zum «corpus indivisum Christi» gelangen mögen,
denn «es ist unter dem Himmel kein anderer Name, in dem wir
selig werden können»1).

Andreas Rinkel,
Archiepiscopus Ultraiectensis

x) Diese Arbeit ist die deutsche Übersetzung zum Bericht « Das Wesen
der Kirche» der Kommission über Glauben und Vorfassung.


	Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der altkatholischen Kirche

