
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 195 —

Kirchliche Chronik
Botschaft der Vollversammlung des Ökumenischen Rates der

Kirchen in Amsterdam vom 4. September 1948.
«Der Ökumenische Rat der Kirchen, in Amsterdam versammelt,

grüsst alle, die Jesus Christus angehören, und alle, die bereit sind, zu hören.
Wir preisen Gott den Vater und unsern Heiland, Jesus Christus, dass

Er die verstreuten Kinder Gottes sammelt und uns hier in Amsterdam

zusammengeführt hat. Wir sind voneinander getrennt, nicht nur in Fragen
der Lehre, der Ordnung und der Überlieferung, sondern auch durch unseren
sündigen Stolz: Nationalstolz, Klassenstolz, Rassenstolz. Aber Christus hat

uns zu seinem Eigentum gemacht, und in Ihm ist keine Zertrennung. Wo
wir Ihn suchen, finden wir einander. Hier in Amsterdam haben wir uns von
Ihm und damit voneinander aufs neue in Pflicht nehmen lassen, und deshalb
haben wir diesen Ökumenischen Rat der Kirchen gebildet. Wir haben den
festen Willen, beieinander zu bleiben. Wir rufen die christlichen Gemeinden
allenthalben auf, diesen Zusammenschluss zu bejahen und ihn auch in ihrem
eigenen Leben miteinander Wirklichkeit werden zu lassen. So danken wir
Gott und befehlen Ihm getrost die Zukunft.

Wenn wir auf Christus schauen, sehen wir die Welt, wie sie ist, nämlich

als Seine Welt, in die Er hineinkam, und für die Er in den Tod ging.
Diese Welt ist voll von grossen Hoffnungen, und zugleich voll von
hoffnungsloser Verzweiflung. Einige Nationen sind voller Freude in ihrer
neugeschenkten Freiheit und Kraft; andere werden nicht frei von ihrer
Bitterkeit, weil ihnen die Freiheit versagt bleibt; andere wieder bleiben

gelähmt durch mangelnde Einheit. Überall aber spürt man in der Tiefe
eine Angst. Millionen von Menschen leiden Hunger, Millionen sind ohne

Obdach, ohne Heimat, ohne Hoffnung, und über der gesamten Menschheit
hängt die Drohung des totalen Krieges. Wir selber haben unseren Anteil
an der Schuld dieser Welt. Deshalb haben wir Gottes Gericht über uns
anzuerkennen und zu ertragen. Wie oft haben wir versucht, Gott und dem

Mammon zu dienen, wie oft haben wir über die Bindung an Christus andere

Bindungen gestellt. Wir haben die frohe Botschaft verfälscht, indem wir sie

"lit unseren eigenen wirtschaftlichen, völkischen und rassischen Interessen
gleichsetzen, und wir haben mehr Furcht vor dem Krieg gehabt als Abscheu.
Bei unserer Begegnung hier ist uns das Verständnis dafür aufgegangen, wie
sehr unsere Zertrennung uns daran gehindert hat, in der Gemeinschaft
Christi voneinander Rat und Zurechtweisung anzunehmen, und weil uns
diese Zurechtweisung nicht zuteil wurde, hat die Welt aus unserem Munde
statt des Wortes Gottes oft nur Menschenworte vernommen.

Aber Gott hat ein Wort gesprochen für unsere Welt. Es besagt, dass

diese Welt in der Hand des lebendigen Gottes ist, der nur Gutes mit ihr
lQi Sinn hat. In Jesus Christus, seinem fleischgewordenen Wort, der unter



— 196 —

uns lebte und starb und von den Toten erstand, hat Gott die Macht des

Bösen ein für allemal gebrochen und für jedermann das Tor zur Freiheit
und zur Freude im Heiligen Geist aufgetan. Das letzte Gericht über die

ganze menschliche Geschichte und über jede einzelne menschliche Tat
ist das Gericht des barmherzigen Christus, und am Ende der Geschichte

steht der Triumph Seines Reiches. Da werden wir dann voll verstehen,

wie sehr Gott die Welt geliebt hat. — Das ist Gottes unwandelbares Wort
für die Welt, aber Millionen unserer Brüder haben es niemals vernommen.
Und wir, die wir hier aus vielen Ländern versammelt sind, bitten Gott,
Er möchte Seine ganze Kirche dazu aufwecken, dass sie Seine frohe
Botschaft der ganzen Welt bekanntmacht und alle Menschen aufruft, an

Christus zu glauben, in Seiner Liebe zu leben und auf Sein Kommen zu

hoffen.

Dass wir hier zusammenkamen, um den Ökumenischen Rat zu schaffen,
würde ein vergebliches Beginnen bleiben, wenn nicht die Christenmenschen
allenthalben sich Christus, dem Haupt der Kirche, zu eigen gäben, in einem

neuen Bemühen, dort, wo sie stehen, Seine Jünger zu sein und sich als Seine

Diener unter ihren Nächsten zu erweisen. Wir müssen uns selber und alle
Menschen daran erinnern, dass Gott die Gewaltigen vom Stuhl gestossen
und die Demütigen und Sanftmütigen erhoben hat. Wir müssen wieder aufs

neue miteinander lernen, mutig im Namen Christi zu unseren Völkern zu

sprechen und zu denen, die Macht über sie haben. Wir müssen lernen,
dem Terror, der Grausamkeit, dem Rassenhass zu widerstehen, dem Aus-

gestossenen, dem Gefangenen, dem Flüchtling zur Seite zu sein und die

Kirche überall zum Mund machen für die Stummen und zur Heimat, in
der jeder ein Zuhause finden kann. Wir haben aufs neue miteinander zu

lernen, welche Aufgaben christlichen Männern und Frauen in der Industrie,
in der Landwirtschaft, in der Politik, in Haus und Beruf zufallen. Wir
wollen Gott bitten, dass Er uns miteinander lehre, ein echtes Nein und ein
echtes Ja zu sprechen.

Ein Nein zu allem, was der Liebe Christi zuwider ist, zu jedem System,
zu jedem Programm, zu jedem Menschen, die einen Menschenbruder
behandeln, als wäre er nicht Gottes Geschöpf, sondern ein Stück Ware, das

man ausnutzen kann; ein Nein zu denen, die im Namen der Ordnung das

Unrecht zum Recht machen, zu denen, die die Saat des Krieges säen, und
zu denen, die uns auffordern, ihn als unvermeidliches Schicksal
hinzunehmen.

Ein Ja zu allem, was mit der Liebe Christi zusammenstimmt, zu alle«
Menschen, die das Recht aufrichten, zu allen, die in der Welt einen echten
Frieden schaffen möchten, zu allen, die um des Menschen willen hoffen,
kämpfen und leiden; ein Ja zu allen denen, die — selbst ohne es zu wissen —
sich ausstrecken nach einem neuen Himmel und einer neuen Erde, in welchen
Gerechtigkeit wohnt.



— 197 —

Es steht nicht in menschlicher Macht, Sünde und Tod von der Erde
zu verbannen, die Eine Heilige Kirche zu bauen, die Mächte des Satans zu
überwinden; aber Gott kann es tun. Er hat uns mit dem Tage der Ostern
die Gewissheit gegeben, dass Er selber es vollbringen wird. Aber wir
können eins: indem wir gute Werke des Glaubens und Gehorsams tun,
können wir auf Erden Zeichen aufrichten, die auf den kommenden Sieg
hinweisen. Bis zum Tage dieses Sieges ist unser Leben verborgen mit
Christus in Gott, und keine irdische Enttäuschung, keine noch so grosse
Not, keine Macht der Hölle kann uns von Ihm trennen. Als die, die in
Zuversicht und Freude dem Tag ihrer Befreiung entgegengehen, wollen wir
uns an die Aufgaben machen, die unser warten, und damit die Zeichen

aufrichten, die gesehen werden können.

Dem aber, der überschwänglich tun kann über alles, das wir bitten oder
verstehen, nach der Kraft, die da in uns wirkt, dem sei Ehre in der Gemeinde,
die in Christo Jesu ist, zu aller Zeit, von Ewigkeit zu Ewigkeit!»

Die Berichte der Sektionen der Tagung in Amsterdam. Wir
geben hier einen kurzen Auszug über die Berichte der IV Sektionen nach
dem Oek. P. D.

Sektion I: Die Kirche in Gottes Heilsplan.
Im ersten Teil wird gesprochen von der geschenkten Einheit und von

den tiefen Unterschieden, die zwischen den einzelnen Kirchen bestehen.
Der Versuch, diese Unterschiede vom Historischen her mit den Begriffen
einer «katholischen» oder «protestantischen Grundhaltung» zu beschreiben,
wurde in der Aussprache in Übereinstimmung mit dem Bericht selber als

unzulänglich bezeichnet. Man versuchte, mit diesen Bezeichnungen die
beiden Tendenzen zu beschreiben, von denen die eine die sichtbare
Kontinuität der Kirche stark betont, während die andere den Nachdruck auf die

jeweilige Initiative des Wortes Gottes und die Antwort des Glaubens legt.
Man habe, so sagt der Bericht, nicht vermocht, «einander die Ganzheit
unseres Glaubens so darzustellen, dass sie wechselseitig annehmbar wurde».

Aber dennoch bestehen Punkte weitgehender Übereinstimmung,
sowohl hinsichtlich des Verständnisses vom Wesen der Kirche als auch
hinsichtlich des missionarischen Auftrages. Im Raum dieser Übereinstimmung
erkennt der Bericht die Möglichkeit und die Notwendigkeit, zu einem
t*eferen Verständnis der Unterschiede und zu ihrer Überwindung
vorzudringen. Viele Probleme gehen quer durch alle Konfessionen, und die
Einheit in der bestehenden Trennung ist nicht aus der Welt zu schaffen.
«Obwohl wir uns nicht ganz einigen können, erlaubt uns der Herr nicht,
dass wir uns trennen.»

Ein weiterer Abschnitt des Berichts spricht von der «Herrlichkeit der
K'rche und der Schande der Kirchen», und der Bericht endet mit einem

Positiven Bekenntnis zur Arbeit im Ökumenischen Rat, durch dessen Exi-
stenz sichtbar wird, dass die Kirchen trotz ihrer Trennungen eine Verant-



— 198 —

wortung vor Gott und den Menschen füreinander haben. Noch einmal

wurde in der Aussprache im Plenum sichtbar, mit welcher Glaubensglut
die jungen Kirchen des Ostens gegenüber den Spaltungen die Einheit des

Leibes Christi betonen.

Sektion II: Die Kirche bezeugt Gottes Heilsplan.
In diesem Bericht ging es um das Zeugnis der Kirche in der Welt.

Die Schwierigkeiten der Verkündigung, die sowohl aus den geschichtlichen
und sozialen Bindungen der Vergangenheit wie auch aus der gegenwärtigen

Weltlage entstehen, wurden untersucht, die Beziehungen von Gottesdienst

und Zeugnis im täglichen Leben dargestellt und die Bedeutung der Laienarbeit

sowie der Evangelisation unterstrichen. Der Bericht endet damit,
dass er sagt, «dass Gott seine Christen als unvollkommene Werkzeuge
gebraucht», aber dass «diese Werkzeuge wirklich von ihm gebraucht werden».

Sektion III: Die Kirche und die Auflösung der
gesellschaftlichen Ordnung.

Diese befasst sich mit den Fragen der in Unordnung geratenen menschlichen

Gesellschaft. Die Menschen haben gemerkt, dass Wechsel von
Gesellschaftssystemen nicht nur Gutes bringt, sondern auch neue Übel

erzeugt. Die Kirchen haben die Aufgabe, die wirtschaftliche und politische
Lage der Menschheit sorgfältig zu analysieren und durch ihr Zeugnis den
Menschen als einem freien Wesen, das vor Gott und seinem Nächsten
verantwortlich ist, seinen Platz in der Gesellschaft zu zeigen.

Sehr sorgfältig werden die Abschnitte in diesem Bericht über
Kommunismus und Kapitalismus gelesen werden. Die Sektion hat dem
Kommunismus gegenüber nicht einfach von vornherein eine negative Haltung
eingenommen, sondern sich bemüht, zu sehen, dass der Kommunismus
entstanden ist in jener Situation der Ungerechtigkeit und Unsicherheit,
in die auch die Kirchen gestellt sind. Man macht es sich zu einfach, wenn
man die Probleme auf die Formel Kommunismus oder Kapitalismus
bringen will. Die Kirche hat ganz bestimmte Fragen kritischer Art an den
marxistischen Kommunismus unserer Tage zu stellen. Genau so weiss
sie aber um Konflikte mit dem Kapitalismus. Die soziale Funktion der
Kirche besteht darin, dass sie nicht nur in ihrem eigenen Leben Beispiel zu
einer Erneuerung der Gesellschaftsordnung gibt, sondern ihre Mitglieder
lehrt, rechte Entscheidungen in eigener Verantwortung zu fällen.

Sektion IV: Die Kirche und die internationale Unordnung-
Diese schloss sich eng an die Untersuchungen von Sektion III an.

Der Bericht der Sektion IV ist ein besonders eindringliches Zeugnis der
Kirche zu den politischen und sozialen Problemen. Wir geben die
Überschriften der Abschnitte dieses Berichts:

I. Krieg soll nach Gottes Willen nicht sein; II. Um des Friedens willen
muss den Ursachen der Spannungen zwischen den Mächten zu Leibe
gegangen werden; III. Die Völker der Welt müssen sich zu der Herrschaft



— 199 —

des Rechts bekennen; IV. Die Beachtung von Menschenrechten und
Grundfreiheit muss durch nationale und internationale Massnahmen
gefördert werden ; V. Die Kirchen und alle Christenleute haben angesichts
der internationalen Unordnung bestimmte Verpflichtungen.

Dass es sich hier nicht um ein theoretisches Gerede der Kirche handelt,
zeigen die Entschliessungen, die im Anschluss an den Bericht der
Vollversammlung vorgelegt und von ihr angenommen wurden. Die vier ersten
Entschliessungen beschäftigen sich mit der Lage der Flüchtlinge. Der
Ökumenische Rat soll der Arbeit für die materielle und geistige Wohlfahrt
der Flüchtlinge den Vorrang vor anderen Aufgaben geben. Die Mitgliedskirchen

werden aufgefordert, zu helfen, dass für Siedler die Tore zu ihren
Ländern geöffnet und die Siedler betreut werden und dass dabei auf den
Schutz des Familienlebens besonders geachtet wird. Bedeutsam ist die

Entschliessung III, in der der Flüchtlingsausschuss des Rates ermächtigt
wird, alle Schritte zu unternehmen, um auch den Flüchtlingen deutscher

Abstammung den Schutz der Internationalen Organisationen der Vereinten
Nationen zu schaffen. Weitere Entschliessungen wenden sich den konkreten
Fragen des internationalen Schutzes der Menschenrechte und des Schutzes
der religiösen Freiheit zu, Fragen, die gegenwärtig von den politischen
Organisationen der UNO erörtert werden.

DasVerbot der römischen Kirche und die Una-Sancta-Bewegung.
Das Verbot mit Niehtkatholiken gemeinsame Versammlungen zur Besprechung

von Glaubensfragen abzuhalten, hat zu verschiedenen Kommentaren

geführt. Es fehlte nicht an Versuchen, es auf Abhaltung von gemeinsamen

Gottesdiensten zu beschränken. Der zitierte Can. 1325 des lus
Canonicum verbietet aber ausdrücklich disputationes vel collationes publicas
Praesertim Cum acatholicis sine venia Sanctae sedis aut si casus urgent
i°ci ordinarli. Gemeinsame Gottesdienste werden noch besonders verboten
mit Beziehung auf die Bestimmungen des Codex iuris canonici1). In einer
Versammlung der Una-Sancta, die vom 26727. Juni am Starnberger See

eine Tagung abhielt, beschäftigte man sich mit dem Monitum der Kirche
«Wobei die katholischen Teilnehmer keinen Zweifel darüber liessen, dass

sie sich auch in ihrer Una-Sancta-Arbeit gehorsam den Weisungen der Kurie,
"igen. In Übereinstimmung mit der Mahnung des Hl. Offiziums wurden
die während der Begegnung gehaltenen Gottesdienste getrennt gefeiert.

agegen vereinigten sich alle Teilnehmer zum Abschluss der Begegnung
'n einem gemeinsamen Gebet»2). Ein Kommentar zum Monitum erliess

e)n Konsultor des Hl. Offiziums in einer Veröffentlichung der Grego-
rianischen Universität in Rom vom 6. Juni.

Er hebt darin hervor, dass von dem Monitum keinerlei interkonfessio-
nelle Zusammenkünfte betroffen werden, die z. B. wissenschaftlichen,

x) Vgl. l.K.Z. 1948, II, S. 183 f.
a) « Der Überblick », München, Nr. 28.



— 200 —

sozialen, wirtschaftlichen und anderen Fragen gewidmet sind, sondern

nur solche, die Glaubensfragen behandeln. Es sei ferner zu beachten, dass

in dem Dokument des Hl. Offiziums keine neuen Grundsätze enthalten sind,
sondern vielmehr die geltenden Bestimmungen des Kirchenrechts neu
eingeschärft und interpretiert worden seien. Es müsse ferner bekannt werden,
dass nicht die Tatsache interkonfessioneller Zusammenarbeit zur
Erörterung von Glaubensfragen als solche verurteilt werde, sondern lediglich
die Teilnahme an solchen Tagungen ohne die vorherige Zustimmung des

Hl. Stuhles oder — in dringenden Fällen — des zuständigen Ordinarius..
Der Verfasser weist sodann auf die besondere Gefahr solcher Veranstaltungen

hin, die darin bestehe, dass die Beteiligten aus gegenseitiger menschlicher

Rücksichtnahme sich dazu verleiten liessen, die Glaubenssätze nicht
mit der nötigen Deutlichkeit herauszuarbeiten und auf diese Weise bei
nichtkatholischen Teilnehmern unberechtigte Hoffnungen auf eine leicht mögliche
Vereinigung der Kirchen erweckten, die dann um so härter enttäuscht
werden müssen. Über diese Gefahr der Verwischung der Glaubenssätze
hinaus besteht in dem Kommentar, wie dargelegt wird, ein besonderer
Einwand gegen interkonfessionelle Glaubensgespräche darin, dass sie einen
verfälschten Ausgangspunkt durch die Voraussetzung bekommen, dass die
katholische Kirche in ihnen als ein Partner unter anderen auftreten kann.
Doch könne es nur eine wahre Kirche Christi geben. Die katholische
Kirche könne nur die Einheit in der einen von Christus gegründeten Kirche
anerkennen, und eben dies sei die katholische Kirche selbst. So sei es der
Kirche in Berücksichtigung göttlichen Rechts auch nicht möglich, an
ökumenischen Zusammenkünften wie beispielsweise jetzt an der
Weltkirchenkonferenz in Amsterdam teilzunehmen. Schliesslich betont der
Kommentator, dass vermischte Kulthandlungen und aktive Teilnahme von
Katholiken an nichtkatholischen Gottesdiensten kirchenrechtlich ebenso

untersagt sind, wie die Zulassung von Niehtkatholiken zu katholischen
Gottesdiensten nach den allgemeinen Grundsätzen der katholischen Lehre
unzulässig erscheint, wenn auch das kirchliche Gesetzbuch dies nicht
ausdrücklich ausspricht *).

Der 72. deutsche Katholikentag in Mainz hat in der Versammlung
vom 5. bis 9. September verschiedenen Kundgebungen zugestimmt-
Eine wendet sich an die «getrennten Brüder», die evangelischen Christen-
Darin wird von der neuen Lage zwischen den Konfessionen gesprochen
und auch die Massregel der Kurie berührt. Es heisst da:

«Die gemeinsam erlittene Bedrängnis hat zwischen uns ein Gefühl
der Verbundenheit geschaffen, das uns mit Freude und Hoffnung erfüllt-
Eine neue Atmosphäre des Zusammenlebens ist so entstanden.

«Christlicher Nachrichtendienst» vom 22.I11IÌ, München; Ök.P.D. Nr. 3°'
30. Juli 1948.



— 201 —

Was das theologische Gespräch zwischen Katholiken und
Niehtkatholiken angeht, so hat es ein Stadium erreicht, in dem es sich nicht mehr
um polemische Auseinandersetzungen oder irenische Überbrückungs-
versuche handelt, sondern in dem die strenge Wahrheitsfrage zu seinem
Inhalt geworden ist. Die Sorge darum ist eine Angelegenheit des Hirtenamtes

und der von den Hirten der Kirche damit Beauftragten. Das hat erst
kürzlich ein römisches Dekret wieder eingeprägt. Wir stellen mit
Befriedigung fest, dass dieser Stand der Dinge auch von den Führern der
ökumenischen Bewegung anerkannt und bejaht wird.»

Mit Berufung auf Äusserungen des Papstes Pius XII. wird ferner zum
Zusammenwirken «aller Menschen guten Willens und aller Christen»
aufgefordert, «um der grossen Katastrophe zu begegnen, von der die Welt
bedroht ist. Das ist in Deutschland in vielfacher Weise geschehen. Wir
stehen gemeinsam gegen die Mächte, die das Bild Gottes im Menschen
auszulöschen versuchen, und wissen uns verbunden durch das Band der Liebe,
die bereit ist, in den Armen, den Heimatlosen und Vertriebenen Christus
selber aufzunehmen.»

«Wir wollen beten, dass es uns gegeben werde, die Probe des Zeugnisses
für Christus in unserer Zeit zu bestehen, und dass wir die Gnade erhalten,
die Spaltung im Glauben, aus der unserm Volke so viel Anfechtung und
Unheil erwachsen ist, zu überwinden in unserm Herrn Jesus Christus, der
gewollt hat, dass wir alle eins seien.»

Rom und die Amsterdamer Konferenz. Infolge vieler Anfragen
hatte der vorläufige Ausschuss des Weltkirchenrates schon im Jahre 1947
beschlossen, eine begrenzte Zahl nicht offizieller römisch-katholischer
Beobachter zur Tagung einzuladen.

Obwohl viele der Eingeladenen den deutlichen Wunsch ausdrückten,
teilzunehmen, entschied das Hl. Offizium im Juni, dass niemandem
die Erlaubnis erteilt werden sollte, nach Amsterdam zu gehen1). In einem

Hirtenbrief, der am 22. August anlässlich der Eröffnung der Weltkirchenkonferenz

in allen römisch-katholischen Kirchen der Niederlande verlesen

^urde, wurde diese ablehnende Haltung wie folgt begründet:

Diese ablehnende Haltung, so heisst es im Hirtenbrief, beruhe nicht
auf der Furcht vor einem Prestigeverlust oder auf anderen taktischen
Erwägungen. Für die Entscheidung seien vielmehr letzte Glaubensüber-

2eugungen massgeblich. Die römische Kirche sei immer die eine Heilige
Katholische und Apostolische Kirche, die durch Jesus Christus gestiftet
lst, damit durch sie sein Erlösungswerk bis an das Ende der Tage fortgesetzt
*erde. Wörtlich heisst es: «Die Einheit der Christenheit kann nur auf eine

^eise beendigt werden, durch die Rückkehr zu ihr, durch die Rückkehr
ln die Einheit, die in ihr ständig bewahrt geblieben ist.»

l) Ök.P.D. Nr. 35/36, 2. IX. 1948.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1948.
14



— 202 —

Wenn die katholische Kirche an Einheitsbewegungen auf der Basis der

Gleichberechtigung teilnehmen würde, würde sie zugeben, dass die von
Christus in ihr gewollte Einheit nicht mehr bestehe und dass sie eigentlich
keine christliche Kirche sei. Dennoch, sagt der Hirtenbrief, verfolgt die

römische Kirche die Amsterdamer Versammlung mit grosser
Anteilnahme. Diese ist entstanden aus einem grossen und ehrlichen Verlangen
nach der Einheit, die Christus will unter denen, die ihn als Gott und Heiland
anrufen. Es kann uns nicht gleichgültig sein, ob dieser Kongress einen

Schritt nach vorwärts oder einen Schritt nach rückwärts bedeutet: einen

Schritt nach vorwärts, wenn er dazu führt, dass das Heimweh nach der
Mutterkirche und die in ihr gegebene Einheit stärker wird; einen Schritt
nach rückwärts, wenn das Ergebnis sein würde, dass viele sich zufrieden
geben mit einer Einheit, die noch sehr weit entfernt ist von der Einheit,
die Christus gebracht hat. Die Bischöfe rufen die Priester und Gläubigen
an, für alle Teilnehmer des Kongresses und für alle, die sich nach der Einheit

der Kirche sehnen, mit Inbrunst zu beten. Für den 22. August ist in
allen Kirchen eine feierliche Messe zu halten mit der Fürbitte, dass alle

an der Einheit der Heiligen Kirche teilnehmen mögen x).

Natürlich hat diese Stellungnahme in weiten Kreisen Befremden erregt.
Auf der Eisenacher evangelischen Kirchenversammlung gab diesen
Gefühlen Landesbischof D. Wurm beredten Ausdruck.

Es sei ein verheissungsvolles Zeichen, so erklärte D. Wurm, dass die
ökumenische Bewegung über alle Nationen und Völker hinweg in der
ausserhalb der römischen Kirche stehenden Christenheit ein Gefühl der
gemeinsamen Verantwortung geweckt habe, wie es früher nicht vorhanden
war. Um so schmerzlicher empfinde es die evangelische Christenheit,
wenn das Hl. Offizium des Vatikans den Katholiken die Teilnahme an
gemeinsamen Gottesdiensten und an religiösen Gesprächen stark
eingeschränkt habe. Hiervon sprach D. Wurm aber nicht im Tone eines Protestes,
sondern aus dem Bewusstsein ökumenischer Verantwortung, wenn er das

gemeinsame Erbe betonte und den Papst Pius XII. persönlich ansprach:
«Welch jahrhundertealte Last der Tradition muss auf dem Papstamt liegen,
wenn auch ein so weitschauender und tiefblickender Inhaber des Stuhles
Petri wie der gegenwärtige solch einen Erlass billigen kann. » Man könne
sich fragen, so meint Landesbischof Wurm, ob dies ein Zeichen von Stärke
oder von Schwäche sei. «Fühlt sich die römische Kirche so stark, dass sie

in einer Zeit, wo alles zusammenstrebt, sich absondert und ihren eigenen
Weg ungehemmt und ohne das Bedürfnis nach einer Revision weitergeht
Oder aber fühlt sie sich so schwach, dass sie von der Berührung ihrer Glieder
mit Gliedern anderer Kirchen einen Schaden für sich befürchtet?»

Die Bedeutung der Una-Sancta-Bewegung. Offenbar hat die
Bewegung in der römisch-katholischen Kirche solche Dimensionen angenorn-

J) Ök.P.D. Nr. 37/38 i948.



— 203 —

men und die Amsterdamer Tagung hat so viel Interesse gefunden, dass

die römische Kurie sich genötigt sah, sie etwas einzudämmen, damit sie

der Kirche nicht zu gefährlich werde. Aus dem io. Rundbrief: Una-Sancta-
Einigung, den Dr. Laros auf Pfingsten 1948 herausgegeben hat, erfahren

wir, dass die Fuldaer Bischofskonferenz Erzbischof Jäger von Paderborn
zum Beauftragten in ökumenischen Fragen bestimmt hat. Er hat in einer
Ansprache am Vatikan-Sender betont, dass der Papst «ein lebhaftes Interesse

für die Arbeit der Una Sancta in Deutschland hat und sie mit väterlicher

Liebe segnet. Er kennt aus seinem vieljährigen Aufenthalt in Deutschland

die mannigfach entgegenstehenden Schwierigkeiten. Er weiss besser
als jeder andere, dass die Wiedervereinigung der Christenheit nicht durch
Menschenwerk herbeigeführt, sondern nur von Gott in Gnaden geschenkt
werden kann. Wir Menschen können und müssen aber unaufhörlich um
diese Gnade beten, damit wir selber für die Einigung innerlich bereitet
werden, und besonders müssen wir uns nach besten Kräften bemühen, die
Hindernisse aus dem Wege zu räumen, die der Gnade Gottes im Wege
stehen. Das ist das Herzensanliegen des Hl. Vaters.» Der genannte Rundbrief

gibt nach Nr. 2 der von P. Couturier herausgegebenen «Dokumente»
einen Überblick über die Bewegung. Er berichtet: «wie in Madagaskar der
Rundfunk von evangelischer, katholischer und anglikanischer Seite in den
Dienst der Una-Sancta gestellt wurde; wie in Peking alle christlichen
Konfessionen sich in Kundgebungen und Andachten vereinigt haben, um einem

schöpferischen Frieden die Wege zu ebnen ; wie in Kairo und Alexandrien
m allen Kirchen mit Inbrunst um die Einigung der Christgläubigen
gebetet wurde ; wie in ganz Schweden, das unter 6 '/•> Millionen Einwohnern
nur 5400 Katholiken zählt, auf evangelischer wie katholischer Seite eine

förmliche Begeisterung für die Idee der Una-Sancta besteht und sich
besonders in der Gebetswoche gezeigt hat. In Belgien und England war sie bei
allen Konfessionen ein voller Erfolg, so dass in Gesellschaften, in der
Strassenbahn, im Omnibus und auf den Arbeitsstätten lebhaft davon

gesprochen wurde. Man sieht, die zarte Pflanze der Einung wächst langsam
aber sicher im Bewusstsein der Gläubigen, und der Segen Gottes auf allen
ernsten Bemühungen ist sichtbar. — Besonders in Frankreich, wo die Führer
der verschiedenen Bekenntnisse sich in voller Eintracht um die Einung
liühen, ist der Fortschritt überraschend gross. Couturier berichtet darüber:
*n der rumänischen Kirche in Paris fand am Sonntagnachmittag des 2.
Februar eine Versammlung statt, der Gottesdienste in den verschiedenen
Archen vorausgegangen wa?en. Die Gebete wurden griechisch, slawisch,

georgisch und rumänisch gesprochen, und in der Versammlung waren unter
den Gästen die Katholiken zahlreich vertreten. Prälat Botinelli und Prälat

^umont, Canonicus Rupp und die Vertreter verschiedener Orden. Die
Protestanten und Anglikaner waren gleichfalls durch Geistliche und
Professoren vertreten. Besonders eindrucksvoll war eine grosse Festversamm-
lung, an der 4000 Personen teilnahmen und bei der Studenten ein ,Spiel



— 204 —

der Einheit' aufführten. Kardinal Suhard, Erzbischof von Paris, führte den

Vorsitz in Gemeinschaft mit Pastor Wheateroft, dem Präsidenten der

evangelischen Kirchen Frankreichs, und dem Vertreter des Patriarchates

Moskau, Seraphim... Der Einfluss dieser lebendigen ökumenischen Kräfte
reicht weiter und wirkt weithin befruchtend. Aus philosophisch-theologischer

Forschungsarbeit unter den Christen sind manche wertvolle
Werke erwachsen, an denen Katholiken wie Protestanten, Anglikaner wie

Orthodoxe gleichermassen beteiligt sind. Häufig finden Besprechungen

statt, bei denen Fachleute mit aller Offenheit an Fragen herangehen, in
denen die einzelnen Bekenntnisse verschiedene Auffassungen vertreten.
Die wohltätigen Folgen solcher Besprechungen sind offensichtlich: gegenseitige

Vorurteile schwinden, Wege zueinander bahnen sich an, auch bei
sehr schwierigen Fragen; man stösst bis zu den entscheidenden Grundfragen

vor. Allmählich klärt sich hier die Problemstellung, auch wenn die

verschiedenartige Auffassung weiterhin schmerzlich bleibt. Immer wieder
wird bei solchen Besprechungen im Geiste betender, brüderlicher
Hilfsbereitschaft klar, dass die widerstrebenden Geister nur in der Kraft des

Gebetes vereinigt werden können...»
Die «Gemeinschaft für christliche Verständigung Una-Sancta,

München», hatte auf den 26. Juni nach Seeshaupt am Starnberger See eine

grössere Versammlung angesagt. Die römisch-katholischen Mitglieder der
Gemeinschaft hatten schon im Mai dem Erzbischof Jäger von Paderborn
den Plan vorgelegt. In der Antwort wies der Erzbischof darauf hin, dass er
anlässlich einer Romreise den Papst über die Una-Sancta-Bewegung
gesprochen habe und dass es sehr erfreulich zu erleben war, «mit welcher
Teilnahme der Hl. Vater die ökumenischen Bemühungen verfolgt». Das

päpstliche Verbot stellte aber die Tagung in Frage. Kurz vorher traf für die

römisch-katholischen Teilnehmer durch Vermittlung des Erzbischofs die

Meldung ein, dass «die Tagungserlaubnis auch von höchster Seite telegraphisch

erteilt» sei unter Aufrechterhaltung des Verbotes gemeinsamer
Gottesdienste. Es hatten sich aus verschiedenen Ländern 350 Besucher
gemeldet. Infolge der Währungsreform musste die Tagung abgesagt werden,
aber eine Gruppe fand sich doch zusammen, die das Programm
durchgeführt hat Aus den Berichten, die aus verschiedenen Ländern erstattet
wurden, entnehmen wir, dass die Schweizer Gruppe sich vor 2 Vi Jahren im
Berner Oberland gebildet hat, wozu die beiden Arbeitskreise in Zürich
und in Basel gekommen sind. Ihr Ziel ist Entgiftung der Atmosphäre und
der Wunsch, das Gespräch zwischen den Konfessionen in Gang zu bringen-
Bei der Behandlung der Themen Tradition und Schrift, Taufe, Eucharistie
und Rechtfertigung sei eine gegenseitige Annäherung spürbar geworden-
Die ostkirchliche Studiengruppe in Zürich vertrete die Auffassung, der

Ostkirche falle für die Einigung der katholischen und evangelischen Kirche

*) «Una Sancta», München, Juli 1948.



— 205 —

eine bedeutsame Rolle zu. Die Westkirche leide an einer Verbegrifflichung
und gerade dadurch in einen religiösen Intellektualismus. Die Una-Sancta-
Arbeit dürfe nicht überschätzt werden. Wenn die Wände des Vorurteils
niedergerissen werden, sei noch nichts aufgebaut. Der zweite Akt könne
aber nicht vor dem ersten geleistet werden. So wie das Christentum heute

aussieht, können wir nie zusammenkommen. Es gehe um einen neuen
Menschen, wie ihn uns Paulus vorstellt. In den ökumenischen Kreisen
spüren wir, dass wir anders werden; zuerst merken wir es nicht, aber plötzlich

ist es «da». Vertreter aus der Tschechoslowakei berühren das

Verhältnis zu den Orthodoxen, die man nicht als Schismatiker, sondern als
«fratres separati» behandeln möge. Eingehend wurde die Lage in Bayern
besprochen — u. a. wurden allerlei Schwierigkeiten berührt, wie sie Mischehen,

die Schul- und die Flüchtlingsfrage mit sich bringen. Der altkatholische

Vertreter, Dekan Demmel in München, erzählte u. a., dass

altkatholische und römisch-katholische Vertreter zu einem Gespräch
zusammengekommen seien, dabei habe sich herausgestellt, dass man auf
römisch-katholischer Seite über wichtige Dinge in der altkatholischen Kirche
nicht mehr richtig im Bilde sei. Die altkatholische Kirche sei keine Sekte,
sondern Kirche, sie habe sich immer als Glied der katholischen Kirche
gefühlt. Das Gespräch werde fortgesetzt. Einen wichtigen Beitrag zur
Tagung lieferte Prof. Zander mit einem Vortrag über die Orthodoxe Kirche
und die Ökumene. Er sagte u. a., dogmatisch gesprochen seien die
Angehörigen der verschiedenen Konfessionen füreinander «Ketzer». Das Wort
Ketzer habe sich gewandelt. Denn wer sich Christus und der Kirche nähere,
könne nicht im alten Sinne als Ketzer verstanden werden, er sei denn
als Ketzer und zugleich als Bruder in Christus. Es könne nur mehr auf den

angewandt werden, der von der Kirche weglaufe. Alle Konfessionen litten
unter einem zu starken «Provinzialismus», der das Skandalon aller christlichen

Kirchen sei. Die ökumenische Bewegung habe Interesse für jeden,
der den christlichen Namen trägt. In ihr schlage das Herz der Katholizität
als Universalität. Das Vertrauen zur wirkenden Kraft des Namens Christi
sei wichtiger als die Frage, was der Mensch über diesen Namen denkt.
Aus missionarischen Gründen dürfe man auch gegenüber den Liberalen
nicht völlig gleichgültig sein, ökumenische Bewegung sei nichts anderes
als ein offenes Bruderherz für jeden, der den Namen Christi trägt. Natürlich
bestehen Grundunterschiede — dieses historische Kreuz mussten wir
tragen. Aber es wachse doch ein Zusammengehörigkeitsgefühl in der
ganzen Christenheit, eine Einmütigkeit der Herzen, die im Grunde
unbegreiflich ist, wenn man die Verschiedenheit der Konfessionen bedenkt,
ein paradoxes Auseinandersein und doch Zusammensein. Auch in der
römischen Kirche wachse das Interesse für die ökumenische Bewegung.
*n Paris finden seit eineinhalb Jahren regelmässige Begegnungen mit
Angehörigen der römischen Kirche statt. Man habe das Wort geprägt: «Unité
sans union. » Diese unité sei aber eine mystische Einheit. Die ökumenische



— 206 —

Bewegung sei überhaupt mystisch, sie sei prophetisch, eschatologisch, aber

nicht historisch. Sie sei ein Feuer, das von oben kommt. A. K.

Lambethkonferenz 1948 und Wiedervereinigung. Nach achtzehnjähriger

Pause trat die Lambethkonferenz am 1. Juli 1948 wieder zusammen

und beriet bis zum 8. August. Bereits am 18. August lag der englische Wortlaut

des Berichtes im Druck vor *). Die Konferenz war von 329 anglikanischen

Bischöfen aus aller Welt besucht. Der Erzbischof von Kapstadt
starb am Vorabend der Konferenz in London. Der Bericht, bestehend aus

dem «Encyclical Letter», den 118 Resolutions und den Berichten der 8

Committees, umfasst 120 Seiten. Er enthält eine Menge von Material und legt
Zeugnis ab von der umfassenden Behandlung der Probleme. Es würde zu
weit führen, ihn ausführlich zu besprechen, wir begnügen uns daher, die

Hauptthemen anzugeben und die unsere Zeitschrift besonders
interessierenden Ausführungen über «Die Einheit der Kirche» ausführlich
darzulegen.

«Die christliche Lehre vom Menschen», «Die Kirche und die moderne

Welt», «Der christliche Lebensweg», «Die anglikanische Gemeinschaft»,
«Die Kirchendisziplin beim Eheabschluss», «Taufe und Firmung» sowie das

Problem der Weihe von Frauen wurden in den Committees eingehend
behandelt und in Resolutionen und Reports niedergelegt. «Der marxistische
Kommunismus steht im Gegensatz zum christlichen Glauben und zur
christlichen Praxis, denn er leugnet das Dasein Gottes, die Offenbarung und
das zukünftige Leben. Er behandelt den Menschen als Mittel und nicht als

Zweck» (Resolution 25). «Die Ehe eines Kontrahenten, dessen Partner
noch lebt, soll nicht kirchlich eingesegnet werden» (Resolution 94). Die Weihe
einer Diakonisse zum Priester ist «gegen die (anglikanische) Tradition und

Ordnung und würde die inneren und äusseren Beziehungen der
anglikanischen Gemeinschaft schwer beeinträchtigen» (Resolution 113) «Die In-
tinktion bei der Ausspendung des hl. Abendmahls wird freigestellt, soll
aber nicht im Belieben des einzelnen Geistlichen stehen» (Resolution n8).

Abschnitt 3: «Die Einheit der Kirche» enthält die Resolutionen 50 bis

77, der Report umfasst 41 Seiten. Auch in dem «Encyclical Letter» finden
wir Ausführungen über dieses Problem. Der Konferenz schwebte die
Vision einer vereinigten Kirche vor, aber sie warnt vor voreiligen
Trennungen von Teilen der anglikanischen Gemeinschaft von ihr. In Zukunft
soll kein Unionsschema ein Glied von der anglikanischen Familie trennen,
es sei denn nur für kurze Zeit. Es soll nicht in Kraft treten, ehe es nicht
mit den anderen anglikanischen Kirchen besprochen worden ist. Das sind
die Lehren, die man aus dem südindischen Unionsschema gelernt hat,
mit dem sich die Konferenz eingehend befasst hat. Die Artikel der Ver-

J) The Lambeth Conference 1948. The Encyclical Letter from the Bishops;
together with Resolutions and Reports. London 1948, S.P. C. K. 120 Seiten, Se'
heftet 5 sh., gebunden 7/6 sh.



— 207 —

fassung der südindischen Kirche und solche Feststellungen in ihr, die schwere

Besorgnis verursacht haben, möge die Kirche von Südindien nochmals
prüfen, um sie zu verbessern. Insbesondere wird auf folgende Punkte
hingewiesen: i. Das Glaubensbekenntnis soll so formuliert werden, dass die

Anerkennung des historischen katholischen Glaubens ausser Frage steht.
2. In der Darlegung über die Sakramente sollen Doppeldeutigkeiten
ausgemerzt werden. 3. Die Firmung soll sobald als möglich allgemeine Regel
werden. 4. Die Regeln für den modus procedendi auf den Synoden sollen
so modifiziert werden, dass die Stellung der Bischöfe klargestellt wird.
5. Die endgültigen Beziehungen der Kirche von Südindien zu anderen
nichtbischöflichen Kirchen sollen einer Revision unterzogen werden.
6. Es möge eine befriedigende Klarstellung der Umstände erfolgen, unter
denen nicht bischöflich ordinierte Geistliche nach Ablauf der Interimsperiode
ihr Amt in der südindischen Kirche weiterführen können (Resolution 53,
Report S. 44). Eingehend behandelt Resolution 54 die Stellung der anglikanischen

Gemeinschaft zur Kirche von Südindien: Frühere Anglikaner
(Geistliche und Laien) und solche, die in Zukunft sich der Kirche von
Südindien anschliessen, sind in jeder anglikanischen Kirche voll
privilegiert. Nichtbischöflich geweihte Priester haben auf Grund der Tatsache,
dass sie Geistliche der Kirche von Südindien sind, keine Rechte gegenüber
der anglikanischen Gemeinschaft. Über die Behandlung der Bischöfe,
Priester und Diakonen, die nach der Gründung der Kirche geweiht worden
sind, waren die Meinungen geteilt. Die Majorität ist bereit, sie

anzuerkennen und ihnen in der anglikanischen Gemeinschaft die gleichen Rechte

zu geben, wie sie in den Missionsgebieten geweihte Bischöfe, Priester und
Diakonen haben, während eine starke Minorität der Ansicht ist, dass es zur
Zeit noch nicht möglich ist, eine bestimmte Definierung vorzunehmen.

Gefirmte Laienmitglieder können in den anglikanischen Kirchen zum hl.
Abendmahl zugelassen werden, nicht gefirmte können auf Grund des Prinzips

der «Ökonomie» zugelassen werden. Die ungefähr 30000 Anglikaner

im Nandyalbezirk sollen keinen eignen Bischof erhalten, da die
anglikanische Kirche im Bereiche der Kirche von Südindien keine Diözesen
errichten will. Auf diese Anglikaner, die aus Gewissensgründen sich der

neuen Kirche nicht anschlössen, soll kein Gewissensdruck ausgeübt werden.
Ein Kommissar des Metropoliten soll sie betreuen, bischöfliche
Amtshandlungen soll auf Vorschlag des Kommissars der Metropolit mit
Zustimmung des Moderators der Kirche von Südindien und des Bischofs

von Amantapur und Kurnool vornehmen.
Die Konferenzes unterscheidet bei künftigen Einigungsverhand-

'ungen zwischen Schemen für organische Union und solchen für die gegenseitige

Anerkennung des Amtes. Die Besprechungen mit der Kirche von
Schottland und den englischen Freikirchen sollen wieder aufgenommen

Werden, das in Ceylon vorgeschlagene Unionsschema wird das am meisten

Versprechende genannt und für die Bestrebungen in Nordindien geraten,



— 208 —

von ihm und den Lehren der südindischen Union zu lernen. Die Schwierigkeiten

in Iran werden anerkannt und geraten, dem Bischof in Iran theologische

Berater zu stellen. Bei den Verhandlungen in Nigérien sollen das Schema

von Ceylon sowie die Beziehung zur künftigen Provinz Westafrika und zur
anglikanischen Gemeinschaft berücksichtigt werden. Der Erzbischof von
Canterbury wird gebeten, in Verbindung mit dem ökumenischen
Patriarchen eine neue Kommission einzusetzen, die die Arbeiten der Joint
Doctrinal Commission fortsetzen soll. Die Vertiefung der Beziehungen zu
den kleineren östlichen Kirche wird begrüsst und der Hoffnung auf schliess-

liche Interkommunion Ausdruck gegeben. Mit der armenischen Kirche
sollen Besprechungen aufgenommen werden. Es wird empfohlen, dass die

Kirchen, die bisher die Resolutionen der Lambethkonferenz von 1920
betreffend die Beziehungen zur Kirche von Schweden noch nicht
verhandelt haben, amtlich von diesen Resolutionen in Kenntnis gesetzt werden
sollen. Das gleich soll mit dem Bericht geschehen, der 1934 über die
Verhandlungen mit der finnischen Kirche aufgestellt wurde. Es soll eine
Kommission gebildet werden, die Besprechungen mit den Vertretern der Kirchen
von Norwegen, Dänemark und Island aufnimmt. Der Erzbischof von
Armagh soll eine Untersuchung der Lehre und Kirchenzucht in der
lusitanischen und spanischen reformierten Kirche veranlassen und diesen
Bericht der Consultative Body vorlegen, damit diese etwa interessierte
Bischöfe informieren kann. «Mit besonderer Freude» wird das Bonner
Übereinkommen mit der altkatholischen Kirche begrüsst.

Über das Verhältnis zu den altkatholischen Kirchen handelt ein

eigner Abschnitt im Report und Resolution 67. Diese lautet: a) «Mit
besonderer Freude begrüsst die Konferenz das einmütige Übereinkommen,
das zwischen Vertretern der anglikanischen Gemeinschaft und der
altkatholischen Kirchen 1931 zu Bonn zustande kam und zur Herbeiführung
der Interkommunion zwischen den altkatholischen Kirchen und bestimmten
Kirchen (die im Report namentlich aufgeführt werden V.) der
anglikanischen Gemeinschaft geführt hat. Die Konferenz empfiehlt, dass dieses
Übereinkommen von denjenigen Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft
geprüft werden sollte, die dies bisher noch nicht getan haben.» b) «Die
Konferenz nimmt mit Genugtuung Kenntnis davon und billigt, dass auf
der Linie des Bonner Übereinkommens die protestantisch-bischöfliche
Kirche in den USA. und die Polnische Katholische Nationalkirche in volle
gegenseitige Interkommunion getreten sind.»

Der Report nennt das Bonner Übereinkommen einen «Beschluss von

grösster Wichtigkeit». «Wir begrüssen wärmstens dieses Ereignis und machen
auf seine Bedeutung in den kirchlichen Beziehungen der anglikanischen
Gemeinschaft mit anderen Kirchen aufmerksam. Wir weisen auch auf den

Wert hin, den dieser Präzedenzfall durch den Inhalt des Übereinkommens
mit anderen unabhängigen Kirchen hat. » Der Report weist ferner hin auf



— 209 —

die im Oktober 1947 in Amersfoort niedergelegten Grundsätze, die
allerdings nicht in die Resolutionen aufgenommen wurden.

Es wird vorgeschlagen, dass von Zeit zu Zeit anglikanische Bischöfe
mit Bischöfen der Kirchen, mit denen sie in Interkommunion stehen oder

zu kommen hoffen, zusammenkommen. Das Weltkonzil der Kirchen wird
herzlichst begrüsst und geraten, dass überall das Interesse an seinen Arbeiten
geweckt werde. Man hatte angenommen, dass die Konferenz sich auch mit
den «episcopi vagantes» beschäftigen würde. Sie werden aber mit keiner
Silbe erwähnt.

Im vorstehenden haben wir, unserer Chronistenpflicht genügend, den

hauptsächlichsten Inhalt der unsere Zeitschrift am meisten interessierenden
Resolutionen ohne eignen Kommentar wiedergegeben. Es wird sich im
Laufe der Zeit bei der Besprechung der Wiedervereinigungsprobleme die

Gelegenheit ergeben, immer wieder auf die Resolutionen und Berichte der
Lambethkonferenz zurückzukommen. P. H. V.


	Kirchliche Chronik

