Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 195 —

Kirchliche Chronik

Botschaft der Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen in Amsterdam vom 4. September 1948.

«Der Okumenische Rat der Kirchen, in Amsterdam versammelt,
griisst alle, die Jesus Christus angehdren, und alle, die bereit sind, zu héren.

Wir preisen Gott den Vater und unsern Heiland, Jesus Christus, dass
Er die verstreuten Kinder Gottes sammelt und uns hier in Amsterdam
zusammengefiithrt hat. Wir sind voneinander getrennt, nicht nur in Fragen
der Lehre, der Ordnung und der Uberlieferung, sondern auch durch unseren
stindigen Stolz: Nationalstolz, Klassenstolz, Rassenstolz. Aber Christus hat
uns zu seinem Eigentum gemacht, und in [hm ist keine Zertrennung. Wo
wir Thn suchen, finden wir einander. Hier in Amsterdam haben wir uns von
Ihm und damit voneinander aufs neue in Pflicht nehmen lassen, und deshalb
haben wir diesen Okumenischen Rat der Kirchen gebildet. Wir haben den
festen Willen, beieinander zu bleiben. Wir rufen die christlichen Gemeinden
allenthalben auf, diesen Zusammenschluss zu bejahen und ihn auch in ihrem
eigenen Leben miteinander Wirklichkeit werden zu lassen. So danken wir
Gott und befehlen Thm getrost die Zukunft.

Wenn wir auf Christus schauen, sehen wir die Welt, wie sie ist, nim-
lich als Seine Welt, in die Er hineinkam, und fiir die Er in den Tod ging.
Diese Welt ist voll von grossen Hoffnungen, und zugleich voll von
hoffnungsloser Verzweiflung. Einige Nationen sind voller Freude in ihrer
neugeschenkten Freiheit und Kraft; andere werden nicht frei von ihrer
Bitterkeit, weil ihnen die Freiheit versagt bleibt; andere wieder bleiben
gelihmt durch mangelnde Einheit. Uberall aber spiirt man in der Tiefe
cine Angst. Millionen von Menschen leiden Hunger, Millionen sind ohne
Obdach, ohne Heimat, ohne Hoffnung, und iiber der gesamten Menschheit
hiingt die Drohung des totalen Krieges. Wir selber haben unseren Anteil
an der Schuld dieser Welt. Deshalb haben wir Gottes Gericht iiber uns an-
Zuerkennen und zu ertragen. Wie oft haben wir versucht, Gott und dem
Mammon zu dienen, wie oft haben wir iiber die Bindung an Christus andere
Bindungen gestellt. Wir haben die frohe Botschaft vertilscht, indem wir sie
mit unseren eigenen wirtschaftlichen, vélkischen und rassischen Interessen
8leichsetzen, und wir haben mehr Furcht vor dem Krieg gehabt als Abscheu.
Bei unserer Begegnung hier ist uns das Verstindnis dafiir aufgegangen, wie
Sehr unsere Zertrennung uns daran gehindert hat, in der Gemeinschaft
thiSti voneinander Rat und Zurechtweisung anzunchmen, und weil uns
diese Zurechtweisung nicht zuteil wurde, hat die Welt aus unserem Munde
Statt des Wortes Gottes oft nur Menschenworte vernommen.

_ Aber Gott hat ein Wort gesprochen fiir unsere Welt. Es besagt, dass
filese Welt in der Hand des lebendigen Gottes ist, der nur Gutes mit ihr
Im Sinn hat. In Jesus Christus, seinem fleischgewordenen Wort, der unter



— 196 —

uns lebte und starb und von den Toten erstand, hat Gott die Macht des
Bésen ein fiir allemal gebrochen und fiir jedermann das Tor zur Freiheit
und zur Freude im Heiligen Geist aufgetan. Das letzte Gericht iiber die
ganze menschliche Geschichte und iber jede einzelne menschliche Tat
ist das Gericht des barmherzigen Christus, und am Ende der Geschichte
steht der Triumph Seines Reiches. Da werden wir dann voll verstehen,
wie sehr Gott die Welt geliebt hat. — Das ist Gottes unwandelbares Wort
fiir die Welt, aber Millionen unserer Briider haben es niemals vernommen.
Und wir, die wir hier aus vielen Lindern versammelt sind, bitten Gott,
Er mochte Seine ganze Kirche dazu aufwecken, dass sie Seine frohe Bot-
schaft der ganzen Welt bekanntmacht und alle Menschen aufruft, an
Christus zu glauben, in Seiner Liebe zu leben und auf Sein Kommen zu
hoffen.

Dass wir hier zusammenkamen, um den Okumenischen Rat zu schaffen,
wiirde ein vergebliches Beginnen bleiben, wenn nicht die Christenmenschen
allenthalben sich Christus, dem Haupt der Kirche, zu eigen giiben, in einem
neuen Bemiihen, dort, wo sie stehen, Seine Jiinger zu sein und sich als Seine
Diener unter ihren Nichsten zu erweisen. Wir miissen uns selber und alle
Menschen daran erinnern, dass Gott die Gewaltigen vom Stuhl gestossen
und die Demiitigen und Sanftmiitigen erhoben hat. Wir miissen wieder aufs
neue miteinander lernen, mutig im Namen Christi zu unseren Vélkern zu
sprechen und zu denen, die Macht iiber sie haben. Wir miissen lernen,
dem Terror, der Grausamkeit, dem Rassenhass zu widerstehen, dem Aus-
gestossenen, dem Gefangenen, dem Fliichtling zur Seite zu sein und die
Kirche iiberall zum Mund machen fiir die Stummen und zur Heimat, in
der jeder ein Zuhause finden kann. Wir haben aufs neue miteinander zu
lernen, welche Aufgaben christlichen Miannern und Frauen in der Industrie,
in der Landwirtschaft, in der Politik, in Haus und Beruf zufallen. Wir
wollen Gott bitten, dass Er uns miteinander lehre, ein echtes Nein und ein
echtes Ja zu sprechen.

Ein Nein zu allem, was der Liebe Christi zuwider ist, zu jedem System,
zu jedem Programm, zu jedem Menschen, die einen Menschenbruder be-
handeln, als wire er nicht Gottes Geschépf, sondern ein Stiick Ware, das
man ausnutzen kann; ein Nein zu denen, die im Namen der Ordnung das
Unrecht zum Recht machen, zu denen, die die Saat des Krieges sien, und

zu denen, die uns auffordern, ihn als unvermeidliches Schicksal hinzu-
nehmen.

Ein Ja zu allem, was mit der Liebe Christi zusammenstimmt, zu allen
Menschen, die das Recht aufrichten, zu allen, die in der Welt einen echten
Frieden schaffen méchten, zu allen, die um des Menschen willen hoffens
kimpfen und leiden; ein Ja zu allen denen, die — selbst ohne es zu wissen ——
sich ausstrecken nach einem neuen Himmel und einer neuen Erde, in welchen
Gerechtigkeit wohnt.



— 197 —

Es steht nicht in menschlicher Macht, Siinde und Tod von der Erde
zu verbannen, die Eine Heilige Kirche zu bauen, die Michte des Satans zu
iiberwinden; aber Gott kann es tun. Er hat uns mit dem Tage der Ostern
die Gewissheit gegeben, dass Er selber es vollbringen wird. Aber wir
konnen eins: indem wir gute Werke des Glaubens und Gehorsams tun,
kénnen wir auf Erden Zeichen aufrichten, die auf den kommenden Sieg
hinweisen. Bis zum Tage dieses Sieges ist unser Leben verborgen mit
Christus in Gott, und keine irdische Enttiuschung, keine noch so grosse
Not, keine Macht der Hélle kann uns von Ihm trennen. Als die, die in Zu-
versicht und Freude dem Tag ihrer Befreiung entgegengehen, wollen wir
uns an die Aufgaben machen, die unser warten, und damit die Zeichen
aufrichten, die gesehen werden kénnen.

Dem aber, der iiberschwinglich tun kann iiber alles, das wir bitten oder
verstehen, nach der Kraft, die da in uns wirkt, dem sei Ehre in der Gemeinde,
die in Christo Jesu ist, zu aller Zeit, von Ewigkeit zu Ewigkeit!»

Die Berichte der Sektionen der Tagung in Amsterdam. Wir
geben hier einen kurzen Auszug iiber die Berichte der IV Sektionen nach

dem Oek.P. D.

Sektion I: Die Kirche in Gottes Heilsplan,

Im ersten Teil wird gesprochen von der geschenkten Einheit und von
den tiefen Unterschieden, die zwischen den einzelnen Kirchen bestehen.
Der Versuch, diese Unterschiede vom Historischen her mit den Begriffen
einer «katholischen» oder «protestantischen Grundhaltung» zu beschreiben,
wurde in der Aussprache in Ubereinstimmung mit dem Bericht selber als
unzulinglich bezeichnet. Man versuchte, mit diesen Bezeichnungen die
beiden Tendenzen zu beschreiben, von denen die cine die sichtbare Kon-
tinuitit der Kirche stark betont, wihrend die andere den Nachdruck auf die
Jeweilige Initiative des Wortes Gottes und die Antwort des Glaubens legt.
Man habe, so sagt der Bericht, nicht vermocht, «einander die Ganzheit un-
seres Glaubens so darzustellen, dass sie wechselseitig annehmbar wurde».

Aber dennoch bestehen Punkte weitgehender Ubereinstimmung, so-
wohl hinsichtlich des Verstindnisses vom Wesen der Kirche als auch hin-
sichtlich des missionarischen Auftrages. Im Raum dieser Ubereinstimmung
erkennt der Bericht die Moglichkeit und die Notwendigkeit, zu einem
tieferen Verstindnis der Unterschiede und zu ihrer Uberwindung vorzu-
dl‘ingen. Viele Probleme gehen quer durch alle Konfessionen, und die
Einheit in der bestehenden Trennung ist nicht aus der Welt zu schaffen.
“Obwohl wir uns nicht ganz einigen konnen, erlaubt uns der Herr nicht,
dass wir uns trennen.»

Ein weiterer Abschnitt des Berichts spricht von der « Herrlichkeit der
Kirche und der Schande der Kirchen», und der Bericht endet mit einem
Positiven Bekenntnis zur Arbeit im Okumenischen Rat, durch dessen Exi-
Stenz sichtbar wird, dass die Kirchen trotz ihrer Trennungen eine Verant-



— 198 —

wortung vor Gott und den Menschen fiireinander haben. Noch einmal
wurde in der Aussprache im Plenum sichtbar, mit welcher Glaubensglut
die jungen Kirchen des Ostens gegeniiber den Spaltungen die Einbeit des
Leibes Christi betonen.

Sektion II: Die Kirche bezeugt Gottes Heilsplan.

In diesem Bericht ging es um das Zeugnis der Kirche in der Welt.
Die Schwierigkeiten der Verkiindigung, die sowohl aus den geschichtlichen
und sozialen Bindungen der Vergangenheit wie auch aus der gegenwirtigen
Weltlage entstehen, wurden untersucht, die Beziehungen von Gottesdienst
und Zeugnis im tiglichen Leben dargestellt und die Bedeutung der Laien-
arbeit sowie der Evangelisation unterstrichen. Der Bericht endet damit,
dass er sagt, «dass Gott seine Christen als unvollkommene Werkzeuge
gebraucht», aber dass «diese Werkzeuge wirklich von ihm gebraucht werden».

Sektion III: Die Kirche und die Auflésung der gesell-
schaftlichen Ordnung.

Diese befasst sich mit den Fragen der in Unordnung geratenen mensch-
lichen Gesellschaft. Die Menschen haben gemerkt, dass Wechsel von
Gesellschaftssystemen nicht nur Gutes bringt, sondern auch neue Ubel
erzeugt. Die Kirchen haben die Aufgabe, die wirtschaftliche und politische
Lage der Menschheit sorgfiltig zu analysieren und durch ihr Zeugnis den
Menschen als einem freien Wesen, das vor Gott und seinem Nichsten ver-
antwortlich ist, seinen Platz in der Gesellschaft zu zeigen.

Sehr sorgfiltig werden die Abschnitte in diesem Bericht Giber Kom-
munismus und Kapitalismus gelesen werden. Die Sektion hat dem Kom-
munismus gegeniiber nicht einfach von vornherein eine negative Haltung
eingenommen, sondern sich bemiiht, zu sehen, dass der Kommunismus ent-
standen ist in jener Situation der Ungerechtigkeit und Unsicherheit,
in die auch die Kirchen gestellt sind. Man macht es sich zu einfach, wenn
man die Probleme auf die Formel Kommunismus oder Kapitalismus
bringen will. Die Kirche hat ganz bestimmte Fragen kritischer Art an den
marxistischen Kommunismus unserer Tage zu stellen. Genau so weiss
sic aber um Konflikte mit dem Kapitalismus. Die soziale Funktion der
Kirche besteht darin, dass sie nicht nur in ihrem eigenen Leben Beispiel zu
einer Erneuerung der Gesellschaftsordnung gibt, sondern ihre Mitglieder
lehrt, rechte Entscheidungen in eigener Verantwortung zu fillen.

SektionIV: Die Kirche und die internationale Unordnung-

Diese schloss sich eng an die Untersuchungen von Sektion III an.
Der Bericht der Sektion IV ist ein besonders eindringliches Zeugnis der
Kirche zu den politischen und sozialen Problemen. Wir geben die Uber-
schriften der Abschnitte dieses Berichts:

I. Krieg soll nach Gottes Willen nicht sein; II. Um des Friedens willen
muss den Ursachen der Spannungen zwischen den Michten zu Leibe ge-
gangen werden; III. Die Volker der Welt miissen sich zu der Herrschaft



— 199 —

des Rechts bekennen; IV. Die Beachtung von Menschenrechten und
Grundfreiheit muss durch nationale und internationale Massnahmen ge-
fordert werden; V. Die Kirchen und alle Christenleute haben angesichts
der internationalen Unordnung bestimmte Verpflichtungen.

Dass es sich hier nicht um ein theoretisches Gerede der Kirche handelt,
zeigen die Entschliessungen, die im Anschluss an den Bericht der Vollver-
sammlung vorgelegt und von ihr angenommen wurden. Die vier ersten
Entschliessungen beschiftigen sich mit der Lage der Fliichtlinge. Der
Okumenische Rat soll der Arbeit fiir die materielle und geistige Wohlfahrt
der Fliichtlinge den Vorrang vor anderen Aufgaben geben. Die Mitglieds-
kirchen werden aufgefordert, zu helfen, dass fiir Siedler die Tore zu ihren
Lindern geéffnet und die Siedler betreut werden und dass dabei auf den
Schutz des Familienlebens besonders geachtet wird. Bedeutsam ist die
Entschliessung 111, in der der Fliichtlingsausschuss des Rates ermichtigt
wird, alle Schritte zu unternehmen, um auch den Fliichtlingen deutscher
Abstammung den Schutz der Internationalen Organisationen der Vereinten
Nationen zu schaffen. Weitere Entschliessungen wenden sich den konkreten
Fragen des internationalen Schutzes der Menschenrechte und des Schutzes
der religiosen Freiheit zu, Fragen, die gegenwirtig von den politischen Or-
ganisationen der UNO erértert werden.

DasVerbot der romischen Kirche und die Una-Sancta-Bewegung.
Das Verbot mit Nichtkatholiken gemeinsame Versammlungen zur Bespre-
chung von Glaubensfragen abzuhalten, hat zu verschiedenen Kommen-
taren gefiihrt. Es fehlte nicht an Versuchen, es auf Abhaltung von gemein-
samen Gottesdiensten zu beschrinken. Der zitierte Can. 1325 des Ius
Canonicum verbietet aber ausdriicklich disputationes vel collationes publicas
Praesertim Cum acatholicis sine venia Sanctae sedis aut si casus urgent
loci ordinarii. Gemeinsame Gottesdienste werden noch besonders verboten
mit Bezichung auf die Bestimmungen des Codex iuris canonici?). In einer
Versammlung der Una-Sancta, die vom 26./27. Juni am Starnberger See
eine Tagung abhielt, beschiftigte man sich mit dem Monitum der Kirche
“wobei die katholischen Teilnehmer keinen Zweifel dariiber liessen, dass
Sie sich auch in ihrer Una-Sancta-Arbeit gehorsam den Weisungen der Kurie,
figen. In Ubereinstimmung mit der Mahnung des Hl. Offiziums wurden
die wihrend der Begegnung gehaltenen Gottesdienste getrennt gefeiert.
_Dagegen vereinigten sich alle Teilnehmer zum Abschluss der Begegnung
N einem gemeinsamen Gebet» 2). Ein Kommentar zum Monitum erliess
€In Konsultor des HI. Offiziums in einer Verdffentlichung der Grego-
Manischen Universitit in Rom vom 6. Juni.

Er hebt darin hervor, dass von dem Monitum keinerlei interkonfessio-
Nelle Zusammenkiinfte betroffen werden, die z. B. wissenschaftlichen,
\E-—.-‘

1) Vgl. I.K.Z. 1048, II, S. 183 f.
) «Der Uberblick», Miinchen, Nr. 28.



— 200 —

sozialen, wirtschaftlichen und anderen Fragen gewidmet sind, sondern
nur solche, die Glaubensfragen behandeln. Es sei ferner zu beachten, dass
in dem Dokument des HI. Offiziums keine neuen Grundsitze enthalten sind,
sondern vielmehr die geltenden Bestimmungen des Kirchenrechts neu ein-
geschirft und interpretiert worden seien. Es miisse ferner bekannt werden,
dass nicht die Tatsache interkonfessioneller Zusammenarbeit zur Er-
érterung von Glaubensfragen als solche verurteilt werde, sondern lediglich
die Teilnahme an solchen Tagungen ohne die vorherige Zustimmung des
HI. Stuhles oder — in dringenden Fillen — des zustindigen Ordinarius. . .
Der Verfasser weist sodann auf die besondere Gefahr solcher Veranstal-
tungen hin, die darin bestehe, dass die Beteiligten aus gegenseitiger mensch-
licher Riicksichtnahme sich dazu verleiten liessen, die Glaubenssitze nicht
mit der nétigen Deutlichkeit herauszuarbeiten und auf diese Weise bei nicht-
katholischen Teilnehmern unberechtigte Hoffnungen auf eine leicht mogliche
Vereinigung der Kirchen erweckten, die dann um so hirter enttduscht
werden miissen. Uber diese Gefahr der Verwischung der Glaubenssitze
hinaus besteht in dem Kommentar, wie dargelegt wird, ein besonderer
Einwand gegen interkonfessionelle Glaubensgespriche darin, dass sie einen
verfilschten Ausgangspunkt durch die Voraussetzung bekommen, dass die
katholische Kirche in ihnen als ein Partner unter anderen auftreten kann.
Doch kénne es nur eine wahre Kirche Christi geben. Die katholische
Kirche kénne nur die Einheit in der einen von Christus gegriindeten Kirche
anerkennen, und eben dies sei die katholische Kirche selbst. So sei es der
Kirche in Beriicksichtigung géttlichen Rechts auch nicht méglich, an
okumenischen Zusammenkiinften wie beispielsweise jetzt an der Welt-
kirchenkonferenz in Amsterdam teilzunehmen. Schliesslich betont der Kom-
mentator, dass vermischte Kulthandlungen und aktive Teilnahme von
Katholiken an nichtkatholischen Gottesdiensten kirchenrechtlich ebenso
untersagt sind, wie die Zulassung von Nichtkatholiken zu katholischen
Gottesdiensten nach den allgemeinen Grundsitzen der katholischen Lehre
unzulissig erscheint, wenn auch das kirchliche Gesetzbuch dies nicht aus-
driicklich ausspricht 1),

Der 72. deutsche Katholikentag in Mainz hat in der Versammlung
vom 5. bis 9. September verschiedenen Kundgebungen zugestimmt-
Eine wendet sich an die «getrennten Briider», die evangelischen Christen-
Darin wird von der neuen Lage zwischen den Konfessionen gesprochen
und auch die Massregel der Kurie beriihrt. Es heisst da:

«Die gemeinsam erlittene Bedringnis hat zwischen uns ein Gefiib!
der Verbundenheit geschaffen, das uns mit Freude und Hoffnung erfillt.
Eine neue Atmosphire des Zusammenlebens ist so entstanden.

1) « Christlicher Nachrichtendienst» vom 22. Juli, Munchen; Ok.P. D. Nr. 3%
30. Juli 1948.



— 201 —

Was das theologische Gesprich zwischen Katholiken und Nicht-
katholiken angeht, so hat es ein Stadium erreicht, in dem es sich nicht mehr
um polemische Auseinandersetzungen oder irenische Uberbriickungs-
versuche handelt, sondern in dem die strenge Wahrheitsfrage zu seinem
Inhalt geworden ist. Die Sorge darum ist eine Angelegenheit des Hirten-
amtes und der von den Hirten der Kirche damit Beauftragten. Das hat erst
kiirzlich ein romisches Dekret wieder eingeprigt. Wir stellen mit Befrie-
digung fest, dass dieser Stand der Dinge auch von den Fiihrern der 6ku-
menischen Bewegung anerkannt und bejaht wird.»

Mit Berufung auf Ausserungen des Papstes Pius XII. wird ferner zum
Zusammenwirken «aller Menschen guten Willens und aller Christen» auf-
gefordert, «um der grossen Katastrophe zu begegnen, von der die Welt
bedroht ist. Das ist in Deutschland in vielfacher Weise geschehen. Wir
stehen gemeinsam gegen die Michte, die das Bild Gottes im Menschen aus-
zuloschen versuchen, und wissen uns verbunden durch das Band der Liebe,
die bereit ist, in den Armen, den Heimatlosen und Vertriebenen Christus
selber aufzunehmen.» ...

«Wir wollen beten, dass es uns gegeben werde, die Probe des Zeugnisses
fir Christus in unserer Zeit zu bestehen, und dass wir die Gnade erhalten,
die Spaltung im Glauben, aus der unserm Volke so viel Anfechtung und
Unheil erwachsen ist, zu tiberwinden in unserm Herrn Jesus Christus, der
gewollt hat, dass wir alle eins seien.»

Rom und die Amsterdamer Konferenz. Infolge vieler Anfragen
hatte der vorliufige Ausschuss des Weltkirchenrates schon im Jahre 1947
beschlossen, eine begrenzte Zahl nicht offizieller rémisch-katholischer
Beobachter zur Tagung einzuladen.

Obwohl viele der Eingeladenen den deutlichen Wunsch ausdriickten,
teilzunehmen, entschied das Hl. Offizium im Juni, dass niemandem
die Erlaubnis erteilt werden sollte, nach Amsterdam zu gehen'). In einem
Hirtenbrief, der am 22. August anlisslich der Eréffnung der Weltkirchen-
konferenz in allen rémisch-katholischen Kirchen der Niederlande verlesen
Wurde, wurde diese ablehnende Haltung wie folgt begriindet:

Diese ablehnende Haltung, so heisst es im Hirtenbrief, beruhe nicht
auf der Furcht vor einem Prestigeverlust oder auf anderen taktischen Er-
Wigungen. Fir die Entscheidung seien vielmehr letzte Glaubensiiber-
Zeugungen massgeblich. Die rémische Kirche sei immer die eine Heilige
Kathohsche und Apostolische Kirche, die durch Jesus Christus gestiftet
ist, damit durch sie sein Erlésungswerk bis an das Ende der Tage fortgesetzt
Werde, Wortlich heisst es: «Die Einheit der Christenheit kann nur auf eine
WﬁiSe beendigt werden, durch die Riickkehr zu ihr, durch die Riickkehr

In die Einheit, die in ihr stindig bewahrt geblieben ist.»
\'%—_—__._

1) Ok.P.D. Nr. 35/36, 2. IX. 1948.

Internat. Kirchl, Zeitachrift, Heft 3, 1948 14



— 202 —

Wenn die katholische Kirche an Einheitsbewegungen auf der Basis der
Gleichberechtigung teilnehmen wiirde, wiirde sie zugeben, dass die von
Christus in ihr gewollte Einheit nicht mehr bestehe und dass sie eigentlich
keine christliche Kirche sei. Dennoch, sagt der Hirtenbrief, verfolgt die
romische Kirche die Amsterdamer Versammlung mit grosser Anteil-
nahme. Diese ist entstanden aus einem grossen und ehrlichen Verlangen
nach der Einheit, die Christus will unter denen, die ihn als Gott und Heiland
anrufen. Es kann uns nicht gleichgiiltig sein, ob dieser Kongress einen
Schritt nach vorwirts oder einen Schritt nach riickwirts bedeutet: einen
Schritt nach vorwirts, wenn er dazu fiihrt, dass das Heimweh nach der
Mutterkirche und die in ihr gegebene Einheit stirker wird; einen Schritt
nach riickwirts, wenn das Ergebnis sein wiirde, dass viele sich zufrieden
geben mit einer Einheit, die noch sehr weit entfernt ist von der Einheit,
die Christus gebracht hat. Die Bischéfe rufen die Priester und Gliubigen
an, fiir alle Teilnehmer des Kongresses und fiir alle, die sich nach der Ein-
heit der Kirche sehnen, mit Inbrunst zu beten. Fiir den 22. August ist in
allen Kirchen eine feierliche Messe zu halten mit der Fiirbitte, dass alle
an der Einheit der Heiligen Kirche teilnehmen mogen 1).

Natiirlich hat diese Stellungnahme in weiten Kreisen Befremden erregt.
Auf der Eisenacher evangelischen Kirchenversammlung gab diesen Ge-
fiihlen Landesbischof D. Wurm beredten Ausdruck.

Es sei ein verheissungsvolles Zeichen, so erklirte D. Wurm, dass die
okumenische Bewegung iiber alle Nationen und Volker hinweg in der
ausserhalb der rémischen Kirche stehenden Christenheit ein Gefiihl der
gemeinsamen Verantwortung geweckt habe, wie es frither nicht vorhanden
war. Um so schmerzlicher empfinde es die evangelische Christenheit,
wenn das Hl. Offizium des Vatikans den Katholiken die Teilnahme an
gemeinsamen Gottesdiensten und an religiésen Gesprichen stark einge-
schrinkt habe. Hiervon sprach D. Wurm aber nicht im Tone eines Protestes,
sondern aus dem Bewusstsein ékumenischer Verantwortung, wenn er das
gemeinsame Erbe betonte und den Papst Pius XII. personlich ansprach:
«Welch jahrhundertealte Last der Tradition muss auf dem Papstamt liegen,
wenn auch ein so weitschauender und tiefblickender Inhaber des Stuhles
Petri wie der gegenwirtige solch einen Erlass billigen kann.» Man konne
sich fragen, so meint Landesbischof Wurm, ob dies ein Zeichen von Stirke
oder von Schwiche sei. «Fiihlt sich die rémische Kirche so stark, dass si€
in einer Zeit, wo alles zusammenstrebt, sich absondert und ihren eigenen
Weg ungehemmt und ohne das Bediirfnis nach einer Revision weitergeht?
Oder aber fiihlt sie sich so schwach, dass sie von der Beriihrung ihrer Glieder
mit Gliedern anderer Kirchen einen Schaden fiir sich befiirchtet ?»

Die Bedeutung der Una-Sancta-Bewegung. Offenbar hat die Be-
wegung in der rdmisch-katholischen Kirche solche Dimensionen angenom”

1) Ok.P.D. Nr. 37/38 1948.



men und die Amsterdamer Tagung hat so viel Interesse gefunden, dass
die romische Kurie sich genétigt sah, sie etwas einzudimmen, damit sie
der Kirche nicht zu gefihrlich werde. Aus dem 10. Rundbrief: Una-Sancta-
Einigung, den Dr. Laros auf Pfingsten 1948 herausgegeben hat, erfahren
wir, dass die Fuldaer Bischofskonferenz Erzbischof Jager von Paderborn
zum Beauftragten in 6kumenischen Fragen bestimmt hat. Er hat in einer
Ansprache am Vatikan-Sender betont, dass der Papst «ein lebhaftes Inter-
esse fiir die Arbeit der Una Sancta in Deutschland hat und sie mit viiter-
licher Liebe segnet. Er kennt aus seinem vieljahrigen Aufenthalt in Deutsch-
land die mannigfach entgegenstehenden Schwierigkeiten. Er weiss besser
als jeder andere, dass die Wiedervereinigung der Christenheit nicht durch
Menschenwerk herbeigefiihrt, sondern nur von Gott in Gnaden geschenkt
werden kann. Wir Menschen kénnen und missen aber unaufhérlich um
diese Gnade beten, damit wir selber fiir die Einigung innerlich bereitet
werden, und besonders miissen wir uns nach besten Kriften bemiihen, die
Hindernisse aus dem Wege zu riumen, die der Gnade Gottes im Wege
stehen. Das ist das Herzensanliegen des Hl. Vaters.» Der genannte Rund-
brief gibt nach Nr. 2 der von P. Couturier herausgegebenen « Dokumente »
einen Uberblick iiber die Bewegung. Er berichtet: «wie in Madagaskar der
Rundfunk von evangelischer, katholischer und anglikanischer Seite in den
Dienst der Una-Sancta gestellt wurde; wie in Peking alle christlichen Kon-
fessionen sich in Kundgebungen und Andachten vereinigt haben, um einem
schopferischen Frieden die Wege zu ebnen; wie in Kairo und Alexandrien
in allen Kirchen mit Inbrunst um die Einigung der Christgliubigen ge-
betet wurde; wie in ganz Schweden, das unter 6 % Millionen Einwohnern
nur 5400 Katholiken zihlt, auf evangelischer wie katholischer Seite eine
férmliche Begeisterung fiir die Idee der Una-Sancta besteht und sich be-
sonders in der Gebetswoche gezeigt hat. In Belgien und England war sie bei
allen Konfessionen ein voller Erfolg, so dass in Gesellschaften, in der
Strassenbahn, im Omnibus und auf den Arbeitsstitten lebhaft davon
gesprochen wurde. Man sicht, die zarte Pflanze der Einung wichst langsam
aber sicher im Bewusstscin der Gliubigen, und der Segen Gottes auf allen
€rnsten Bemithungen ist sichtbar. — Besonders in Frankreich, wo die Fiihrer
der verschiedenen Bekenntnisse sich in voller Eintracht um die Einung
Miihen, ist der Fortschritt iiberraschend gross. Couturier berichtet dariiber:
In der ruminischen Kirche in Paris fand am Sonntagnachmittag des 2. Fe-
bruar eine Versammlung statt, der Gottesdienste in den verschiedenen
Kirchen vorausgegangen wafen. Die Gebete wurden griechisch, slawisch,
Beorgisch und ruminisch gesprochen, und in der Versammlung waren unter
den Gisten die Katholiken zahlreich vertreten. Prilat Botinelli und Priilzilt

umont, Canonicus Rupp und die Vertreter verschiedener Orden. Die
Totestanten und Anglikaner waren gleichfalls durch Geistliche und Pro-
€ssoren vertreten. Besonders eindrucksvoll war eine grosse Festversamm-
ung, an der g4ooo Personen teilnahmen und bei der Studenten ein ,Spiel



— 204 —

der Einheit* auffiihrten. Kardinal Suhard, Erzbischof von Paris, fiihrte den
Vorsitz in Gemeinschaft mit Pastor Wheateroft, dem Prisidenten der
evangelischen Kirchen Frankreichs, und dem Vertreter des Patriarchates
Moskau, Seraphim. .. Der Einfluss dieser lebendigen 6kumenischen Krifte
reicht weiter und wirkt weithin befruchtend. Aus philosophisch-theo-
logischer Forschungsarbeit unter den Christen sind manche wertvolle
Werke erwachsen, an denen Katholiken wie Protestanten, Anglikaner wie
Orthodoxe gleichermassen beteiligt sind. Hiufig finden Besprechungen
statt, bei denen Fachleute mit aller Offenheit an Fragen herangehen, in
denen die einzelnen Bekenntnisse verschiedene Auffassungen vertreten.
Die wohltitigen Folgen solcher Besprechungen sind offensichtlich: gegen-
seitige Vorurteile schwinden, Wege zueinander bahnen sich an, auch bei
sehr schwierigen Fragen; man stosst bis zu den entscheidenden Grund-
fragen vor. Allmidhlich klirt sich hier die Problemstellung, auch wenn die
verschiedenartige Auffassung weiterhin schmerzlich bleibt. Immer wieder
wird bei solchen Besprechungen im Geiste betender, briiderlicher Hilfs-
bereitschaft klar, dass die widerstrebenden Geister nur in der Kraft des
Gebetes vereinigt werden kénnen. . .»

Die «Gemeinschaft fiir christliche Verstindigung Una-Sancta, Miin-
chen», hatte auf den 26. Juni nach Seeshaupt am Starnberger See eine
grossere Versammlung angesagt. Die rémisch-katholischen Mitglieder der
Gemeinschaft hatten schon im Mai dem Erzbischof Jiger von Paderborn
den Plan vorgelegt. In der Antwort wies der Erzbischof darauf hin, dass er
anldsslich einer Romreise den Papst iiber die Una-Sancta-Bewegung ge-
sprochen habe und dass es sehr erfreulich zu erleben war, «mit welcher
Teilnahme der HI. Vater die 6kumenischen Bemiihungen verfolgts. Das
pipstliche Verbot stellte aber die Tagung in Frage. Kurz vorher traf fiir die
romisch-katholischen Teilnehmer durch Vermittlung des Erzbischofs die
Meldung ein, dass «die Tagungserlaubnis auch von héchster Seite telegra-
phisch erteilt» sei unter Aufrechterhaltung des Verbotes gemeinsamer
Gottesdienste. Es hatten sich aus verschiedenen Lindern 350 Besucher
gemeldet. Infolge der Wihrungsreform musste die Tagung abgesagt werden,
aber eine Gruppe fand sich doch zusammen, die das Programm durch-
gefiihrt hat ). Aus den Berichten, die aus verschiedenen Lindern erstattet
wurden, entnehmen wir, dass die Schweizer Gruppe sich vor 2 % Jahren il
Berner Oberland gebildet hat, wozu die beiden Arbeitskreise in Ziirich
und in Basel gekommen sind. Thr Ziel ist Entgiftung der Atmosphire und
der Wunsch, das Gesprich zwischen den Konfessionen in Gang zu bringe?-
Bei der Behandlung der Themen Tradition und Schrift, Taufe, Eucharisti®
und Rechtfertigung sei eine gegenseitige Anniherung spiirbar geworded:
Die ostkirchliche Studiengruppe in Ziirich vertrete die Auffassung, d€f
Ostkirche falle fiir die Einigung der katholischen und evangelischen Kirche

) «Una Sancta», Miinchen, Juli 1948.



— 2056 —

eine bedeutsame Rolle zu. Die Westkirche leide an einer Verbegrifflichung
und gerade dadurch in einen religiosen Intellektualismus. Die Una-Sancta-
Arbeit diirfe nicht iiberschiitzt werden. Wenn die Winde des Vorurteils
niedergerissen werden, sei noch nichts aufgebaut. Der zweite Akt konne
aber nicht vor dem ersten geleistet werden. So wie das Christentum heute
aussieht, konnen wir nie zusammenkommen. Es gehe um einen neuen
Menschen, wie ihn uns Paulus vorstellt. In den 6kumenischen Kreisen
spiiren wir, dass wir anders werden; zuerst merken wir es nicht, aber plétz-
lich ist es «da». Vertreter aus der Tschechoslowakei beriihren das Ver-
hiltnis zu den Orthodoxen, die man nicht als Schismatiker, sondern als
«fratres separati» behandeln moge. Eingehend wurde die Lage in Bayern
besprochen — u. a. wurden allerlei Schwierigkeiten beriihrt, wie sie Misch-
ehen, die Schul- und die Fliichtlingsfrage mit sich bringen. Der altkatho-
lische Vertreter, Dekan Demmel in Miinchen, erzihlte u. a., dass alt-
katholische und romisch-katholische Vertreter zu einem Gesprith zu-
sammengekommen seien, dabei habe sich herausgestellt, dass man auf
romisch-katholischer Seite iiber wichtige Dinge in der altkatholischen Kirche
nicht mehr richtig im Bilde sei. Die altkatholische Kirche sei keine Sekte,
sondern Kirche, sie habe sich immer als Glied der katholischen Kirche
gefiihlt. Das Gesprich werde fortgesetzt. Einen wichtigen Beitrag zur
Tagung lieferte Prof. Zander mit einem Vortrag iiber die Orthodoxe Kirche
und die Okumene. Er sagte u. a., dogmatisch gesprochen seien die Ange-
horigen der verschiedenen Konfessionen fiireinander «Ketzer». Das Wort
Ketzer habe sich gewandelt. Denn wer sich Christus und der Kirche ndhere,
kénne nicht im alten Sinne als Ketzer verstanden werden, er sei denn
als Ketzer und zugleich als Bruder in Christus. Es kénne nur mehr auf den
angewandt werden, der von der Kirche weglaufe. Alle Konfessionen litten
unter einem zu starken «Provinzialismus», der das Skandalon aller christ-
lichen Kirchen sei. Die kumenische Bewegung habe Interesse fiir jeden,
der den christlichen Namen trigt. In ihr schlage das Herz der Katholizitit
als Universalitit. Das Vertrauen zur wirkenden Kraft des Namens Christi
sei wichtiger als die Frage, was der Mensch iiber diesen Namen denkt.
Aus missionarischen Griinden diirfe man auch gegeniiber den Liberalen
nicht véllig gleichgiiltig sein. Okumenische Bewegung sei nichts anderes
als ein offenes Bruderherz fiir jeden, der den Namen Christi trigt. Natiirlich
bestehen Grundunterschiede dieses historische Kreuz miissten wir
tragen. Aber es wachse doch ein Zusammengehdorigkeitsgefithl in der
8anzen Christenheit, eine Einmiitigkeit der Herzen, die im Grunde un-
begreif lich ist, wenn man die Verschiedenheit der Konfessionen bedenkt,
€in paradoxes Auseinandersein und doch Zusammensein. Auch in der ro-
Mischen Kirche wachse das Interesse fiir die Skumenische Bewegung.
In Paris finden seit eineinhalb Jahren regelmissige Begegnungen mit An-
8ehérigen der romischen Kirche statt. Man habe das Wort geprigt: «Unité
Sans union. » Diese unité sei aber eine mystische Einheit. Die okumenische




— 206 —

Bewegung sei iiberhaupt mystisch, sie sei prophetisch, eschatologisch, aber
nicht historisch. Sie sei ein Feuer, das von oben kommt. A K.

Lambethkonferenz 1948 und Wiedervereinigung. Nach achtzehn-
jahriger Pause trat die Lambethkonferenz am 1. Juli 1948 wieder zusammen
und beriet bis zum 8. August. Bereits am 18. August lag der englische Wort-
laut des Berichtes im Druck vor1). Die Konferenz war von 329 anglika-
nischen Bischofen aus aller Welt besucht. Der Erzbischof von Kapstadt
starb am Vorabend der Konferenz in London. Der Bericht, bestehend aus
dem «Encyclical Letter», den 118 Resolutions und den Berichten der 8 Com-
mittees, umfasst 120 Seiten. Er enthilt eine Menge von Material und legt
Zeugnis ab von der umfassenden Behandlung der Probleme. Es wiirde zu
weit fithren, ihn ausfithrlich zu besprechen, wir begniigen uns daher, die
Hauptthemen anzugeben und die unsere Zeitschrift besonders interes-
sierenden Ausfithrungen tiber «Die Einheit der Kirche» ausfiihrlich dar-
zulegen.

«Die christliche Lehre vom Menschen», « Die Kirche und die moderne
Welty, «Der christliche Lebensweg», «Die anglikanische Gemeinschafty,
«Die Kirchendisziplin beim Eheabschluss», « Taufe und Firmung» sowie das
Problem der Weihe von Frauen wurden in den Committees eingehend be-
handelt und in Resolutionen und Reports niedergelegt. «Der marxistische
Kommunismus steht im Gegensatz zum christlichen Glauben und zur
christlichen Praxis, denn er leugnet das Dasein Gottes, die Offenbarung und
das zukiinftige Leben. Er behandelt den Menschen als Mittel und nicht als
Zweck» (Resolution 25). «Die Ehe eines Kontrahenten, dessen Partner
noch lebt, sollnicht kirchlich eingesegnet werden» (Resolution g4). Die Weihe
einer Diakonisse zum Priester ist «gegen die (anglikanische) Tradition und
Ordnung und wiirde die inneren und #usseren Bezichungen der angli-
kanischen Gemeinschaft schwer beeintrichtigen» (Resolution 113) «Die In-
tinktion bei der Ausspendung des hl. Abendmahls wird freigestellt, soll
aber nicht im Belieben des einzelnen Geistlichen stehen» (Resolution 118)-

Abschnitt 3: «Die Einheit der Kirche» enthilt die Resolutionen 50 bis
77, der Report umfasst 41 Seiten. Auch in dem «Encyclical Letter» finden
wir Ausfithrungen iiber dieses Problem. Der Konferenz schwebte die
Vision einer vereinigten Kirche vor, aber sie warnt vor voreiligen Tren-
nungen von Teilen der anglikanischen Gemeinschaft von ihr. In Zukunft
soll kein Unionsschema ein Glied von der anglikanischen Familie trennen,
es sei denn nur fir kurze Zeit. Es soll nicht in Kraft treten, ehe es nicht
mit den anderen anglikanischen Kirchen besprochen worden ist. Das sind
die Lehren, die man aus dem siidindischen Unionsschema gelernt hat,
mit dem sich die Konferenz eingehend befasst hat. Die Artikel der Ver-

) The Lambeth Conference 1948. The Encyclical Letter from the Bishops;
together with Resolutions and Reports. London 1948, S.P.C. K. 120 Seiten, 8¢~
heftet 5 sh., gebunden 7/6 sh.



— 207 —

fassung der siidindischen Kirche und solche Feststellungen in ihr, die schwere
Besorgnis verursacht haben, mége die Kirche von Siidindien nochmals
priifen, um sie zu verbessern. Insbesondere wird auf folgende Punkte hin-
gewiesen: 1. Das Glaubensbekenntnis soll so formuliert werden, dass die
Anerkennung des historischen katholischen Glaubens ausser Frage steht.
2. In der Darlegung iiber die Sakramente sollen Doppeldeutigkeiten aus-
gemerzt werden. 3. Die Firmung soll sobald als méglich allgemeine Regel
werden. 4. Die Regeln fiir den modus procedendi auf den Synoden sollen
so modifiziert werden, dass die Stellung der Bischéfe klargestellt wird.
5. Die endgiiltigen Beziehungen der Kirche von Siidindien zu anderen
nichtbischoflichen Kirchen sollen einer Revision unterzogen werden.
6. Es moge eine befriedigende Klarstellung der Umstinde erfolgen, unter
denen nicht bischéflich ordinierte Geistliche nach Ablauf der Interimsperiode
ihr Amt in der stdindischen Kirche weiterfithren kénnen (Resolution 53,
Report S. 44). Eingehend behandelt Resolution 54 die Stellung der anglika-
nischen Gemeinschaft zur Kirche von Siidindien: Frithere Anglikaner
(Geistliche und Laien) und solche, die in Zukunft sich der Kirche von
Siidindien anschliessen, sind in jeder anglikanischen Kirche voll privi-
legiert. Nichtbischéflich geweihte Priester haben auf Grund der Tatsache,
dass sie Geistliche der Kirche von Siidindien sind, keine Rechte gegeniiber
der anglikanischen Gemeinschaft. Uber die Behandlung der Bischéfe,
Priester und Diakonen, die nach der Griindung der Kirche geweiht worden
sind, waren die Meinungen geteilt. Die Majoritidt ist bereit, sie anzu-
erkennen und ihnen in der anglikanischen Gemeinschaft die gleichen Rechte
zu geben, wie sie in den Missionsgebieten geweihte Bischofe, Priester und
Diakonen haben, wihrend eine starke Minoritit der Ansicht ist, dass es zur
Zeit noch nicht méglich ist, eine bestimmte Definierung vorzunehmen.
Gefirmte Laicnmitglieder kénnen in den anglikanischen Kirchen zum hl.
Abendmahl zugelassen werden, nicht gefirmte konnen auf Grund des Prin-
zips der «Okonomie» zugelassen werden. Die ungefihr 30000 Angli-
kaner im Nandyalbezirk sollen keinen eignen Bischof erhalten, da die angli-
kanische Kirche im Bereiche der Kirche von Siidindien keine Dibzesen er-
richten will. Auf diese Anglikaner, die aus Gewissensgriinden sich der
neuen Kirche nicht anschlossen, soll kein Gewissensdruck ausgeiibt werden.
Ein Kommissar des Metropoliten soll sie betreuen, bischéfliche Amts-
handlungen soll auf Vorschlag des Kommissars der Metropolit mit Zu-
stimmung des Moderators der Kirche von Siidindien und des Bischofs
von Amantapur und Kurnool vornehmen.

Die Konferenzes unterscheidet bei kiinftigen Einigungsverhand-
lungen zwischen Schemen fiir organische Union und solchen fiir die gegen-
Seitige Anerkennung des Amtes. Die Besprechungen mit der Kirche von
Schottland und den englischen Freikirchen sollen wieder aufgenom.men
Werden, das in Ceylon vorgeschlagene Unionsschema wird c‘las am meisten
versprechende genannt und fiir die Bestrebungen in Nordindien geraten,



— 208 —

von ihm und den Lehren der siidindischen Union zu lernen. Die Schwierig-
keiten in Iran werden anerkannt und geraten, dem Bischof in Iran theolo-
gische Berater zu stellen. Beiden Verhandlungenin Nigeriensollen das Schema
von Ceylon sowie die Beziehung zur kiinftigen Provinz Westafrika und zur
anglikanischen Gemeinschaft beriicksichtigt werden. Der Erzbischof von
Canterbury wird gebeten, in Verbindung mit dem 6kumenischen Pa-
triarchen eine neue Kommission einzusetzen, die die Arbeiten der Joint
Doctrinal Commission fortsetzen soll. Die Vertiefung der Beziehungen zu
den kleineren ostlichen Kirche wird begriisst und der Hoffnung auf schliess-
liche Interkommunion Ausdruck gegeben. Mit der armenischen Kirche
sollen Besprechungen aufgenommen werden. Es wird empfohlen, dass die
Kirchen, die bisher die Resolutionen der Lambethkonferenz von 1920
betreffend die Beziehungen zur Kirche von Schweden noch nicht ver-
handelt haben, amtlich von diesen Resolutionen in Kenntnis gesetzt werden
sollen. Das gleich soll mit dem Bericht geschehen, der 1934 tiber die Ver-
handlungen mit der finnischen Kirche aufgestellt wurde. Es soll eine Kom-
mission gebildet werden, die Besprechungen mit den Vertretern der Kirchen
von Norwegen, Dinemark und Island aufnimmt. Der Erzbischof von
Armagh soll eine Untersuchung der Lehre und Kirchenzucht in der
lusitanischen und spanischen reformierten Kirche veranlassen und diesen
Bericht der Consultative Body vorlegen, damit diese etwa interessierte
Bischéfe informieren kann. «Mit besonderer Freude» wird das Bonner
Ubereinkommen mit der altkatholischen Kirche begriisst.

Uber das Verhiltnis zu den altkatholischen Kirchen handelt ein
eigner Abschnitt im Report und Resolution 67. Diese lautet: a) «Mit
besonderer Freude begriisst die Konferenz das einmiitige Ubereinkommen,
das zwischen Vertretern der anglikanischen Gemeinschaft und der alt-
katholischen Kirchen 1931 zu Bonn zustande kam und zur Herbeifiihrung
der Interkommunion zwischen den altkatholischen Kirchen und bestimmten
Kirchen (die im Report namentlich aufgefiihrt werden V.) der angli-
kanischen Gemeinschaft gefiihrt hat. Die Konferenz empfiehlt, dass dieses
Ubereinkommen von denjenigen Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft
gepriift werden sollte, die dies bisher noch nicht getan haben.» &) «Die
Konferenz nimmt mit Genugtuung Kenntnis davon und billigt, dass auf
der Linie des Bonner Ubereinkommens die protestantisch-bischéfliche
Kirche in den USA. und die Polnische Katholische Nationalkirche in volle
gegenseitige Interkommunion getreten sind.»

Der Report nennt das Bonner Ubereinkommen einen «Beschluss voR
grosster Wichtigkeit». « Wir begriissen wirmstens dieses Ereignisund machen
auf seine Bedeutung in den kirchlichen Beziehungen der anglikanischcn
Gemeinschaft mit anderen Kirchen aufmerksam. Wir weisen auch auf den
Wert hin, den dieser Prizedenzfall durch den Inhalt des Ubereinkommens
mit anderen unabhingigen Kirchen hat.» Der Report weist ferner hin a4



— 209 —

die im Oktober 1947 in Amersfoort niedergelegten Grundsitze, die aller-
dings nicht in die Resolutionen aufgenommen wurden.

Es wird vorgeschlagen, dass von Zeit zu Zeit anglikanische Bischofe
mit Bischéfen der Kirchen, mit denen sie in Interkommunion stehen oder
zu kommen hoffen, zusammenkommen. Das Weltkonzil der Kirchen wird
herzlichst begriisst und geraten, dass tiberall das Interesse an seinen Arbeiten
geweckt werde. Man hatte angenommen, dass die Konferenz sich auch mit
den «episcopi vagantes» beschiftigen wiirde. Sie werden aber mit keiner
Silbe erwihnt.

Im vorstehenden haben wir, unserer Chronistenpflicht geniigend, den
hauptsichlichsten Inhalt der unsere Zeitschrift am meisten interessierenden
Resolutionen ohne eignen Kommentar wiedergegeben. Es wird sich im
Laufe der Zeit bei der Besprechung der Wiedervereinigungsprobleme die
Gelegenheit ergeben, immer wieder auf die Resolutionen und Berichte der
Lambethkonferenz zuriickzukommen. P.H.V.



	Kirchliche Chronik

