
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 3

Artikel: Petrus und der Primat des römischen Bischofs in der  o des Bischofs
Eusebius von Caesarea [Fortsetzung]

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 153 —

Petrus und der Primat des römischen Bischofs

in der èxxXrjaiaaxixij iaxogla

des Bischofs Eusebius von Caesarea

(Fortsetzung der Abhandlung in I. K. Z. 1948, S. 12 ff.)

Wer zur Zeit, als der Christus in Galiläa die Botschaft vom
Reich Gottes unter seinen Volksgenossen verkündigte, mit dem
Schiffsich dem Hafen von Caesarea (El-Kaisarije) näherte, sah schon

von weitem die glänzenden Bauten der damals hochmodernen Stadt.
Herodes d. Gr. hatte sie in zwölf Jahren bei dem alten Uxgâxcovoç

nvgyoç durch die besten Architekten und Ingenieure der Zeit

anlegen lassen und sio, um Augustus, seinen Protektor, zu ehren.

Kaiaâgeia benannt. Die Römer hatten dann das «kleine New York
unter den antiken Städten Palästinas» (H. V. Morton) zum Mittel
punkt ihrer Verwaltung gemacht, dort residierte der vom princeps
in Rom gesandte procurator Judäas im grossen Palast des Herodes.
So wurde die Stadt zur Rivalin Jerusalems. Nach dessen
ruhmvollem Untergang stand sie unbestritten an der Spitze des Landes.
Die Botschaft Jesu Christi hatte, wie Apg. 8, 40 zeigt, gleich zu
Beginn der Missionstätigkoit der Jcrusalemor Urkirche unter der
bunt zusammengesetzten und lebhaft bewegten Einwohnerschaft
Eingang gefunden. Philippus, einer der sieben ersten Diakone,
hatte den Grund zu der Kirche gelegt und sich dort niedergelassen,
Petrus hatte dort mit der Taufe des römischen Hauptmanns
Cornelius von der «cohors Italica» den folgenschweren ersten Schritt
zum Heidenchristentum getan (Apg. 10, 1 ff.). Paulus hatte als

Staatsgefangener zwei Jahre in einer Zelle des «praetorium des

Herodes» zugebracht und «seine Freunde» im Glauben bestärkt
(Apg. 23, 35). Als sich der monarchische Episkopat auch in
Caesarea maritima durchgesetzt hatte — seit 190 n. Chr. Geburt sind
für uns Bischöfe nachweisbar —, wurde es dazu noch die kirchliche

Hauptstadt Palästinas. Dem Metropoliten war auch der
Bischof der heidenchristlichen Kirche der von dem princeps
Hadrianus auf den Trümmern Jerusalems neugegründeten Garnisonstadt

Aelia Capitolina unterstellt. Einen bedeutenden Ruf in der

damaligen christlichen Welt erhielt die «Stadt am Meere» durch

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 3, 1948. H



— 154 —

die im Jahre 231 von Origenes gegründete Theologenschule und
die damit verbundene Bibliothek. Nach dem Vorbild der im Altertum

einzig dastehenden Bibliothek von Alexandria aufgebaut,
umfasste jene Bibelhandschriften und Ausgaben christlicher,
jüdischer und heidnischer Autoren. Das berühmteste Stück der

Bibliothek, die man nicht mit Unrecht ein «christliches Movaeiov»

genannt hat (W. Aly), war die Ausgabe des Alten Testaments,
die Hexapla, «ein Riesenwerk von vielen Dutzenden grosser
Folianten» (H. Lietzmann), auf Grund von exakter Textkritik, das

bei der Eroberung und Zerstörung Caesareas durch die Araber
im Jahre 642 vernichtet worden ist. Als Origenes im Jahre 254

an den Folgen der Misshandlungen, welchen er als Christ während
der Verfolgung durch den imperator Decius ausgesetzt war, starb,
setzte Pamphilus die Tradition der Schule von Caesarea fort. Er
ergänzte auch die in der Verfolgungszeit entstandenen Ausfälle
der Bibliothek und vermehrte sie zugleich. Auch er beschäftigte
sich eingehend mit der Herstellung einwandfreier Bibeltexte. In
dieser bedeutenden Schule hat Eusebius x) seine wissenschaftliche
Ausbildung erhalten. Wenn er sich 6 xov HaßiplXov nannte, gab er
damit zu erkennen, was er jenem gelehrten Presbyter an geistigem
Fundus verdankte. Wir sind noch heute imstande, in Kodizes,
welche auf uns gekommen sind, die textkritische Arbeit, welche

er mit seinem Lehrer zusammen geleistet hat, festzustellen. Aber
was für ihn wichtiger war und seinen Bildungsgang entscheidend
beeinflusst hat, war die stattliche Bibliothek. Als Mitverwalter
dieser Schätze hat er zweifellos die Anregung zu seinen historischen
Werken erhalten, der Weltchronik von Abraham bis auf seine
Zeit, durch welche er der «Vater der Weltgeschichte» und der
Kirchengeschichte, durch welche er zum «christlichen Herodot»
geworden ist. Dass er neben der Bibliothek von Caesarea auch
diejenige von Aelia herangezogen hat, bezeugt er selbst2). Die
zahllosen Auszüge aus den oben genannten Schriftstellern und die

a) Über Eusebius orientiert kurz und gut H. Lietzmann, Gösch, d.
Alten Kirche III, Berlin 1938, S. 154 ff. Ausgezeichnet sind die
Forschungen von E. Schwartz, dem Kenner der griechischen Historiographie-
Grundlegend sein Artikel in Pauly-Wissowa, Realenzykl. d. klass. AltertumS-
wiss., XI. Halbb., Stuttgart 1907, Sp. 1370—1439, ferner Ges. Schrift h
Berlin 1938, S. 110 ff. Vgl. auch die sehr gut geführte Gesch. d. griech. Li-
ratur, hrsg. v. Christ-Stählin-Schmid, II, 2, München 19246, S. 1359 ff-
Auf den Forschungen von Schwartz baut auf R. Laqueur, Eusebius als
Historiker seiner Zeit, Berlin und Leipzig 1929.

2) Hist, eccles. VI 20, 1.



— 155 —

Urkunden, welche seine Werke durchflechten, zeigen, wie eifrig
er jene Bibliotheken benutzt hat. Nach weiteren Angaben hat
Eusebius auch Antiochia, die Wiege des Heidenchristentums,
besucht. Die dort heimische Petrustradition ist ihm sicher nicht
unbekannt geblieben l). Auch in Caesarea Philippi ist er gewesen
und hat die angebliche Statue Jesu «auf hohem Stein vor dem
Tor des Hauses, in welchem das (blutflüssige) Weib gewohnt hat»,
gesehen 2). Als am 24. Februar 303 die Christenverfolgung durch
den « Jovius» Diocletianus begann, der Entscheidungskampf
zwischen der neuen Religion und dem imperium Romanum, fand die
wissenschaftliche Tätigkeit des inzwischen zum Presbyter
aufgerückten Eusebius ein Ende. Auch Pamphilus wurde verhaftet,
vor Gericht gestellt, gefoltert und schliesslich enthauptet. Eusebius
war während der Zeit der Verfolgung einmal in der alten Phönizierstadt

Tyrus 3), ein andermal in der ägyptischen Thebais 4). Eine
Zeitlang sass er selbst im Gefängnis. Nach Beendigung der Christen-
Verfolgung im Jahre 311 finden wir ihn als Bischof von Caesarea.

Damit war er zugleich der Metropolit der provincia Palaestina
prima, hatte also ein einflussreiches kirchliches Amt inne. Nun
konnte er seine unfreiwillig unterbrochenen Studien wieder
aufnehmen und fortsetzen. So hat er in dem ersten Jahrzehnt seiner

episkopalen Tätigkeit neben anderen Werken auch die historia
ecclesiastica erscheinen lassen 5). Damit sind die Daten aus dem

>) Hist, occles. VII 32, 2 f.
2) Hist, cedes. VII 18.
3) Hist, ccclcs. Vili 7, 1.

*) Hist, cedes. Vili 9, 4.
5) E. Schwartz und R. Laqueur haben sich bemüht, in die Entstehung

des Werkes Licht zu bringen. Der griechische Text ist in mehreren Hand-
"chriften aus dem 10.- 13. Jahrh. überliefert. Diese weichen mehrfach stark
voneinander ab. Schwartz hat nun nachgewiesen, dass dio Abweichungen
Belöge für die verschiedenen Textausgaben sind, in denen Eusebius sein
Werk hat erscheinen lassen. So unterscheidet er die Erstausgabo in 8 Bü-
chorn vom J. 312/313, die zweite, um das 9. Buch vermehrte Ausgabe vom
"• 315, die dritto von 10 Büchern vom J. 317, endlich die Letztausgabe vom
"• 323, wie sie uns heute vorliegt. Vgl. Eusebius, Die Kirchengeschichte
1,0• d. lat. Übersetzung des Rufinus. Hrsg. von Ed. Schwartz und Th. Momm-
*»> Bd. 3, Leipzig 1909, S. XLVII ff. Auf den Ergebnissen von Schwartz,
die über Deutschland hinaus Anklang fanden, hat dann Laqueur den
Aufbau der Kirchengeschichte aufs neue gründlich untersucht. Darnach
"at Eusebius schon vor dem J. 303 die Erstausgabe in 7 Büchern
herausgebracht im Zusammenhang mit der ersten Niederschrift seiner Chronik.
Ji don folgenden Jahren erschienen dann Umarbeitungen und Ergänzungen,
®° im J. 311 das 8. Buch, welches die Geschichte der im J. 303 einsetzenden
Verfolgung gibt, in den Jahren 313 und 317 erweiterte Neuausgaben, nach



— 156 —

Leben des Eusebius genannt, welche für das Verständnis seines

dem Umfang nach grössten, dem Inhalt imd der Nachwirkung
nach bedeutendsten Buches wichtig sind. Ist die Kirchengeschichte
doch die Quelle, aus welcher wir unsere Kenntnis der ältesten
Geschichte des Christentums schöpfen, die zahlreichen Exzerpte
machen sie bei dem trümmerhaften Zustand der Überlieferung
ausserordentlich wertvoll und, was besonders wichtig ist, auch

glaubwürdig. Auf jeden Fall gilt das abfällige Urteil, welches

J. Burckhardt in seinem trotz der neuesten Darstellung durch
K. Hönn x) immer noch lesenswerten Buch «Die Zeit Konstantins
des Grossen2)» an verschiedenen Stellen über Eusebius als Historiker

gefällt hat, für die historia ecclesiastica keineswegs. Bei der
Bedeutung des Werkes ist es nicht zu verwundern, dass es im
Orient viel gelesen und ins Syrische und Armenische übersetzt
wurde. Im Abendland, wo die Kenntnis des Griechischen schon im
4. Jahrhundert merklich nachliess, wurde es durch Rufmus
bekanntgemacht, seine Übersetzung zeigt allerdings mehrfach
Missverständnisse 3).

Wie die Daten zur Persönlichkeit des Eusebius zeigen, haben
wir an ihm einen Gewährsmann, der wie keiner aus der Zeit, in
welcher sich die Kirche Christi im römischen Weltreich für immer
verankerte, Auskunft auf die Fragen geben kann, denen die
folgenden Zeilen nachgehen. Zu der literarischen Vertrautheit mit
der Entfaltung des Christentums in den über das ganze Imperium

dem J. 323 endlich die Letztausgabc, die Rufinus v. Aquileia ins Lateinische
übersetzte. Sieho R. Laqueur a. a. O.

1) Konstantin der Grosse, Leipzig 1940, das dem Untertitel «Leben
einer Zeitwende» alle Ehre machte.

2) Leipzig 1898 3.

3) E. Schwartz hat in seinem Aufsatz «Über Kirchengoschichte»
Ges. Schrift. Bd. I, Berlin 1938, S. 110 ff., darauf aufmerksam gomacht,
dass èxxXrjaiaaxixr) laxogla mit «Kirchengoschichte» nicht richtig
wiedergegeben ist und nicht dem entspricht, was der Verfasser unter dem Titel
seines Buches verstand. Es «will nicht eino historische Darstellung clor
Geschicke der Kirche sein», sondern «Materialien zur Kirchengeschichte,
richtiger zur Geschichte der èxxXrjaiaaxixoi avôgsç, der Bischöfe, kirchliche»
Schriftstoller, Märtyrer» geben. Darin «möglichst viel Material unmittelbar
mitzuteilen», soll «nach der Absicht des Verfassers ihr Wort» beruhen.
Das lag aber in der Art des Eusebius. Diese haben seine Anhänger richtig
gekennzeichnet, wenn sie sagten, er habe viel gewusst, allo Bücher und
Schriften der Vorzeit durchforscht, fast aller Anschauungen dargelegt'
ebenso wie seine Schwäche einer seiner Kritiker, Bischof Antipatros von
dem arabischen Bostra, gekennzeichnet hat, wenn er schreibt, jener sei iß
den Dogmen nicht zur Genauigkeit vorgedrungen.



— 157 —

zerstreuten Einzelkirchen kommt hinzu, dass er als Bischof einer
bedeutenden Lokalkirche und Teilnehmer an der in ihren
Nachwirkungen bis heute entscheidenden ersten Reichssynode von Ni-
kaea Kenntnisse besass davon, wie es mit der Verwaltung innerhalb

der Einzelkirchen aussah und welcher Art die Beziehungen
waren, welche jene zu einer gewissen Einheit, dargestellt in dem
von ihm oft gebrauchten Begriff «rj èxxXrjoia», verband.

Zunächst, was berichtet Eusebius in der Kirchengeschichte
von der Person und Stellung des Petrus Dieser wird an 44 Stellen
des Werkes erwähnt *). Zu unterscheiden ist dabei, was der
Verfasser als eigene Ansicht wiedergibt und was er als Lesefrucht aus
den von ihm benutzten Schriftstellern anführt. Da er diese Zitate
ohne Kritik übernimmt, höchstens durch «soll, sollen» kennzeichnet,
kann man sie als von ihm anerkannt mit seinen eigenen
Feststellungen zusammenfügen. So ergibt sich folgendes Bild des ersten
Apostels des Christus: II 14, 4 wird er «Apostel», II 14, 6 «der
wackere und grosse unter den Aposteln, welcher wegen seiner
Tüchtigkeit (sie!) der Sprecher aller übrigen war», genannt, III 39, 4
zählt er neben Andreas, Philippus, Thomas, Jakobus, Johannes
und Matthäus zu den «Jüngern des Herrn», III 39, 5 neben
Johannes, Jakobus und Matthäus zu den «übrigen Aposteln», V 11, 5
mit Jakobus, Johannes und Paulus zu den «heihgen Aposteln»,
Vi 12, 3 zu den «übrigen Aposteln». VII 18, 4 steht er neben Paulus
als «Apostel» unseres Erlösers. Zu den persönlichen Verhältnissen
des Petrus erfahren wir aus III 30, 1, dass er ebenso wie Philippus
«Kinder erzeugt» hat2), aus III 30, 2, dass er dabei war, wie seine

') Als Text gebrauche ich die kleine Ausgabe von Ed. Schwartz,
«Eusebius' Kirchengeschichte», Leipzig 1908. Gute Diensto leistet die
Übersetzung von Dr. phil. Haouser in der «Bibl. d. Kirchenväter», München
1932, wenn sie auch ab und zu reichlich frei ist. Dio Sprache bietet für
denjenigen welcher vom «klassischen» Griechisch kommt, einige Schwierigkeit,

der Stil ist, wie das bei einem Bibliothekswurm nicht anders zu
erwarten ist, trocken. Der grosse Photius hat schon recht, wenn er in seiner
«Bibliothek» urteilt, des Eusebius Stil besitze «weder Anmut noch Glanz».

2) An derselben Stolle erwähnt Eusobius auch die Behauptung dos
Clemens Alexandrinus in den «oxgœpaxetç» III 52 f., dass Paulus vorheiratet
gewesen sei, seine Frau aber, um «im Dienst wohl gerüstet zu sein», nicht
bei sich gehabt habe. Dafür sei Phil. 4, 3 und 1. Kor. 9, 5; 12 Beweis,
'¦'ffonbar hat der gelehrte Clomens sich verleiten lassen, in dem «yvrjaie
oyÇvyso die Frau des Apostels zu erblicken, weil avll,vyoç auch Ehefrau
bedeuten kann. Wer mit jenen Worten gemeint ist, entzieht sich, wie so
nianche Anspielung in den Paulusbriefon, unserer Kenntnis.



— 158 —

Frau zum Tode geführt wurde, und sie ermuntert und getröstet
habe. Er selbst wurde nach II 25, 5 f. «unter Nero» gekreuzigt.
Sein Name stand noch zur Zeit des Eusebius neben dem des Paulus

«in den römischen Zömeterien», am Vatikan zeigte man «sein

Siegeszeichen». Was seine Tätigkeit angeht, so berichtet II 1, 12

das Zusammentreffen des Apostels mit dem Magier Simon in
Samaria, II 3, 3 die Bekehrung des Cornelius in Caesarea, II 9, 4

die Verhaftung auf Befehl des Herodes Agrippa und die Befreiung
aus dem Gefängnis. II 14, 6 behauptet, Petrus sei «noch unter der

Regierung des Claudius» nach Rom gekommen, habe «die kostbare

Ware des geistigen Lichts vom Osten nach dem Westen»
gebracht und die Macht des Magiers Simon dort gebrochen. Auch
der durch die Vielseitigkeit seiner literarischen Tätigkeit
ausgezeichnete jüdische Schriftsteller Phiion habe mit dem Apostel
damals verkehrt (II 17, 1). III 1, 2; 4, 2 erwähnt dessen missionarische

Arbeit im Pontus, in Galatien, Bithynien, Kappadozien und
in der Asia unter den Diasporajuden. An Schriften des Petrus nennt
Eusebius den 1. Brief als allgemein «schon von den alten Kirchenlehrern»

verwertet, während er den 2. Brief, das Petrusevangelium,
die Petruspredigt, die Petrusakten und die Petrusapokalypse als
«nie zu den katholischen Schriften gezählt» bezeichnet (III 3, 1 f. —•

VI 12, 2 ff. — VI 14, 1). Auf die «göttliche Predigt» des Petrus in
Rom geht das Evangelium des Markus zurück, des «Begleiters» und
«Dolmetschers» des Apostels (II 15, 1 — V 8, 3 — VI 25, 5). Das
Andenken an den ersten Apostel des Herrn ist unter den Gläubigen

sehr lebendig, «häufig» kommt der Name «Petrus» bei ihren
Kindern vor (VII 25, 14). Überblickt man das Bild, welches der
gelehrte Bischof von Caesarea von dem Urapostel in seiner
Kirchengeschichte gezeichnet hat, kann man sich dem Urteil nicht
entziehen, dass es recht dürftig ist. Es zeigt sich immer wieder, dass
Petrus Paulus gegenüber in der Überlieferung schlecht
weggekommen ist. Das fängt schon bei der sog. Apostelgeschichte an.
Kein Zweifel, man hat zur Zeit, als Eusebius das Material zu
seinem Werk sammelte, nicht mehr von dem «ungelehrten» Fischer
von Bethsaida gewusst als das, was wir Heutigen anhand des
neutestamentlichen Kanons auch so feststellen können. Das aber geht
aus der historia ecclesiastica unzweideutig hervor, dass für den

bischöflichen Autor Petrus einer der Apostel war genau so wie z. B-
Johannes oder Jakobus oder Paulus und als solcher in derselben Weisetätig

gewesen ist wie jene.



— 159 —

In was für einem Verhältnis er zu seinen Mitaposteln gestanden
hat, darüber belehrt uns nur die schon zitierte Stelle II 14, 6.

Dort wird er der «ngorjyogoç xcöv Xouicöv ànoaxóXwv» genannt. Ein
ngorjyogoç ist derjenige, welcher zuerst vor anderen oder für andere
spricht : der Sprecher. Laut den vier evangelischen Berichten und der
Apostelgeschichte war das sein «Amt» im Kollegium der Zwölf.
Besonders bemerkenswert ist nun die Behauptung des Eusebius,
dass jener dieses «Amt» nicht einer Ernennung durch den Christus,
nicht einer Wahl durch die Zwölf, sondern seiner àgexrj verdankt
hat. Das Wort àgexrj ist schwer wiederzugeben, unser Wort
«Tüchtigkeit» umfasst nicht den ganzen Inhalt, den der Hellene mit dem
Wort verband, kommt ihm aber nahe. Von irgendwelcher Gewalt
über die Zwölf kann keine Rede sein, ebensowenig wie man die
persönliche Eigenschaft der «âgsxij » auf einen anderen übertragen
kann. Petrus blieb trotz dieses «Vorranges» Apostel wie die übrigen,
das zeigen alle oben angeführten Stellen.

Was die Stellung angeht, welche Petrus in der werdenden
«Kirche Christi» eingenommen hat, so berichtet Eusebius darüber
nichts. Das ist merkwürdig, zumal er, wie aus VII 25, 10 hervorgeht,

die viel umstrittene und in ihrem letzten Sinn bis heute
noch nicht geklärte Stelle Matth. 16, 17 f. wohl gekannt hat.
Aber von der Auslegung jener Worte, welche «erst nach der Höhe
des 4. Jahrhunderts allmählich zum biblischen Fundament römisch-
kirchlicher, päpstlicher Doktrin werden» (E. Caspar), weiss er
noch nichts. Denn für ihn war Petrus weder Bischof von
Jerusalem, jener Urzelle der Kirche, welche seinem Organisationstalent
das Entstehen verdankte, wie VII 19 einwandfrei dartut, noch
Bischof von Antiochia, unter dessen Christen er sich eine Zeitlang,
vielleicht sogar sieben Jahre, wie die dortige Tradition will,
aufgehalten hat, wie III 22 beweist, noch, was für seinen «Primat»
entscheidend ist, Bischof von Rom, wie durch III 2 und andere
Stellen erwiesen wird. Es kann also für ausgemacht gelten, dass

Eusebius von einer Führerstellung des Petrus, wie sie durch das

Dogma von 1870 ihm mit den Worten: «Docemus. et declaramus.. ¦

primatum iurisdictionis in universam Dei ecclesiam immediate et

directe beato Petro apostolo promissum atque coüatum... fuisse»
zugesprochen wird, nichts gewusst und in seinen Quellen darüber nichts

Pfunden hat. Die einzigen ehrenden Epitheta, welche er dem

Apostel beilegt, sind die bereits erwähnten an der Stelle II 14, 6 f. :

«wacker» — «gross» — «tapferer Feldherr Gottes». Sie treffen



— 160 —

durchaus zu, wie wir anhand der «Taten der Apostel» nachprüfen
können, aber für die Stellung des Petrus in der Kirche ergeben sie

nichts. Ähnliche ehrende Beiwörter erhält übrigens auch Paulus.

III 24, 4 wird er «der wortgewaltigste und gedankenreichste unter
allen» genannt, sicher mit Recht, also noch Petrus an àgsxrj

überragend. Oder die Apostel werden als «gotterleuchtete und in Wahrheit

gottgefällige Männer» bezeichnet (III 24, 3). Wie P. Batiffol
dazu kommt, mit Bezug auf die Stelle II 14, 6 zu behaupten x):

«Eusèbe marque plus fermement qu'Origine la primauté de Pierre»,

ist nicht einzusehen. Er übersetzt selbst «ngorjyogoç» mit «porte-
parole» richtig. Die Stellung eines solchen innerhalb einer gleichviel

wie zahlreichen Gemeinschaft bedingt aber keinen Herrschaftsanspruch.

In dieser Hinsicht ist noch lehrreich, was Eusebius

III 4, 3, wo er von der Missionstätigkeit der beiden Hauptapostel
berichtet, schreibt: «Wie viele und welche Männer als echte
Anhänger von diesen (sc. Petrus und Paulus) würdig befunden wurden,
die von ihnen gegründeten Kirchen (sie!) zu weiden, ist nicht leicht
zu sagen...» In den Städten des imperium Romanum zu predigen
und aus dem Dienst am Wort heraus den Grundstein zu einer
Lokalkirche zu legen, das war die Aufgabe der Apostel, dazu hatte
sie der Christus selbst ausgesandt. Organisation und Ausbau der
Neuschöpfungen übernahmen die «Erstlinge der Bekehrung»,
welche von den Gründeraposteln dazu mit der Zustimmung der
«Brüder» eingesetzt wurden. Das galt für Petrus nicht anders als

für Paulus und die übrigen Apostel. Was die «legendarisch-literarische

Verherrlichung» schliesslich aus der Person des ersten
Apostels gemacht hat, widerspricht aber den geschichtlichen
Tatsachen, wie sie oben im Anschluss an einen so gelehrten Kenner, wie
der Bischof von Caesarea es war, dargelegt worden sind.

Unsere Abhandlung hat zu dem Ergebnis geführt, dass die
Kirchengeschichte des gelehrten Bischofs, ohne deren Kenntnis
wir nicht imstande wären, die Entwicklung des Christentums bis
zur ersten Reichssynode von Nikaea in grossen Zügen zu
verfolgen, ein dürftiges Bild des Urapostels entwirft und an keiner
Stelle Anhaltspunkts dafür gibt, ihm eine Stellung im Kollegium
der Zwölf und in der werdenden Kirche Christi zuzuschreiben,
wie sie das Dogma von 1870 ohne Berücksichtigung der erweisbaren

Tatsachen konstruiert hat. E. Caspar hat das treffend zum

') Cathedra Potri, Paris 1938, S. 184.



— 161 —

Ausdruck gebracht, wenn er schreibt l), «nicht die geschichtliche
Persönlichkeit des Petrus. sondern seine mythisch und dogmatisch

erhöhte Gestalt. ist ein Faktor von gewaltiger historischer
Wirkung geworden».

Was die Angaben über die Person und Stellung des Petrus
erbracht haben, wird bestätigt und ergänzt durch die Notizen,
welche Eusebius über die römischen Bischöfe beibringt. Gleich
zu Beginn seines Buches gibt er als Inhalt seiner laxogla, seiner

Materialsammlung, unter anderem an, zu berichten über die «Nachfolgen

der heiligen Apostel» (I, 1; VII 32, 32; VIH Vorwort) und
«über alle, welche in ttrefflicher Weise in den angesehensten Paro-
chien geführt und an der Spitze gestanden haben». Dabei ist er
sich wohl bewusst, nicht «einen vollkommenen und fehlerfreien
Bericht versprechen», nicht «die Nachfolgen aller Apostel»
überliefern zu können, sondern er beschränkt sich darauf, die
Nachfolgen «der ausgezeichnetsten Apostel unseres Erlösers in den

hervorragenden und noch heute erwähnenswerten Kirchen» zu nennen.
Zu diesen lokalen Kirchen gehört neben den Kirchen von Alexandria,

Antiochia, Jerusalem auch die «Kirche Gottes in Rom». Es

sind die Kirchen der drei Hauptstädte des imperium Romanum
der Cäsarenzeit '-'), dazu die Stadt, welche den Christen in besonderer

Weise heilig war. Mit den Listen (ôiaôo%al) der Bischöfe
dieser vier Städte hat sich Eusebius besonders beschäftigt, er führt
sie für jede der vier Metropolen vom ersten Bischof bis auf seine
Zeit durch. Bemerkenswert ist dabei, dass an der Spitze von keiner
der Bischofsreihen ein Apostel steht. So wird berichtet, dass in
Alexandria, das als Pflanzstätte des Petrusschülers Markus galt
(II Iti), «als erster nach dem Evangelisten Markus Annianus den
Dienst an der Parochie übernimmt» (II 24), «in Antiochia, das eine
Petrustradition hatte3), Evodius als erster an der Spitze stand»

(III 22), «in Jerusalem Jakobus. als erster den Bischofsstuhl der
Kirche erhielt» (11 1, 2), «in der Kirche der Römer als erster nach
dem Martyrium des Paulus und Petrus Linus das Bischofsamt
erhält» (III 2) *). Deutlicher kann wohl kaum gesagt werden, dass

') Gesch. d. Papsttums I, Tübingen 1930, S. 2.

2) Vgl. dazu das glänzende Werk von M. Rostovtzeff, Gesellschaft und
Wirtschaft im römischen Kaiserreich, Leipzig o. J. (1930).

3) Vgl. I. K. Z. 1945, S. 123 ff.
4) Die Fragen, welche dio Bischofslisten aufgeworfen haben, hat

E-Caspar bereinigt. Siehe: Schriften d. Königsb. Gelehrt. Gesollsch.,
Geisteswiss. Klasse, Jahrg. II, Heft 4, 1920 und a.a.O. an mehreren Stellen.



— 162 —

das Apostelamt mit der Leitung der da und dort entstandenen
Einzelkirchen nichts zu tun gehabt hat *). Anschaulich setzt das

1. Klem. 42, 3 f. auseinander: «(die Apostel)... zogen voll des

Hl. Geistes hinaus und verkündigten die frohe Botschaft. Indem sie

in Ländern und Städten predigten, setzten sie die Erstbekehrten...

zu Episkopen und Diakonen der zukünftigen Gläubigen ein.» Vgl.
auch l.Kor. 1, 17, wo Paulus vom Amt des Apostels spricht.
Bemerkenswert ist ferner, dass die Tradition der alten Kirche
in Alexandria, Antiochia und Rom Petruskirchen sah. Es ist hier
nicht der Ort, zu untersuchen, ob diese Tradition zuverlässig ist.
Auf jeden Fall hat sie bewirkt, dass die Binchofsstühle jener drei
Weltstädte besonderes Ansehen erlangten.

Was berichtet nun die Kirchengeschichte von der Stellung
der episcopi Romanorum Wie oben erwähnt, galt als erster
Bischof Linus. So hatte es Eusebius bei Irenäus, adv. haer. III 3, 3

gelesen. Darnach war jenem das Amt von «den seligen
Gründeraposteln» übertragen worden. Von Linus an zählt Eusebius 28
Bischöfe auf bis auf Marcellinus, seinen Zeitgenossen. Weder Linus
noch Anenkletus, dem jener «das Kirchenamt hinterliess» (III 13),
treten in der Erzählung hervor. Sie sind nichts als Namen und
bestätigen das Dunkel, welches über den Anfängen der «ecclesia
Romanorum» liegt. Etwas anders verhält es sich mit Clemens,
dem «dritten Nachfolger von Petrus und Paulus» an (III 15 f.).
Eusebius hat den «echten, umfangreichen und bedeutsamen Brief»,
welchen jener «im Namen der Kirche der Römer an die
Korinther» gesandt hat, gekannt und in der Bibliothek zu Caesarea

gelesen. Nach seinen Worten war er «in den meisten Kirchen»
noch zu seiner Zeit im Gebrauch. Er hat aber aus dem Brief nicht
die Folgerungen für die Stellung des Clemens innerhalb der
römischen Kirche gezogen, sondern ihn, der überlieferten Bischofsliste

folgend, als episcopus bezeichnet. Von den Bischöfen, deren
Amtsjahre das 2. Säkulum ausfüllen, sind Evaristus (III 34),
Alexander (IV 1), Xystus (IV 4), Telesphorus (IV 5, 5), welcher

l) K. Aner behauptet in seiner übersichtlichen Kirchengeschichte I.
Leipzig 1928, S. 33 mit Bezug auf hist, eccles. III 36, 2, Eusebius habe
Petrus für den ersten Bischof von Antiochia gehalten. Die betreffenden
Worte lauton : «. und der bis heute noch bei den meisten gefeierte Ignatius,

der als zweiter in der Nachfolge des Petrus zu Antiochia das Bischofsamt

erhalten hat». Abgesehen davon, dass die oben zitierte Stelle III 22

jener Behauptung widerspricht, hat Aner die Stelle nicht richtig interpretiert.
Der «zweite in der Nachfolge des Petrus» setzt einen «ersten in der Nachfolge»

voraus, das war eben Evodius.



-- 163 —

nach Irenäus, adv. haer. Ill 3, 3 «ruhmvoll Zeugnis abgelegt» hat.
Hyginus (IV 10), unter dem die Gnostiker in der Hauptstadt ihren
Sitz aufschlugen, Pius (IV 11, 6) wiederum nur leere Namen.
Eusebius weiss weiter nichts von ihnen zu berichten als die für ihn
feststehende Tatsache ihrer Existenz und die Zahl ihrer nicht
nachprüfbaren Amtsjahre, welche er unter die Regierungsjahre der
römischen Cäsaren eingeordnet hat. Erst mit Aniketus, dem
«zehnten Nachfolger von den Aposteln an», tritt eine einigermassen
fassbare Persönlichkeit hervor. Mit ihm beginnt, um das Wort
eines Grossen der Weltgeschichte anzuwenden, der Fluss der
Geschichte der episcopi Romani schiffbar zu werden. IV 14, 1 und
V 24 berichtet die «Kirchengeschichte» von der Verhandlung
zwischen Aniketus und Bischof Polykarpus von Smyrna über «die

Frage, welche den Tag des Osterfestes betraf». Bischof stand gegen
Bischof. Der versöhnliche Ausgang der Zusammenkunft zeigt aber,
dass von einem Vorrang des römischen Episkopus damals — es

war um die Mitte des Jahrhunderts — nicht gesprochen werden
kann. Auch Soter, der Nachfolger des Aniketus (IV 19), tritt in
der Darstellung des Eusebius nicht hervor. Wir erfahren lediglich
durch ein Zitat aus einem Brief des schreiblustigen Bischofs
Dionysius von Korinth an «die Römer», dass jener «don überlieferten
römischen Brauch, allen Brüdern auf mannigfache Weise zu helfen
und vielen Kirchen in den einzelnen Städten Unterstützungen zu
schicken», festgehalten und noch erweitert habe, sofern er «den

Heiligen Gaben in reichlichem Masse zukommen liess und die
zuweisenden Brüder wie ein liebender Vater seine Kinder mit
trefflichen Worten tröstete» (IV 23, 9 f.). Wenn die Kirche Roms in
der karitativen Hilfeleistung mehr tat als andere, war das nur
ein Zeichen dafür, dass sie die Mittel dazu hatte. Übrigens bestätigt
die Tatsache, dass Dionysius sein Schreiben an die Person des

Soter adressiert und darin von «eurem trefflichen Bischof» spricht,
den aus der Verhandlung zwischen Aniketus und Polykarpus
gewonnenen Schluss, wonach die Zeit der kollegialen Leitung der
ecclesia Romana durch die presbyteri und diaconi vorbei war.
Ignatius hatte seinen Brief noch an «die Kirche... im Stadtbezirk
der Römer» gerichtet. Der «zwölfte Bischof nach den Aposteln»,
Eleutherus, wird V Vorwort, V 3, 4 und V 22 erwähnt. Unter ihm
breitete sich neben den gnostischen noch die montanistische oder,
w'e Eusebius sie nennt, «kataphrygische Häresie» in Rom aus.
Auch an jenen hatten sich die «Märtyrer» der gallischen Kirchen



— 164 —

von Lugdunum und Vienna aus dem Gefängnis mit Briefen «wegen
des Friedens in den Kirchen» gewandt. J. Haller x) hat aus dieser

Stelle auf ein «schroffes» Vorgehen des Eleutherus gegen die
Montanisten geschlossen. Leider sind die Schriftstücke

verlorengegangen. Was für eine Stellung der römische Bischof eingenommen
hat, kann aus jener Stelle nicht erschlossen werden, dafür ist sie

zu allgemein gehalten. Wenn A. Ehrhard 2) bemerkt, dass sowohl

Eleutherus wie seine beiden Nachfolger den «umstürzenden
Charakter» der enthusiastischen Bewegung des Montanus «nicht
erkannten und sich zurückhielten», so spricht das keineswegs für
einen entscheidenden Einfluss der Inhaber der römischen cathedra.
Wie es in Wirklichkeit gegen Ende des 2. Jahrhunderts damit
bestellt war, zeigt der Streit um den Ostertermin, welchen der

Nachfolger des Eleutherus, Bischof Viktor L, mit den Kirchen
in der Asia anzettelte 3). Eusebius widmet der Auseinandersetzung,
welche beinahe die «Gemeinschaft und Einheit» gesprengt hätte,
zwei ausführliche, mit Urkunden belegte Kapitel (V 23 f.). Er selbst
stand, das zeigt seine Behandlung des Falles, nicht auf der Seite
des römischen episcopus. Der energische Widerspruch, den das
schroffe Vorgehen Viktors gegen die Kleinasiaten bei einem grossen
Teil der übrigen Bischöfe — sie stellten an jenen «die Gegenforderung

(sie!), für den Frieden, die brüderliche Freiheit und die Liebe
einzutreten» — zeigt, dass der Versuch des autokratischen Römers,
seinen Stuhl den anderen Bischofsstühlen überzuordnen, von Rom
aus festzusetzen, was für alle Rechtens und Brauch sein sollte,
an dem Solidaritätsgefühl der gleichberechtigt nebeneinander
stehenden episcopi der Einzelkirchen scheiterte. Beachtenswert ist
auch, dass sich Viktor bei seinem Anspruch nicht auf die
unverbrüchliche Autorität des Herrenwortes Matth. 16, 17 f. berief.
Die Reihe der römischen Bischöfe des 3. Jahrhunderts eröffnet
Zephyrinus. Er wird an sechs Stellen der «Kirchengeschichte»
erwähnt (V 28, 3; 28, 7; 28, 12; VI 14, 10; 20, 3; 21, 1), ohne dass
sich daraus ein Bild seiner Amtstätigkeit entwickeln liesse 4). Die
nächsten episcopi, Kallistus (VI 21, 2), Urbanus (VI 21, 2), Pon-

') Das Papsttum I, Stuttgart 1934, S. 24.
2) Urkirche und Frühkatholizismus, Bonn 1935, S. 201.
3) Vgl. meine Ausführungen, I. K. Z. 1945, S. 13 ff.
") Ob das ungünstige Charakterbild, welches Hippolytus in seiner

«Wiederlegung aller Häresien» IX, 11 von Zephyrinus entwirft, völlig
zutrifft, können wir nicht mehr nachprüfen.



— 165 —

tianus (VI 23, 3), Anteros (VI 29, 1)2) werden mit wenigen Worten
abgetan. Der Nachfolger des Anteros, Fabianus (VI 29, 1 ff.),
kam «auf ganz sonderbare Weise durch die göttliche und himmlische

Gnade in den Klerus». Der Bischof wurde damals von «allen
Brüdern durch Handaufheben» gewählt, ein Wahlmodus, der auch
in den bürgerlichen Ekklesien jener Zeit bei Beamtenwahlen
Anwendung fand. Im Fall des Fabianus geschah die Wahl auf ein
omen codeste hin durch Akklamation des «ganzen Volkes». Von der

Tätigkeit des Gewählten erfahren wir durch die Darstellung des

Eusebius nichts. Nur eine «Geschichte» aus seinem Pontifikat ist
VI, 34 festgehalten. Der damalige imperator Philippus Arabs,
welcher eine wohlwollende Religionspolitik betrieb und der
späteren Tradition sogar als Christ galt, wollte an der Ostervigil «mit
der Volksmenge» teilnehmen, wurde aber von Fabianus nicht eher
zugelassen, als bis er sich der bischöflichen Kirchenzucht
unterworfen hatte. Mag diese «Geschichte» noch so wenig beglaubigt
sein, so zeigt sie doch, was für ein Ansehen man dem bischöflichen

Amt zuschrieb und wie man Fabianus als Persönlichkeit
einschätzte. E. Caspar hat nicht Unrecht, wenn er ihn als «mannhaften

und selbstbewussten priesterlichen Herrscher» charakterisiert

2). So fiel er auch unter den ersten der Verfolgung des imperator

Decius zum Opfer (VI 39, 1). Auf ihn «folgte im Bischofsamt»
Cornelius (VI 39, 1). Er wird an sechs Stellen (VI 43, 3; 43, 4;
43, 5; 43, 22; 46, 3; VII 2) erwähnt, dazu werden mehrere Stücke
aus seinem Brief an «Fabius, den Bischof der Kirche der Antio-
chier» angeführt. So kommt seine Persönlichkeit sowohl wie auch

seine Amtsführung einigermassen zum Ausdruck. Wir erfahren

von einer «sehr grossen Synode von 60 Bischöfen und von noch

mehr Presbytern und Diakonen3)», welche jener als Metropolit
in Rom versammelte. Sie richtete sich gegen die Konfessorenpartei
unter der Führung des Novatianus, «eines Presbyters der Kirche
der Römer». Novatianus wurde samt seinen Anhängern exkommuniziert,

dagegen beschlossen, «den Gefallenen zu Hilfe zu kommen».

l) Der Grabstein des Anteros mit derAufschrift «Avrégcoç ên/oxonoç» ist
m den Kallistus-Katakomben gefunden worden. Beachtenswert daran ist
die Sprache sowohl wie die einfache Amtsbezeichnung. Der Inhaber der
cathedra urbis Romae unterschied sich eben damals an Umfang dor
Amtsgewalt keineswegs von den ènloxonoi der übrigen Kirchen.

-) A. n. O. S. 49.
;l) Nach VI 43, 6 nahmen auch «sehr viele Männer aus dem

Laienstand» daran teil.



— 166 —

Zu denselben Beschlüssen kamen andere Provinzialsynoden. Ein
Beispiel, wie in jenen Tagen eine die einzelnen Kirchen in gleicher
Weise angehende Frage behandelt wurde. Nicht der Inhaber der

hauptstädtischen Kathedra entschied kraft seiner Primatstellung,
sondern der consensus der einander gleichgestellten Bischöfe. Durch
den oben erwähnten Brief, der in dem von Klatsch nicht freien
Urteil über Novatianus keine vornehme Gesinnung enthüllt, hören
wir weiter, dass die drei «ungebildeten und sehr einfältigen»
Bischöfe aus einer «kleinen und ganz unansehnlichen Gegend
Italiens», von welchen jener sich hatte konsekrieren lassen, ihres Amtes
entsetzt wurden und an ihrer Stelle drei andere in Rom zu Bischöfen
geweiht wurden. Cornelius hat in diesem Fall, wie P. Batiffolx)
mit Recht bemerkt, dieselbe Stellung den italischen Bischöfen
gegenüber eingenommen wie der Bischof von Alexandria den
ägyptischen gegenüber. Als Metropolit stand diesem wie jenem das zu.
Mehr aber nicht A. v. Harnack hat vom «Oberbischof von Italien»
gesprochen 2), mit demselben Recht kann man vom «Oberbischof
von Ägypten3)» oder vom «Oberbischof von Syrien» sprechen.
Noch eine andere Stelle des fraglichen Briefes gehört in diesen
Zusammenhang. VI 43, 11 schreibt Cornelius, es «dürfe nur einen
Bischof in der katholischen Kirche geben, in welcher es.. 46

Presbyter, 7 Diakonen, 7 Subdiakonen, 42 Akoluthen, 52
Exorzisten, Lektoren und Ostiarier und mehr als 1500 Witwen und
Hilfsbedürftige gibt». Dass mit den Worten «xaftoXixrj èxxXrjoia»
nur die römische Kirche gemeint sein kann, ergibt sich aus dem
Zusammenhang. A. v. Harnack hat anhand von jenen Zahlen
geschlossen, dass die ecclesia urbis Romae damals etwa 50 000
Mitglieder gezählt habe 4). Mag diese Zahl auch zu hoch gegriffen sein,
soviel ist sicher, dass der episcopus Romanus um die Mitte des
3. Säkulums eine recht ansehnliche Schar «Brüder» hinter sich
hatte — «maxima» schon bei Irenaeus, adv. haer. III 2, 1 — ein
Umstand, der ihm und seiner Kirche Gewicht und Ansehen
verlieh. Der Nachfolger des Cornelius, Lucius L, «übertrug, nachdem
er nicht ganz acht Monate den Dienst an der Kirche vorsehen
hatte, sterbend das Amt dem Stephanus» (VII 2). Bei der Bedeu-

x) Cathedra Petri, Paris 1938, S. 42.
2) Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei

Jahrhunderten II4, Leipzig 1924, S. 215.

3) Der Bischof von Alexandria liess sich àg%ienlaxonoç nennon.
4) A. o. O. II \ Leipzig 1924, S. 860 ff.



— 167 —

tung, welche dieser herrschsüchtige Bischof für die Entwicklung
der Primatsidee hat — ist er doch der erste, der unserem Wissen
nach sich «seiner bischöflichen Stellung rühmte und behauptete,
die Nachfolge des Petrus innezuhaben, auf dem die Grundlagen
der Kirche errichtet sind x)» —, fällt es auf, dass Eusebius mit nur
wenigen Worten seiner gedenkt (VII 3; 5, 4 ff.), die für seine
Persönlichkeit nichts, für sein Verhalten in den lebhaften
Auseinandersetzungen um die Ketzertaufe nicht viel ergeben. Wie ein
halbes Jahrhundert vorher Viktor L, versuchte Stephanus L,
seinen Standpunkt den afrikanischen und kleinasiatischen Kirchen
aufzuzwingen, und drohte, «mit ihnen keine Gemeinschaft mehr
haben zu wollen», aber er scheiterte genau so wie sein kampflustiger
Vorgänger am Widerspruch seiner Gegner, allen voran Cyprianus
von Karthago 2) und Firmilianus von Caesarea. Nachdem
Stephanus «zwei Jahre den Dienst an der Kirche geleistet hatte»,
folgte Xystus IL (VII 5, 3). VII 27, 1 behauptet Eusebius, dieser
habe elf Jahre der Kirche der Römer vorgestanden. Nach Cypr.
ep. 80, 1 und der depositio martyrum des römischen Staatskalenders
von 354 fand er aber am 6. August 258 den Blutzeugentod, nachdem

er in der Callistuskatakombe mit vier Diakonen zusammen
bei einem durch das christenfeindliche Edikt des imperator Vale-
rianus verbotenen Gottesdienst ertappt worden war. Die
«Kirchengeschichte» erwähnt VII 5, 3 «einen zweiten Brief über die Taufe»,
welchen «der geistig hervorragendste Bischof der damaligen Zeit»
(J. Langen), Dionysius von Alexandria 3), an Xystus schrieb, ferner
VII 9, 1 ff. einen weiteren Brief desselben an Xystus, endlich
VII 9, 5 f. ein amtliches Schreiben des Dionysius und seiner
«Parochie» an Xystus und die «Kirche in Rom», in welchem er «eino

Untersuchung über dio vorliegende Frage (sc. Ketzertaufe) in
Weitläufiger Auseinandersetzung anstellt4)». Wie sich Xystus zu

') Cypr. op. 75, 17.

2) Auf der grossen afrikanischen Synode vom 1. 9. 250 verteidigte
Cyprianus die bischöfliche Selbständigkeit mit den klaren Worten: «Neque
enim quisquam nostrum episcopum se episcoporum const ituit aut tyrranico
terrore ad obsequendi necessitatem collegas suos adigit, quando habeat omnis
episcopus pro licentia libertatis et potestatis suae arbitrium proprium...»

3) Der Bischof von Alexandria, Herakles, wird in dem Brief des Dionysus

an den römischen Presbyter Philemon «nânaç» genannt.
4) Eine lehrreiche Stelle für den Gebrauch des Wortes «xuûoXixoç»

bietet VII 10, 5. Hier ist die Rede von Macrianus, der unter Valerianus
<<£7tt xeov xueóXov Xóymv» stand procurator summarum rationum (in-
8chriftlich bezeugt) und weder «vernünftig noch xadoXlxóv dachte».



— 168 —

der Tauffrage verhalten hat, erfahren wir nicht. Anderseits hören

wir auch nichts davon, dass es bei einer Spaltung zwischen der

Kirche Roms und der Kirchen in Afrika und Kleinasien geblieben

war. VII 13 überliefert Eusebius ein Reskript des Gallienus, des

bedeutenden Sohnes und Nachfolgers des im Jahre 259 in
persische Gefangenschaft geratenen Valerianus. Es ist «aus der Sprache
der Römer übersetzt» und an «Dionysius (Rom), Pinnas, Dime-
trius und die übrigen Bischöfe» gerichtet. Der römische Bischof
wird zwar an erster Stelle genannt, aber in eine Reihe mit den

«übrigen Bischöfen» gestellt. Jener Dionysius war nach einer
Sedisvakanz von beinahe elf Monaten, während welcher die Kirche
Roms von den Presbytern geleitet worden war x), auf Xystus IL
gefolgt (VII 27, 1). Sein Name wird an drei Stellen erwähnt

(VII 30, 1-30, 2-30, 23), ohne dass nähere Angaben zur Beurteilung
setner Persönlichkeit und Amtsführung gegeben werden. An jenen
Stellen gibt Eusebius Auszüge aus dem Schreiben, welches die in
Antiochia «versammelten Hirten nach gemeinsamem Beschluss»

an alle Bischöfe in Sachen der Häresie des Paulus von Samosata,
des bedeutenden Bischofs jener Stadt und hohen Staatsbeamten
der «Augusta» Septimia Zenobia sandten, um sie von ihren
Beschlüssen und Massnahmen gegen den «eitlen Mann» in Kenntnis
zu setzen. Für die Frage, die hier verfolgt wird, ist die Anschrift
des Synodalschreibens von Bedeutung: «Dionysius und Maximus
und allen unseren Mitverwaltern am kirchlichen Dienst auf dem
Erdkreis, Bischöfen, Presbytern und Diakonen und der ganzen
katholischen Kirche unter dem Himmel, den geliebten Brüdern,
sagen Gruss im Herrn Helenus.. und die übrigen alle, welche
mit uns in den benachbarten Städten und Provinzen wohnen,
Bischöfe, Presbyter, Diakone und die Kirchen Gottes.» Wie
ersichtlich, steht, wie in dem oben angeführten Edikt des imperator
Gallienus, der römische Bischof an erster Stelle, dann folgt der
Bischof von Alexandria. Die beiden episcopi leiten die Kirchen
der zwei grössten Städte des Imperiums, sie haben unter «allen
Mitverwaltern am kirchlichen Dienst» das grösste Ansehen, an
Amtsbefugnis stehen sie nicht nur einander, sondern auch den

übrigen Bischöfen gleich. Keine Spur davon, dass der episcopus
Romanus eine Art episcopus episcoporum darstellt. Infolgedessen

l) Catalogus Liberianus n° 25. Bei Sedisvakanzen tritt die ursprüngliche

Verwaltung der Kirche durch das Kollegium der Presbyter, aus deren
Mitte sich der episcopus emporgeschwungen hatte, wieder in Kraft.



— 169 —

hat er genau so wie die übrigen Amtsträger Kenntnis zu nehmen
von den Beschlüssen der Synode, der Amtsentsetzung des Paulus
und der Einsetzung des Domnus als Bischof der Orontesstadt.
Diese amtliche Mitteilung geschieht nicht etwa, um die nachträgliche

Genehmigung des römischen oder alexandrinischen Bischofs
zu erhalten, sondern, wie das Schreiben selber sagt, damit die
Adressaten an den Neuernannten schreiben können und von ihm
den Gemeinschaftsbrief (tu xoivwvixà ygdppaxa) erhalten. So war es

Brauch unter den Bischöfen jener Tage. Auch darin kam die kollegiale

Verbundenheit zwischen ihnen zum Ausdruck, wie wiederum
in ihrem consensus die Einheit der «katholischen Kirche unter dem
Himmel » sichtbar wurde. Weiter berichtet die « Kirchengeschichte »,

dass «Paulus keineswegs das Haus der Kirche räumen wollte» und
man sich deshalb an den imperator Aurelianus, den Besieger der
Zenobia, um Hilfe gewandt habe (VII 30, 19). Eine folgenschwere
Bitte : die weltliche Macht sollte eine innerkirchliche Angelegenheit
entscheiden! Der Imperator bestimmte, «denjenigen das Haus zu
übergeben, mit welchen die Bischöfe der christlichen Lehre in
Italien und der Stadt der Römer im Briefwechsel ständen». P.
Batiffol *) und andere haben aus dieser Stelle gelesen, dass die
Rechtmässigkeit eines Bischofs von der Anerkennung durch den
römischen Bischof abhing. Das geht aus der Stelle nicht hervor.
Wie die Massnahmen der Synode deutlich machen, hing vielmehr
die Anerkennung eines Bischofs als eines «katholischen» davon
ab, dass er in der xoivwvia mit allen anderen rechtmässigen Bischöfen
stand. Dazu die xoivœvixà ygâppaxa (VII 30, 17). Aurelianus
hatte zwischen dem abgesetzten Paulus und dem neu eingesetzten
Domnus zu entscheiden. Für ihn als Nichtchrist kamen kirchliche
Gesichtspunkte nicht in Frage, wohl aber hatte er nach der
Niederwerfung des palmyrenischen Königreiches ein Interesse daran,
dass auch in Antiochia die letzten Anhänger der Zenobia unschädlich

gemacht wurden. Dazu gehörte auch der abgesetzte Paulus.
Domnus war im Orient bereits anerkannt. Erklärten sich auch die
abendländischen Bischöfe, allen voran «die Bischöfe Italiens und
der Stadt der Römer» — Italien war im 3. Jahrhundert immer
«och das Stammland des gesamten imperium — für ihn, so war
Paulus kirchlich und politisch vernichtet. Der von dem Imperator
gebrauchte Ausdruck ol xaxà xrjv "IxaXlav xaì xrjv 'Pcopalmv nóXiv

Znlaxonoi» darf nicht gepresst werden, wie P. Batiffol es macht,

l) A. a. O. S. 64 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1948. *2



— 170 —

indem er schreibt: «Il n'est pas question d'Alexandrie mais de

Rome, les évêques d'Italie ne faisant qu'un avec l'évêque de Rome»,

sondern besagt weiter nichts als die unter ihrem Metropoliten
zusammengefasste Gemeinschaft der italischen Bischöfe, deren

votum entscheidend ist. Von dem Nachfolger des Dionysius,
Bischof Felix I. (VII 30, 23), hören wir durch Eusebius nichts,
ebensowenig berichtet die «Kirchengeschichte» etwas Näheres von

Eutychianus, der auf jenen folgte (VII 32, 1). Von Gaius, welcher
nach diesem Bischof von Rom war, erwähnt Eusebius nur, dass

er Zeitgenosse von ihm war (VII 32, 1). An dessen Stelle trat
Marcellinus (VII 32, 1), bis zu welchem der gelehrte Bischof die

Reihe der von ihm aufgeführten episcopi Romani, wie oben
erwähnt, durchgeführt hat. Mit dem siebten Buch hatte er in der
ersten Ausgabe sein Werk überhaupt abgeschlossen. Mit der
einzigen Bemerkung der «Kirchengeschichte», dass Marcellinus
«derselbe war, den die Verfolgung (sc. des Diocletianus) ereilte», ist
nichts anzufangen. Dass dieser dabei eine ihn belastende Rolle
gespielt hat, ist schwer zu bestreiten. A. Ehrhardl) meint, er
habe «höchstwahrscheinlich» zu den Gefallenen gehört; E. Caspar 2)

schreibt, seine Regierung bedeute «ein schwarzes Kapitel in der
Geschichte der römischen Kirche».

Wie die Übersicht über die Angaben, welche Eusebius zu den
einzelnen Bischöfen der römischen Kirche von Linus bis zu
Marcellinus gemacht hat, zeigt, findet sich nirgends in dem umfangreichen

Werk ein Anhaltspunkt dafür, dass der episcopus urbis Romae

einen irgendwie gearteten Primat unter den zahlreichen Bischöfen in
den ersten drei christlichen Jahrhunderten gehabt hat3). Nie wird er

mit einer anderen Amtsbezeichnung als mit «ênlaxonoç» bezeichnet,
wozu entweder <'Pwp,alcov» oder «xfjç'Pcoyalcov èxxXrjalaç» oder lent
'Poprjç» gesetzt wird. Genau so werden die Bischöfe der anderen
Kirchen bezeichnet, zu welchen Eusebius selbst gehörte. Das Amt
selbst heisst stets nèniaxonrj». Auch in den amtlichen Kundgebungen
der Imperatoren erscheint nur jene Amtsbezeichnung, so in dem
Edikt des Gallienus, in dem Entscheid des Aurelianus und, was
noch mehr ins Gewicht fällt, in dem von Konstantinus im Jahre 313

erlassenen Schreiben, wodurch er «eine Synode von Bischöfen in

A. a. O. S. 306.
2) A. a. O. S. 98.
3) Das Gegenteil behauptet A. Ehrhard, Die griech. u. lat. Kirche>

Bonn 1937, S. 163. Er lässt allerdings den Primat während der ersten
drei Jahrhunderte nur «in Erscheinung treten».



— 171 —

Rom anordnet wegen der Einheit und Eintracht unter den
Kirchen» (X 5, 18 ff.). Es ist an «Miltiades, den Bischof der Römer»,
und an einen gewissen Markus gerichtet. Die Donatisten in Afrika
hatten die Rechtmässigkeit des Caecilianus, des «Bischofs der Kirche
der Karthager», bestritten und waren deswegen bei Konstantinus
vorstellig geworden. Dieser nahm im Interesse seiner auf straffe
Einheit ausgerichteten Reichspolitik — ausserdem war er «pontifex
maximus» — die Angelegenheit auf und übertrug die
Untersuchung und Entscheidung einem Gremium in Rom, bestehend

aus dem Bischof der Stadt und drei dorthin befohlenen gallischen
Bischöfen. Nicht der episcopus Romanus sollte allein die Streitfrage

entscheiden, sondern die genannten vier Bischöfe zusammen
als «Kollegen», wie der Imperator zweimal in seinem Schreiben

sagt. Zu jenen vier Amtsträgern kamen noch 15 italische Bischöfe
hinzu, so dass im Herbst des Jahres 313 eine kleine Synode im
Lateran-Palast, welcher damals der Sitz der «Augusta» Fausta,
der Gemahlin des Konstantinus, war, zustande kam. Bei der

Urteilsbildung am 3. Verhandlungstag gab jeder der Anwesenden
sein Votum ab, zum Schluss fasste Miltiades als Vorsitzender das

Ergebnis zusammen und formulierte das Urteil. Von einem auch

nur «richterlichen Primat» des Bischofs von Rom kann also keine
Rede sein. Noch deutlicher kommt das bei der im Jahre 314 in
Arelate stattgehabten Synode zum Ausdruck. Nicht nur, dass

Konstantinus den Ort bestimmte, die Bischöfe aussuchte und einlud

- Eusebius hat X 5, 21 ff. das Einladungsschreiben an « Chrestus,
den Bischof der Syrakusier», überliefert -, den Vorsitz führte der
Bischof von Arelate, obwohl der römische Bischof durch zwei

Presbyter und zwei Diakone vertreten war. Jener unterschrieb
auch an erster Stelle die Akten. Von einer Bestätigung der
Beschlüsse durch den episcopus Romanus ist nirgends die Rede, er
sollte sie lediglich als «Leiter grösserer Diözesen» nach dem
Beschluss der Synode «allen bekanntgeben». So ist der urkundlich
feststehende Verlauf der beiden Bischofsversammlungen von Rom
Und Arelate eine Art Probe auf das Exempel und bestätigt durchaus
das Ergebnis, welches oben aus der Beobachtung der von Eusebius

überlieferten Angaben zu den «Nachfolgen der Apostel» auf
der cathedra urbis Romae gewonnen worden ist.

Löffingen, am Johannistag 1948.

Studienrat Hans Katzenmayer


	Petrus und der Primat des römischen Bischofs in der εκκλησιαστικη ιστoρια des Bischofs Eusebius von Caesarea [Fortsetzung]

