
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


136

Kirchliche Chronik

Zwischen den Bekenntnissen in Deutschland. Die Schulfrage ist

durch die politische Neuordnung auch in ihrem religiösen Bereich wieder

aufgeworfen worden. Es gibt Bestrebungen, die nicht nur den

Religionsunterricht gänzlich aus der Schule entfernen, sondern auch die christliche

Grundhaltung der Schule beseitigen wollen. Dieser völligen Verweltlichung
steht die vom Papst und den römisch-katholischen Bischöfen immer noch

streng geforderte Bekenntnisschule, die römisch-katholische Konfessionsschule

mit nur römisch-katholischen Zöglingen, diametral gegenüber. Neben

ihr könnte es auch evangelische Bekenntnisschulen geben. Andere sehen das

Ideal in der Gemeinschafts- oder Simultanschule, die allen Bekenntnissen

offen steht und die religiöse Grundhaltung bewahrt.

«Der Überblick», das Wochenblatt des christlichen Nachrichtendienstes
CND München, Nr. 33 vom 13. August 1947, berichtet auf Seite 1, welche

Stellung der evangelische Bischof D. Dibelius in der Zeitung «Tagesspiegel»

(Berlin) eingenommen hat: In den geistigen Auseinandersetzungen unserer
Tage vermöge es die Schule immer weniger, zu selbständigem Denken zu
erziehen. Dies geschehe vor allem dann, wenn, wie es jetzt beabsichtigt
ist, das Leben der Schule von jedem Einfluss des Christentums hermetisch

abgeschlossen werde... «Die Kirche will nur, dass diejenigen christlichen
Eltern, die um ihres Glaubens willen danach verlangen, ihre Kinder in
eine Schule schicken können, in der der Geist des Christentums lebendig
ist. Der Einwand, dass Schulen verschiedenen Geistes die Einheit des

Volkes aufspalten, ist vollends falsch. Was aufspaltet, ist immer nur der

Zwang und niemals die Freiheit.»
Der römisch-katholische Schriftsteller Dr. Leo Weismantel setzt sich

für die christliche Gemeinschaftsschule ein und hat dabei anscheinend die
scharfe Formulierung gefunden: «Die kirchliche Forderung der Bekenntnisschule

ist so lange eine Utopie, als es dem Geiste der Kirche nicht gelingt,
alle im geschichtlichen Vollzug der Menschheit neu auftretenden Probleme
vom Lichte Christi zu durchleuchten.» Begreiflich dass demgegenüber das
erzbischöfliche Ordinariat in München erklärt: «Wer die kirchliche
Forderung der Bekenntnisschule aus den zahlreichen amtlichen Kundgebungen
des Papstes und der Bischöfe kennt und sie gleichwohl eine Utopie nennt,
der hat sich das Recht verwirkt, als katholischer Schriftsteller oder
katholischer Pädagoge bezeichnet zu werden.» («Überblick», Nr. 33, 1947, S. 2.)

«Vom Schauspiel der Messe», diese Redeweise entnehmen wir nicht
etwa einer kämpferisch-protestantischen Schrift des 16. Jahrhunderts,
sondern es handelt sich um einen sehr ernsten Aufsatz von Franz Hillig S. h



— 137 —

der unter dieser Überschrift in den «Stimmen der Zeit», August 1947,
S. 371 ff., zu lesen ist. Er gibt dem Worte Schauspiel den denkbar tiefsten,
ernstesten Inhalt, der auch den klassischen Sinn der griechischen Tragödie
weit hinter sich lässt. Wir erwähnen ihn, weil er ganz eindeutig die
Mitwirkung des Volkes bei der Feier der hl. Eucharistie, wie wir sagen möchten,
im altkatholischen Sinn zum Ausdruck bringt: «Wenn die Orgel einfällt,
wenn die Gemeinde sich erhebt, sollten die Gläubigen sehen und einfinden,
wie der Priester, angetan mit den heiligen Gewändern, aus den Reihen
der Gemeinde in ihrem Namen die Stufen zum Altar emporsteigt. Blick und
Herz sollten ihm folgen. Und wenn sie schon nicht selbst die Hände ausbreiten
und den Kelch emporheben können, sie sind doch dabei, sie schliessen sich
in diese Darbringung und dieses Drama ein, dessen Mithandelnde sie sind.
Dies alles war klar und durchsichtig in der frühen Zeit, da Priester und
Volk die Kultsprache verstanden, der Priester dem Volk zugekehrt1) das

Opfer darbrachte und sich die ganze Feier im lebendigen Hin und Wider
der Gebetsrufe und Antworten vollzog.» (S. 372.) «... Schon die Kinder
mussten die Messe als Schauspiel, in dem sie Mithandelnde sind, erleben»
(S. 376.)

Die Gemeinschaftsmesse entwickelt sich weiter. Der Berichterstatter hat
es selbst schon erleben dürfen, dass bei einem öffentlichen Gottesdienst
das ganze Proprium der hl. Messe mit Ausnahme nur der Sekret vom
zelebrierenden Priester in deutscher Sprache laut rezitiert wurde, und
zwar nicht etwa erst, nachdem die Stücke zuvor lateinisch rezitiert worden
sind, sondern anstelle der lateinischen Rezitation. Die Responsorien wurden
lateinisch im Wechsclgebet gesprochen, der Kanon vom Priester still
gebetet. Im übrigen vollzog sich das übliche Wechselgebet zwischen
Vorbeter und Gemeinde. Es ist also die altkatholische Einheitlichkeit noch
nicht ganz erreicht, und infolge der notwendigen Kürzungen kamen die
Fürbitten für die Lebenden und für die Heimgegangenen überhaupt nicht
zum Ausdruck.

Begegnungen meldet der «Überblick», Nr. 32, 1947, S. 12. Eine gemeinsame

Rüstzeit katholischer und evangelischer Kriegsgefangenenpfarrer wurde
'm Lager Tuttlingen (Württemberg), in der französischen Zone, veranstaltet.
«Der Sinn der Veranstaltung lag darin, den Lagerpfarrern die Möglichkeit
zu geben, in einem ökumenischen Treffen mit der Aussenwelt in Berührung
Zu kommen. Der evangelische Bischof D. Wurm hielt unter andern eine

Ansprache und gab Richtlinien für die allgemeinen Diskussionen.
Erzbischof Gröber war durch Domkapitular Eckert vertreten. Bedeutsam an
dieser Zusammenkunft ist die Tatsache, dass beide Konfessionen bei den

borgen- und Abendandachten, die abwechselnd in katholischer und

evangelischer Form gehalten wurden, sowie bei einer gemeinsamen litur-

l) In der Benediktiner-Abtei Maria Laach steht neuerdings der Priester bei
der heiligen Messe wieder hinter dem Hochaltar mit dem Blick gegen das Volk. Th.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1048. *"



— 138 —

gischen Schlussfeier zugegen waren. Anlässlich einer gemeinsamen Besichtigung

des Benediktinerklosters Beuron wohnten die Teilnehmer einem

Hochamt in der Klosterkirche bei.»

In der evangelischen Theologenschule Bethel (bei Bielefeld) sprach

der bekannte Reformationsforscher und römisch-katholische Theologieprofessor

Lortz in drei Vorträgen und einem Ausspracheabend, hier
zugleich mit drei evangelischen Professoren (S. 12).

Korporative Einigung der beiden christlichen Kirchen? Über eine
vielleicht in der Zukunft denkbare nähere Begegnung möchten wir noch kurz
den «Überblick», Nr. 33, 1947, zitieren. Danach hat Artur Klein im

Mitteilungsblatt der Deutschen Volkschaft geschrieben: «Der Papst hat

in den grundlegenden Bestimmungen zur Actio catholica dem Laien tlas

Mandat der freien Arbeit im Dienste des Glaubens in die Hände gelegt...
Es ist meine feste Überzeugung, dass die nächsten fünfzig Jahre eine

revolutionäre Wendung bezüglich der äusseren Gestalt der Kirche bringen
werden. In diesem Zusammenhang wird vielleicht auch meine Ansicht
verständlich, dass aus der Katastrophe die korporative Einigung der beiden
christlichen Kirchen hervorgehen wird zur Una Sancta Catholica ihres
Herrn und Heilandes.» (S. 14.)

Max Pribilla S. J. sprach am 30. März 1948, abends 21 Uhr, durch
Radio München über die «Una-Sancta-Bewegung». Vor allem wies er den
Einwand zurück, die Bewegung befasse sich mit Idealen, die nie verwirklicht

werden können, ja man treibe ein falches Spiel mit verdeckten Karten
(das will sagen, die Una-Sancta-Bewegung suche durch List weite Kreise
der Protestanten in die römisch-katholische Kirche einzufangen). Es ist
zwar richtig, dass die römisch-katholische Kirche grundsätzlich sich selbst
als die alleinige Kirche Christi, die Una Sancta Ecclesia, ansehe, der alle
Christen heute oder später einmal angehören sollten, während die Protestanten

dieser Auffassung grundsätzlich widersprechen. Die Freunde der Una-
Sancta wissen sehr wohl, dass nach menschlichen Maßstäben diese beiden
Ansichten unvereinbar erscheinen. Aber sie vernehmen auch das inständige
Gebet des Heilandes, «dass alle eins sein sollen». Deshalb streben sie ebenso
eifrig wie ehrlich danach, dass man sich gegenseitig richtig kennen lernt,
die Überzeugung des andern sinngetreu erfasst. Sie lehnen jede Verschleierung

von Gegensätzen, jeden faulen Kompromiss ab, wollen jedoch die
Vorurteile überwinden, die in einer hoffentlich endgültig hinter uns
liegenden Zeit herrschten, da man sich unsachlich und in beklagenswerten
Formen bekämpfte. Durch diese aufrichtigen Bemühungen ist es gelungen,
dass man sich bereits besser versteht und miteinander betet, dass Gott,
bei dem kein Ding unmöglich ist, uns einmal den Weg finden lässt, der
alle Christen zusammenführt. Die Liturgie hat sich als eine Brücke zur
Verständigung besonders bewährt. Übrigens ist man sich deutlich bewusst
geworden, dass man gar viele gemeinsame Güter besitzt, die man gemein-



— 139 —

sam verteidigen kann und soll. Was wäre doch gewonnen, wenn aus dieser
Einsicht ein starkes, einheitliches Weltgewissen erwüchse! Schliesslich
könnte man auch wetteifern im Samariterdienst. Die Menschheit gleicht
heute dem unter die Räuber Gefallenen, der dieses Dienstes nur zu sehr
bedarf. Pribilla, ein Kenner der Lage, sagt: Das Verhältnis zwischen den

Bekenntnissen war in Deutschland noch nie so gut wie heute.

Prof. Dr. Friedrich Heiler aus Marburg sprach am 21. Mai 1948 im
Münchner Una-Sancta-Krcis über die Frage «Utopie oder Wirklichkeit der
Una-Sancta-Arbeit ?» Unter vielen Laien ihrer Bekenntnisse sah man
römisch-hatholische Geistliche verschiedenen Ranges, evangelische Geistliche

und die altkatholischen Geistlichen Münchens im Vortragssaal. Der
Redner beantwortete seine Frage eindeutig: Die Una-Sancta-Arbeit ist keine

Utopie, sondern Wirklichkeit. Seine Ausführungen erweckten namentlich
deshalb stärksten Eindruck, weil sie von einer weitumfassenden Kenntnis
der Kirchengeschichte und der theologischen Probleme getragen waren
und bei unbedingter Wahrheitsliebe nie den Andersdenkenden verletzten.

Zunächst wurde ein Überblick über die Einigungsbestrebungen der
letzten hundert Jahre gegeben, die von den Bemühungen im anglikanischen
Kirchenraum und von Döllinger heraufführen zu den grossen
Kirchenkonferenzen unserer Zeit. Im besonderen wurde an die Gespräche des

Kardinals Mercier mit Anglikanern erinnert, die nach dessen Tod auf
Anweisung von Rom nicht fortgesetzt wurden. Sie fanden jedoch 1934
eine Parallele in den Gesprächen, die der Berliner Bischof Bares angeregt
hatte, bei denen auch schwedische Lutheraner zugegen waren. Lokale
Aussprachekreise schlössen sich an, und dank dem Eifer von Metzger in
Meitingen bei Augsburg wurde die Laienwelt erfasst. Heute finden wir
Una-Sancta-Kreise in der Schweiz und in Frankreich, zuvor schon in
Konzentrationslagern. Hier lernte man sich kennen und lieben.

Mercier hatte gesagt: Kein Buch bedeutet so viel wie die persönliche
Aussprache. Was vor dreissig Jahren noch als harmlose oder gefährliche
Utopie erscheinen konnte, ist Wirklichkeit geworden, an der kein ernsthafter

Kirchenmann vorübergehen kann. Mag die Annäherung durch
gemeinsam erlittene Verfolgungen gefördert worden sein — man lernte
miteinander reden und beten. Die fortgesetzte Mischung von Gliedern der
einzelnen Kirchen leistet der Una-Sancta-Arbcit Vorschub. Dieselben
Gotteshäuser sehen katholische, evangelische und orthodoxe Gottesdienste.
Die Benützung der evangelischen Lutherkirche in Marburg ist sogar für
die Fronleichnamsprozession angeboten worden. So wurde die Einheit
der Kirche Christi den Christen in ihren Leiden bewusst, eine Einheit in
Wahrheit, Freiheit und Liebe.

Einheit in der Wahrheit braucht nicht in der Übereinstimmung von
Formeln ihren Ausdruck zu finden. So können verschiedene Aussagen



— 140 —

über den Ausgang des Heiligen Geistes oder über die Rechtfertigung doch

im Grunde dieselbe Bedeutung haben. Alle dogmatischen Formulierungen
sind sehr unvollkommene Ausdrücke für das Mysterium. Sie bleiben weit

hinter der Wahrheit zurück und können sie niemals ausschöpfen. Das

menschliche Wort vermag immer nur eine Seite aus der Fülle des göttlichen
Geheimnisses herauszuheben. Die Wahrheit ist stets die Ganzheit. Darum
kann die Begegnung uns zu einer allseitigen Erfassung der Glaubenswahrheit

führen. So ergibt sich ein gewaltiger Fortschritt der dogmatischen
Erkenntnis. Dabei kann die grundsätzliche und unerbittliche Wahrheitsliebe

des Protestantismus einen nützlichen Beitrag leisten.

Die kritische Theologie von Schweitzer, Harnack, Troeltsch und Otto
stand der Theologie der römischen Kirche aufgeschlossen gegenüber. Die
kritische Geschichtsforschung förderte die Einigkeit. So kann z. B. Nestorius

nicht mehr als Häretiker bezeichnet werden, die Jakobitische Kirche
nicht als monophysitisch. Niemand kann verschweigen, dass Papst Leo der
Grosse und Gelasius I. (am Ende des 5. Jahrhunderts) entschieden für den

Laienkelch eingetreten sind. Der heutige zentralistische Primat des Papstes

ist als Ergebnis einer jahrhundertelangen Entwicklung anzusehen. Damit
scheint die römische Kirche in eine Sackgasse geraten zu sein, aus der
manche ihrer wertvollsten Glieder gerne einen Ausweg suchen möchten.

In der Tat nennt sich der Papst zugleich Bischof von Rom, Metropolit,
Patriarch und Primas der Gesamtkirche, kann aber nur den geringsten Teil
der von ihm in Anspruch genommenen Rechte auf den hl. Petrus zurückführen.

Seine patriarchalischen Rechte sind iuris humanae (menschliche
Rechtssatzungen) und daher abänderungsfähig. Der schwierigste Teil der

Unfehlbarkeitserklärung, dass die Lehrentscheidungen des Papstes aus sich

selbst und nicht durch die Übereinstimmung mit dem Glauben der Kirche
unabänderlich sein sollen, nimmt sich aus wie ein erratischer Block, der die

Bekenntnisse trennt, der aber losgelöst erscheint von dem grossen Thema
«Über das Wesen der Kirche». Bei einer Fortsetzung des nur unterbrochenen
Vatikanischen Konzils könnte der ganze Fragenkomplex vielleicht neu
aufgerollt werden. Dabei könnten die Dogmen ins rechte Gleichgewicht
kommen, womöglich auch die Mariendogmen zurücktreten. Denn kein

grosser Kirchenvater weiss etwas von einer leiblichen Himmelfahrt Mariens.
Hier handelt es sich nur um eine unverbindliche Lehrmeinung. Die
universelle Gnadenvermittlung durch Maria aber hat keinen biblischen
Anhaltspunkt. Luther wird heute in katholischer Sicht radikal anders gewertet
als früher. Die Geschichte entwurzelt Vorurteile. Dass die Messe nicht
abgeschafft ist, steht deutlich in der Augsburger Konfession (1530). Bis

zur Aufklärungszeit, also bis etwa 1700, wurden auch bei deutschen
Protestanten noch Messgewänder gebraucht. Sogar Zwinglianer und Calvinisten
nannten sich im 16. Jahrhundert noch katholisch, während sie die Angehörigen

der römischen Kirche als Pontifizisten oder Papisten bezeichneten-



— 141 —

Nicht die Una-Sancta-Arbeit ist Utopie, sondern die vielen Fehlvorstellungen

von den anderen Bekenntnissen sind Utopien.
Freilich können wir nur eine Einheit in der Mannigfaltigkeit erhoffen.

Indessen ist ja selbst die römische Kirche nicht in allem vereinheitlicht.
So gibt es z. B. in ihr neben der römischen auch heute noch die mailän-
dischc und die mozarabischc Liturgie. Ebenso ist die protestantische
liturgische Freiheit eine Gnadengabe, ein Charisma, das keinesfalls
unterdrückt werden darf. Jedes Charisma ist von Gott. Zur Einigung ist nicht
Einheit der Formulierung nötig. Das Evangelium fordert nicht Lehre und
Verfassung, sondern Werke der Liebe. Nur eine vereinigte Kirche hat eine
Friedensbotschaft zu bringen. Von den grossen Kirchenkonferenzen ist das

vielsprachige gemeinsame Vaterunser als einer der stärksten Eindrücke in

unserer Erinnerung geblieben, während wir wohl in getrennten Eucharistiefeiern

die Trennung am schmerzlichsten empfinden und deshalb grösste
Sehnsucht nach Interkommunion hegen. In Stockholm sind wir aber auch
alle am gleichen Tisch des Herrn vereinigt gewesen! Einigkeit in der Liebe
ruht auf dem Boden der Wirklichkeit. Denn Gott ist Liebe. Das Gebet

um die Einheit ist das Erste und Wichtigste. Wir können nicht oft genug
flehen: Unser Vater, Dein Reich komme. Denn darin liegt auch die Bitte:
Dass alle eins seien

Der Vortrag wurde von Pfr. A. Rehbach, dem evangelischen Vorsteher
des Kreises, kurz eingeleitet, von einem römisch-katholischen Geistlichen
verdankt und mit allgemeinem Vaterunser beschlossen. In den Dank
stimmten alle Hörer aufrichtig ein, weil ihnen hier ein Gesamtbild mit
ernsten, vielleicht teilweise neuen Gesichtspunkten geboten wurde. Selbst

Wenn man Optimismus und Folgerungen des Redners nicht durchweg teilt,
muss man doch diese Art der Erörterung aus vollem Herzen begrüssen.

München Adolf Thürlings

Verbot des Besuches von gemeinsamen Versammlungen und
Gottesdiensten mit Andersgläubigen durch die römische Kurie. Das
Interesse für die Una Sancta und für die Einigungsbestrebungen hat sich
seit dem Waffenstillstand in der römisch-katholischen Kirche vieler Länder
in ungeahnter Weise gesteigert. Beim Chronisten hat sich eine fast
unübersehbare Menge von Berichten über Zusammenkünfte und Beratungen
von römisch-katholischen Gelehrten, Ordensmännern, Geistlichen, Laien
mit Protestanten, Anglikanern, Orthodoxen, Altkatholiken aus Deutschland,
Frankreich, England, Belgien, Holland, der Schweiz angehäuft. Zahlreich
sind auch die Beschreibungen von Gottesdiensten im ökumenischen Geist,
an denen sich römisch-katholische Geistliche und Laien aktiv beteiligten.
Man vernahm aber auch Äusserungen aus der römisch-katholischen Kirche,
die ganz anders gelautet haben und gerade in ökumenischen Kreisen mit
Befremden aufgenommen worden sind. Wir erinnern an die Verfolgungen



— 142 —

der Protestanten in Spanien, an die Schwierigkeiten der Waldenser in

Italien, an Vorgänge in Südamerika. Auf den Herbst vergangenen Jahres

war von der Una-Sancta-Gruppe Bodensee eine grössere Tagung nach

Konstanz angesagt, zu der sich Hunderte aus allen Zonen Deutschlands,

führende Persönlichkeiten der Una-Sancta-Bewegung aus Frankreich,

Holland, der Schweiz angemeldet hatten. Sie wurde von den französischen

Behörden auf besonderen Wunsch des Erzbischofs Gröber in Freiburg i. B.

verboten 1).

Im Zusammenhang mit den Vorgängen in Spanien hat sich der Jesuit

F. Cavalli über die Religionsfreiheit in der Zeitschrift seines Ordens «La

Civiltà Cattolica» in einer Weise geäussert, die man als überwunden

geglaubt hatte. Er schreibt in der Nummer vom 3. April 1948 u. a.2):

«Überzeugt, kraft ihrer göttlichen Bevorrechtung, die einzige, wahre
Kirche zu sein, muss die Römisch-katholische Kirche das Recht auf Freiheit

für sich allein beanspruchen, denn dieses Recht ist nur der Wahrheit

vorbehalten, niemals dem Irrtum. Was die übrigen Glaubensbekenntnisse

anbelangt, so wird sie nicht mit dem Säbel rasseln, wohl aber fordern, dass

ihnen mit gesetzlichen, der menschlichen Persönlichkeit würdigen Mitteln
untersagt werde, ihre falschen Glaubenslehren zu verbreiten. Darum wird
die Kirche in einem Staat mit katholischer Mehrheit geltend machen, dass

dem Irrtum keine legale Existenz eingeräumt werde und dass, wo immer

man es mit verschiedenen religiösen Minderheiten zu tun hat, diese lediglich

De Facto vorhanden seien, ohne ihre Glaubenslehren verbreiten zu

können. In dem Masse jedoch, als die Umstände — feindselige Haltung
des Staates oder dasVorhandensein zahlenmässig bedeutender dissidentischcr

Gruppen — die integrale Anwendung dieses Prinzips verbieten, wird die

katholische Kirche weitestgehende Konzessionen für sich verlangen, indem
sie sich zugleich darauf beschränkt, als das kleinere Übel, die Rechte der

anderen Bekenntnisse zu dulden. Wieder in anderen Ländern werden die

Katholiken genötigt sein, selbst die volle Religionsfreiheit für alle zu
verlangen und sich zu einer Lebensgemeinschaft mit den anderen bequemen,
obgleich nur sie eine Lebensberechtigung haben. In diesem Falle verzichtet
die Kirche nicht auf ihre These, die ihr vornehmstes Gesetz bleibt, sondern

passt sich einer Hypothese, d. h. dem gegebenen Tatbestand an, mit dem
sie sich in ihrer konkreten Existenz abzufinden hat. Daher das grosse Ärgernis

der Protestanten, die den Katholiken vorwerfen, dass sie anderen die
Freiheit verweigern bzw. ihnen die Toleranz von Gesetzes wegen absprechen,
und zwar überall da, wo die Katholiken die Majorität bilden, und dass sie

umgekehrt diese Freiheit als ihr gutes Recht für sich in Anspruch nehmen,
sobald sie in der Minorität sind. Die katholische Kirche würde ihrer
Sendung untreu werden, wollte sie praktisch oder theoretisch proklamieren,

*) «Der Überblick», München, Nr. 43 vom 23. Oktober 1947.
2) ök. P. D. Nr. 17 vom 30. April 1948.



— 143 —

dass dem Irrtum die gleichen Rechte zustehen wie der Wahrheit, namentlich,
wenn es um die heiligsten Pflichten geht und wenn die höchsten menschlichen

Interessen auf dem Spiel stehen. Die Kirche braucht nicht zu erröten
ob ihrer Unerbittlichkeit, der theoretischen wie der praktischen, selbst

wenn der Völker-Aeropag heute mitleidsvoll darüber lächelt oder sich über
diese .Tyrannei' ereifert.»

In ökumenischen Kreisen der Schweiz hat besonders ein Wort des

spanischen Kardinals Scgura in einem Flugblatt gegen die Protestanten
Anstoss erregt: «Wir würden den Scheiterhaufen der Inquisition der
liberalen Toleranz vorziehen. Keinen Schritt weiter in der Ketzerei1).»
Der Verfasser des Artikels, der schon wiederholt zensurierte schweizerische

Kaplan Huber, erinnert im Anschluss an dieses Zitat an den versöhnlichen Brief
des Bischofs Charrière von Lausanne an den schwedischen Bischof Brilioth2).
«Um die gleiche Zeit», fährt Kaplan Huber fort, «wurde die schweizerische

Una-Sancta-Bewegung, die im wesentlichen nichts anderes vertrat, als was
hier der Lausanner Bischof predigt (also gegenseitige Verständigung,
Versöhnung statt der Besiegung des Gegners, d. h. Rückkehrforderung zur
eigenen Konfessionspartei), da wurde dies Bestreben kirchlicherseits
verurteilt und verboten. Gleichzeitig wurde von der Kirchenzeitung3)
behauptet, die Einheit sei überhaupt nicht verloren gegangen, wir können uns
daher nicht dazu verstehen, die verlorene Einheit oder eine Verständigung
mit den andern zu suchen» und das katholische «Neue Volk» durfte — ohne
kirchenamtlicherseits deswegen beanstandet zu werden, schreiben: «Ausserhalb

des Katholizismus gibt es nur Wildwuchs, Entartung, Dämonie». Im
Verlauf des Artikels stellt der Verfasser einige Fragen an die Adresse
Roms. So: Beharrt Rom auf der bedingungslosen Kapitulation der
Protestanten Ist Rom bereit, im Sinne des Bischofs von Lausanne auf jede
Einigung im Sinne der Gleichschaltung und Unterdrückung zu verzichten
Glaubt Rom an die Möglichkeit einer Verständigung und Versöhnung der
beiden getrennten Konfessionen, wie dies der Bischof Charrière als die dem
Geiste Jesu entsprechende Lösung der Frage betrachtet

Auf diese und ähnliche Fragen gab nun das Heilige Offizium des

Vatikans, die oberste geistliche Behörde, deren Präsident der Papst selbst
Jst, am 5. Juni 1948 indirekt Antwort4):

«Suprema Sacra Congregatio Sancti Officii Monitum. Cum com-
Pertum sit variis in locis, contra Sacrorum Canonum praescripta et sine

Praevia S. Sedis venia, mixtos conventus acatholicorum cum catholicis
habitos fuisse, in quibus de rebus fidei tractum est, omnibus in memoriam

') «Dein Reich komme», Zürich, Nr. 6 vom 1. luni 1948.
2) Vgl. l.K.Z. 1946, S. 127.
') Gemeint ist die römischkatholischc «Schweizerische Kirchenzeitung» in

Luzern.
4) Ök.P.D. Nr. 23 vom n.Iuni 1948.



— 144 —

revocatur ad normam canonis 1325 § 3 prohibitum esse, quominus his

conventibus intersint, sine praedicta venia, cum laici, tum clerici sive

saeculares sive religiosi. Multo autem minus catholicis licitum est huius-

modi conventus convocare et instituere. Quapropter Ordinarli urgeant, ut
haec praescripta ab omnibus serventur.

Quae quidem potiore jure observanda sunt, cum agitur de conventibus

quos ,oecumenicos' vocant, quibus catholici, sive laici sive clerici, sine

S. Sedis praevio consensu, nullo modo interesse possunt.
Cum vero, tum in praedictis conventibus tum extra ipsos, etiam actus

mixti cultus haud raro positi fuerint, denuo omnes monentur quamlibet
in sacris communicationem ad normam canonum 1258 et 731, § 2, omnino

prohibitam esse.

Datum Romea, ex Aedibus S. Officii, die 5 iunii 1948.»

Dieser Text besagt in freier Übersetzung des Ök. P. D. : «Da zu unserer
Kenntnis gelangt ist, dass an verschiedenen Orten, entgegen den Vorschriften
der Heiligen Kanones und ohne Genehmigung des Heiligen Stuhles
gemischte Versammlungen von Katholiken und Niehtkatholiken abgehalten
worden sind, die sich mit Glaubensfragen befassten, werden hiermit alle

daran erinnert, dass es nach der Bestimmung des Kanons 1325, § 3, Laien
und Priestern, Weltgeistlichen und Ordensgeistlichen, verboten ist, an

solchen Versammlungen ohne vorherige Ermächtigung teilzunehmen. Noch

weniger ist es den Katholiken gestattet, solche Zusammenkünfte
einzuberufen und durchzuführen. Darum sollten die Diözesan-Bischöfe darauf

dringen, dass diese Vorschriften von allen genauestens beachtet werden.
Diese Vorschriften müssen besonders sorgfältig beachtet werden, wenn

es sich um Zusammenkünfte handelt, die man als ,ökumenisch' bezeichnet
und an denen sich Katholiken, Laien und Priester keinesfalls ohne
vorherige Genehmigung des Heiligen Stuhls beteiligen dürfen.

Da sogar im Rahmen der oben erwähnten Zusammenkünfte und ausserhalb

derselben öfter gemeinsame Gottesdienste abgehalten worden sind,
werden alle noch einmal darauf hingewiesen, dass jegliche Gemeinschatt
in heiligen Dingen kraft der Bestimmung des Kanons 1258 und des

Kanons 731, § 2, verboten ist. Gegeben in Rom, im Heiligen Offizium,
am 5. Juni 1948.»

Die unabhängige Kirche auf den Philippinen. Während des

spanisch-amerikanischen Krieges im Jahre 1898 erhoben sich die Bewohner
der Philippinen gegen die spanische Herrschaft, um die Unabhängigkeit
zu erkämpfen. Im Pariser Frieden vom 10. Dezember 1898 trat Spanien
die Inseln, die seit 1569 in seinem Besitz gewesen waren, gegen eine
Abfindungssumme an die USA. ab. So gelangten sie unter amerikanische
Verwaltung. An deren Spitze trat ein amerikanischer Gouverneur. Unter den
Führern der Freiheitsbewegung hatte sich ein Geistlicher, Gregorio Aglipay,
der Generalvikar der revolutionären Armee, ausgezeichnet. Er begeisterte



— 145 —

sich für eine nationale katholische Kirche, denn der ganze Hass des Volkes
hatte sich in erster Linie gegen die spanischen Orden gerichtet, die mit
ihren grossen Gütern als feste Stütze der Fremdherrschaft galten. Die
Exkommunikation, die ihn im Jahre 1899 traf, konnte ihn nicht abhalten,
seine Pläne weiter zu verfolgen, wenn nicht in Übereinstimmung mit der
Kurie, so unabhängig von ihr. Als die spanischen Mönche, die sich anfangs
vor den Amerikanern geflüchtet hatten, auf die Inseln zurückkehrten, fand
der Gedanke an eine unabhängige Kirche weithin Anklang. Am 3. August
1902 wurde sie proklamiert, am 1. November wurde der erste Gottesdienst
auf freiem Feld in Manila gefeiert, und am 18. Juni des folgenden Jahres
wurde Aglipay zum Obersten Bischof der «Unabhängigen Kirche» gewählt.
Die Kirche nahm einen raschen Aufstieg. In einer Sammlung von
Aktenstücken, die A. Remoilino im Jahre 1906 herausgab, wird die Zahl der
Bischöfe mit 20, der Pfarrgeistlichen mit 30c, der Kirchen mit 700 und der
Gläubigen mit vier Millionen angegeben. Die Zahl der einheimischen
Christen wurde auf acht Millionen geschätzt.

Die römische Kurie hatte unterdessen mit dem amerikanischen
Gouverneur Taft unterhandelt, mit dem Ergebnis, dass die spanischen Orden
die Inseln innerhalb von zwei Jahren verlassen, ihre Güter gegen sieben
Millionen Dollar abgeben mussten und dass die spanische Hierarchie
durch Amerikaner ersetzt wurde. Ein empfindlicher Schlag für die
unabhängige Kirche wurde der Entscheid der Gerichte im Jahre 1907, das

Kirchengut der Pfarreien wie Kirchen, Pfarrhäuser, Schulen und andere
Anstalten habe im Besitz der römisch-katholischen Kirche zu bleiben.
Ausserdem geriet die Kirche in eine verhängnisvolle Isolation. Aglipay
hatte Beziehungen mit der protestantisch-bischöflichen Kirche der USA.
und mit dem Altkatholizismus Europas angeknüpft. Sein Misstrauen gegen
die spanische Kirche übertrug er auf andere fremde Kirchen. Dazu kam,
dass er bezüglich der Lehre seine eigenen Wege ging, altchristliche Dogmen
aufgab und ein neues Glaubensbekenntnis aufstellte, trotzdem er am
katholischen Charakter der Kirche festhalten wollte. Er näherte sich den

Unitariern, und Vertreter seiner Kirche haben in der Folge wiederholt an

Kongressen des freien Protestantismus teilgenommen. Die bischöfliche
Kirche distanzierte sich von ihm, und auch die Beziehungen mit den
Altkatholiken hörten auf, als Bischof Dr.E.Herzog in Bern den im Jahre 1912
herausgegebenen Katechismus Aglipays einer verdienten Kritik unterwarf1).

In den letzten Jahren scheint sich in der Kirche eine innerliche
Umwandlung vollzogen zu haben. Äusserlich hatte sie ihren katholischen
Charakter nie aufgeben wollen. Oberster Bischof der Kirche wurde nach
dem Tode Aglipays Isabelo de Los Reyes, dessen Vater als Jurist und
Berater Aglipays einst die Verfassung der Kirche ausgearbeitet hatte. Es

war eine Überraschung, als aus Manila gemeldet wurde, Bischof de Los

') Nach Briefen und Dokumenten des bischöflichen Archivs in Bern.



— 146 —

Reyes habe mit dem Missionsbischof Bindet der bischöflichen Kirche über

eine Art von Interkommunion verhandelt, damit Priester und Bischöfe der

Unabhängigen Kirche, die nach katholischer Auffassung keine gültige
Weihe besässen, durch Empfang regelrechter Weihen in die ordentliche

bischöfliche Sukzession eingereiht würden. Es fehlte dem jüngeren Klerus

nicht nur die gültige Weihe, sondern auch die notwendige Ausbildung.
Die ersten Geistlichen hatten sich aus der römisch-katholischen Kirche

angeschlossen, wo sie eine verhältnismässig ordentliche Bildung genossen

hatten, dem Nachwuchs fehlten die Schulen und Seminarien. Das einzige

Seminar war im Krieg zerstört worden. Der Bischof der bischöflichen

Kirche stellte schon letztes Jahr der Kirche sein Seminar zur Verfügung,
wo tatsächlich einige Studenten Aufnahme gefunden haben. Auf der

Generalsynode der Kirche wurde am 5. August 1947 der Vorschlag der

Bischöfe, an die bischöfliche Kirche der USA. das Gesuch um Erteilung
der Bischofsweihe einstimmig zum Beschluss erhoben und zugleich das

Glaubensbekenntnis der Kirche formuliert und die Verfassung revidiert.
Der Oberste Bischof leitete in einem Brief vom 9. August die Beschlüsse

an den präsidierenden Bischof der bischöflichen Kirche weiter. Er fügte
bei, es geschehe im Namen von zwei Millionen Anhängern mit dem Wunsche,
seine Kirche möchte mit der Erteilung der Weihen als junge Schwesterkirche

von der anglikanischen Kirchengemeinschaft anerkannt werden1). Als Grundlage

des Glaubens wurde der Glaube an die Trinität und an die eine katholische

und apostolische Kirche aufgestellt. In besonderen Artikeln wird
festgehalten an der Erlösung durch Jesus Christus, an der Heiligen Schrift,
die alles enthalte, was zum Heile notwendig sei und an dem apostolischen
und nizäischen Glaubensbekenntnis, an den Sakramenten der Taufe und
des heiligen Abendmahls, ander Firmung, der Busse, der heiligen Eucharistie,
«dem Sakrament des Leibes und Blutes Christi, das von den Gläubigen
zur Kräftigung und Stärkung von Leib und Seele genommen und empfangen
wird», an die heilige Ölung, die Priesterweihe und Ehe. Über die heilige
Eucharistie wird noch folgendes ausgeführt: «Die heilige Eucharistie,
gemeinhin Messe genannt, ist der zentrale Akt des christlichen Gottesdienstes.
Sie ist das Sakrament unserer Erlösung durch Christi Tod. Die Kommunikanten

empfangen den Leib und das Blut Christi. Alle, die kommunizieren
möchten, sollten sich selber sorgfältig prüfen und erforschen, ehe sie wagen,
von diesem Brot zu essen und von diesem Kelch zu trinken. Denn wie
der Segen gross ist, wenn ein Mensch mit wahrhaft reinem Herzen und
lebendigem Glauben dieses heilige Sakrament empfängt, so gross ist die
Gefahr, wenn er es unwürdig geniesst. Die Messe soll in der offiziellen
Sprache der Kirche so gesprochen werden, dass sie von der Gemeinde
vernommen werden kann. Die offizielle Ordnung für ihre Feier ist im
Gebetbuch enthalten, welches von der Kirche angenommen wurde.» Fest-

l) Liv. Church vom 2. November 1947.



— 147 —

gehalten wird an den drei apostolischen Ämtern des Diakonates, Presby-
terates und Episkopates und an der apostolischen Sukzession. Den Geistlichen

ist die Ehe gestattet. Es sind nur solche Riten erlaubt, die

von der Kirche anerkannt sind. Die Kirche lehnt die Autorität des Papstes
ab, ebenso solche Lehren, Gewohnheiten und Praktiken, die mit dem Wort
Gottes, einer gesunden Lehre und mit dem Gewissen nicht übereinstimmen.
Sie lehnt katholische Lehre, Praxis und Disziplin, wie sie die Konzilien
der ungeteilten Kirche aufgestellt haben, nicht ab. Sic will mit andern

Zweigen der katholischen Kirche zusammenarbeiten und herzliche
Beziehungen mit allen unterhalten, die Jesus Christus als Herrn und Erlöser
anerkennen. Geistliche und Laien werden auf frühere Beschlüsse der Kirche
nicht verpflichtet, die mit den jetzt gefassten nicht übereinstimmen. Sie

Werden als historische Dokumente betrachtet. Durch Inspiration des

heiligen Geistes hat die Kirche solche Irrtümer in Ansichten und Lehren

ausgemerzt, die sich in ihr Leben und in ihre Dokumente zeitweise
eingeschlichen haben. Die jetzige Glaubenserklärung soll weder abgeändert
noch ergänzt und widerrufen werden. Sollte dies auch durch die absolute
Mehrheit der Generalversammlung geschehen, muss es durch den Rat der
Bischöfe und den obersten Bischof ratifiziert werden x).

Das Haus der Bischöfe der bischöflichen Kirche der USA. hat auf der
Tagung vom 6. November in Winston-Salem N. C. das Gesuch, das

Bischof Binsted vertrat, bewilligt. Er führte u. a. aus, dass gegenwärtig
365 Geistliche im Dienste der Kirche stehen, sie zähle eine Million
Kommunikanten und zwei Millionen Getaufte, aber es seien nicht alle bereit,
sich reordinieren zu lassen. Führer der Kirche seien durch den Einfluss
des ersten Gouverneurs, W. II. Taft, der Unitarier war, mit den Unitaricrn
in Verbindung gekommen, der Glaube der Kirche sei aber trinitarisch
gewesen. Beschlossen wurde, der Unabhängigen Kirche auf den Philippinen
I. die Ordination von Geistlichen; 2. die Konsekration von Bischöfen;
3- die Vorbereitung der Kandidaten auf die Weihen; 4. jede andere Hilfe,
wie sie Bischof Binsted angekündigt hatte, zuzusichern 2). Es sollten drei
Bischöfe geweiht werden, die hierauf die Geistlichen ordinieren und die
Bischöfe ihrer Kirche weihen sollten. Am 29. Januar 1948 hat hierauf
Bischof Binsted den beiden Bischöfen Isabelo de Los Reyes und Manuel
N. Aguilar die Diakonats- und Presbyteratsweihen erteilt3). Der dritte
Kandidat, Gerardo Bayaca, hat in der römischen Kirche die Priesterweihe
erhalten. Alle drei haben kurz darauf am 7. April in Manila durch Bischof
Binsted und zwei Assistenten die Bischofsweihe erhalten. Bischof Dr.
A. Küry, Hern, hat zu der Feier eine Einladung erhalten, der er nicht
mlgen konnte. Ohne Opposition ist jedoch diese Eingliederung in die

') Liv. Church vom 2. November 1947.
2) Liv. Church vom 16. November 1947.
') A. a. O. vom 15. Februar 1948.



— 148 —

apostolische Sukzession nicht verlaufen. Ihr Führer ist Bischof J. Jamais,

der das Abkommen mit der bischöflichen Kirche verwirft und die alte

Aglipaysche Kirche fortführen will. Einige Bischöfe und ca. 20 Pfarreien

stehen auf seiner Seite. In dieser Opposition scheinen auch politische
Motive mitzuspielen. Ihr werden kommunistische Anschauungen
zugeschrieben, während die Majorität den religiösen Kommunismus
aufgegeben habe und entschlossen sei, den materialistischen Kommunismus

zu bekämpfen *).

Der Weltbund für Internationale Freundschaftsarbeit durch die
Kirchen. Auf der Tagung des Exekutiv-Ausschusses des Weltbundes in
Genf am 10. und 11. März wurde beschlossen, den Bund aufzulösen. Als
Gründe werden angegeben, viele Landesverbände, die einst sehr tätig
gewesen sind, haben sich aufgelöst, weil ihre Länder die nationale
Selbständigkeit infolge des Krieges verloren haben, andere sind wegen der

politischen Lage in ihrem Gebiet zur Untätigkeit gezwungen. Ebenso
hatten sich der englische und norwegische Landesverband aufgelöst.
In den USA. war unter dem Einfluss der Church Peace Union
die Organisation auf eine breitere Basis gestellt worden, indem sie sich
fortan nicht einzig auf die christlichen Konfessionen beschränken, sondern
alle Religionen umfassen möchte. Im Laufe des Jahres 1948 soll eine Konferenz

in New York in Aussicht genommen werden, auf der unter der Ägide
der Union alle Religionen für den Weltfrieden interessiert werden sollen.

Ausschlaggebend war auch die Haltung des ökumenischen Rates der
Kirchen. Dieser hatte eine besondere Kommission für Internationale
Angelegenheiten ernannt, die offenbar berufen zu sein scheint, die Arbeit des

Weltbundes zu übernehmen. Warum man den Weltbund nicht mit einer
gewissen Selbständigkeit wie die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung
in den ökumenischen Rat miteinbezogen hat, entzieht sich unserer Kenntnis.

Ob es möglich sein wird, in Genf die Arbeit des Weltbundes zu
übernehmen und durchzuführen, wird die Zukunft lehren. Dem Weltbund
gereichte zum grossen Vorteile, dass seine Mitglieder nicht offizielle
Vertreter der Kirchen gewesen sind, sondern frei und unabhängig an die
schwierigsten Probleme des Weltfriedens herantreten konnte. Seine
praktischen Erfolge waren sehr bemerkenswert. Der Verfasser dieses Berichtes
hat sie ebenso hoch eingeschätzt als die Weltkonferenz für praktisches
Christentum. Die grosse Weltkirchen-Konferenz um den Weltfrieden in
den Tagen vom 24. bis 30. August 1928 in Prag wird immer neben den
Tagungen von Stockholm 1925 und Oxford 1937 genannt werden müssen-
Die Vertreter der Kirchen wussten damals worum es ging, und sie haben
ihre Stimme deutlich erhoben. So wird man den Kirchen nie zum Vorwurf
machen können, sie hatten die Zeichen der Zeit nicht erkannt. Es war auch

*) Liv. Church vom 14. Dezember 1947 und 15. Februar 1948.



— 149 —

ein Zeichen der Zeit, als der damalige Präsident der Tschechoslowakei sein

Fernbleiben vom Kongress entschuldigte, er müsse zu den grossen Manövern
gehen

De r Weltbund ist die älteste Organisation der ökumenischen Bewegung.
Sie wurde 1914 in den Tagen des Ausbruchs des ersten Weltkrieges in
Konstanz ins Leben gerufen und hat ausgezeichnete Männer zu seinen
Führern gezählt, die fast alle gestorben sind, ohne dass ihre Lücken
entsprechend ausgefüllt werden konnten. Seine Auflösung ist zu bedauern,

seine Arbeit wird in dieser oder jener Weise aufgenommen werden müssen.
Auf breiter Basis wird das in USA. versucht. Vom 16. bis 18. Juni fand
in New York eine von der «Church Peace Union» einberufene
«Weltreligionskonferenz für die moralische und geistige Unterstützung der
UNO» statt. Ein internationales Komitee mit einem Sekretariat in New
York und Lake Success wird eingesetzt. Die neue Organisation heisst

«Freundschaftsarbeit durch die Religion».

A.K.


	Kirchliche Chronik

