Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 136 —

Kirchliche Chronik

Zwischen den Bekenntnissen in Deutschland. Die Schulfrage ist
durch die politische Neuordnung auch in ihrem religidsen Bereich wieder
aufgeworfen worden. Es gibt Bestrebungen, die nicht nur den Religions-
unterricht ginzlich aus der Schule entfernen, sondern auch die christliche
Grundhaltung der Schule beseitigen wollen. Dieser vélligen Verweltlichung
steht die vom Papst und den rémisch-katholischen Bischéfen immer noch
streng geforderte Bekenntnisschule, die romisch-katholische Konfessions-
schule mit nur rémisch-katholischen Zoglingen, diametral gegentiber. Neben
ihr kénnte es auch evangelische Bekenntnisschulen geben. Andere sehen das
Ideal in der Gemeinschafts- oder Simultanschule, die allen Bekenntnissen
offen steht und die religitse Grundhaltung bewahrt.

«Der Uberblick», das Wochenblatt des christlichen Nachrichtendienstes
CND Miinchen, Nr. 33 vom 13. August 1947, berichtet auf Seite 1, welche
Stellung der evangelische Bischof D. Dibelius in der Zeitung « Tagesspiegel»
(Berlin) eingenommen hat: In den geistigen Auseinandersetzungen unserer
Tage vermoge es die Schule immer weniger, zu selbstindigem Denken zu
erziechen. Dies geschehe vor allem dann, wenn, wie es jetzt beabsichtigt
ist, das Leben der Schule von jedem Einfluss des Christentums hermetisch
abgeschlossen werde. .. «Die Kirche will nur, dass diejenigen christlichen
Eltern, die um ihres Glaubens willen danach verlangen, ihre Kinder in
eine Schule schicken kénnen, in der der Geist des Christentums lebendig
ist. Der Einwand, dass Schulen verschiedenen Geistes die Einheit des
Volkes aufspalten, ist vollends falsch. Was aufspaltet, ist immer nur der
Zwang und niemals die Freiheit.»

Der romisch-katholische Schriftsteller Dr. Leo Weismantel setzt sich
fiir die christliche Gemeinschaftsschule ein und hat dabei anscheinend die
scharfe Formulierung gefunden: «Die kirchliche Forderung der Bekenntnis-
schule ist so lange eine Utopie, als es dem Geiste der Kirche nicht gelingt,
alle im geschichtlichen Vollzug der Menschheit neu auftretenden Probleme
vom Lichte Christi zu durchleuchten.» Begreiflich dass demgegeniiber das
erzbischéfliche Ordinariat in Miinchen erklirt: «Wer die kirchliche For-
derung der Bekenntnisschule aus den zahlreichen amtlichen Kundgebungen
des Papstes und der Bischofe kennt und sie gleichwohl eine Utopie nennt,
der hat sich das Recht verwirkt, als katholischer Schriftsteller oder katho-
lischer Pidagoge bezeichnet zu werden. » («Uberblick», Nr. 33, 1947, S. 2.)

«Vom Schauspiel der Messen, diese Redeweise entnehmen wir nicht
etwa einer kimpferisch-protestantischen Schrift des 16. Jahrhunderts,
sondern es handelt sich um einen sehr ernsten Aufsatz von Franz Hillig S. J-



— 137 —

der unter dieser Uberschrift in den «Stimmen der Zeit», August 1947,
S. 371 ff., zu lesen ist. Er gibt dem Worte Schauspiel den denkbar tiefsten,
ernstesten Inhalt, der auch den klassischen Sinn der griechischen Tragodie
weit hinter sich lisst. Wir erwihnen ihn, weil er ganz eindeutig die Mit-
wirkung des Volkes bei der Feier der hl. Eucharistie, wie wir sagen méchten,
im altkatholischen Sinn zum Ausdruck bringt: «Wenn die Orgel einfillt,
wenn die Gemeinde sich erhebt, sollten die Gliubigen sehen und emfinden,
wie der Priester, angetan mit den heiligen Gewiindern, aus den Reihen
der Gemeinde in ihrem Namen die Stufen zum Altar emporsteigt. Blick und
Herz sollten ihm folgen. Und wenn sie schon nicht selbst die Hinde ausbreiten
und den Kelch emporheben kénnen, sie sind doch dabei, sie schliessen sich
in diese Darbringung und dieses Drama ein, dessen Mithandelnde sie sind.
Dies alles war klar und durchsichtig in der frithen Zeit, da Priester und
Volk die Kultsprache verstanden, der Priester dem Volk zugekehrt!) das
Opfer darbrachte und sich die ganze Feier im lebendigen Hin und Wider
der Gebetsrufe und Antworten vollzog.» (S. 372.) «...Schon die Kinder
missten die Messe als Schauspiel, in dem sie Mithandelnde sind, erleben»
(S. 376.)

Die Gemeinschaftsmesse entwickelt sich weiter. Der Berichterstatter hat
es selbst schon erleben diirfen, dass bei einem offentlichen Gottesdienst
das ganze Proprium der hl. Messe mit Ausnahme nur der Sekret vom
zelebrierenden Priester in deutscher Sprache laut rezitiert wurde, und
zwar nicht etwa erst, nachdem die Stiicke zuvor lateinisch rezitiert worden
sind, sondern anstelle der lateinischen Rezitation. Die Responsorien wurden
lateinisch im Wechselgebet gesprochen, der Kanon vom Priester still
gebetet. Im iibrigen vollzog sich das uibliche Wechselgebet zwischen Vor-
beter und Gemeinde. Es ist also die altkatholische Einheitlichkeit noch
nicht ganz erreicht, und infolge der notwendigen Kiirzungen kamen die
Fiirbitten fiir die Lebenden und fiir die Heimgegangenen iiberhaupt nicht
zum Ausdruck.

Begegnungen meldet der « Uberblick», Nr. 32, 1947, S. 12. Eine gemein-
Same Riistzeit katholischer und evangelischer Kriegsgefangenenpfarrer wurde
im Lager Tuttlingen (Wiirttemberg), in der franzésischen Zone, veranstaltet.
«Der Sinn der Veranstaltung lag darin, den Lagerpfarrern die Moglichkeit
Zu geben, in einem okumenischen Treffen mit der Aussenwelt in Beriihrung
Zu kommen. Der evangelische Bischof D. Wurm hielt unter andern eine
Ansprache und gab Richtlinien fiir die allgemeinen Diskussionen. Erz-
bischof Gréber war durch Domkapitular Eckert vertreten. Bedeutsam an
dieser Zusammenkunft ist die Tatsache, dass beide Konfessionen bei den
MOrgen- und Abendandachten, die abwechselnd in katholischer und

evangelischer Form gehalten wurden, sowie bei einer gemeinsamen litur-
~~‘~_——_

1) In der Benediktiner-Abtei Maria Laach steht neuerdings der Priester bei
der heiligen Messe wieder hinter dem Hochaltar mit dem Blick gegen das Volk. Th.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1048, 10



— 138 —

gischen Schlussfeier zugegen waren. Anlisslich einer gemeinsamen Besich-
tigung des Benediktinerklosters Beuron wohnten die Teilnehmer einem
Hochamt in der Klosterkirche bei.»

In der evangelischen Theologenschule Bethel (bei Bielefeld) sprach
der bekannte Reformationsforscher und rémisch-katholische Theologie-
professor Lortz in drei Vortrigen und einem Ausspracheabend, hier zu-
gleich mit drei evangelischen Professoren (S. 12).

Korporative Einigung der beiden christlichen Kirchen? Uber eine viel-
leicht in der Zukunft denkbare nihere Begegnung mochten wir noch kurz
den «Uberblick», Nr. 33, 1947, zitieren. Danach hat Artur Klein im
Mitteilungsblatt der Deutschen Volkschaft geschrieben: «Der Papst hat
in den grundlegenden Bestimmungen zur Actio catholica dem Laien das
Mandat der freien Arbeit im Dienste des Glaubens in die Hinde gelegt. . .
Es ist meine feste Uberzeugung, dass die nichsten fiinfzig Jahre eine
revolutionire Wendung beziiglich der dusseren Gestalt der Kirche bringen
werden. In diesem Zusammenhang wird vielleicht auch meine Ansicht
verstindlich, dass aus der Katastrophe die korporative Einigung der beiden
christlichen Kirchen hervorgehen wird zur Una Sancta Catholica ihres
Herrn und Heilandes.» (S. 14.)

Max Pribilla S. J. sprach am 30. Mirz 1948, abends 21 Uhr, durch
Radio Miinchen iiber die « Una-Sancta-Bewegung». Vor allem wies er den
Einwand zuriick, die Bewegung befasse sich mit Idealen, die nie verwirk-
licht werden kénnen, ja man treibe ein falches Spiel mit verdeckten Karten
(das will sagen, die Una-Sancta-Bewegung suche durch List weite Kreise
der Protestanten in die rémisch-katholische Kirche einzufangen). Es ist
zwar richtig, dass die romisch-katholische Kirche grundsitzlich sich selbst
als die alleinige Kirche Christi, die Una Sancta Ecclesia, ansehe, der alle
Christen heute oder spiter einmal angehéren sollten, wihrend die Protestan-
ten dieser Auffassung grundsitzlich widersprechen. Die Freunde der Una-
Sancta wissen sehr wohl, dass nach menschlichen MaBstiben diese beiden
Ansichten unvereinbar erscheinen. Aber sie vernehmen auch das instindige
Gebet des Heilandes, «dass alle eins sein sollen». Deshalb streben sie ebenso
eifrig wie ehrlich danach, dass man sich gegenseitig richtig kennen lernt,
die Uberzeugung des andern sinngetreu erfasst. Sie lehnen jede Verschleie-
rung von Gegensitzen, jeden faulen Kompromiss ab, wollen jedoch die
Vorurteile iiberwinden, die in einer hoffentlich endgiiltig hinter uns
liegenden Zeit herrschten, da man sich unsachlich und in beklagenswerten
Formen bekimpfte. Durch diese aufrichtigen Bemiihungen ist es gelungen
dass man sich bereits besser versteht und miteinander betet, dass Gott,
bei dem kein Ding unméglich ist, uns einmal den Weg finden lisst, der
alle Christen zusammenfiihrt. Die Liturgie hat sich als eine Briicke zur
Verstindigung besonders bewihrt. Ubrigens ist man sich deutlich bewusst
geworden, dass man gar viele gemeinsame Giiter besitzt, die man gemein-



W ./ -

sam verteidigen kann und soll. Was wire doch gewonnen, wenn aus dieser
Einsicht ein starkes, einheitliches Weltgewissen erwiichse! Schliesslich
kénnte man auch wetteifern im Samariterdienst. Die Menschheit gleicht
heute dem unter die Riuber Gefallenen, der dieses Dienstes nur zu sehr
bedarf. Pribilla, ein Kenner der Lage, sagt: Das Verhiltnis zwischen den
Bekenntnissen war in Deutschland noch nie so gut wie heute.

Prof. Dr. Friedrich Heiler aus Marburg sprach am 21. Mai 1948 im
Miinchner Una-Sancta-Kreis tiber die Frage « Utopie oder Wirklichkeit der
Una-Sancta-Arbeit ?» Unter vielen Laien ihrer Bekenntnisse sah man
rémisch-hatholische Geistliche verschiedenen Ranges, evangelische Geist-
liche und die altkatholischen Geistlichen Miinchens im Vortragssaal. Der
Redner beantwortete seine Frage eindeutig: Die Una-Sancta-Arbeit ist keine
Utopie, sondern Wirklichkeit. Seine Ausfiihrungen erweckten namentlich
deshalb stirksten Eindruck, weil sie von einer weitumfassenden Kenntnis
der Kirchengeschichte und der theologischen Probleme getragen waren
und bei unbedingter Wahrheitsliebe nie den Andersdenkenden verletzten.

Zunichst wurde ein Uberblick iiber die Einigungsbestrebungen der
letzten hundert Jahre gegeben, die von den Bemiihungen im anglikanischen
Kirchenraum und von Déllinger herauffithren zu den grossen Kirchen-
konferenzen unserer Zeit. Im besonderen wurde an die Gespriche des
Kardinals Mercier mit Anglikanern erinnert, die nach dessen Tod auf
Anweisung von Rom nicht fortgesetzt wurden. Sie fanden jedoch 1934
cine Parallele in den Gesprichen, die der Berliner Bischof Bares angeregt
hatte, bei denen auch schwedische Lutheraner zugegen waren. Lokale
Aussprachekreise schlossen sich an, und dank dem Eifer von Metzger in
Meitingen bei Augsburg wurde die Laienwelt erfasst. Heute finden wir
Una-Sancta-Kreise in der Schweiz und in Frankreich, zuvor schon in
Konzentrationslagern. Hier lernte man sich kennen und licben.

Mercier hatte gesagt: Kein Buch bedeutet so viel wie die personliche
Aussprache. Was vor dreissig Jahren noch als harmlose oder gefihrliche
Utopice erscheinen konnte, ist Wirklichkeit geworden, an der kein ernst-
hafter Kirchenmann voriibergehen kann. Mag die Anniherung durch
gemeinsam erlittene Verfolgungen gefordert worden sein — man lernte
miteinander reden und beten. Die fortgesetzte Mischung von Gliedern der
einzelnen Kirchen leistet der Una-Sancta-Arbeit Vorschub. Dieselben
Gotteshiuser sehen katholische, evangelische und orthodoxe Gottesdienste.
Die Beniitzung der evangelischen Lutherkirche in Marburg ist sogar fiir
die Fronleichnamsprozession angeboten worden. So wurde die Einheit
der Kirche Christi den Christen in ihren Leiden bewusst, eine Einheit in
Wahrheit, Freiheit und Liebe.

Einheit in der Wahrheit braucht nicht in der Ubereinstimmung von
Formeln ihren Ausdruck zu finden. So kénnen verschiedene Aussagen



— 140 —

iiber den Ausgang des Heiligen Geistes oder iiber dic Rechtfertigung doch
im Grunde dieselbe Bedeutung haben. Alle dogmatischen Formulierungen
sind sehr unvollkommene Ausdriicke fiir das Mysterium. Sie bleiben weit
hinter der Wahrheit zuriick und kénnen sie niemals ausschopfen. Das
menschliche Wort vermag immer nur eine Seite aus der Fille des gttlichen
Geheimnisses herauszuheben. Die Wahrheit ist stets die Ganzheit. Darum
kann die Begegnung uns zu einer allseitigen Erfassung der Glaubenswahr-
heit filhren. So ergibt sich ein gewaltiger Fortschritt der dogmatischen
Erkenntnis. Dabei kann die grundsitzliche und unerbittliche Wahrheits-
liecbe des Protestantismus einen niitzlichen Beitrag leisten.

Die kritische Theologie von Schweitzer, Harnack, Troeltsch und Otto
stand der Theologie der romischen Kirche aufgeschlossen gegeniiber. Die
kritische Geschichtsforschung férderte die Einigkeit. So kann z. B. Nesto-
rius nicht mehr als Hiretiker bezeichnet werden, die Jakobitische Kirche
nicht als monophysitisch. Niemand kann verschweigen, dass Papst Leo der
Grosse und Gelasius I. (am Ende des 5. Jahrhunderts) entschieden fiir den
Laienkelch eingetreten sind. Der heutige zentralistische Primat des Papstes
ist als Ergebnis einer jahrhundertelangen Entwicklung anzusehen. Damit
scheint die rémische Kirche in eine Sackgasse geraten zu sein, aus der
manche ihrer wertvollsten Glieder gerne einen Ausweg suchen mochten.
In der Tat nennt sich der Papst zugleich Bischof von Rom, Metropolit,
Patriarch und Primas der Gesamtkirche, kann aber nur den geringsten Teil
der von ihm in Anspruch genommenen Rechte auf den hl. Petrus zuriick-
fuhren. Seine patriarchalischen Rechte sind iuris humanae (menschliche
Rechtssatzungen) und daher abinderungsfihig. Der schwierigste Teil der
Unfehlbarkeitserklirung, dass die Lehrentscheidungen des Papstes aus sich
selbst und nicht durch die Ubereinstimmung mit dem Glauben der Kirche
unabinderlich sein sollen, nimmt sich aus wie ein erratischer Block, der die
Bekenntnisse trennt, der aber losgelost erscheint von dem grossen Thema
«Uber das Wesen der Kirche». Bei einer Fortsetzung des nur unterbrochenen
Vatikanischen Konzils kénnte der ganze Fragenkomplex vielleicht neu auf-
gerollt werden. Dabei kénnten die Dogmen ins rechte Gleichgewicht
kommen, woméglich auch die Mariendogmen zuriicktreten. Denn kein
grosser Kirchenvater weiss etwas von einer leiblichen Himmelfahrt Mariens.
Hier handelt es sich nur um eine unverbindliche Lehrmeinung. Die uni-
verselle Gnadenvermittlung durch Maria aber hat keinen biblischen An-
haltspunkt. Luther wird heute in katholischer Sicht radikal anders gewertet
als friher. Die Geschichte entwurzelt Vorurteile. Dass die Messe nicht
abgeschafft ist, steht deutlich in der Augsburger Konfession (1 530) Bis
zur Aufklirungszeit, also bis etwa 1700, wurden auch bei deutschen Pro-
testanten noch Messgewinder gebraucht. Sogar Zwinglianer und Calvinisten
nannten sich im 16. Jahrhundert noch katholisch, wiihrend sie die Angeho-
rigen der romischen Kirche als Pontifizisten oder Papisten bezeichneten-



— 141 —

Nicht die Una-Sancta-Arbeit ist Utopie, sondern die vielen Fehlvorstel-
lungen von den anderen Bekenntnissen sind Utopien.

Freilich kénnen wir nur eine Einheit in der Mannigfaltigkeit erhoffen.
Indessen ist ja selbst die romische Kirche nicht in allem vereinheitlicht.
So gibt es z. B. in ihr neben der rémischen auch heute noch die mailin-
dische und die mozarabische Liturgie. Ebenso ist die protestantische
liturgische Freiheit eine Gnadengabe, cin Charisma, das keinesfalls unter-
driickt werden darf. Jedes Charisma ist von Gott. Zur Einigung ist nicht
Einhcit der Formulierung nétig. Das Evangelium fordert nicht Lehre und
Verfassung, sondern Werke der Licbe. Nur cine vereinigte Kirche hat cine
Friedensbotschaft zu bringen. Von den grossen Kirchenkonferenzen ist das
vielsprachige gemeinsame Vaterunser als einer der stirksten Eindriicke in
unserer Erinnerung geblicben, wihrend wir wohl in getrennten Eucharistie-
feiern die Trennung am schmerzlichsten empfinden und deshalb grosste
Sehnsucht nach Interkommunion hegen. In Stockholm sind wir aber auch
alle am gleichen Tisch des Herrn vereinigt gewesen! Einigkeit in der Liebe
ruht auf dem Boden der Wirklichkeit. Denn Gott ist Liebe. Das Gebet
um die Einheit ist das Erste und Wichtigste. Wir kénnen nicht oft genug
flehen: Unser Vater, Dein Reich komme. Denn darin liect auch die Bitte:
Dass alle eins seien!

Der Vortrag wurde von Pfr. A. Rehbach, dem evangelischen Vorsteher
des Kreises, kurz eingeleitet, von einem romisch-katholischen Geistlichen
verdankt und mit allgemeinem Vaterunser beschlossen. In den Dank
stimmten alle Hoérer aufrichtig ein, weil ihnen hier ein Gesamtbild mit
ernsten, vielleicht teilweise neuen Gesichtspunkten geboten wurde. Sellist
wenn man Optimismus und Folgerungen des Redners nicht durchweg teilt,
muss man doch diese Art der Erérterung aus vollem Herzen begriissen.

Miinchen Adolf Thiirlings

Verbot des Besuches von gemeinsamen Versammlungen und
Gottesdiensten mit Andersgliubigen durch die romische Kurie. Das
Interesse fiir dic Una Sancta und fiir die Einigungsbestrebungen hat sich
seit dem Waffenstillstand in der rémisch-katholischen Kirche vieler Linder
in ungeahnter Weise gesteigert. Beim Chronisten hat sich eine fast un-
ibersehbare Menge von Berichten iiber Zusammenkiinfte und Beratungen
von romisch-katholischen Gelehrten, Ordensminnern, Geistlichen, Laien
mit Protestanten, Anglikanern, Orthodoxen, Altkatholiken aus Deutschland,
Frankreich, England, Belgien, Holland, der Schweiz angehiiuft. Zahlreich
sind auch die Beschreibungen von Gottesdiensten im ékumenischen Geist,
an denen sich romisch-katholische Geistliche und Laien aktiv beteiligten.
Man vernahm aber auch Ausserungen aus der rémisch-katholischen Kirche,
die ganz anders gelautet haben und gerade in 6kumenischen Kreisen mit
Befremden aufgenommen worden sind. Wir erinnern an die Verfolgungen



der Protestanten in Spanien, an die Schwierigkeiten der Waldenser in
Italicn, an Vorginge in Siidamerika. Auf den Herbst vergangenen Jahres
war von der Una-Sancta-Gruppe Bodensee eine gréssere Tagung nach
Konstanz angesagt, zu der sich Hunderte aus allen Zonen Deutschlands,
fiihrende Personlichkeiten der Una-Sancta-Bewegung aus Frankreich,
Holland, der Schweiz angemeldet hatten. Sie wurde von den franzosischen
Behorden auf besonderen Wunsch des Erzbischofs Grober in Freiburgi. B.
verboten 1).

Im Zusammenhang mit den Vorgingen in Spanien hat sich der Jesuit
F. Cavalli iiber die Religionsfreiheit in der Zeitschrift seines Ordens «La
Civilta Cattolica» in einer Weise gedussert, die man als iberwunden
geglaubt hatte. Er schreibt in der Nummer vom 3. April 1948 u. a. ?):

«Uberzeugt, kraft ihrer géttlichen Bevorrechtung, die cinzige, wahre
Kirche zu sein, muss die Romisch-katholische Kirche das Recht auf Frei-
heit fiir sich allein beanspruchen, denn dieses Recht ist nur der Wahrheit
vorbehalten, niemals dem Irrtum. Was die tbrigen Glaubensbekenntnisse
anbelangt, so wird sie nicht mit dem Sibel rasseln, wohl aber fordern, dass
ihnen mit gesetzlichen, der menschlichen Personlichkeit wiirdigen Mitteln
untersagt werde, ihre falschen Glaubenslehren zu verbreiten. Darum wird
die Kirche in einem Staat mit katholischer Mehrheit geltend machen, dass
dem Irrtum keine legale Existenz eingeriumt werde und dass, wo immer
man es mit verschiedenen religiésen Minderheiten zu tun hat, diese ledig-
lich De Facto vorhanden seien, ohne ihre Glaubenslehren verbreiten zu
kénnen. In dem Masse jedoch, als die Umstinde — feindselige Haltung
des Staates oder dasVorhandensein zahlenmissig bedeutender dissidentischer
Gruppen — die integrale Anwendung dieses Prinzips verbieten, wird di¢
katholische Kirche weitestgehende Konzessionen fiir sich verlangen, indem
sie sich zugleich darauf beschrinkt, als das kleinere Ubel, die Rechte der
anderen Bekenntnisse zu dulden. Wieder in anderen Lindern werden dic
Katholiken genétigt sein, selbst die volle Religionsfreiheit fiir alle zu ver-
langen und sich zu einer Lebensgemeinschaft mit den anderen bequemen,
obgleich nur sie eine Lebensberechtigung haben. In diesem Falle verzichtet
die Kirche nicht auf ihre These, die ihr vornehmstes Gesetz bleibt, sondern
passt sich einer Hypothese, d. h. dem gegebenen Tatbestand an, mit dem
sie sich in ihrer konkreten Existenz abzufinden hat. Daher das grosse Arger-
nis der Protestanten, die den Katholiken vorwerfen, dass sie anderen dic
Freiheit verweigern bzw. ihnen die Toleranz von Gesetzes wegen absprechen,
und zwar iiberall da, wo die Katholiken die Majoritit bilden, und dass si¢
umgekehrt diese Freiheit als ihr gutes Recht fiir sich in Anspruch nehmen,
sobald sie in der Minoritit sind. Die katholische Kirche wiirde ihrer Sen-
dung untreu werden, wollte sic praktisch oder theoretisch proklamieren,

1) « Der Uberblick», Minchen, Nr. 43 vom 23. Oktober 1947.
2) Ok.P. D. Nr. 17 vom 30. April 1948.



— 143 —

dass dem Irrtum die gleichen Rechte zustehen wie der Wahrheit, namentlich,
wenn es um die heiligsten Pflichten geht und wenn die héchsten mensch-
lichen Interessen auf dem Spiel stehen. Die Kirche braucht nicht zu erriten
ob ihrer Unerbittlichkeit, der theoretischen wie der praktischen, selbst
wenn der Voélker-Aeropag heute mitleidsvoll dariiber lichelt oder sich iiber
diese ,T'yrannei’ ereifert.»

In 6kumenischen Kreisen der Schweiz hat besonders ein Wort des
spanischen Kardinals Segura in einem Flugblatt gegen die Protestanten
Anstoss erregt: «Wir wirden den Scheiterhaufen der Inquisition der
liberalen Toleranz vorziehen. Keinen Schritt weiter in der Ketzerei 1).»
Der Verfasser des Artikels, der schon wiederholt zensurierte schweizerische
Kaplan Huber, erinnertim Anschluss an dieses Zitat an den verséhnlichen Brief
des Bischofs Charriére von Lausanne an den schwedischen Bischof Brilioth?).
«Um die gleiche Zeit», fihrt Kaplan Huber fort, «wurde die schweizerische
Una-Sancta-Bewegung, die im wesentlichen nichts anderes vertrat, als was
hier der Lausanner Bischof predigt (also gegenseitige Verstindigung, Ver-
sohnung statt der Besiegung des Gegners, d. h. Riickkehrforderung zur
eigenen Konfessionspartei), da wurde dies Bestreben kirchlicherseits ver-
urteilt und verboten. Gleichzeitig wurde von der Kirchenzeitung?) be-
hauptet, die Einheit sei iiberhaupt nicht verloren gegangen, wir kénnen uns
daher nicht dazu verstehen, die verlorene Einheit oder eine Verstindigung
mit den andern zu suchen» und das katholische « Neue Volk» durfte — ohne
kirchenamtlicherseits deswegen beanstandet zu werden, schreiben: « Ausser-
halb des Katholizismus gibt es nur Wildwuchs, Entartung, Diamonie». Im
Verlauf des Artikels stellt der Verfasser einige Fragen an die Adresse
Roms. So: Beharrt Rom auf der bedingungslosen Kapitulation der Pro-
testanten ? Ist Rom bereit, im Sinne des Bischofs von Lausanne auf jede
Einigung im Sinne der Gleichschaltung und Unterdriickung zu verzichten ?
Glaubt Rom an die Méglichkeit einer Verstindigung und Verséhnung der
beiden getrennten Konfessionen, wie dies der Bischof Charriére als die dem
Geiste Jesu entsprechende Losung der Frage betrachtet?

Auf diese und idhnliche Fragen gab nun das Heilige Offizium des
Vatikans, die oberste geistliche Behorde, deren Prisident der Papst selbst
ist, am 5. Juni 1948 indirekt Antwort %):

«Suprema Sacra Congregatio Sancti Officii Monitum. Cum com-
Pertum sit variis in locis, contra Sacrorum Canonum praescripta et sine
Pracvia S. Sedis venia, mixtos conventus acatholicorum cum catholicis

habitos fuisse, in quibus de rebus fidei tractum est, omnibus in memoriam
\—_**-—._
') « Dein Reich komme», Zirich, Nr. 6 vom 1. Juni 1948.
3) Vel. 1. K. Z. 1946, S. 127, _
L 1) Gemeint ist die romischkatholische « Schweizerische Kirchenzeitung» in
uzern,

#) Ok.P.D. Nr. 23 vom 11. Juni 1948.



— 144 —

revocatur ad normam canonis 1325 § 3 prohibitum esse, quominus his
conventibus intersint, sine praedicta venia, cum laici, tum clerici sive
saeculares sive religiosi. Multo autem minus catholicis licitum est huius-
modi conventus convocare et instituere. Quapropter Ordinarii urgeant, ut
haec praescripta ab omnibus serventur.

Quae quidem potiore jure observanda sunt, cum agitur de conventibus
quos ,oecumenicos’ vocant, quibus catholici, sive laici sive clerici, sine
S. Sedis praevio consensu, nullo modo interesse possunt.

Cum vero, tum in praedictis conventibus tum extra ipsos, etiam actus
mixti cultus haud raro positi fuerint, denuo omnes monentur quamlibet
in sacris communicationem ad normam canonum 1258 et 731, § 2, omnino
prohibitam esse.

Datum Romea, ex Aedibus S. Officii, die 5 iunii 1948.»

Dieser Text besagt in freier Ubersetzung des Ok. P. D.: «Da zu unserer
Kenntnis gelangt ist, dass an verschiedenen Orten, entgegen den Vorschriften
der Heiligen Kanones und ohne Genehmigung des Heiligen Stuhles ge-
mischte Versammlungen von Katholiken und Nichtkatholiken abgehalten
worden sind, die sich mit Glaubensfragen befassten, werden hiermit alle
daran erinnert, dass es nach der Bestimmung des Kanons 13235, § 3, Laien
und Priestern, Weltgeistlichen und Ordensgeistlichen, verboten ist, an
solchen Versammlungen ohne vorherige Ermichtigung teilzunehmen. Noch
weniger ist es den Katholiken gestattet, solche Zusammenkiinfte einzu-
berufen und durchzufiihren. Darum sollten die Dibzesan-Bischofe darauf
dringen, dass diese Vorschriften von allen genauestens beachtet werden.

Diese Vorschriften miissen besonders sorgfiltig beachtet werden, wenn
es sich um Zusammenkiinfte handelt, die man als ,6kumenisch’ bezeichnet
und an denen sich Katholiken, Laien und Priester keinesfalls ohne vor-
herige Genehmigung des Heiligen Stuhls beteiligen diirfen.

Da sogar im Rahmen der oben erwihnten Zusammenkiinfte und ausser-
halb derselben 6fter gemeinsame Gottesdienste abgehalten worden sind,
werden alle noch einmal darauf hingewiesen, dass jegliche Gemeinschaft
in heiligen Dingen kraft der Bestimmung des Kanons 1258 und des
Kanons 731, § 2, verboten ist. Gegeben in Rom, im Heiligen Offizium,
am 5. Juni 1948.»

Die unabhingige Kirche auf den Philippinen. Wihrend des
spanisch-amerikanischen Krieges im Jahre 1898 erhoben sich die Bewohner
der Philippinen gegen die spanische Herrschaft, um die Unabhingigkeit
zu erkimpfen. Im Pariser Frieden vom 10. Dezember 1898 trat Spanien
die Inseln, die seit 1569 in seinem Besitz gewesen waren, gegen eine Ab-
findungssumme an die USA. ab. So gelangten sie unter amerikanische Ver-
waltung. An deren Spitze trat ein amerikanischer Gouverneur. Unter den
Fiihrern der Freiheitsbewegung hatte sich ein Geistlicher, Gregorio Aglipays
der Generalvikar der revolutioniren Armee, ausgezeichnet. Er begeisterte



sich fiir eine nationale katholische Kirche, denn der ganze Hass des Volkes
hatte sich in erster Linie gegen die spanischen Orden gerichtet, die mit
thren grossen Giitern als feste Stiitze der Fremdherrschaft galten. Die
Exkommunikation, die ihn im Jahre 1899 traf, konnte ihn nicht abhalten,
seine Pline weiter zu verfolgen, wenn nicht in Ubereinstimmung mit der
Kurie, so unabhiingig von ihr. Als die spanischen Ménche, die sich anfangs
vor den Amerikanern gefliichtet hatten, auf die Inseln zuriickkehrten, fand
der Gedanke an eine unabhiingige Kirche weithin Anklang. Am 3. August
1902 wurde sie proklamiert, am 1. November wurde der erste Gottesdienst
auf freiem Feld in Manila gefeiert, und am 18. Juni des folgenden Jahres
wurde Aglipay zum Obersten Bischof der « Unabhiingigen Kirche» gewihlt.
Die Kirche nahm einen raschen Aufstieg. In einer Sammlung von Akten-
stiicken, die A. Remoilino im Jahre 1906 herausgab, wird die Zahl der
Bischéfe mit 20, der Pfarrgeistlichen mit 300, der Kirchen mit 700 und der
Glaubigen mit vier Millionen angegeben. Die Zahl der einheimischen
Christen wurde auf acht Millionen geschiitzt.

Die romische Kurie hatte unterdessen mit dem amerikanischen Gou-
verneur Taft unterhandelt, mit dem Ergebnis, dass die spanischen Orden
die Inseln innerhalb von zwei Jahren verlassen, ihre Giiter gegen sicben
Millionen Dollar abgeben mussten und dass die spanische Hierarchie
durch Amerikaner ersetzt wurde. Ein empfindlicher Schlag fiir die unab-
hingige Kirche wurde der Entscheid der Gerichte im Jahre 1907, das -
Kirchengut der Pfarreien wie Kirchen, Pfarrhiuser, Schulen und andere
Anstalten habe im Besitz der romisch-katholischen Kirche zu bleiben.
Ausserdem geriet die Kirche in eine verhdngnisvolle Isolation. Aglipay
hatte Beziehungen mit der protestantisch-bischéflichen Kirche der USA.
und mit dem Altkatholizismus Europas angekniipft. Sein Misstrauen gegen
die spanische Kirche iibertrug er auf andere fremde Kirchen. Dazu kam,
dass er beziiglich der Lehre seine eigenen Wege ging, altchristliche Dogmen
aufgab und ein neues Glaubensbekenntnis aufstellte, trotzdem er am
katholischen Charakter der Kirche festhalten wollte. Er niherte sich den
Unitariern, und Vertreter seiner Kirche haben in der Folge wiederholt an
Kongressen des freien Protestantismus teilgenommen. Die bischofliche
Kirche distanzierte sich von ihm, und auch die Beziechungen mit den Alt-
katholiken horten auf, als Bischof Dr. E. Herzog in Bern den im Jahre 1912
herausgegebenen Katechismus Aglipays einer verdienten Kritik unterwarf?).

In den letzten Jahren scheint sich in der Kirche cine innerliche Um-
Wandlung vollzogen zu haben. Ausserlich hatte sie ihren katholischen
Charakter nie aufgeben wollen. Oberster Bischof der Kirche wurde nach
dem Tode Aglipays Isabelo de Los Reyes, dessen Vater als Jurist und
Berater Aglipays einst die Verfassung der Kirche ausgearbeitet hatte. Es
war eine Uberraschung, als aus Manila gemeldet wurde, Bischof de Los

1) Nach Briefen und Dokumenten des bischéflichen Arghivs in Bern.



— 146 —

Reyes habe mit dem Missionsbischof Bindet der bischoflichen Kirche iiber
eine Art von Interkommunion verhandelt, damit Priester und Bischéfe der
Unabhingigen Kirche, die nach katholischer Auffassung keine giiltige
Weihe besassen, durch Empfang regelrechter Weihen in die ordentliche
bischofliche Sukzession eingereiht wiirden. Es fehlte dem jiingeren Klerus
nicht nur die giiltige Weihe, sondern auch die notwendige Ausbildung.
Die ersten Geistlichen hatten sich aus der romisch-katholischen Kirche
angeschlossen, wo sie eine verhiltnismissig ordentliche Bildung genossen
hatten, dem Nachwuchs fehlten die Schulen und Seminarien. Das einzige
Seminar war im Krieg zerstért worden. Der Bischof der bischoflichen
Kirche stellte schon letztes Jahr der Kirche sein Seminar zur Verfiigung,
wo tatsichlich einige Studenten Aufnahme gefunden haben. Auf der
Generalsynode der Kirche wurde am 5. August 1947 der Vorschlag der
Bischofe, an die bischofliche Kirche der USA. das Gesuch um Erteilung
der Bischofsweihe einstimmig zum Beschluss erhoben und zugleich das
Glaubensbekenntnis der Kirche formuliert und die Verfassung revidiert.
Der Oberste Bischof leitete in einem Brief vom ¢. August die Beschliisse
an den prisidierenden Bischof der bischéflichen Kirche weiter. Er fiigte
bei, es geschehe im Namen von zwei Millionen Anhéingern mit dem Wunsche,
seine Kirche méchte mit der Erteilung der Weihen als junge Schwesterkirche
von der anglikanischen Kirchengemeinschaftanerkannt werden?). Als Grund-
lage des Glaubens wurde der Glaube an die Trinitit und an die eine katho-
lische und apostolische Kirche aufgestellt. In besonderen Artikeln wird
festgehalten an der Erlésung durch Jesus Christus, an der Heiligen Schrift,
die alles enthalte, was zum Heile notwendig sei und an dem apostolischen
und niziischen Glaubensbekenntnis, an den Sakramenten der Taufe und
des heiligen Abendmahls, ander Firmung, der Busse, der heiligen Eucharistic,
«dem Sakrament des Leibes und Blutes Christi, das von den Gliubigen
zur Kriftigung und Stirkung von Leib und Secle genommen und empfangen
wirdy, an die heilige Olung, die Priesterweihe und Ehe. Uber die heilige
Eucharistie wird noch folgendes ausgefiihrt: «Die heilige Eucharistie, ge-
meinhin Messe genannt, ist der zentrale Akt des christlichen Gottesdienstes.
Sie ist das Sakrament unserer Erlosung durch Christi Tod. Die Kommuni-
kanten empfangen den Leib und das Blut Christi. Alle, die kommunizieren
méchten, sollten sich selber sorgfiltig priifen und erforschen, ehe sie wagen,
von diesem Brot zu essen und von diesem Kelch zu trinken. Denn wie
der Segen gross ist, wenn ein Mensch mit wahrhaft reinem Herzen und
lebendigem Glauben dieses heilige Sakrament empfingt, so gross ist dic
Gefahr, wenn er es unwiirdig geniesst. Die Messe soll in der offiziellen
Sprache der Kirche so gesprochen werden, dass sie von der Gemeinde
vernommen werden kann. Die offizielle Ordnung fiir ihre Feier ist im
Gebetbuch enthalten, welches von der Kirche angenommen wurde.» Fest-

1} Liv. Church vom 2. November 1947.



— 147 —

gehalten wird an den drei apostolischen Amtern des Diakonates, Presby-
terates und Episkopates und an der apostolischen Sukzession. Den Geist-
lichen ist dic Ehe gestattet. Es sind nur solche Riten erlaubt, die
von der Kirche anerkannt sind. Die Kirche lehnt die Autoritit des Papstes
ab, ebenso solche Lehren, Gewohnheiten und Praktiken, die mit dem Wort
Gottes, einer gesunden Lehre und mit dem Gewissen nicht iibereinstimmen.
Sie lehnt katholische Lehre, Praxis und Disziplin, wie sie die Konzilien
der ungeteilten Kirche aufgestellt haben, nicht ab. Sie will mit andern
Zweigen der katholischen Kirche zusammenarbeiten und herzliche Bezie-
hungen mit allen unterhalten, die Jesus Christus als Herrn und Erléser
anerkennen. Geistliche und Laien werden auf frithere Beschliisse der Kirche
nicht verpflichtet, die mit den jetzt gefassten nicht iibereinstimmen. Sic
werden als historische Dokumente betrachtet. Durch Inspiration des
heiligen Geistes hat die Kirche solche Irrtiimer in Ansichten und Lehren
ausgemerzt, die sich in ihr Leben und in ithre Dokumente zeitweise ein-
geschlichen haben. Die jetzige Glaubenserklirung soll weder abgeindert
noch ergiinzt und widerrufen werden. Sollte dies auch durch die absolute
Mehrheit der Generalversammlung geschehen, muss es durch den Rat der
Bischéfe und den obersten Bischof ratifiziert werden 1).

Das Haus der Bischofe der bischoflichen Kirche der USA. hat auf der
Tagung vom 6. November in Winston-Salem N. C. das Gesuch, das
Bischof Binsted vertrat, bewilligt. Er fiihrte u. a. aus, dass gegenwiirtig
365 Geistliche im Dienste der Kirche stehen, sie zihle eine Million Kom-
munikanten und zwei Millionen Getaufte, aber es seien nicht alle berett,
sich reordinieren zu lassen. Fithrer der Kirche scien durch den Einfluss
des ersten Gouverneurs, W.H. Taft, der Unitarier war, mit den Unitariern
in Verbindung gekommen, der Glaube der Kirche sei aber trinitarisch
gewesen. Beschlossen wurde, der Unabhingigen Kirche auf den Philippinen
I. die Ordination von Geistlichen; 2. die Konsekration von Bischofen;
3. die Vorbereitung der Kandidaten auf dic Weihen; 4. jede andere Hilfe,
wie sie Bischof Binsted angekiindigt hatte, zuzusichern 2). Es sollten dret
Bischife geweiht werden, die hierauf die Geistlichen ordinieren und die
Bischofe ihrer Kirche weihen sollten. Am 29. Januar 1948 hat hicrauf
Bischof Binsted den beiden Bischéfen Isabelo de Los Reyes und Manuel
N. Aguilar dic Diakonats- und Presbyteratsweihen erteilt3). Der dritte
Kandidat, Gerardo Bayaca, hat in der rémischen Kirche die Priesterweihe
erhalten. Alle drei haben kurz darauf am 7. April in Manila durch Bischof
Binsted und zwei Assistenten die Bischofsweihe erhalten. Bischof Dr.
A Kiiry, Bern, hat zu der Feier cine Einladung erhalten, der er nicht
folgen konnte. Ohne Opposition ist jedoch diese Eingliederung in dic

——
1) Liv. Church vom 2. November 1947.
%) Liv. Church vom 16. November 1947.
3 A. a. O. vom 15. Februar 1948.



— 148 —

apostolische Sukzession nicht verlaufen. Ihr Fiihrer ist Bischof J. Jamais,
der das Abkommen mit der bischéflichen Kirche verwirft und die alte
Aglipaysche Kirche fortfithren will. Einige Bischofe und ca. 20 Pfarreien
stehen auf seiner Seite. In dieser Opposition scheinen auch politische
Motive mitzuspielen. Ihr werden kommunistische Anschauungen zu-
geschrieben, wihrend die Majoritit den religissen Kommunismus auf-
gegeben habe und entschlossen sei, den materialistischen Kommunismus
zu bekiampfen 1).

Der Weltbund fiir Internationale Freundschaftsarbeit durch die
Kirchen. Auf der Tagung des Exekutiv-Ausschusses des Weltbundes in
Genf am 10. und 11. Mirz wurde beschlossen, den Bund aufzulésen. Als
Griinde werden angegeben, viele Landesverbinde, die einst sehr titig
gewesen sind, haben sich aufgelost, weil ihre Linder die nationale Selb-
standigkeit infolge des Krieges verloren haben, andere sind wegen der
politischen Lage in ihrem Gebiet zur Untitigkeit gezwungen. Ebenso
hatten sich der englische und norwegische Landesverband aufgelost.
In den USA. war unter dem Einfluss der Church Peace Union
die Organisation auf eine breitere Basis gestellt worden, indem sie sich
fortan nicht einzig auf die christlichen Konfessionen beschrinken, sondern
alle Religionen umfassen méchte. Im Laufe des Jahres 1948 soll eine Konfe-
renz in New York in Aussicht genommen werden, auf der unter der Agide
der Union alle Religionen fiir den Weltfrieden interessiert werden sollen.
Ausschlaggebend war auch die Haltung des Okumenischen Rates der
Kirchen. Dieser hatte eine besondere Kommission fiir Internationale An-
gelegenheiten ernannt, die offenbar berufen zu sein scheint, die Arbeit des
Weltbundes zu iibernehmen. Warum man den Weltbund nicht mit einer
gewissen Selbstindigkeit wie die Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung
in den 6kumenischen Rat miteinbezogen hat, entzieht sich unserer Kenntnis.

Ob es moglich sein wird, in Genf die Arbeit des Weltbundes zu iiber-
nehmen und durchzufithren, wird die Zukunft lehren. Dem Weltbund
gereichte zum grossen Vorteile, dass seine Mitglieder nicht offizielle Ver-
treter der Kirchen gewesen sind, sondern frei und unabhiingig an die
schwierigsten Probleme des Weltfriedens herantreten konnte. Seine prak-
tischen Erfolge waren sehr bemerkenswert. Der Verfasser dieses Berichtes
hat sie ebenso hoch eingeschitzt als die Weltkonferenz fiir praktisches
Christentum. Die grosse Weltkirchen-Konferenz um den Weltfrieden in
den Tagen vom 24. bis 30. August 1928 in Prag wird immer neben den
Tagungen von Stockholm 1925 und Oxford 1937 genannt werden miissen-
Die Vertreter der Kirchen wussten damals worum es ging, und sie haben
ihre Stimme deutlich erhoben. So wird man den Kirchen nie zum Vorwurf
machen kénnen, sie hitten die Zeichen der Zeit nicht erkannt. Es war auch

) Liv. Church vom 14. Dezember 1947 und 15. Februar 1948.



— 149 —

ein Zeichen der Zeit, als der damalige Prisident der Tschechoslowakei sein
Fernbleiben vom Kongress entschuldigte, er miisse zu den grossen Manévern
gehen!

.De r Weltbund ist die dlteste Organisation der 6kumenischen Bewegung,
Sie wurde 1914 in den Tagen des Ausbruchs des ersten Weltkrieges in
Konstanz ins Leben gerufen und hat ausgezeichnete Minner zu seinen
Fihrern gezihlt, die fast alle gestorben sind, ohne dass ihre Liicken ent-
sprechend ausgefiillt werden konnten. Seine Auflésung ist zu bedauern,
seine Arbeit wird in dieser oder jener Weise aufgenommen werden missen.
Auf breiter Basis wird das in USA. versucht. Vom 16. bis 18. Juni fand
in New York eine von der «Church Peace Union» einberufene « Welt-
religionskonferenz fiir die moralische und geistige Unterstiitzung der
UNO» statt. Ein internationales Komitee mit einem Sekretariat in New
York und Lake Success wird eingesetzt. Die neue Organisation heisst
« Freundschaftsarbeit durch die Religion».

A. K.




	Kirchliche Chronik

