
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 2

Artikel: Die orthodoxe Kirche im Lichte der ökumenischen Bewegung

Autor: Kalogiru, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


73

Die orthodoxe Kirche
im Lichte der ökumenischen Bewegung *)

Wenn die grosse russische Angelegenheit unseres Jahrhunderts,
das Schicksal der orthodoxen russischen Christenheit, einen wichtigen

Anlass im Protestantismus und, allgemeiner, in der westlichen
Geisteswelt bot, sich mit dieser Christenheit ernsthafter zu
beschäftigen, wodurch eine Veränderung in der Auffassung von der
östlichen Orthodoxie hervorgerufen wurde, so war das mehr eine
Gelegenheit, dass man sich nur mit einem Teil dieser Orthodoxie
vertraut machte, nämlich mit der russischen. So kam es, dass wir
m den früheren Kapiteln diesen Faktor etwas eingehender
betrachteten und die Ergebnisse gründlicher berichten mussten.

Wir wenden uns indessen zu anderen Faktoren, die dazu
beigetragen haben, dass die orthodoxe Kirche in ihrer Gesamtheit
und in ihrem allgemeinen Geist in unserer jüngsten Zeit im
Protestantismus besser bekannt wurde und infolgedessen seine
Ansichten über sie erheblich verändert wurden.

Nach dem ersten Weltkrieg entstanden grosse Annäherungsund

Einigungsbewegungen unter den verschiedenen christlichen
teilen der Welt mit Ausnahme der römisch-katholischen Kirche,
die immer noch an ihrer traditionellen Haltung des «non possumus»
testhält und deren «Isolierung von fier ausserrömischen Christen-

') Folgende Ausführungen sintl meiner grösseren Arbeit: «Die
Auflassung der orthodoxen Kirche im notieren Protestantismus — ein Beitrag
zur vergleichenden Konfessionskunde» entnommen, aus der ein Teil als
Dissertation der Philosophischen Fakultät Marburg (1945) vorgelegt wurde,
beider konnte bisher die Gesamtarbeit noch nicht zum Druck gegeben
Verden. Sie behandelt die Faktoren, welche der neueren westlichen
Forschung Anlass gegeben haben, die negative Auffassung und Kritik an der
orthodoxen Kirche zu überwinden, welche in den Lehrbüchern der Symbolik

(vor und zum Teil nach dem ersten Weltkrieg) und hauptsächlich bei
Adolf v. Harnack zu finden ist, und ihro Ansichten und Urteile über die
genannte Kirche zu revidieren. Unter diesem Gesichtspunkt werden dort
nn Lichte der neueren protestantischen und orthodoxen Forschung auch
die anfänglichen Berührungen der Reformation mit der orthodoxen Kirche
behandelt, ja ihre ökumenische Tragweite und ihre Bedeutung für das
°ktimeni8che Gespräch der Gegenwart gezeigt.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1948. ö



— 74 —

heit» nach Heiler «immer schroffer wird»1). Diese Bestrebungen
sind unter dem gemeinsamen Namen «Ökumenische Bewegung»

bekannt und unterschieden sich bis vor kurzem in drei Richtungen :

1. Weltbund für Internationale Freundschaftsarbeit durch die

Kirchen (World Alliance for promoting international friendship through
the Churches)2), 2. Weltkonferenz für Glauben und Kirchen
Verfassung — Lausanner Bewegung (Faith and Order), 3. Weltkonferenz

für praktisches Christentum — Stockholmer Bewegung

(Life and Work) 3). Die zwei ersteren sind in der anglikanisch-

') Fr. Heiler: «Im Ringen um die Kirche» (Ges. Auf's. Bd. II, S. 176).

Vgl. Max Pribilla: «Um kirchliche Einheit. Stockholm-Lausanne-Rom.
Geschichtlich-theologische Darstellung der neueren Einigungsbestrebungen.»
Freiburg i. Br. 1929, S. 202 ff. Vgl. N. Soderblom: «Einigung der Christenheit»

1925, S. 121: «Versteht man unter Sekte eine religiöse Gemeinschaft,
deren Programm den Grundsatz enthält, sich von der übrigen Christenheit
abzugrenzen, so gibt es keinen Teil der Kirche, auf den diese Definition
besser passte als Rom» (vgl. H. Mulert: «Konfessionskunde» 2. Aufl.,
1937, S. 9). Die letzte und endgültige Verurteilung durch das offizielle Rom
erfuhren alle nicht römischen Unionsbestrebungen der ökumenischen
Bewegung durch die Enzyklika Pius XI. «Mortalium animos» (1928). Diese

Enzyklika erregte bekanntlich eine gewaltige Gegenwirkung bei der
gesamten ausserrömischen Christenheit. Am gründlichsten hat sich mit dieser
Enzyklika N. Soderblom in seinem Buch: «Christliche Einheit», Berlin 1928
(Übers. E. Ohly), auseinandergesetzt. S. 35 befinden sich Nachklänge von
der Kritik, welche die Enzyklika durch den Athener Hamilkar Alivisatos
erfuhr, den, nach Soderblom, «der Mangel in diesem Rundschreiben an
Verständnis für die Not der Zeit empört hat». Fr. Heiler empfiehlt jedoch
Toleranz auch gegenüber der einseitigen römischen Kirche seitens der
ökumenischen Christenheit: «Den ganzen Gott und den ganzen Christus
glauben heisst», sagt Heiler, «sich zur ganzen Kirche bekennen. Ein Glied
des Leibes Christi sein, heisst Gemeinschaft haben mit der ganzen Kirche
auf Erden. Soweit die ökumenische Bewegung diese Gemeinschaft mit dem
Ganzen nicht lebt, bleibt sie im Intellektualismus stecken. Gemeinschaft
haben mit der ganzen Kirche heisst aber auch : Die brüderliche Hand nicht
zurückziehen von einer unökumenischen Kirche. Darum ist der Prüfstein
der ökumenischen Gesinnung die Haltung gegenüber Rom, das durch
seinen offiziellen Vertreter die ökumenische Bewegung verurteilt und den
wundervollen Namen ,allchristlich' zum Ketzernamen gemacht hat» (in:
«Im Ringen um die Kirche», S. 553).

») Vor einigen Wochen wurde gerade die Auflösung dieses Zweiges
der ökumenischen Bewegung bekanntgemacht'. Die offizielle Mitteilung
der Auflosung und deren Begründung s. in Ök. P. D Nr 14 1948, S. 3 (95).
Zuletzt war sein Vorsitzender der orthodoxe Theologe,

'
Prof. Hamilkar

Alivisatos (Athen).
») Die zwei letzteren Richtungen in der ökumenischen Bewegung

Z" r Z?wen^ -, m,?f BÜdunS begriffenen ökumenischen Rat der
Kirchen (World Council of Churches) vereinigt, ohne dadurch ihre Eigenart

völlig zu verlieren. Der ökumenische Rat der Kirchen wird bekanntlich
mit der bevorstehenden Weltkirchenkonferenz in Amsterdam (24. Augustb18 5. September 1948) auch formell ins Leben treten.



— 75 —

protestantischen Welt entstanden, die dritte in der lutherisch-
protestantischen durch die Initiative und Beseelung des
schwedischen Erzbischofs und grossen Religionshistorikers Nathan
Soderblom unter Mitwirkung des amerikanischen Calvinisten
Macfarland, Generalsekretärs des Federal Council der Kirchen Christi
in Amerika x).

An allen Richtungen der ökumenischen Bewegung nahmen
auch eifrig die beiden kirchlichen Welten teil, die wir hier zum
Gegenstand unserer Betrachtung machen, der lutherische
Protestantismus und die orthodoxe Kirche des Ostens. So sind sich auf
dem Boden der ökumenischen Bewegung diese beiden christlichen
Grössen von neuem begegnet, und dies gerade hat sie zur wechselseitigen

Revision vieler Punkte, zur Beseitigung von Missverständnissen

und zur gegenseitigen offenen Betrachtung geführt, wie dies
auch zum Beginn der Reformation einigermassen der Fall war 2).

Die orthodoxe Kirche zeigte sofort eine positive und rege
Einstellung diesen Bestrebungen gegenüber. Denn sie fand, dass
sie ihrem Geist und ihren Wünschen entsprechen, ja, dass sie sich
mit den auch von ihr verfolgten Zielen in dieser Hinsicht deckten.

') D. Charles Macfarland: «Die internationalen christlichen
Belegungen amerikanisch gesehen.» Deutsch übersetzt von D. Adolf Keller,
Berlin 1925, S. 16 ff. Vgl. Horst Stephan: «Der Protestantismus auf dem
Weg zur Einheit», Berlin 1925.

2) Vgl. 'IwâvvovKag/iilgrjK'Og&oôoila xalHgoxeaxavxiafioç», Top,. I,
Ad-fjvail937 (Johannes Karmiris: «Orthodoxie und Protestantismus», B. I.
Athen) (wobei reiche ältere Literatur). Walter Engels: «Die Wiederentdeckung

und erste Beschreibung der östlich-orthodoxen Kircho in Deutschland

durch David Chyträus (1569).» In: «Kyrios» (Zeitsch. hrsg. von Hans
Koch, Königsborg), 4, 1939/40, S. 262 ff. Ders.: «Tübingen und Byzanz.
Die erste offizielle Auseinandersetzung zwischen Protestantismus und
Ostkirche im 16. Jahrhundert», ebda. 5, 1940/41, S. 250 ff. Curt R. A. Georgi:
?Das erste Gespräch zwischen Protestantismus und Ostkirche.» In: «Eine
heilige Kirche» (Zeitschr. hrsg. von Fr. Heiler), 21, 1939, S. 193 ff. Ders.:
*Die Confessio Dosithei (Jerusalem 1672). Geschichte, Inhalt und Bedeutung.»

München 1940. Ernst Benz: «Wittenberg und Byzanz — Zur
Auseinandersetzung der Reformation mit dem Griechentum und der östlich-
ethodoxen Kirche.» 1. Melanchthon und Antonios Eparchos aus Cercyra.
In «Kyrios» 4, 1939/40, S. 1 ff.; 2. Melanchthon und Jakobus Heraklides
Desposta (Die Reformation an dor Moldau), ebda. S. 97 ff.; 3. Melanchthon
und der Serbe Demetrios, ebda. S. 222 ff.; 4. Die griechische Übersetzung
der Confessio Augustana aus dem Jahre 1559, ebda. 5, 1940/41, S. 25 ff.
George Elias Zachariades: «Tübingen und Konstantinopel. Martin Crusius

und seine Verhandlungen mit der Griechisch-Orthodoxen Kirche.»
Göttingen 1941. (Vgl. Besprechung und Ergänzungen zu letztgenanntem
ßuch in «Zeitschrift für slawische Philologie», Bd. XIX, S. 453—458,
von Em. Benz.)



— 76 —

Der ständige Vertreter des ökumenischen Patriarchen von
Konstantinopel und unermüdliche Mitarbeiter an allen ökumenischen
Aktionen unserer Zeit, Erzbischof von Thyateira (London)
Germanos, erklärt: «Es ist oft gesagt worden, nicht nur vonTheologen
der Kirche von Rom, sondern auch von solchen der östlichen Kirche,
dass deren Beteiligung an Konferenzen für die Wiedervereinigung,
an denen auch Protestanten extremster Richtung teilnehmen, eine

Abweichung vom streng orthodoxen Geist bedeute. Diese Kritiker
vergessen aber, dass das System der orthodoxen Kirche nicht mit
dem Maßstab römischer Ausschliesslichkeit gemessen werden darf.
Denn die römische Kirche hat ihr Lehrsystem entgegen den
allgemeinen Grundlagen der alten Kirche entwickelt. Sie trachtet es

allen Anhängern abweichender Lehren aufzuzwingen und weigert
sich, in irgendwelche Verhandlungen darüber einzutreten. Die
orthodoxe Kirche dagegen, die von Anbeginn an vom Geist der
freien Diskussion und der freien Forschung durchdrungen war, ist
von diesem Geist nie abgewichen, auch in den dunkelsten
Jahrhunderten ihrer Geschichte nicht. Oft und oft im Laufe der Zeiten
hat sich die orthodoxe Kirche nicht nur mit Häretikern, die sich
seinerzeit von ihr getrennt hatten, sondern auch mit Rom und
Protestanten in Verbindung gesetzt.. Daraus darf aber nicht
abgeleitet werden, dass jemals Zweifel an der unerschütterlichen
Überzeugung der orthodoxen Kirche aufgetreten wären, dass sie

die eine heilige katholische und apostolische Kirche sei, wie dies

täglich im Credo erklärt wird; noch auch, dass anderseits ihre
erklärte Freiheit bis zur Grenze der Anarchie gehe1).»

"¦) Erzbischof Germanos: «Die Orthodoxe Küche und die
Einigungsbestrebungen», in I. K. Z. 28, 1938, S. 205. Vgl. St. Zankoff: «Die
Orthodoxe Kirche und die Bewegung für die Vereinigung der Kirchen»,
in «Una Sancta» (Zeitschr. hrsg. von Alfred v. Martin), III, 1927, S. 290 f.:
«Die Orthodoxe Kirche hat bei der schaffenden Arbeit für die Vereinigung
der Kirchen teilzunehmen nicht obwohl, sondern weil sie die Orthodoxe
Kirche ist» (S. 90). Der vor einigen Wochen heimgegangene N. Berdjajew
begründete die Stellung des orthodoxen Menschen gegenüber dem
ökumenischen Gedanken, indem er zwischen einem Interkonfessionalismus,
den er ablehnt, und einem Überkonfessionalismus, zu dem er sich
bekennt, unterschied. In dem Überkonfessionalismus erblickte er den
Sinn und die Erfüllung der Ökumenizitätsidee: «Die konkrete Füll© des
Überkonfessionellen lässt sich nicht durch Interkonfessionalismus erreichen,
nicht durch Losreissen von der eigenen Kirche, sondern durch eine
Hinwendung ins Innere der Kirche hinein. Ich kann, indem ich orthodox bleibe
und mich nicht vom Boden der rechtgläubigen Kirche trenne, zur
überkonfessionellen Einheit der Kirche Christi streben, in die ökumenizität
hineinwachsen, indem ich mich vertiefe und erhöhe.» (In: «Orthodoxie und



— 77 —

Es ist bekannt, und dies pflegten gern die orthodoxen Theologen

in Erinnerung zu rufen l), dass die Priorität in der Idee, die
christlichen Kräfte in der modernen Welt in Bewegung zu setzen,
schon das orthodoxe ökumenische Patriarchat von Konstantinopel
gehabt hatte, welches gleich nach dem ersten Weltkrieg im Jahre
1920 an alle christlichen Kirchen eine Enzyklika 2) richtete, um
ihren Vorsitzenden die Gründung einer Art Kirchenbundes, nach
dem Vorbild des damals noch in Bildung begriffenen Völkerbundes
vorzuschlagen. «In überraschender Weise finden wir in der Enzyklika

des ökumenischen Patriarchats von Konstantinopel das ganze
Programm des Federal Council wie das des schwedischen
Erzbischofs (Soderblom) wieder, das in Stockholm seine Verwirklichung

fand», sagt Heiler3).
Hier fügen wir folgende Aussprüche von Hans Ehrenberg

und Fritz Lieb hinzu, in denen von Protestanten die Anerkennung
der Sehnsucht der orthodoxen Kirche in der besprochenen Hinsicht
zum Ausdruck kommt. Hans Ehrenberg sagt: «Die östliche Kirche,
Ökumenizität» in: «Die Ostkirche», Sonderheft der «Una Sancta», hrsg. von
N. v. Arseniew und Alf. v. Martin, 1927, S. 1 ff., Zit. S. 11.) Vgl. N. v.
Arseniew: «Lausanne in orthodoxer Beleuchtung», in «Die Eiche» (hrsg.
Y.- F- Sieg. Schnitze), 1928, S. 22 ff. L.Zander: «Über das Wesen der
Ökumenischen Bewegung», in: l.K.Z. 27, 1937, S. 224 ff.

') J. Karmiris, a. a. O. S. 383. Erzbischof Germanos: «Der Geist
fior Orthodoxen Kirche und ihre Teilnahme an den allchristlichen Bewegungen»,

in: «Dio Eiche» (hrsg. von F. Siegm. Schultze), 15, 1927, S. 29.

fl. Alivisatos: «Die Ökumenische Bewegung und die Orthodoxe Kirche»,
'n: «Ökumenisches Jahrbuch», 1934/35, S. 90. P. Bratsiotis: «Der Kirchenbund»

(griechisch), in «Ekklesia» (griechische kirchl. Zeitschr., Athon),
Nr. 33/34, 1947, S. 257.

2) I. K. Z. 12, 1922, S. 26—30. Vgl. F. Heiler: «Evangelisches Hoch-
kirchontum», in: «Una Sancta», II, 1926, S. 4L Ders. in: «Evangelische
Katholizität» («Wege zur Einheit der Kireho Christi», S. 291). «Documents
°f Christian Unity 1920—24», ed. G. K.A. Bell, Oxford 1924, S. 44 ff.
N. Soderblom: «Randbemerkungen zu Lausanne», in: «Zeitschr. für syste-
niat. Theologie» 6, 1929, S. 541 : «Für das Zusammenkommen der
Konferenz in Stockholm kann man nicht hoch genug einschätzen die Initiative,
welche der ökumenische Patriarch in Konstantinopel unabhängig von uns
anderen ergriff in seinem Sendschreiben von 1920 über eine Gemeinschaft
uer Kirchen für Fragen des praktischen religiösen, sittlichen und kirchlichen

Lebens.» (Vgl. aber M. Pribilla: «Um kirchliche Einheit» S. 21/22
~~^ römisch-katholisch gefärbt. Objektiv wird im römisch-katholischen Lager
diese Enzyklika und ihre Bedeutung erwähnt in dem sympathischen Büch-
J^in über die orthodoxe Kirche von Dom Pierre Du mont, Dom Feuillien
Mercenier und Dom Clement Lialino: « Qu'est-ce que l'Orthodoxie Vues
Catholiques.» Bruxellos 1944, S. 212.)

3) «Wege zur Einheit der Kirche Christi» (in: «Evangelische Katholicität»,

Ges. Aufs. Bd. I), S. 292.



— 78 —

die sich selber die orthodoxe nennt und doch nicht den Anspruch
erhebt, die allein seligmachende zu sein 1), ruht auf den sieben
Säulen der ökumenischen Konzilien. Die Ökumene stammt aus
ihrem Wortschatz. Der ökumenische Gedanke ist der östlichen
Kirche Natur 2).» Ähnlich äussert sich Fritz Lieb : «... Dies alles

wird aber auch in uns die Sehnsucht nach einer sichtbaren Einheit
des Glaubens, nach dem Sichtbarwerden der ökumenischen Einheit
der Kirche wecken, eine Sehnsucht, an der keine Kirche so sehr

gelitten hat wie die orthodoxe, die wie eine Mutter nach ihren
verlorenen Kindern schreit3).» Auch eine andere Stelle von demselben
F. Lieb ist in unserem Zusammenhang aufschlussreich: «Die
intensive und im höchsten Grade dankenswerte, weil wirklich
fruchtbringende Teilnahme der Vertreter der orthodoxen Kirche an den
Konferenzen von Stockholm und vor allem von Lausanne hatten
wesentlich beigetragen zu einem gegenseitigen Verständnis, oder

wenigstens zu dem festen Willen, einander ernster zu nehmen und
voneinander zu lernen 4).»

Mit einigen konkreten Beispielen wollen wir nun diese
Feststellung von F. Lieb von der «dankenswerten Teilnahme» der
Vertreter der orthodoxen Kirche an dem Geist und den Bestrebungen
der ökumenischen Bewegung und ihren Beitrag zur Erreichung
ihrer Ziele belegen.

Von den drei Richtungen der ökumenischen Bewegung ist die

wichtigste zweifellos, vom kirchlich-theologischen Standpunkt, die
für Glauben und Verfassung, die Lausanner Bewegung. Diese
interchristliche Organisation erzielte die wirklich organische
Vereinigung der Kirchen, indem sie die Hindernisse erforschte und nach
Möglichkeit zu beseitigen versuchte, welche dies erschwerten. Die
«Faith-and-Order-Bewegung» (welche nunmehr innerhalb der neuen
Form der ökumenischen Bewegung — World Council of Churches —
ihren entsprechenden Platz einnimmt) erstrebte also weitergehende

x) S. darüber den orthodoxen Standpunkt bei St. Zankow: «Die
Orthodoxe Kirche des Ostens in ökumenischer Sicht.» Zürich 1946, S. 72 ff.

2) H. Ehrenberg: «Der ökumenische Gedanke», in: «Una Sancta»
II, 1926, S. 13.

3) F. Lieb: «Orthodoxie und Protestantismus», in: «Orient und
Okzident» (Blätter für Theologie, Ethik und Soziologie, in Verbindung mit
N. Berdjajew, hrsg. von Fr. Lieb und Paul Schütz), 1, 1929, S. 10.

*) Ebda. S. 1. Als «unschätzbar» charakterisiert N. Soderblom ebenfalls

die «Zusammenarbeit mit den orthodoxen Brüdern» in der ökumenischen
Bewegung. («Randbemerkungen zu Lausanne», in: «Zeitschr. f. syst. Theol.»»
6, 1929, S. 541.)



— 79 —

Ziele, die gegenseitige Verständigung der Kirchen in dem richtigen
Verständnis des Evangeliums, in der Organisation und Verwaltung
der Kirche, in dem Glauben und der Verfassung, in der Theologie
und in der Kirche, sie umfasste also all das Christliche, und zwar
in seiner inneren Beschaffenheitl). F. Heiler charakterisiert
diese Bewegung als Ergänzung und Vervollständigung derjenigen
von Stockholm, und in ihr erblickte er den Weg, der zum Ökumenischen

Konzil im altkirchlichen Sinn führen wird: «Aber wie
wir nicht bei der Einigung in Life and Work bleiben können»,
sagt er, «sondern auf eine noch innigere Einigung in Faith and
Order hinarbeiten müssen, so muss auch das Stockholmer Konzil
als praktische Arbeitskonferenz uns weiterführen zu einem
Ökumenischen Konzil im Sinne der alten Kirche, einem Konzil, das
— freilich ohne die Lieblosigkeit der Anathemen — verpflichtende
Normen für das christliche Glaubens- und Sittenleben zu geben
imstande ist. Und wir vertrauen auch hier auf Christi Verheissung,
nach welcher der Gottesgeist die Kirche Christi in alle Wahrheit
leiten wird (Joh. 16, 13)2).

In diesem Geist sind die zwei grossen Weltkonferenzen, in
Lausanne 1927 und in Edinburgh 1937, zusammengekommen, und
in diesem Geiste haben während der dazwischenliegenden zehn
Jahre und nachher, selbst in den für die Welt unheilvollen Kriegsjahren,

eifrig die Fortsetzungsausschüsse gearbeitet, die aus
Mitgliedern der verschiedenen teilnehmenden Kirchen bestanden und
die jährlich in verschiedenen Ländern tagten.

Die Faith-and-Order-Bewegung ist zwar durch anglikanische
Iniatiative entstanden und hat weiter auch mehr durch
anglikanische Antriebe gearbeitet. Das Thema aber, welches wir als
Beispiel und Beweis des Beitrages unserer Orthodoxie zu diesen

Einigungsversuchen der Kirchen bringen wollen, ist auch für den
lutherischen Protestantismus, wie überhaupt für den Protestantismus,

von grundlegender Bedeutung. Wir erwähnen einige Punkte
von den Ergebnissen der zweiten Weltkonferenz zu Edinburgh
(dort waren bekanntlich die Deutschen Evangelischen Kirchen —
ausgenommen die Freikirchen — nicht vertreten, 1937). Gegenstand

der Arbeiten der I. Sektion in dieser Konferenz war das

') J. Karmiris, a. a. O. S. 388. Vgl. N. v. Arsenjew: «Gedanken über
Lausanne», in «Una Sancta» III, 1927, S. 397 ff. Ders. «Der urchristliche
Realismus und die Gegenwart», IL Tl. Kassel 1935, S. 68.

2) Fr. Heiler: «Evangelisches Hochkirchentum», in: «Una Sancta»
ll> 1926, S. 57.



— 80 —

Problem von der Gnade unseres Herrn Jesus Christus
(The Grace of our Lord Jesus Christ). Über diesen Punkt kam
es zur bedeutenden Verständigung und Einigung in Edinburgh
zwischen Protestantismus und Orthodoxie. Wir entnehmen hier
den Bericht der Zeitschrift «Kyrios» des Jahres 1938 (Chronik),
welcher von dem russisch-orthodoxen Teilnehmer N. v. Arseniew
stammt, und wir betrachten es hier nur von dem Standpunkt,
der uns in unserem Ziel interessiert: «In den schwierigen Fragen,
die mit der Gnadenlehre verbunden sind, kam man unerwarteterweise

zu einer tiefgehenden grundsätzlichen Übereinstimmung.
Die Vertreter der Ostkirche betonten das Dynamische, das Aktive,
das Kämpferische in dem Prozess der inneren Erneuerung und
Heiligung des Menschen durch die Gnade Gottes. Die Gnade Gottes
will nicht mit passiven Puppen zu tun haben, sondern sie fordert
den Menschen auf und spornt ihn an zu einem Höchstmass geistiger
Aktivität, zu einem moralischen Kampf durch Gottes Kraft, sie

hebt ihn empor zum aktiven Mitgekreuzigtwerden mit Christus,
zur wirklichen organischen Teilnahme an dessen Tode und an
dessen neu auferstandenem Leben. Aber dies alles ist freie
Gabe der Gnade. Der Mensch hat kein Verdienst Gott gegenüber,
er ist und bleibt ein Sünder gegenüber Gott, obgleich es tatsächlich
schon hier auf Erden einen Prozess der Heiligung gibt und die
Gnade schon jetzt in Menschen wirkt und die Heiligung bereits
begonnen hat. Aber dies bleibt eine Gabe Gottes. Der Beginn der
Heiligung ist da, die Gnade ist da, aber der Mensch besitzt sie

nicht: Sie ist und bleibt Gottes Eigentum, das dem Menschen
bloss geliehen ist von Gott, das immer wieder von neuem geschenkt
wird. Wenn der Mensch sich einbildet, er besitze sie aus eigenem
Rechte, dann hat er sie schon verloren. Es wurde mit ganzer
Wucht und Kraft von verschiedenen Seiten diese grundlegende
Paradoxie des Gnadenlebens immer von neuem hervorgehoben —
höchste Aktivität des Menschen, der von der Gnade erfasst und
erneuert wird, tatsächliches aktives Mitgekreuzigtsein mit Christus
und kein Verdienst, sondern Gottes Gabe, keine Sicherheit des

Menschen, kein Recht, kein Anspruch des Menschen gegenüber
Gott. Auf der höchsten Stufe des Heiligungsprozesses bleibt der
Mensch Sünder vor Gott, lebt er nur aus der Gnade Gottes. In
der Anerkennung und der nachdrücklichsten Betonung dieser
Paradoxie des Gnadenlebens, die aber geistige Realität ist, trat
eine wunderbare innerste Verständigung, eine organische, grund-



— 81 —

sätzliche Übereinstimmung zutage, die nicht auf Überbrückungs-
formeln fusste, sondern grundsätzlich und wesenhaft war, da sie

auf der Lehre und der Erfahrung des Paulus beruht, auf unserer
Teilnahme — durch die Gnade — an dem Tode und dem erhöhten
Leben des Herrn. Diese Übereinstimmung wurde ausdrücklich
hervorgehoben, einerseits von den Vertretern der reformatorischen
Frömmigkeit — besonders den skandinavischen Lutheranern —
und anderseits von den Vertretern der orthodoxen Kirche des

Ostens. Die Lehre von dem Wesen und der Wirkung der Gnade
Gottes und von ihrem Verhältnis zur menschlichen Persönlichkeit
braucht dementsprechend kein weiterer Grund für eine Kirchenspaltung

zu sein, insofern die auf der Konferenz vertretenen Kirchen
in Frage kommen. Das ist ein Ergebnis von ganz grosser Bedeutsamkeit

und ist als solches auch von der Gesamtkonferenz anerkannt
worden *).» Hier haben wir also einen konkreten Fall vor uns, wo

') In: «Kyrios« (Zeitschr. hrsg. v. Hans Koch, Königsberg) 3, 1938,
S. 250 f. In der Erklärung, welche auf der Edinburger Konferenz
Erzbischof Germanos von Thyateira im Namen aller orthodoxen Abgeordneten
verlas, wird über diesen Punkt folgendes gesagt: «Im Bericht I, über die
Gnade Jesu Christi, ist eino grundlegende Übereinstimmung über den
Sinn der Gnade und ihro Vorrangstellung im Werk unserer Erlösung erzielt
Worden. Während wir mit diesem Bericht im ganzen übereinstimmen, möchten

wir Eure Aufmerksamkeit auf den Begriff Cooperation' (synergia)
hinlenken. Durch diesen Begriff pflegt tue Theologie der Väter die aktive
Teilnahme des menschlichen Willens an dem Vorgang der Heiligung des
Mensehen auszudrücken. Es ist unser Wunsch, dass sich der Bericht mit diesem
Begriff befasst hätte.» (In: Leon. Hodgson: «Das Glaubensgespräch der
Kirchen. Edinburgh 1937», deutsche Übers, v. Ernst Staehelin, Zürich
1940, S. 252.) Vgl. l.K.Z. 28, 1938, S. 120.

In der endgültigen Fassung des Berichtes wurde der botreffende Punkt
'olgendermassen formuliert: «VI. ,sola gratia'. Einige Kirchen legen auf
den Ausdruck ,sola gratia' grossen Wert, während andoro ihn vermeiden.
Die Formel ist häufig Gegenstand des Streites gewesen; doch können wir
alle der folgenden Erklärung beistimmen: Unser Heil ist die Gabe Gottes
Und die Frucht seiner Gnade. Sio ist nicht auf das Verdienst des Menschen
begründet, sondern hat ihre Wurzel und ihren Grund in der Vergebung, die
Gott in seiner Gnade dem Sünder gewährt, den or annimmt, um ihn zu
heiligen. Wir glauben jedoch nicht, dass das Handeln der göttlichen Gnade
die menschliche Freiheit und Verantwortlichkeit ausser Kraft setzt; echte
Freiheit wird vielmehr dann allein erlangt, wenn man der göttlichen Gnade
lrn Glauben antwortet. Widerstand gegenüber Gottes ausströmender Liebe
bedeutet nicht Freiheit, sondern Gebundenheit, und vollkommene Freiheit
wird nur in der völligen Übereinstimmung mit dom guten, angenehmen und
v°llkommonen Willen Gottes gefunden.» (Bei L. Hodgson, a. a. O. S. 300.)

Aus dieser Formulierung ersehen wir, dass der Optimismus in Arso-
niews oben zitierter Auslegung zwar nicht im ganzen begründet werden
kann; die orthodoxe Anschauung und Lehre kommt abor insofern auch zum
Ausdruck, als das bestrittene «sola gratia» hier vermieden wird.



— 82 —

in Verhandlungen zur dogmatischen Einheit zwischen Protestantismus

und Orthodoxie ernst und aufmerksam der orthodoxe Faktor
in Betracht gezogen wird und wichtige Elemente von seiner
Anschauung zur Neubildung eines grundlegenden dogmatischen
Punktes des Protestantismus (wie es das Problem von der Gnade
und der menschlichen Freiheit in bezug auf die Rechtfertigung ist)
verwendet werden.

In der in Betracht kommenden Konferenz (Edinburgh) gab
es selbstverständlich viele andere Punkte, über die zu einer
Verständigung und Übereinstimmung zu kommen nicht möglich war.
Die orthodoxe Delegation konnte nicht ihre Zustimmung zu
Formeln geben, die zwischen den verschiedenen protestantischen
Gruppen abgefasst wurden und die von der ursprünglichen
kirchlichen Tradition abzuweichen schienen. Durch diese ihre negative
Haltung in dieser Konferenz und in ähnlichen Fällen hat aber die
orthodoxe Kirche der ökumenischen Sache ebenfalls wertvollen
Dienst geleistet. Die orthodoxen Delegationen fühlten sich in
allen Versammlungen als geradlinige Nachkommen und
Fortsetzung der alten, ehrwürdigen, ungeteilten Kirche *), zu der die
Protestanten vielfach eine deutlich wahrnehmbare Hinneigung
zeigten. Ihr Auftreten war immer notwendig. Sie stellten die
Verbindung und die Anknüpfung mit der altkirchlichen Tradition
her, und dadurch warnten und bewahrten sie die Versammlungen
vor voreiligen Entschlüssen über Dinge, die den höchsten Gehalt
der christlichen Religion darstellen. Wie Hans Ehrenberg sagt:
«Nur das Dazwischen der Ostkirche verhindert also, dass der
ökumenische Gedanke entweder protestantisierend oder romanisierend

entarte, was sonst sicher eintreten musste. Mit der
Ostkirche entsteht innerhalb der Christenheit ein innerchristliches
Gleichgewicht ; das ist dieVorbedingung für ,ökumenische Praxis' 2). »

1) Vgl. Hamilkar S. Alivisatos: «The Orthodox Church's unbroken
continuation with the ancient Church», London 1937.

2) «Der ökumenische Gedanke», in: «Una Sancta» (hrsg. von Alfr. v.
Martin) II, 1926, S. 19. Vgl. F. Heiler: «Wege zur Einheit der Kirche
Christi» in: «Evangelische Katholizität». Ges. Aufs. I, S. 307: «Was in
Lausanne unter allen Umständen vermieden werden muss und dank der zähen
Haltung der orientalischen Kirche auch voraussichtlich vermieden werden
wird, das ist die Schaffung einer künstlichen Minimalbasis, auf welcher ein
Teil der katholischen und protestantischen Kirche eine äusserliche Einigung
vollziehen würde. Eine solche Einheit wäre aber nur eine Scheineinheit, in
Wirklichkeit aber würde sie ebenso die Zerstörung der katholischen
Tradition wie die Preisgabe der protestantischen Wahrhaftigkeit bedeuten.»



— 83 —

Ihre Sprache war klar und mutig. Durch ihre Haltung und ihre
«Erklärungen :)» zeigten sie, dass die Orthodoxie die negative
Kritik des 19. und des anfangenden 20. Jahrhunderts siegreich

1) Der römisch-katholische Betrachter der Lausanner Weltkirchen-
konferenz charakterisiert die «Erklärung», die Erzbischof Germanos im
Auftrage der Delegierten der orthodoxen Kirche tlort verlas (bei Hermann
Sasse: «Die Weltkonferenz für Glauben und KirchenVerfassung. Deutscher
amtlicher Bericht über die Weltkonferenz zu Lausanne», Berlin 1929,
S. 439 ff.), als «wohl das wichtigste Ereignis der Lausanner Konferenz»
(Max Pribilla: «Um kirchliche Einheit», Freiburg in Br. 1929, S. 177). Er
berichtet, dass sie «einen tiefen Eindruck machte» (ebda. S. 179); er meint
aber, dass sie «sicherlich viele Hoffnungen zerstörte, wenn man sich auch
bemühte, die Enttäuschung unter freundlichen Worten zu verbergen»
(ebda. S. 179).

Von deutscher protestantischer Seite erfuhr diese orthodoxe Erklärung
eine gewissermassen scharfe Kritik von Fr. Siegm. Schultze. In seinem
«Gesamtbericht über die Weltkirchenkonferenz in Lausanne» (Berlin 1927)
pibt er den ganzen Text «des wichtigen Dokuments», wie er die Erklärung
nennt, wieder (S. 74—77), und er bemerkt, dass die Erklärung «bei allem
Entgegenkommen und bei aller Betonung der christlichen Gemeinschaft
doch der Härte nicht entbehrte» und dass sie «einen Unterton des Sich-
selbstausscheidens enthält» (ebda. S. 74). Schärfer wird F. Siegm. Schnitze,
der sonst immer Verständnis für den Geist der Orthodoxie zeigt, auch zum
Schluss seines Werkes, wo er das Ergebnis der Konferenz bespricht: «Wir
bedauern die Sondererklärungen, die während der Konferenz abgegeben
Worden sind», sagt er (ebda. S. 214), und er meint damit neben der orthodoxen

Erklärung auch die der Lutheraner. «Die orthodoxe Gruppe, die
zweifellos den anderen Gruppen der Konferenz ferner stand und insofern
den schwersten Stand hatte, fühlte sich nun natürlich verpflichtet, gleichfalls

eine Sondererklärung abzugeben. Diese Erklärung war dann im Ton
Um einige Grade schärfer als dio lutherische Erklärung. Es entstand dadurch
der Eindruck, der in der Öffentlichkeit verstärkt wurde, dass die griechisch-
katholische Kirche sich doch nur mit Hängen und Würgen an diesem Eini-
Sungswerk beteiligt habe. Dieser Eindruck war aber völlig falsch. Ebenso
wie es für die grosse Mehrheit der Lutheraner nicht zutrifft, dass sie nur
mit Befürchtungen und Vorbehalten sich an dieser Konferenz und dem
Werk von Lausanne überhaupt beteiligt hätten.» (Ebda. S. 214.) Und seine
Kritik der «Erklärungen» schliesst F. Siegm. Schultze mit der Reflexion,
dass es «eine gewisse denominational Selbstsucht leicht mit sich bringt,
dass die Stimme einiger Extreme gehört werden und dass ihnen zuliebe
Keden und Erklärungen gemacht werden, die dio heimatlichen Kirchen-
Senossen befriedigen oder beruhigen sollen. Statt dass man diese für the
Wahrheit gewinnt! Oder es wenigstens versucht» (ebda. S. 215).

Ganz anders aber, nämlich mit vollem Verständnis für die Situation,
jn der sich dio orthodoxo Delegation auf Grund ihrer kirchlichen Prinzipion
"ei einer Weltkirchenkonferonz befindet, urteilt Erzbsichof Soderblom
über die Erklärung, die uns liier beschäftigt, in seinen «Randbemerkungen
2u Lausanne»: «Für diejenigen», sagt er, «welche an der 7. Sektion
teilnahmen, war es keine Überraschung, als die gesamte orthodoxe Delegation

^n paar Tage darauf mit ihrer nicht ganz überraschenden, langen und gründlich

vorbereiteten und für die ganze Tagung und die Zukunft tier ,Faith-



— 84 —

bestanden und überwunden hatte und nun unerschüttert und
bewusst ihres Wesens und ihrer Mission sich im Dienst der höheren
christlichen Belange durchsetzte. So lautet z. B. ein Passus aus
der erwähnten Erklärung, die die orthodoxen Delegierten durch
den Mund des Exarchen des Ökumenischen Patriarchats für West-
und Mitteleuropa, Erzbischofs Germanos, in Edinburgh abgegeben
hatten: «Wir orthodoxen Abgeordneten, getreu der Tradition der
alten, ungeteilten Kirche der sieben Ökumenischen Synoden der
ersten acht Jahrhunderte, hegen die Überzeugung, dass allein
die dogmatische Lehre der alten Kirche, wie wir sie in den Heiligen
Schriften, dem Glaubensbekenntnis, den Entscheidungen der
ökumenischen Synoden, den Lehren der Väter, in dem Gottesdienst

und im ganzen Leben der ungeteilten Kirche finden, eine

tragfähige Grundlage abgeben kann, um sich erfolgreich und in
rechter Weise mit den dogmatischen und theologischen Problemen
auseinanderzusetzen, die in jüngster Zeit entstanden sind. Wir
orthodoxen Abgeordneten betonen ferner die Notwendigkeit von
Genauigkeit und Greifbarkeit in der Formulierung des Glaubens
und sind überzeugt, dass zweideutige und kompromissartige Aus-

and-Order'-Bewegung äusserst bedeutungsvollen Erklärung kam» (a. a. O.
S. 580). Und an einer anderen Stelle: «Wer die Stellung der orthodoxen
Kirche in der Geschichte und in der Gegenwart kennt, muss ja auch von
vornherein wissen, dass unsere hochverehrten orthodoxen Brüder die
Konferenz nicht ohne eino derartige Erklärung vorlassen konnten. Das
Merkwürdige und kirchengeschichtlich Bedeutsame ist nicht diese orthodoxe
Sondererklärung, die eigentlich selbstverständlich war, wohl aber die
geistige Kraft und Wärme, mit welcher die gesamte orthodoxe Delegation
trotz jenen wichtigen Differenzen ihre völlige und herzliche Gemeinschaft
mit uns im Glauben an Gott durch Jesum Christum vor aller Welt bezeugt
hat» (ebda. S. 565). Soderblom äussert sich ebenfalls mit Begeisterung
über den griechischen Prof. Balanos, der vor der orthodoxen «Erklärung»
in einer einleitenden Rede «kurz und klar die griechisch-katholische
Auffassung über die Einheit darstellte» (ebda. S. 579. Die Rede bei Sasse,
a.a.O. S. 580 ff.). Von Balanos sagt Soderblom: «Es kann wohl gesagt
werden, dass auf der ganzen Tagung in Lausanne keine einzige Person eine
strammere dogmatische Auffassung vertrat als dieser Redner» (ebda. S. 580,
vgl. ebda. S. 542). Als derjenige, «der innerhalb der orthodoxen Delegation
tien intransigenten Standpunkt vertrat», wurde Prof. Balanos durch
Fr. Siegm. Schultze charakterisiert. («Die Weltkirchenkonferonz zu
Lausanne», S. 25.)

Über den Geist und die Voraussetzungen, unter denen die orthodoxe
Kircho mit dem Protestantismus in den kirchlichen Weltkonferenzen ins
Gespräch kommen kann, vgl. auch N. Glubokowsky (russ. Emigr. Prof.
zuletzt an der Theol. Fak. der Univ. Sofia f): «Die Botschaft der Kirche»
(bei Sasse, a. a. O. S. 148 ff.).



— 85 —

drücke des Glaubens nur von geringem Wert sind. Wir widersetzen
uns unbestimmten und abstrakten Bezeichnungen, die dazu dienen
sollen, tatsächlich voneinander verschiedene Begriffe und
Lehrmeinungen miteinander zu identifizieren. Wir Orthodoxen
betrachten es daher als unsere Pflicht gegenüber unseren Kirchen
und unserem Gewissen, in aller Aufrichtigkeit und Demut zu
erklären, dass Berichte in solch unbestimmter und abstrakter
Sprache zwar vielleicht die Wiedervereinigung zwischen Kirchen
mit denselben wesentlichen Kennzeichen dienlich sein mögen,
doch im Hinblick auf das grössere Ziel, für das sie gebraucht
worden sind, völlig nutzlos sind, besonders sofern es die orthodoxe

Kirche betrifft1).»
So weit über die Beteiligung und Leistung der orthodoxen

Kirche in der «Faith-and-Order»-Bewegung in unserem Zusammenhang,

in bezug nämlich auf den Beitrag an der Veränderung der
Ansichten über die östliche Orthodoxie in der westlichen christlichen

Welt der jüngsten Zeit. Was nun dasselbe Ergebnis in bezug
auf ihre Beteiligung in der Bewegung von Stockholm für
praktisches Christentum betrifft, so ist zunächst zu erinnern, dass einer
der ständig von den negativen Kritikern der orthodoxen Kirche
wiederholten schwachen Punkte und Nachteile dieser Kirche der
Unistand war, dass es ihr an praktischen Interessen und Einwirkungen

mangele, weil sie als eine «Kultusgemeinschaft» nach
anderen Richtungen und Idealen ihre Zielsetzungen stelle und
sich fern von der Wirklichkeit und den konkreten und praktischen
Lebensproblemen halte2). Gegen diese Fehlschlüsse erwiderten die
orthodoxen Theologen seit früheren Zeiten, dass dies nicht am
Wesen und an den Prinzipien der orthodoxen Kirche liege 3), son-

>) Boi Leonh. Hodgson, a.a.O. S. 253 f.; vgl. l.K.Z. 28, 1938.
S. 121 f.

2) Vgl. P. Bratsiotis: «Die Grundprinzipien und Hauptmerkmale
uer Orthodoxen Kirche», in: «Procès verbaux du Premier Congrès de Théo-
k>gie orthodoxe à Athènes». Pubi, par Hamilkar Alivisatos, Athènes
1939, S. 116.

3) Vgl. Erzbischof Germanos: «Die Orthodoxe Kirche in der
Belegung für praktisches Christentum» (Eröffnungsrede auf der Eisenacher
^agung des ökumenischen Rates der Kirchen), in: «Die Eiche» 18, 1930,
8-6 f.: «Nach der Meinung der orthodoxen Vertreter ist die Zusammenarbeit

der Orthodoxen Kirche auf sozialem und sittlichem Gebiet vom
^hodoxen Standpunkt aus sowohl möglich als auch notwendig. Wiederholt
'8t gesagt worden, dass die Orthodoxe Kirche ihr Augenmerk mehr auf die
hierarchische und mystische Seite der christlichen Religion richtet als auf



— 86 —

dem seine Ursachen anderswo gesucht werden mussten. Sie riefen
in Erinnerung, dass dies mit den schwierigen geschichtlichen
Umständen und Zuständen zusammenhänge, welchen fast die ganze
orthodoxe Kirche jahrhundertelang unterworfen sein musste. Sie

machten den Abendländern, die von der orthodoxen Kirche der
vier Jahrhunderte unter dem türkischen Joch keine richtige Kenntnisse

hatten oder sie nur aus literarischen Quellen studierten,
bekannt, was für soziale und allgemeine gesellschaftliche Aufgaben
die orthodoxe Kirche an ihren von dem Islam unterjochten
Völkern in diesem langen Zeitraum erfüllt hatte 1). Und als später

die praktische, d. h. auf das Leben. Diese Behauptung ist nur z. T. richtig.
Denn wer die Geschichte der Orthodoxen Kirche, besonders die Epoche
tier Unterjochung näher studiert, sieht, dass jede Regung für die Linderung
der Not unter dem Volk und für die soziale Wiedergeburt vor allem den
Geistlichen zu verdanken ist, die es für ihre vornehme Pflicht betrachteten,
tue Christen auf die Bahn der christlichen Solidarität zu führen. Alles das
beweist, dass für die orthodoxe Kirche weder in der Vergangenheit noch
in der Gegenwart irgendein Hindernis besteht, sich den sozialen Fragen,
die heute die Welt beschäftigen, zu widmen.»

Aus den Protokollen der Stockholmer Weltkirchenkonferenz:
Punkt V D : Erziehung zu einem besseren Verständnis zwischen dem Osten
und Westen. Als erster Referent spricht ein orthodoxer Bischof aus Ägypten.
Er erzählt von früheren Konferenzen und Zusammenkünften westlicher
und östlicher Kirchen. «... Ein Begebnis auf einer der ersten Zusammenkünfte

ist bezeichnend für die Stimmung», wird weiter in den Protokollen
gesagt, «die die meisten unserer Konferenzen beherrschte. Einer der Punkte
der Tagesordnung war: ,Welchen Zweck hat eine Kirche ?' Einer der
orthodoxen Bischöfe stellte meisterhaft dar, wie der Sinn des griechisch-orthodoxen

Gedankens der sei: die Kirche halte die Wahrheit Christi in
Verwahrung und habe sie jedem Zeitalter zu erklären und zu verkündigen. Ein
Missionar, der an der Konferenz (in Stockholm) teilnahm, fragte nun den
ägyptischen Bischof, ob er glaube, dass Christus unser Herr seine Kirche
zu seinem Werkzeug machen wollte, um die frohe Botschaft jeder Rasse und
Nation zu verkündigen. Worauf der treffliche Bischof antwortete: ,Ja,
abor andere Christen haben jahrhundertelang die Händo freigehabt, dass
sie ungehemmt überall die Botschaft von Christus verkündigen konnten,
während uns der Fuss des Türken jahrhundertelang im Nacken war.' Da
erhob sich einer der protestantischen Missionare und sagte mit grosser
Bewegung, erzählen weiter die Berichte von Stockholm, ,Ja, und wir
staunen darüber, dass ihr östlichen Kirchen durch all diese schrecklichen
Verfolgungen hindurch euren Glauben behalten habt. Gewiss hat Gott
noch Grosses vor mit den östlichen Kirchen, dass Er euch durch das Feuer
so schwerer Trübsal geführt hat.' Und mit einem Male war eine Atmosphäre
des Vertrauens geschaffen, in der dann auch schwierige Fragen
durchgesprochen werden konnten», schliesst die Erzählung von dieser
Zwiesprache in der Weltkonferenz von Stockholm. (In: «Die Stockholmer
Weltkonferenz.» Amtl. deutscher Bericht von Ad. Deismann, Berlin 1926,



— 87 —

und in der jüngsten Zeit sowohl die allgemeinere interkirchliche
Lage wie auch ihre innere Situation der orthodoxen Kirche es möglich
machten, pflegte sie an Interesse und Tätigkeit in diesen Problemen
der übrigen Christenheit gegenüber nicht zurückzubleiben. Sie setzte
sich in der Theorie und in der Praxis dafür eifrig ein und zeigte ihren
aussenstehenden Betrachtern auch diese Seite ihres Wesens, welche,
wie gesagt, von zeitlichen und geschichtlichen Umständen bedingt,
verhüllt bleiben musste. Daher ist zu verstehen, dass die orthodoxe
Kirche sofort eine positive Einstellung zur Stockholmer Bewegung
einnahm, und sich an ihr beteiligte, auf welcher sich wieder der
Protestantismus und die Orthodoxie zu gemeinsamer Beschäftigung mit
grossen und wichtigen praktischen Problemen der Menschheit
begegneten. Wie wieder der öfters genannte Vertreter des Ökumenischen

Patriarchats in einem Vortrag erklärte: «Die orthodoxe
Kirche war zum Teil auch deshalb so bereit zur Mitarbeit an
dieser Bewegung, weil in ihr alle Diskussionen über trennende
dogmatische Fragen ausgeschaltet sind und sie sich auf die Lösung
moralischer und sozialer Aufgaben beschränkt. Die orthodoxe
Kirche bestreitet natürlich die Abhängigkeit der moralischen
Wahrheiten von den dogmatischen nicht, und auch nicht, dass
diese letzteren die Voraussetzung für die ersteren bilden. Immerhin
findet sie, sie stehe in bezug auf die Fragen christlicher Moral
den anderen Kirchen näher als in bezug auf dogmatische Fragen x). »

Die Teilnahme der orthodoxen Kirche und allgemeiner des

orientalischen Christentums an der Stockholmer Bewegung wurde
auch von Protestanten mit Begeisterung und Anerkennung be-

k-583/584.) Vgl. C. Bender: «Geschichtliche Darstellung der Leiden der
Christenheit durch osmanische Glaubenswut und Eroberungssucht von der
frühesten Zeit bis auf die neueste Zeit», 1864. N. v. Arseniew: «Glaubens-
verfolgungen der Gegenwart», in: «Die Ostkirche» (Sonderheft der «Una-
Sancta», hrsg. von N. v. Arseniew und Alfr. v. Martin) 1927, S. 76 ff.
*r- Siegm. Schultze: «Ein Wort der Dankbarkeit an die griechisch-
°rthodoxe Kirche Ihr Martyrium in jüngster Zeit», in: «Die Eiche» 15,
l»27, S. 7 ff.

') In l.K.Z. 28, 1938 («Vortrag des Metropoliten Germanos: Die
orthodoxe Kirche und die Einigungsbestrebungen», S. 315). «Die
Teilnahme der Orthodoxen war bei jener Konferenz völlig vorbehaltlos und
Unbehindert, da es sich darum handolte, dio Haltung und das geeignete
Vorgehen der Kirche in Betracht auf die finanziellen, industriollen, sozialon,
'noralischon und pädagogischen Tagesfragen zu definieren und über die
Beziehungen der Nationen zueinander zu beraten.» (Ebenda.)



— 88 —

grüsst x). Der begeisterte deutsche Anhänger und literarische Pionier

der Idee der ökumenischen Bewegung und der Verständigung
der Kirchen auf allen Gebieten, der liebevolle Betrachter und ver-

l) Die Delegation, welche auf der Stockholmer Konferenz (1925) die
orthodoxe Kirche vertrat, war verhältnismässig klein, da leider die
Vertreter der russischen orthodoxen Kirche (des zahlenmässig grössten Teils
der Orthodoxie) fehlten. Die Gründe s. in «Una Sancta» III, 1927, S. 236 ff.

Die römisch-katholische Kritik hat natürlich in allen den
Ehrenerweisungen und Huldigungen, welche verständlicherweise die jüngste
christliche Welt, die protestantische, den Vertretern der ältesten ehrwürdigen
Kirchen des Orients in Stockholm erwiesen hat, nur «Absicht» gesehen,
und dabei versäumte sie nicht die Gelegenheit, letztere zu verhöhnen und
zu demütigen. So z.B. Max Pribilla: «Um kirchliche Einheit» S. 60/61:
«Was von den orthodoxen Kirchen des Orients tatsächlich erschienen war,
bildete nur eine kleine Delegation von etwa 30 Vertretern, die allerdings
durch ihre Tracht sehr auffielen und als .Weise aus dem Morgenland'
angestaunt wurden. Es lässt sich nicht verkennen, dass die Anwesenheit der
wenigen Orthodoxen geflissentlich hervorgekehrt wurde. Dies geschah in
so starker Weise, dass man die Absicht merkte. Einer der deutschen
Delegierten, D.Dibelius (Kurmark), sprach offen von der ,Absicht der
Konferenzleitung, die Gemeinschaft mit der orthodoxen Kirche um so mehr zu
betonen, je mehr die römisch-katholische Kirche sich fernhält'.» Weiter
greift Pribilla den «achtzigjährigen Patriarchen Photius von Alexandrien,
den einzigen orthodoxen Patriarchen, der erschienen war», an. Er findet,
dass er «besonders gefeiert wurde» und dass er «zum fünfzehnten Male die
Stellungnahme der orientalischen Kirchen zur Konferenz zum Ausdruck
brachte». Er belehrt ihn weiterhin, dass «man gut tun wird, sich nicht durch
volltönende Titel den Blick für die Wirklichkeit trüben zu lassen». Er
macht bekannt, dass «die Kirche des Patriarchen und Papstes von
Alexandrien nur eine ganz kleine Gemeinschaft ist» und dass «die orientalischen
Kirchen, die in Stockholm vertreten waren, kaum ein Viertel der orthodoxen
Christenheit umfassten». Daher charakterisiert Pribilla als «eine arge
Übertreibung die Behauptung Siegm. Schultzes (in ,Die Eiche', 1925,
S. 359), dass ,sich Rom jetzt der geschlossenen Front der orientalischen
und der reformatorischen Kirchen gegenübersieht'». Er meint, dass «es
auch nach Stockholm nicht einmal eine geschlossene Front des Protestantismus

gibt, sondern nur einen losen Zusammenschluss der Kirchen zu
praktischen Zwecken ohne feste Organisation», und er stimmt mit C. Mirbt
überein, der sich (in der «Neuen kirchlichen Zeitschrift», Leipzig 1926,
S. 176—178) gegen die Behauptung Siegmund Schultzes gewandt hatte,
indem er (C. Mirbt) bemerkt: «Die Anwesenheit einer Reihe von Vertretern
der orthodoxen Kirchen in Stockholm ist daher noch nicht eine
Beantwortung der Frage, welcher Teil der orthodoxen Kirche hinter den in
Stockholm anwesenden kirchlichen Würdenträgern gestanden hat und sich
hinter sie stellen wird» (M. Pribilla, a. a. O. S. 61). Weiter stellt Pribilla
fest, dass «trotz mancher Reden, die von Orthodoxen gehalten wurden,
diese auf Verlauf und Geist der Konferenz keinen nennenswerten Einfluss
ausübten» (ebda. S. 62). Andere ironische Äusserungen über die
Gottesdienste, die in Stockholm gemeinsam von Orthodoxen und Protestanten
begangen wurden, wie auch — man könnte sagen — schadenfrohe
Ausdrücke über das Leid unti Martyrium der Ostkirche s. ebda. S. 64/65, 129 f-



— 89 —

ständnisvolle Kritiker der orthodoxen Kirche. ¥r. Siegmund-
Schultze, schrieb anlässlich der ersten ökumenischen Konferenz
von Stockholm folgende diesbezügliche interessante Gedanken
nieder: «Das Eingehen der orientalischen Kirchen in die enge
Arbeitsverbindung mit den Kirchen des Abendlandes ist nicht nur
ein kirchengeschichtliches Ereignis ersten Ranges, wie ich in manchen

Aufsätzen von Stockholm zu zeigen versucht habe, sondern
auch von innerer Bedeutung für die Entwicklung der christlichen
Sache in der Welt. Ein stärkeres Eintreten der .christlichen'
Weltmächte für diese verlassenen Aussenposten des Christentums ist
ohnehin längst Notwendigkeit geworden. Auch eine Änderung der
Missionsmethoden *) in jenen Ländern wäre längst am Datum
gewesen. Aber viel wichtiger noch ist eine auf inneren Beziehungen
beruhende Übertragung gewisser Erkenntnisse der Geschichte, die
auf freundschaftlichem Wege erfolgen musste. Wenn hinsichtlich
der moralischen Aktivität die Kirchen des Westens denen des

Ostens vielleicht mehr geben können, so ist hinsichtlich der mystischen

Innigkeit manches von den Orientalen zu lernen, die ihr
tiefes christliches Licht (ex oriente lux!) unserem vielleicht besser

Aber was für einen wichtigen Faktor für den «katholischen» und
«ökumenischen» Charakter der Stockholmer Konferenz die Teilnahme der Orthodoxie

darstellte, kann man verstehen, wenn man folgende Tatsachen in
Betracht zieht: Viele der ausschliesslich protestantisch gesinnten Christen
sind mit tier Konferenz nicht restlos zufrieden gewoson, weil nach Heilers
Aussage «das schwedische Hochkirchentum im Verein mit der Orthodoxie
unti dem Anglikanismus ihr ein gewisses katholisches Gepräge aufgedrückt
bat» (in «Evangelische Katholizität», S. 308). Nach dor Stockholmer
Konferenz haben die Marburger Theologen R. Otto und Heinrich Hermelink
den Gedanken von Eman. Hirsch aufgegriffen, der schon 1922 einen «Weltbund

aller wirklich reformatorischen Kirchen und Kirchonbünde » als
Gegengewicht gegen die anglikanische Union forderte. Dieso Protestanten dachten
nicht daran, «durch dio Organisation des Gesamtprotostantismus die
Stockholmer Konferenz zu sprengen, vielmehr soll dieses ökumenische
Werk dadurch gestützt werden, dass ein jeder der drei Pfeiler (Orthodoxie,
Anglikanismus, Protestantismus) besonders stark fundamentiert und
ausgebaut werde» (F. Heiler, a. a. O. S. 308).

1) Damit wird wahrscheinlich die Proselytenmacherei gemeint sein,
welche im christlichen Orient in nicht so fern von uns liegenden Zeiten
sowohl römischer- wio auch protestantischerseits betrieben wurde. Diese
Unsitte hat zum Glück in unserem ökumenischen Zeitalter, seitens des

Protestantismus wenigstens, aufgehört; daher ist es nicht so trefflich, nur von
"einer Änderung der Missionsmethoden» zu sprechen («Mission» wird
bekanntlich nur unter den Heiden und Juden betrieben), sondern, um ties
christlichen und ökumenischen Geistes willen muss dieser Betrieb auch
r°mischerseits völlig aufhören.

Internat. Kirehl. Zeitschrift, Heft 2, 1948. "'



— 90 —

entwickelten christlichen Recht (lex occidentalis) entgegensetzen.
Jedenfalls können wir viel von diesen Kirchen, die uns Deutschen
so seltsam fremd sind, lernen1).»

Auch eine andere Stelle von demselben F. Siegmund-Schultze
verdient hier die wörtliche Wiedergabe, da er gerade in dieser
Stelle sehr wichtige Beobachtungen macht und richtige Urteile
fällt, so dass dadurch viele der früheren Vorurteile und
Voreingenommenheiten bei den Protestanten und den übrigen
Aussenstehenden in dieser Hinsicht (in bezug auf die Christenheit des

Ostens) korrigiert und in eine richtige Beleuchtung gestellt werden :

«Wenn sich die ökumenische Bewegung der abendländischen
Kirchen in neuester Zeit stark mit dem Erwachen des sozialen
Gewissens verbunden hat, so liegt vielleicht da ein Grund, weshalb
wir unsere europäischen Kirchen für fortgeschrittener in der
ökumenischen Bewegung ansehen könnten als die orientalischen
Kirchen. Es wäre ja nicht verwunderlich, wenn das Verständnis der
Orientalen für die sozialen Aufgaben des Christentums geringer
wäre als das der okzidentalen ; hat es doch das orientalische
Christentum mit ländlichen Verhältnissen und entsprechender
Bevölkerung zu tun, was auch für die russische Kirche zutrifft. Aber
gerade in neuester Zeit sind ja die südeuropäischen und asiatischen
Kirchen ebenso wie die russische Kirche in so grausamer Weise
in die praktischen Probleme großstädtischer Entwicklung und
moderner Staatstheorien hineingezogen worden, dass die Lehren
dieser Zeit nicht so schnell von ihnen vergessen werden können.
Und für die russischen sowohl als für die orientalischen Kirchen
kommt eins hinzu, was noch in stärkerer Weise Lehre und
Erkenntnis bedeutet: die ungeheure Intensität des Lebens, das
über jene Kirche gekommen ist. Gerade durch diese Leiden sind
die orientalischen Kirchen zu einem Verständnis der sozialen und
internationalen Aufgaben des Christentums gelangt, wie es kein
anderer Lehrmeister erreicht haben könnte. In Stockholm war es

für die Vertreter der orientalischen Kirchen keine Frage, dass ihre
Mystik sich immer mehr mit der stärksten Praktik verbinden
müsse. Wenn noch im Jahre 1920 der Erzbischof von Kiew auf
den Genfer Vorbesprechungen der Konferenz für Glaube und
Kirchenverfassung sagte: ,Ihr westlichen Christen versteht zu

') F. Siegm. Schultze: «Die Ökumenische Konferenz von Stockholm»-
vom 19.—29. August 1925. Eine kritische Würdigung ihrer Bedeutungin

«Die Eiche» 13, 1925, S. 358.



— 91 —

leben, wir östlichen Christen verstehen zu sterben' — und wenn
man diesem Wort beifügen konnte ,zu sterben in der Kraft der
Auferstehung' —, so haben sich seither die Auferstehungskräfte.
die stets schon im Leben der Mönche und Märtyrer der orientalischen
Kirche gewirkt haben, in ungeheurem Masse verstärkt. Das öffentliche

Leben der Völker, die vom orthodoxen Christentum beherrscht
sind, ist während der letzten Jahre in einer rapiden Steigerung
in ein Verständnis christlichsozialer Aufgaben hineingezogen
worden x).»

Die orthodoxe Kirche hat gerade deshalb nicht nur im Dienst
der zwischenkirchlichen und internationalen praktischen Probleme
ihren Beitrag zur Verfügung gestellt, als ob sie ihre inneren
praktischen Aufgaben fertig und gelöst hätte. Sie war, im Gegenteil, und
ist sich immer dessen bewusst, dass Probleme solcher Natur immer
von neuem auftauchen, und zwar in verschiedenen Formen und
Situationen, in neuen Gestalten und Aufforderungen, und dass es

infolgedessen immer nötig ist, sich mit ihnen von neuem
auseinanderzusetzen und zu beschäftigen. In diesen Bestrebungen
der orthodoxen Kirche stand ihr ebenfalls eifrig die orthodoxe
Theologie bei, die sich immer als das im Dienste der Kirche
eminente Instrument fühlt. Die in Frage kommenden Probleme wurden
und werden auf diese Weise erforscht und studiert, und die
Erkenntnisse, die daraus entstehen, dürfen ebenfalls als bedeutsamer
Beitrag zu den ähnlichen allgemeineren betrachtet werden. Mit
brennenden sozialen und kulturellen Problemen hatten sich z. B.
die orthodoxen Theologen auf der ersten panorthodoxen
Konferenz zu Athen (1936) beschäftigt2). Kurz vorher hatten spe-

') Fr. Siegmund-Schultze: «Ein Wort der Dankbarkeit an die
griechisch-orthodoxe Kirche. Ihr Martyrium in jüngster Zeit», in: «Die Eiche»
13, 1927, S. 8 f.

*) In dem Band der «Procès verbaux» des ersten panorthodoxen
theologischen Kongresses (hrsg. von Prof. Alivisatos, Athen 1939)
sind folgende diesbezügliche Abhandlungen veröffentlicht: Zum Thema
"Kirche und Kultur»: Th. Popescu (orth. rum.), «L'Eglise et la
culture» (S. 347 ff.). Zenkovsky (orth. russ.), «Eglise et Culture» (S. 361 ff.).
Zum Thema «Kirche und Staat»: H. Alivisatos (orth. griech.), «Kirche,
Staat und Volk vom orthodoxen Standpunkt aus» (S. 370 ff.; vgl. P.
Bratsiotis: «Staat, Nation, Kirche», in: I. K. Z. 26, 1936, S. 65 ff.). St. Zankow
(orth. bulg.), «Kirche und Staat» (S. 389 ff.). Zysykine (orth. pol.), «L'Eglise
Orthodoxe et le droit international» (S. 400 ff.). Zum Thema «Kirche und
die Sozialfragen»: H. Alivisatos, «Die biblische und historisch-dogmatische
Begründung der sozialethischen Aufgabe der Kirche vom orthodoxen Stand-
Punkt» (S. 427 ff.). Jonescu (orth. rum.), «Le Christianisme et les problèmes



— 92 —

ziellere Tagungen von orthodoxen Theologen stattgefunden, bei

welchen, im Rahmen der ökumenischen Bewegung, praktische
Probleme unserer Zeit vom orthodoxen Standpunkt erörtert und
beleuchtet wurden; so hat im Jahre 1933 eine «Studienkonferenz des

Stockholmer Instituts in Genf mit Delegierten der orthodoxen
Kirche des Balkans» stattgefunden1). Zwei Jahre später (193f>)

sammelten sich in Dalmatien Kirchenmänner und Theologen von
verschiedenen orthodoxen Ländern zur Erörterung moderner
praktischer Probleme, welche, im Zusammenhang freilich zu der
allgemeineren Weltlage stehend, immerhin eine besondere Ausprägung
im Bereich der orthodoxen Kirche und ihrer Völker einnehmen 2).

Auf diese Weise, durch praktische Erfahrungen der besonders

ereignisvollen letzteren Jahrzehnte bereichert und durch
wissenschaftliche Arbeit vorbereitet, konnte die orthodoxe Kirche auch
in der zweiten Weltkirchenkonferenz für praktisches Christentum
in Oxford (1937) auftreten, gerade am Vorabend des Ausbruches
des zweiten Weltkrieges, welcher sie, mitsamt der übrigen
europäischen Christenheit, von neuem auf schwere Proben stellen und
in neue und kompliziertere Problematik und Situationen versetzen
sollte. In Oxford konnten die Orthodoxen ihren übrigen christlichen

Brüdern wieder einmal die Anschauungen ihrer Kirche über
Erde und Himmel, über Kirche und Welt, über Kultur und Gottesreich,

über Geschichte und Ewigkeit klarlegen.

Folgende Ausführungen entnehmen wir aus dem «Bericht der
Weltkirchenkonferenz von Oxford über Kirche, Volk und Staat» 3) :

«Prof. Zankow sprach (vor der Konferenz) über die orthodoxe
Auffassung von der Kirche und betonte die Notwendigkeit, an zwei
Wahrheiten mit gleicher Festigkeit festzuhalten. Zweifellos ist es

sociaux-économiques». Pascheff (orth. bulg.), «L'Eglise et les problèmes
sociaux» (S. 442 ff.). Vgl. auch den Band: «Kirche, Staat und Mensch.
Russisch-orthodoxe Studien.» Mit Beiträgen von N. Alexejev, N. Berdjajev,
S. Bulgakov, G. Fedotov, A. Kartaschov, F. Lieb, B. Vyscheslavzer,
W. Zenkowsky. Hrsg. als zweiter Band in der Reihe «Kirche und Welt.
Studien und Dokumente» von der Forschungsabteilung des Ökumenischen
Rates für Praktisches Christentum, Genf 1937.

1) S. «Die Eiche» 21, 1933, S. 293 ff.
2) S. «Kyrios» (hrsg. von Hans Koch) 1, 1936, S. 86 ff.
3) «Kirche und Welt in ökumenischer Sicht», Bericht der Weltkirchenkonferenz

von Oxford über Kirche, Volk und Staat. Hrsg. von der
Forschungsabteilung des Ökumenischen Rates für Praktisches Christentum
(als 12. Band in der entsprechenden Reihe), 1938, S. 39 ff.



— 93 —

die erste Aufgabe der Kirche, das Wort Gottes zu verkündigen
und dei' Ort der Vermittlung der Gottesgnade zu sein. Aber nicht
weniger wahr ist, dass Gottes Wort vernehmen und annehmen
zugleich heisst, den Willen Gottes befolgen und erfüllen. Echter
Glaube ist tätig. Er ist es in der Welt und gegenüber dem Nächsten.
Asketische Einstellung zur Welt ist ein Grundgesetz des

Evangeliums. Aber sie darf nicht mit einem falschen Asketismus
verwechselt werden, der aus der Welt zu flüchten versucht. VVelt-

flucht heisst in Wirklichkeit leugnen, dass Christus, als er Mensch

wurde, in die Geschichte als ihr Sinn und Ziel einging, um die
Welt zu retten, zu überwinden, zu gewinnen und zu heiligen. Eine
solche Auffassung aber steht im Widerspruch zu dem Grundprinzip
dei' orthodoxen Kirche, dem Glauben an die kosmische Bedeutung
der Menschwerdung — zu dem Prinzip der Theosis der Welt.
Lossagung von der Welt ist keine Absage an die Welt. Der Christ will
durch Gottes Gnade das Böse in der Welt und in sich selbst
überwinden, damit die Welt und damit er selbst befreit und geheiligt
werden. Die Kirche ist kein Ort, an dem man von der Wrelt
Zuflucht sucht, sondern eine Bejahung der Welt. Gott hat uns in
die Welt gestellt und uns eine bestimmte Sendung in und für die
Welt gegeben.

Die konkrete Aufgabe der Kirche ist, die sündigen Menschen
in die echte gottmenschliche Gemeinschaft der absoluten, in Gott
wurzelnden Liebe und Einheit hinüberzuführen. Sie hat die

verantwortungsvolle Aufgabe, die von Grund aus verdorbenen
Beziehungen der menschlichen Gesellschaft auf die ursprüngliche
Bahn der gottmenschlichen Harmonie zurückzuführen, das
gesellschaftliche Leben von seinen falschen, verkehrten, sündigen Gütern.
Idealen und Zielen abwendig zu machen und es den ewigen
göttlichen Werten, Idealen und Zielen zuzuführen. Das ist die wahre

prophetische Sendung der Kirche gegenüber der Familie, dem

Volk, dem Staat, der Wirtschaft und der Kultur. Es ist nicht die

Aufgabe der Kirche, direkt auf dem sozialen und politischen
Gebiet einzugreifen. Aber sie hat die verantwortungsvolle Aufgabe,
die jeweiligen sozialen, politischen und ökonomischen Ideen und

Einrichtungen im Lichte der ethischen Grundsätze des
Evangeliums zu beurteilen und die Menschen aus der Gewalt der
dämonischen Mächte zu befreien. Die Kirche hat die Pflicht, beständig
die ewige Wahrheit von dem Sinn des menschlichen Daseins zu

bezeugen..



— 94 —

Die Kirche hat die Aufgabe, das Königreich Gottes in Welt
und Geschichte zu verkündigen und die Wahrheit des Evangeliums
von den Aufgaben und Grenzen der verschiedenen menschlichen
Lebensbereiche klar und furchtlos auszusprechen.

Prof. Zankow lenkte die Aufmerksamkeit auf den tief eschato

logischen und apokalyptischen Zug des orthodoxen Denkens. Auf
allen Gebieten des Lebens haben wir es mit der Realität des Bösen

zu tun, dessen Wirken sich bis zur Wiederkunft Christi ständig
steigern wird. Die Christen verwerfen die Welt und ihre Güter
nicht als in sich böse, aber sie wissen, dass alles auf dieser Welt
mit Sünde befleckt ist, und sie richten darum ihren Blick beständig
auf die kommende Gottesstadt. Diese eschatologische Einstellung
der orthodoxen Kirche ist nicht pessimistisch. Sie steht tätig in
der Welt, und die bewegende Kraft dieser Betätigung ist die Liebe.
Man kann sie als dynamische Apokalyptik und als aktiven und
freudigen Asketismus bezeichnen. Sie ist das Gekreuzigtsein mit
Christus um mit ihm in einem neuen Leben zu wandeln.

In dieser eschatologischen Spannung zwischen Kreuz und
Auferstehung ist es Aufgabe jedes treuen Sohnes der Kirche, in aller
Demut und im Wissen um das darin liegende Wagnis in dieser
Welt Zeuge Christi zu sein — Zeuge im Bekennen und Zeuge im
Martyrium. Wir haben das Gefühl, als ob der Herr der Geschichte
die ganze Christenheit in die Lage des Urchristentums
zurückversetzen wolle, damit sie noch einmal die Wirklichkeit der Spannung

zwischen Kreuz und Auferstehung erkennt und Christus im
Martyrium vor der Welt bezeugt.»

Und nun stehen wir vor Amsterdam! In den Jahren, die
zwischen der Abhaltung der letzten Weltkirchenkonferenzen
(Oxford, Edinburgh) und der bevorstehenden grossen ökumenischen
Zusammenkunft liegen, ist Furchtbares über die Welt und über die
Christenheit hereingebrochen. Apokalyptisch anmutende Ereignisse

haben sich in der Menschheit abgespielt, wie sie der
letztangeführte orthodoxe Vertreter in Oxford nach den Anschauungen
der orthodoxen Kirche vorandeutete.

Elend und Unheil, die der Krieg mit sich brachte, und die

komplizierte und ratlose Weltsituation, die er hinterliess, haben
die christlichen Kirchen überall auf der Welt vor neue schwere und

verantwortungsvolle Aufgaben gestellt.
Wenn allerdings der Krieg für die Welt und für eine Seite der

Kirche, die äussere, verhängnisvoll gewirkt hat, so ist das nicht



— 95 —

auch der Fall für ihren inneren Gehalt und Bestand. Es ist unwiderrufliche

Verheissung und unerschütterlicher christlicher Glaube.
dass die Pforten der Hölle die Kirche nicht überwältigen werden
(Matth. 16, 18), weil ihr Stifter, unser Herr, alle Tage bis an der
Welt Ende mit uns ist (Matth. 28, 20). So sollte auch die Ökumene,
welche nach Gottes Willen in diesen letzten Tagen der
Kirchengeschichte einen Ausdruck des Einsatzes der christlichen Kräfte
für die Sache Gottes in der modernen Welt darstellt, von dem
Unheil, welches die Dämonie unserer Zeit sich selbst bereitete,
innerlich nicht betroffen werden. Wohl sind auch die christlichen
Kirchen gemäss ihrem gott mensch liehen Charakter durch das
erwähnte Gericht stark mitgenommen worden. Aber hierauf hat
sich erneut erwiesen, dass alles, was Gott als Prüfung der Kirchen,
der Christen erlaubt und über sie ergehen lässt, nur zu ihrem
Segen und zur Förderung des göttlichen Heilsplanes auswirken
kann, was allerdings für die «Welt» immer unbegreiflich und
paradox bleiben wird.

Die christlichen Teile der Welt, welche sich in der Ökumene
verbunden fühlen, wie auch diejenigen, die direkt nicht mitmachen
(römische Katholiken), hatten in diesen furchtbaren Jahren
besondere Gelegenheit, die Stärke der christlichen und ökumenischen
Solidarität und Verbundenheit festzustellen und die Berechtigung
ihrer Sehnsucht nach Einheit und ihrer Bestrebungen dahin stärker
als je sonst einzusehen.

Wie so oft in der Geschichte, sollte auch diesmal der orthodoxen

Kirche eine besonders grosse Prüfung widerfahren. Sie beugt
sich in Demut und Dankbarkeit vor Gott und seinem majestätischen

Willen und dankt der übrigen ökumenischen Christenheit,
die ihr dabei in Gebet und dienender Liebe zur Seite stand und
steht. Mit der Beendigung der Kriegsfeindseligkeiten sind ja die
Prüfungen der orthodoxen Christenheit nicht zu Ende gegangen.
Ein grosser Teil der orthodoxen Kirche im Osten und auf dem
Balkan ist durch den Ablauf der dortigen Ereignisse in die bekannte
Politische und kirchenpolitische Situation versetzt, welche
vorläufig nicht erlaubt, sich ein klares Bild über ihr Schicksal und über
•hre zukünftige Betätigung in der ökumenischen Arbeit zu machen.

Die russische orthodoxe Diaspora, welche den äusseren Dimensionen

nach zwar klein ist, deren geistige und ökumenische
Bedeutung sich aber während der zwischen den beiden Weltkriegen
hegenden Zeit so gross erwies, hat nun unter anderen Schwierig-



— 96 —

keiten auch den Verlust verdienstvoller orthodoxer und ökumenischer

Persönlichkeiten zu verzeichnen, wie Sergius Bulgakoff
und N. Berdjajew.

«Einzig und allein Griechenlands Kirche, die Mutter des

Moskauer Patriarchates in ferner Vorzeit, ja die Mutter der
russischen Orthodoxie überhaupt, steht ungebunden und unerobert
bei der gewaltigen kirchenpolitischen Offensive nach Westen», wie
ein unbekannter Betrachter der letzteren kirchenpolitischen
Vorgänge in Osteuropa im Epilog eines vor kurzem erschienenen
Buches schreibt*).

So kommt es, dass nunmehr die orthodoxe Kirche und Theologie

Griechenlands und die übrigen freien Patriarchate des Ostens
den grössten Einsatz und Beitrag seitens der Orthodoxie bei den
bevorstehenden ökumenischen Plänen und Aufgaben leisten müssen.

Die griechische Kirche und ihre Theologen haben sich nun
aber auch mit inneren Spannungen und mit grossen Problemen,
welche in ihrem Volk Krieg und Fremdbesatzung hinterliessen, zu
befassen und ihnen ihre Aufmerksamkeit und Energie zuzuwenden,
wie es übrigens auch für die anderen Kirchen der Fall ist.

So gross aber die inneren Aufgaben und überhaupt die
eigentümliche Problematik, vor die sich die orthodoxe Kirche gestellt
sieht, sein mögen, wird sie doch nie ihre ökumenischen Aufgaben
und die Erwartungen übersehen, welche die übrige ökumenische
Christenheit auf sie gesetzt hat. Diese Erwartungen möchten wir
hier mit zwei Beispielen andeuten und damit unsere Ausführungen
abschliessen.

Im «Studienprogramm zur Vorbereitung der ersten
Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen im Jahre
1948 2)» wird (S. 25) berichtet: «Das Streben nach Einheit zeigte,
dass die Einheit als Gottes Wille erkannt wurde. Zuerst
unterstrichen die orthodoxen und die anglikanischen Kirchen die
Stellung, die die Kirche in der Theologie haben muss, aber schon lange
legten auch die ausgesprochen protestantischen Kirchen ebenfalls

entscheidendes Gewicht auf den gleichen Punkt. Heutzutage
gibt es starke Meinungsverschiedenheiten über die Merkmale der

') Efraim Briem: «Kommunismus und Religion in der Sowjetunion.
Kin Ideenkampf.» Aus dem Schwedischen übersetzt von Edzard Sehapcr.
Basel 1948. (Unser Zitat ist aus dem «Nachwort von * * *», S. 432,
entnommen.)

2) Hrsg. von der Studienabteilung des Ökumenischen Rates der Kirchen.
1947.



— 97 —

Kirche, aber keine Unterschiede der Meinung darüber, dass die
Kirche mit Fug und Recht in das christliche Glaubensbekenntnis
gehört.» Diese letztere Erkenntnis, welche in der ökumenischen
Begegnung von der katholischen Gruppe, mit der orthodoxen
Kirche an der Spitze, zuerst ausgesprochen wurde (während man
früher in verschiedenen Richtungen des Protestantismus, unter
Einfluss von Aufklärung und Rationalismus, die Kirche als einen
blossen «Zweckverein» erklärte), ist tatsächlich für die Zukunft
der ganzen ökumenischen Sache von grundlegender Bedeutung.
Die grosse Aufgabe der orthodoxen Kirche besteht nun darin, mit
den übrigen katholischen Gruppen zusammen, welche in der
Ökumene mitmachen, ihren Beitrag iutensiv weiter zu leisten, um in
fier genannten neugewonnenen ökumenischen Erkenntnis, durch
die Erleuchtung auch des Heiligen Geistes, eine letzte und dauernde
Lösung zu erlangen. Dies ents|»rieht ja ihrer Schau von der
endgültigen Vereinigung der Kirche Christi nach Seinem Willen und
mit Seiner Kraft, und für dies betet die orthodoxe Kirche
unaufhörlich in unerschütterlicher Hoffnung.

Folgende Reflexion, welche zu Beginn der ökumenischen
Bewegung unter dem Eindruck von Stockholm von einem Nicht-
orthodoxen, Bewunderer der orthodoxen Kirche, niedergsechrieben
Wurden, geben wir nicht aus Selbstgefälligkeit hier wieder, sondern
betrachten sie als einen ermunternden und gleichzeitig mahnenden
Ruf an die orthodoxe Kirche und ihre Theologen: «Die östliche
Kirche scheint auf den Missionsgedanken verzichtet zu haben.
Aber sie übt nur die äusseren Handlungen der Mission nicht aus,
die sie den anderen Kirchen überlässt, und missioniert ihrerseits
durch ihr Dasein. Solange dieses nicht bemerkt wurde, war sie
°hne jede missionarische Auswirkung. Das wurde aber in dem
Augenblick anders, als sie wieder in das Licht der Geschichte
einsät; da ging von ihr ein unwiderstehlicher Strom von Missions-
kraft aus, worin sich keine andere Kirche mit ihr messen kann...
k° kommt es, dass die Mission der östlichen Kirche sich ohne
*^°nfessionsstreit, fast unbemerkt, aber um so folgenschwerer und
°hne Konversionen durchsetzt. Der Geist missioniert und nicht
yer Leib, aber dieser wird missioniert3).»

Zurzeit Bern. J¦ Kalogiru

s ') Hans Ehrenberger: «Der ökumenische Gedanke» (Nachklang von
^eekholm), in: «Una Sancta» (hrsg. von Alfr. v. Martin), IL 1920, S. 13-


	Die orthodoxe Kirche im Lichte der ökumenischen Bewegung

