Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 2

Artikel: Die orthodoxe Kirche im Lichte der 6kumenischen Bewegung
Autor: Kalogiru, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die orthodoxe Kirche
im Lichte der 6kumenischen Bewegung 1)

Wenn die grosse russische Angelegenheit unseres Jahrhunderts,
das Schicksal der orthodoxen russischen Christenheit, einen wich-
tigen Anlass im Protestantismus und, allgemeiner, in der westlichen
Geisteswelt bot, sich mit dieser Christenheit ernsthafter zu be-
schiftigen, wodurch eine Veriinderung in der Auffassung von der
Ostlichen Orthodoxie hervorgerufen wurde, so war das mehr eine
Gelegenheit, dass man sich nur mit einem Teil dieser Orthodoxie
Vertraut machte, namlich mit der russischen. So kam es, dass wir
in den fritheren Kapiteln diesen Faktor etwas eingehender be-
trachteten und die Ergebnisse griindlicher berichten mussten.

Wir wenden uns indessen zu anderen Faktoren, die dazu bei-
getragen haben, dass die orthodoxe Kirche in ihrer Gesamtheit
und in ihrem allgemeinen Geist in unserer jiingsten Zeit im Pro-
testantismus besser bekannt wurde und infolgedessen seine An-
sichten iiber sie erheblich verindert wurden.

Nach dem ersten Weltkrieg entstanden grosse Annaherungs-
und Einigungsbewegungen unter den verschiedenen christlichen
Teilen der Welt mit Ausnahme der romisch-katholischen Kirche,
die immer noch an ihrer traditionellen Haltung des «non possumus»

festhiilt und deren «Isolierung von der ausserromischen Christen-
e oo
) Folgende Ausfithrungen sind meiner grisseren Arbeit: «Die Auf-
faSsung der orthodoxen Kirche im neueren Protestantismus — ein Beitrag
2ur vergleichenden Konfessionskunde» entnommen, aus der ein Teil als
18sertation der Philosophischen Fakultdt Marburg (1945) vorgelegt wurde.
Leider konnte bisher die Gesamtarbeit noch nicht zum Druck gegeben
Werden. Sie behandelt die Faktoren, welche der neueren westlichen For-
Schung Anlass gegeben haben, die negative Auffassung und Kritik an der
orthodoxen Kirche zu iiberwinden, welche in den Lehrbiichern der Sym-
olik (vor und zum Teil nach dem ersten Weltkrieg) und hauptsichlich bei
Adolf v, Harnack zu finden ist, und ihre Ansichten und Urteile iiber die
genannte Kirche zu revidieren. Unter diesem Gesichtspunkt werden dort
'm Lichte der neueren protestantischen und orthodoxen Forschung auch
die anfinglichen Beriihrungen der Reformation mit der orthodoxen Kirche
__ehandelt, ja ihre dkumenische Tragweite und ihre Bedeutung fiir das
Skumenische Gespriich der Gegenwart gezeigt.

Internat. Kirchl. Zeitachrift, Heft 2, 1948. 6



—_ 74 —

heit» nach Heiler «immer schroffer wird» ). Diese Bestrebungen
sind unter dem gemeinsamen Namen «Okumenische Bewegung»
bekannt und unterschieden sich bis vor kurzem in drei Richtungen:
1. Weltbund fiir Internationale Freundschaftsarbeit durch die Kir-
chen (World Alliance for promoting international friendship through
the Churches) 2), 2. Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenver-
fassung — Lausanner Bewegung (Faith and Order), 3. Weltkon-
ferenz fiir praktisches Christentum — Stockholmer Bewegung
(Life and Work) 3). Die zwei ersteren sind in der anglikanisch-

1) Fr. Heiler: «Im Ringen um die Kirche» (Ges. Aufs. Bd. II, S. 176).
Vgl. Max Pribilla: «Um kirchliche Einheit. Stockholm-Lausanne~Rom.
Geschichtlich-theologische Darstellung der neueren Einigungsbestrebungen.»
Freiburg i. Br. 1929, S. 202 ff. Vgl. N. Sé6derblom: «Einigung der Christen-
heit» 1925, S. 121: «Versteht man unter Sekte eine religiése Cemeinschaft,
deren Programm den Grundsatz enthiilt, sich von der iibrigen Christenheit
abzugrenzen, so gibt es keinen Teil der Kirche, auf den diese Definition
besser passte als Rom» (vgl. H.Mulert: «Konfessionskunde» 2. Aufl,
1937, S. 9). Die letzte und endgiiltige Verurteilung durch das offizielle Rom
erfuhren alle nicht rémischen Unionsbestrebungen der ékumenischen Be-
wegung durch die Enzyklika Pius XI. «Mortalium animos» (1928). Diese
Enzyklika erregte bekanntlich eine gewaltige Gegenwirkung bei der ge-
samten ausserromischen Christenheit. Am griindlichsten hat sich mit dieser
Enzyklika N. Soderblom in seinem Buch: «Christliche Einheit», Berlin 1928
(Ubers. E. Ohly), auseinandergesetzt. S. 35 befinden sich Nachklinge von
der Kritik, welche die Enzyklika durch den Athener Hamilkar Alivisatos
erfuhr, den, nach Séderblom, «der Mangel in diesem Rundschreiben an
Verstidndnis fiir die Not der Zeit empért hat». Fr. Heiler empfiehlt jedoch
Toleranz auch gegeniiber der einseitigen roémischen Kirche seitens der
Okumenischen Christenheit: «Den ganzen Gott und den ganzen Christus
glauben heisst», sagt Heiler, «sich zur ganzen Kirche bekennen. Ein Glied
des Leibes Christi sein, heisst Gemeinschaft haben mit der ganzen Kirche
auf Erden. Soweit die 6kumenische Bewegung diese Gemeinschaft mit dem
Ganzen nicht lebt, bleibt sie im Intellektualismus stecken. Gemeinschaft
haben mit der ganzen Kirche heisst aber auch: Die briiderliche Hand nicht
zuriickziehen von einer undkumenischen Kirche. Darum ist der Priifstein
de;- Skumenischen Gesinnung die Haltung gegeniiber Rom, das durch
seinen offiziellen Vertreter die ékumenische Bewegung verurteilt und den

wundel_'vollen Namen ,allchristlich zum Ketzernamen gemacht hat» (in:
«Im Ringen um die Kirche», S. 553).

4 "ll Vor _einigen Wochen wurde gerade die Auflésung dieses Zweiges
er 0 ur}]emschen Bewegung bekanntgemacht. Die offizielle Mitteilung
der Auflésung und deren Begriindung s. in Ok. P. D. Nr. 14, 1948, S. 3 (95)-

Zuletzt war sein Vorsitzender der orth Tkcar
Alivisatos (Athen). orthodoxe Theologe, Prof. Hamilkar

) Die zwei letzteren Richtungen in der ékumeni Bewegun
m_;rden zu dem seit 193_8 in der Bildung begriffenen Ok:i?;,z(z;s;lhen Ra% de%
Klrc}{en- (World Qouncﬂ of Churches) vereinigt, ohne dadurch ihre Eigen-
art vdllig zu verlieren. Der Okumenische Rat der Kirchen wird bekanntlich
H}lt der bevorstehenden Weltkirchenkonferenz in Amsterdam (24. August
bis 5. September 1948) auch formell ins Leben treten '



protestantischen Welt entstanden, die dritte in der lutherisch-
protestantischen durch die Initiative und Beseelung des schwe-
dischen Erzbischofs und grossen Religionshistorikers Nathan S¢-
derblom unter Mitwirkung des amerikanischen Calvinisten Mac-
farland, Generalsekretirs des Federal Council der Kirchen Christi
in Amerika 1).

An allen Richtungen der 6kumenischen Bewegung nahmen
auch eifrig die beiden kirchlichen Welten teil, die wir hier zum
Gegenstand unserer Betrachtung machen, der lutherische Prote-
stantismus und die orthodoxe Kirche des Ostens. So sind sich auf
dem Boden der 6kumenischen Bewegung diese beiden christlichen
Grossen von neuem begegnet, und dies gerade hat sie zur wechsel-
seitigen Revision vieler Punkte, zur Beseitigung von Missverstind-
nissen und zur gegenseitigen offenen Betrachtung gefiihrt, wie dies
auch zum Beginn der Reformation einigermassen der Fall war 2).

Die orthodoxe Kirche zeigte sofort eine positive und rege
Finstellung diesen Bestrebungen gegeniiber. Denn sie fand, dass
sie ihrem Geist und ihren Wiinschen entsprechen, ja, dass sie sich
mit den auch von ihr verfolgten Zielen in dieser Hinsicht deckten.

—

)y D. Charles Macfarland: «Die internationalen christlichen Be-
Wegungen amerikanisch gesehen.» Deutsch tibersetzt von D. Adolf Keller,
Berlin 1925, S. 16 ff. Vgl. Horst Stephan: «Der Protestantismus auf dem
Weg zur Einheit», Berlin 1925.

?) Vel Iwdvvov Kaguipn: € Opdodoéia xal Ilgoteotavriouosy, Top. I,
:Aﬂﬁva¢1937 (Johannes Karmiris: « Orthodoxie und Protestantismus», B. 1.
Athen) (wobei reiche iltere Literatur). Walter Engels: «Die Wiederent-
deckung und erste Beschreibung der ostlich-orthodoxen Kirche in Deutsch-
land durch David Chytriius (1569).» In: «Kyrios» (Zeitsch. hrsg. von Hans
Koch, Koénigsberg), 4, 1939/40, S. 262 ff. Ders.: «Tubingen und Byzanz.
D_ie erste offizielle Auseinandersetzung zwischen Protestantismus und Ost-
kirche im 16. Jahrhundert», ebda. 5, 1940/41, S. 250 ff. Curt R. A. Georgi:
*Das erste Gespriich zwischen Protestantismus und Ostkirche.» In: «Eine
heilige Kirche» (Zeitschr. hrsg. von Fr. Heiler), 21, 1939, S. 193 ff. Ders.:
*Die Confessio Dosithei (Jerusalem 1672). Geschichte, Inhalt und Bedeu-
t‘_mg-» Miinchen 1940. Ernst Benz: « Wittenberg und Byzanz — Zur Aus-
€inandersetzung der Reformation mit dem Griechentum und der ostlich-
Othodoxen Kirche.» 1.Melanchthon und Antonios Eparchos aus Cercyra.
In «Kyrios» 4, 1939/40, S. 1 ff.; 2. Melanchthon und Jakobus Heraklides
Desposta (Die Reformation an der Moldau), ebda. S. 97 ff.; 3. Melanchthon
und der Serbe Demetrios, ebda. S. 222 ff.; 4. Die griechische Ubersetzung
der Confessio Augustana aus dem Jahre 1559, ebda. 5, 1940/41, S. 25 ff.
qeorge Elias Zachariades: «Tiibingen und Konstantinopel. Martin Cru-
Slus und seine Verhandlungen mit der Griechisch-Orthodoxen Kirche.»
Gﬁttingen 1941. (Vgl. Besprechung und Erginzungen zu letztgenanntem
Buch in «Zeitschrift fir slawische Philologie», Bd. XIX, 8. 453—458,
vVon Ern. Benz.)



W, ¢ .

Der stindige Vertreter des ckumenischen Patriarchen von Kon-
stantinopel und unermiidliche Mitarbeiter an allen 6kumenischen
Aktionen unserer Zeit, Erzbischof von Thyateira (London) Ger-
manog, erklirt: «Es ist oft gesagt worden, nicht nur von Theologen
der Kirche von Rom, sondern auch von solchen der éstlichen Kirche.
dass deren Beteiligung an Konferenzen fiir die Wiedervereinigung,
an denen auch Protestanten extremster Richtung teilnehmen, eine
Abweichung vom streng orthodoxen Geist bedeute. Diese Kritiker
vergessen aber, dass das System der orthodoxen Kirche nicht mit
dem Maflstab romischer Ausschliesslichkeit gemessen werden darf.
Denn die romische Kirche hat ihr Lehrsystem entgegen den all-
gemeinen Grundlagen der alten Kirche entwickelt. Sie trachtet es
allen Anhingern abweichender Lehren aufzuzwingen und weigert
sich, in irgendwelche Verhandlungen dariiber einzutreten. Die
orthodoxe Kirche dagegen, die von Anbeginn an vom Geist der
freien Diskussion und der freien Forschung durchdrungen war, ist
von diesem Geist nie abgewichen, auch in den dunkelsten Jahr-
hunderten ihrer Geschichte nicht. Oft und oft im Laufe der Zeiten
hat sich die orthodoxe Kirche nicht nur mit Héaretikern, die sich
seinerzeit von ihr getrennt hatten, sondern auch mit Rom und
Protestanten in Verbindung gesetzt... Daraus darf aber nicht ab-
geleitet werden, dass jemals Zweifel an der unerschiitterlichen
Uberzeugung der orthodoxen Kirche aufgetreten wiren, dass sie
die eine heilige katholische und apostolische Kirche sei, wie dies
tdglich im Credo erklirt wird; noch auch, dass anderseits ihre
erklirte Freiheit bis zur Grenze der Anarchie gehel).

1) Erzbischof Germanos: «Die Orthodoxe Kirche und die Einigungs-
bestrebungen», in I. K. Z. 28, 1938, 8. 205. Vgl. St. Zankoff: «Die
Orthodoxe Kirche und die Bewegung fiir die Vereinigung der Kirchen»,
in «Una Sancta» (Zeitschr. hrsg. von Alfred v. Martin), 111, 1927, S. 290 f.:
«Die Orthodoxe Kirche hat bei der schaffenden Arbeit fiir die Vereinigung
der Kirchen teilzunehmen nicht obwohl, sondern weil sie die Orthodoxe
Kirche ist» (8. 90). Der vor einigen Wochen heimgegangene N. Berd jajew
begriindete die Stellung des orthodoxen Menschen gegeniiber dem 6kume-
nischen Gedanken, indem er _zwischen einem Interkonfessionalismus,
den er ablehnt, und einem Uberkonfessionalismus, zu dem er sich
bekennt, unterschied. In dem Uberkonfessionalismus erblickte er den
Sinn und die Erfiillung der Okumenizititsidee: «Die konkrete Fiille des
Uberkonfessionellen ldsst sich nicht durch Interkonfessionalismus erreichen.
nicht durch Losreissen von der eigenen Kirche, sondern durch eine Hin-
wendung ins Innere der Kirche hinein. Ich kann, indem ich orthodox bleibe
und mich nicht vom Boden der rechtgldubigen Kirche trenne, zur uber-
konfessionellen Einheit der Kirche Christi streben, in die Okumenizitit hin-
einwachsen, indem ich mich vertiefe und erhéhe.» (In: «Orthodoxie und



—_ 77 —

Es ist bekannt, und dies pflegten gern die orthodoxen Theo-
logen in Erinnerung zu rufen 1), dass die Prioritit in der Idee, die
christlichen Krifte in der modernen Welt in Bewegung zu setzen,
schon das orthodoxe ékumenische Patriarchat von Konstantinopel
gehabt hatte, welches gleich nach dem ersten Weltkrieg im Jahre
1920 an alle christlichen Kirchen eine Enzyklika 2) richtete, um
ithren Vorsitzenden die Griindung einer Art Kirchenbundes, nach
dem Vorbild des damals noch in Bildung begriffenen Vélkerbundes
vorzuschlagen. «In iiberraschender Weise finden wir in der Enzy-
klika des 6kumenischen Patriarchats von Konstantinopel das ganze
Programm des Federal Council wie das des schwedischen Erz-
bischofs (Séderblom) wieder, das in Stockholm seine Verwirk-
lichung fand», sagt Heiler 3).

Hier fiigen wir folgende Ausspriiche von Hans Ehrenberg
und Fritz Lieb hinzu, in denen von Protestanten die Anerkennung
der Sehnsucht der orthodoxen Kirche in der besprochenen Hinsicht
zum Ausdruck kommt. Hans Ehrenberg sagt: «Die 6stliche Kirche,

Okumenizitiit» in: «Die Ostkirche», Sonderheft der « Una Sancta», hrsg. von
N.v. Arseniew und Alf. v. Martin, 1927, S.1 ff., Zit. S. 11.) Vgl. N.v.
Arseniew: «Lausanne in orthodoxer Beleuchtung», in «Die Eiche» (hrsg.
v.F. Sieg. Schultze), 1928, S. 22 ff. L. Zander: «Uber das Wesen der
Okumenischen Bewegung», in: 1. K. Z. 27, 1937, S. 224 ff.

1) J. Karmiris, a. a. O. S. 383. Erzbischof Germanos: «Der Geist
der Orthodoxen Kirche und ihre Teilnahme an den allchristlichen Bewegun-
gen», in: «Die Eiche» (hrsg. von F. Siegm. Schultze), 15, 1927, S.29.
H. Alivisatos: «Die Okumenische Bewegung und die Orthodoxe Kirchen,
In: «QOkumenisches Jahrbuch», 1934/35, S. 90. P. Bratsiotis: «Der Kirchen-
bund (griechisch), in «Ekklesia» (griechische Kkirchl. Zeitschr., Athen),
Nr. 33/34, 1947, S. 257.

?) I. K. Z. 12, 1922, S. 26—-30. Vgl. F. Heiler: « Evangelisches Hoch-
kirchentum», in: «Una Sancta», I1, 1926, S. 41. Ders. in: « Evangelische
Katholizitiit » («Wege zur Einheit der Kirche Christi», S. 291). ¢« Documents
of Christian Unity 1920—24», ed. G. K. A. Bell, Oxford 1924, S. 44 ff.

- Séderblom: «Randbemerkungen zu Lausanne», in: «Zeitschr. fiir syste-
Mmat. Theologie» 6, 1929, S. 541: «Fiir das Zusammenkommen der Kon-
ferenz in Stockholm kann man nicht hoch genug einschitzen die Initiative,
Welche der okumenische Patriarch in Konstantinopel unabhingig von uns
anderen ergriff in seinem Sendschreiben von 1920 iiber eine Gemeinschaft
d.er Kirchen fiir Fragen des praktischen religiésen, sittlichen und kirch-
lichen Lebens.» (Vgl. aber M. Pribilla: «Um kirchliche Einheit» S. 21/22
— rémisch-katholisch gefiirbt. Objektiv wird im réomisch-katholischen Lager
dlﬁﬂe Enzyklika und ihre Bedeutung erwiihnt in dem sympathischen Biich-
ein iiber die orthodoxe Kirche von Dom Pierre Dumont, Dom Feuillien
rercenier und Dom Clement Lialine: « Qu’est-ce que I'Orthodoxie ? Vues
Ca»tholiqvu:esi.» Bruxelles 1944, S. 212.)

. ") «Wege zur Einheit der Kirche Christi» (in: «Kvangelische Katholi-
“tity, Ges. Aufs. Bd. 1), S. 292.




— 78

die sich selber die orthodoxe nennt und doch nicht den Anspruch
erhebt, die allein seligmachende zu sein!), ruht auf den sieben
Saulen der ckumenischen Konzilien. Die Okumene stammt aus
ihrem Wortschatz. Der 6kumenische Gedanke ist der ostlichen
Kirche Natur 2).» Ahnlich #dussert sich Fritz Lieb: «. .. Dies alles
wird aber auch in uns die Sehnsucht nach einer sichtbaren Einheit
des Glaubens, nach dem Sichtbarwerden der 6kumenischen Einheit
der Kirche wecken, eine Sehnsucht, an der keine Kirche so sehr
gelitten hat wie die orthodoxe, die wie eine Mutter nach ihren ver-
lorenen Kindern schreit 3).» Auch eine andere Stelle von demselben
F. Lieb ist in unserem Zusammenhang aufschlussreich: «Die in-
tensive und im hochsten Grade dankenswerte, weil wirklich frucht-
bringende Teilnahme der Vertreter der orthodoxen Kirche an den
Konferenzen von Stockholm und vor allem von Lausanne hatten
wesentlich beigetragen zu einem gegenseitigen Verstdndnis, oder
wenigstens zu dem festen Willen, einander ernster zu nehmen und
voneinander zu lernen %).»

Mit einigen konkreten Beispielen wollen wir nun diese Fest-
stellung von F. Lieb von der «dankenswerten Teilnahme» der Ver-
treter der orthodoxen Kirche an dem Geist und den Bestrebungen
der okumenischen Bewegung und ihren Beitrag zur Erreichung
ihrer Ziele belegen.

Von den drei Richtungen der 6kumenischen Bewegung ist die
wichtigste zweifellos, vom kirchlich-theologischen Standpunkt, die
fiir Glauben und Verfassung, die Lausanner Bewegung. Diese
interchristliche Organisation erzielte die wirklich organische Ver-
einigung der Kirchen, indem sie die Hindernisse erforschte und nach
Moglichkeit zu beseitigen versuchte, welche dies erschwerten. Die
«Faith-and-Order-Bewegung» (welche nunmehr innerhalb der neuen
Form der 6kumenischen Bewegung — World Council of Churches —
ihren entsprechenden Platz einnimmt) erstrebte also weitergehende

1) 8. daritber den orthodoxen Standpunkt bei St. Zankow: «Die
Orthodoxe Kirche des Ostens in ékumenischer Sicht.» Zurich 1946, S. 72 ff.

2) H. Ehrenberg: «Der 6kumenische Gedanke», in: «Una Sancta»
II, 1926, S. 13.

3) F. Lieb: «Orthodoxie und Protestantismus», in: «Orient und Okzi-
dent» (Blitter fiir Theologie, Ethik und Soziologie, in Verbindung mit
N. Berdjajew, hrsg. von Fr. Lieb und Paul Schiitz), 1, 1929, S. 10.

4) Ebda. S.1. Als ¢unschitzbar» charakterisiert N. Séderblom eben-
falls die « Zusammenarbeit mit den orthodoxen Briidern» in der ékumenischen
Bewegung. (« Randbemerkungen zu Lausanne», in: « Zeitschr. f. syst. Theol.»
6, 1929, S. 541.)



w0

Ziele, die gegenseitige Verstindigung der Kirchen in dem richtigen
Verstindnis des Evangeliums, in der Organisation und Verwaltung
der Kirche, in dem Glauben und der Verfassung, in der Theologie
und in der Kirche, sie umfasste also all das Christliche, und zwar
in seiner inneren Beschaffenheit!). F. Heiler charakterisiert
diese Bewegung als Ergiinzung und Vervollstindigung derjenigen
von Stockholm, und in ihr erblickte er den Weg, der zum Okume-
nischen Konzil im altkirchlichen Sinn fiihren wird: «Aber wie
wir nicht bei der Einigung in Life and Work bleiben kénneny,
sagt er, «sondern auf eine noch innigere Einigung in Faith and
Order hinarbeiten miissen, so muss auch das Stockholmer Konzil
als praktische Arbeitskonferenz uns weiterfiihren zu einem Oku-
menischen Konzil im Sinne der alten Kirche, einem Konzil, das
— freilich ohne die Lieblosigkeit der Anathemen — verpflichtende
Normen fiir das christliche Glaubens- und Sittenleben zu geben
Imstande ist. Und wir vertrauen auch hier auf Christi Verheissung,
nach welcher der Gottesgeist die Kirche Christi in alle Wahrheit
leiten wird (Joh. 16, 13) 2).

In diesem Geist sind die zwei grossen Weltkonferenzen, in
Lausanne 1927 und in Edinburgh 1937, zusammengekommen, und
in diesem Geiste haben wihrend der dazwischenliegenden zehn
Jahre und nachher, selbst in den fiir die Welt unheilvollen Kriegs-
Jahren, eifrig die Fortsetzungsausschiisse gearbeitet, die aus Mit-
gliedern der verschiedenen teilnehmenden Kirchen bestanden und
die jahrlich in verschiedenen Lindern tagten.

Die Faith-and-Order-Bewegung ist zwar durch anglikanische
Iniatiative entstanden und hat weiter auch mehr durch angli-
kanische Antriebe gearbeitet. Das Thema aber, welches wir als
Beispiel und Beweis des Beitrages unserer Orthodoxie zu diesen
Einigungsversuchen der Kirchen bringen wollen, ist auch fiir den
lutherischen Protestantismus, wie iiberhaupt fiir den Protestan-
tismus, von grundlegender Bedeutung. Wir erwihnen einige Punkte
von den Ergebnissen der zweiten Weltkonferenz zu Edinburgh
(dort waren bekanntlich die Deutschen Evangelischen Kirchen —
ausgenommen die Freikirchen — nicht vertreten, 1937). Gegen-
Stand der Arbeiten der I.Sektion in dieser Konferenz war das

—_—

l—) :T—."Ii.armiris, a.a.0. S.388. Vgl. N.v. Arsenjew: « Gedanken i:tber
Lausanne », in «Una Sancta» TII, 1927, 8. 397 ff. Ders. «Der urchristliche
Realismus und die Gegenwart», II. Tl. Kassel 1935, S. 68.

?) Fr. Heiler: «Evangelisches Hochkirchentum», in: «Una Sancta»
11, 1926, . 57.



— 80 —

Problem von der Gnade unseres Herrn Jesus Christus
(The Grace of our Lord Jesus Christ). Uber diesen Punkt kam
es zur bedeutenden Verstindigung und Einigung in Edinburgh
zwischen Protestantismus und Orthodoxie. Wir entnehmen hier
den Bericht der Zeitschrift «Kyrios» des Jahres 1938 (Chronik),
welcher von dem russisch-orthodoxen Teilnehmer N. v. Arseniew
stammt, und wir betrachten es hier nur von dem Standpunkt,
der uns in unserem Ziel interessiert: «In den schwierigen Fragen,
die mit der Gnadenlehre verbunden sind, kam man unerwarteter-
weise zu einer tiefgehenden grundsitzlichen Ubereinstimmung..
Die Vertreter der Ostkirche betonten das Dynamische, das Aktive,
das Kimpferische in dem Prozess der inneren Erneuerung und
Heiligung des Menschen durch die Gnade Gottes. Die Gnade Gottes
will nicht mit passiven Puppen zu tun haben, sondern sie fordert
den Menschen auf und spornt ihn an zu einem Hochstmass geistiger
Aktivitidt, zu einem moralischen Kampf durch Gottes Kraft, sie
hebt ihn empor zum aktiven Mitgekreuzigtwerden mit Christus,
zur wirklichen organischen Teilnahme an dessen Tode und an
dessen neu auferstandenem Leben. Aber dies alles ist freie
(Gabe der Gnade. Der Mensch hat kein Verdienst Gott gegeniiber,
er ist und bleibt ein Siinder gegeniiber Gott, obgleich es tatséichlich
schon hier auf Erden einen Prozess der Heiligung gibt und die
Gnade schon jetzt in Menschen wirkt und die Heiligung bereits
begonnen hat. Aber dies bleibt eine Gabe Gottes. Der Beginn der
Heiligung ist da, die Gnade ist da, aber der Mensch besitzt sie
nicht: Sie ist und bleibt Gottes Eigentum, das dem Menschen
bloss geliehen ist von Gott, das immer wieder von neuem geschenkt
wird. Wenn der Mensch sich einbildet, er besitze sie aus eigenem
Rechte, dann hat er sie schon verloren. Es wurde mit ganzer
Wucht und Kraft von verschiedenen Seiten diese grundlegende
Paradoxie des Gnadenlebens immer von neuem hervorgehoben —
hochste Aktivitit des Menschen, der von der Gnade erfasst und
erneuert wird, tatsichliches aktives Mitgekreuzigtsein mit Christus
und kein Verdienst, sondern Gottes Gabe, keine Sicherheit des
Menschen, kein Recht, kein Anspruch des Menschen gegeniiber
Gott. Auf der hochsten Stufe des Heiligungsprozesses bleibt der
Mensch Siinder vor Gott, lebt er nur aus der Gnade Gottes. In
der Anerkennung und der nachdriicklichsten Betonung dieser
Paradoxie des Gnadenlebens, die aber geistige Realitdt ist, trat
eine wunderbare innerste Verstindigung, eine organische, grund-



— 8] —

sitzliche Ubereinstimmung zutage, die nicht auf Uberbriickungs-
formeln fusste, sondern grundsiitzlich und wesenhaft war, da sie
auf der Lehre und der Erfahrung des Paulus beruht, auf unserer
Teilnahme — durch die Gnade — an dem Tode und dem erhéhten
Leben des Herrn. Diese Ubereinstimmung wurde ausdriicklich
hervorgehoben, einerseits von den Vertretern der reformatorischen
Frommigkeit — besonders den skandinavischen Lutheranern —
und anderseits von den Vertretern der orthodoxen Kirche des
Ostens. Die Lehre von dem Wesen und der Wirkung der Gnade
Gottes und von ihrem Verhiltnis zur menschlichen Personlichkeit
braucht dementsprechend kein weiterer Grund fiir eine Kirchen-
spaltung zu sein,insofern die auf der Konferenz vertretenen Kirchen
in Frage kommen. Das ist ein Ergebnis von ganz grosser Bedeut-
samkeit und ist als solches auch von der Gesamtkonferenz anerkannt
worden !).» Hier haben wir also einen konkreten Fall vor uns, wo

1) In: « Kyrios» (Zeitschr. hrsg. v. Hans Koch, Koénigsberg) 3, 1938,
8.250 f. In der Erklirung, welche auf der Edinburger Konferenz Erz-
bischof GGermanos von Thyateira im Namen aller orthodoxen Abgeordneten
verlas, wird iiber diesen Punkt folgendes gesagt: «Im Bericht T, iiber die
Gnade Jesu Christi, ist cine grundlegende Ubereinstimmung iiher den
Sinn der Gnade und ihre Vorrangstellung im Werk unserer Erlésung erzielt
worden. Wihrend wir mit diesem Bericht im ganzen iibereinstimmen, méch-
ten wir Eure Aufmerksamkeit auf den Begriff ,cooperation‘ (synergia) hin-
lenken. Durch diesen Begriff pflegt die Theologie der Viiter die aktive Teil-
nahme des menschlichen Willens an dem Vorgang der Heiligung des Men-
Schen auszudriicken. Es ist unser Wunsch, dass sich der Bericht mit diesem
Begriff befasst hiitte.» (In: Leon. Hodgson: «Das Glaubensgespriich der
Kirchen. Edinburgh 1937», deutsche Ubers. v. Ernst Staehelin, Ziirich
1940, S.252.) Vgl. I. K. Z. 28, 1938, S. 120.

In der endgiiltigen Fassung des Berichtes wurde der betreffende Punkt
folgendermassen formuliert: «VI. ,sola gratia‘. Einige Kirchen legen auf
den Ausdruck ,sola gratia‘ grossen Wert, wihrend andere ihn vermeiden.
Die Formel ist hiufig CGlegenstand des Streites gewesen; doch koénnen wir
alle der folgenden Erklarung beistimmen: Unser Heil ist die Gabe Gottes
Und die Frucht seiner Gnade. Sie ist nicht auf das Verdienst des Menschen
Zogriindet, sondern hat ihre Wurzel und ihren Grund in der Vergebung, die
Gott in seiner Gnade dem Siinder gewihrt, den er annimmt, um ihn zu
hfﬂilig‘en. Wir glauben jedoch nicht, dass das Handeln der gottlichen Gnade
dio menschliche Freiheit und Verantwortlichkeit ausser Kraft setzt; echte
_Fl‘eiheit wird vielmehr dann allein erlangt, wenn man der gottlichen Gnade
m Glauben antwortet. Widerstand gegeniiber Gottes ausstromender Liebe
bf?deutet nicht Freiheit, sondern Gebundenheit, und vollkommene Freiheit
Wird nur in der vélligen Ubereinstimmung mit dem guten, angenehmen und
Vollkommenen Willen Gottes gefunden.» (Bei L. Hodgson, a. a. 0. 8. 300.)

_ Aus dieser Formulierung ersehen wir, dass der Optimismus in Arse-
Mews oben zitierter Auslegung zwar nicht im ganzen begriindet werden

ann; die orthodoxe Anschauung und Lehre kommt aber insofern auch zum

usdruck, als das bestrittene «sola gratia» hier vermieden wird.



in Verhandlungen zur dogmatischen Einheit zwischen Protestantis-
mus und Orthodoxie ernst und aufmerksam der orthodoxe Faktor
in Betracht gezogen wird und wichtige Elemente von seiner An-
schauung zur Neubildung eines grundlegenden dogmatischen
Punktes des Protestantismus (wie es das Problem von der Gnade
und der menschlichen Freiheit in bezug auf die Rechtfertigung ist)
verwendet werden.

In der in Betracht kommenden Konferenz (Edinburgh) gab
es selbstverstindlich viele andere Punkte, iiber die zu einer Ver-
stindigung und Ubereinstimmung zu kommen nicht méglich war.
Die orthodoxe Delegation konnte nicht ihre Zustimmung zu For-
meln geben, die zwischen den verschiedenen protestantischen
Gruppen abgefasst wurden und die von der urspriinglichen kirch-
lichen Tradition abzuweichen schienen. Durch diese ihre negative
Haltung in dieser Konferenz und in dhnlichen Fiéllen hat aber die
orthodoxe Kirche der 6kumenischen Sache ebenfalls wertvollen
Dienst geleistet. Die orthodoxen Delegationen fiihlten sich in
allen Versammlungen als geradlinige Nachkommen und Fort-
setzung der alten, ehrwiirdigen, ungeteilten Kirche 1), zu der die
Protestanten vielfach eine deutlich wahrnehmbare Hinneigung
zeigten. Thr Auftreten war immer notwendig. Sie stellten die Ver-
bindung und die Ankniipfung mit der altkirchlichen Tradition
her, und dadurch warnten und bewahrten sie die Versammlungen
vor voreiligen Entschliissen iiber Dinge, die den hichsten Gehalt
der christlichen Religion darstellen. Wie Hans Ehrenberg sagt:
«Nur das Dazwischen der Ostkirche verhindert also, dass der
okumenische Gedanke entweder protestantisierend oder romani-
sierend entarte, was sonst sicher eintreten miisste. Mit der Ost-
kirche entsteht innerhalb der Christenheit ein innerchristliches
Gleichgewicht ; das ist dieVorbedingung fiir ,6kumenische Praxis‘ 2).»

1) Vgl. Hamilkar S. Alivisatos: «The Orthodox Church’s unbroken
continuation with the ancient Church», London 1937.

%) «Der 6kumenische Gedanke», in: «Una Sancta» (hrsg. von Alfr. v.
Martin) II, 1926, S.19. Vgl. F. Heiler: «Wege zur Einheit der Kirche
Christi» in: «Evangelische Katholizitéat». Ges. Aufs. I, S. 307: «Was in Lau-
sanne unter allen Umsténden vermieden werden muss und dank der zihen
Haltung der orientalischen Kirche auch voraussichtlich vermieden werden
wird, das ist die Schaffung einer kiinstlichen Minimalbasis, auf welcher ein
Teil der katholischen und protestantischen Kirche eine éusserliche Einigung
vollziehen wiirde. Eine solche Einheit wire aber nur eine Scheineinheit, in
Wirklichkeit aber wiirde sie ebenso die Zerstorung der katholischen Tra-
dition wie die Preisgabe der protestantischen Wahrhaftigkeit bedeuten.»



I 83 —

Ihre Sprache war klar und mutig. Durch ihre Haltung und ihre
«Erkldarungen !)» zeigten sie, dass die Orthodoxie die negative
Kritik des 19. und des anfangenden 20. Jahrhunderts siegreich

1) Der romisch-katholische Betrachter der Lausanner Weltkirchen -
konferenz charakterisiert die «Erklirung», die Erzbischof Germanos im
Auftrage der Delegierten der orthodoxen Kirche dort verlas (bei Hermann
Sasse: «Die Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung. Deutscher
amtlicher Bericht tber die Weltkonferenz zu Lausanne», Berlin 1929,
8. 439 ff.), als «wohl das wichtigste Ereignis der Lausanner Konferenz»
{(Max Pribilla: «Um kirchliche Einheit», Freiburg in Br. 1929, S. 177). Er
berichtet, dass sie «einen tiefen Eindruck machte» (ebda. S. 179); er meint
aber, dass sie «sicherlich vicle Hoffnungen zerstérte, wenn man sich auch
bemiihte, die Enttiuschung unter freundlichen Worten zu verbergen»
(ebda. S. 179).

Von deutscher protestantischer Seite erfuhr diese orthodoxe Erklirung
eine gewissermassen scharfe Kritik von Fr. Siegm. Schultze. In seinem
«Gesamtbericht iiber diec Weltkirchenkonferenz in Lausanne» (Berlin 1927)
gibt er den ganzen Text «des wichtigen Dokuments», wie er die lrklirung
nennt, wieder (8. 74—77), und er bemerkt, dass die Erklirung «bet allem
Entgegenkommen und bei aller Betonung der christlichen Gemeinschaft
doch der Hiirte nicht entbehrte» und dass sie «einen Unterton des Sich-
selbstausscheidens enthiilt» (ebda. S. 74). Schirfer wird F. Siegm. Schultze,
der sonst immer Verstiindnis fiir den Ceist der Orthodoxie zeigt, auch zum
Schluss seines Werkes, wo er das Ergebnis der Konferenz bespricht: «Wir
bedauern die Sondererklirungen, die wihrend der Konferenz abgegeben
Worden sind», sagt er (ebda. S. 214), und er meint damit neben der ortho-
doxen Erklirung auch die der Lutheraner. «Die orthodoxe Cruppe, dic
Zweifellos den anderen Gruppen der Konferenz ferner stand und insofern
den schwersten Stand hatte, fithlte sich nun natiirlich verpflichtet, gleich-
falls eine Sondererklirung abzugeben. Diese Erklirung war dann im Ton
um einige Grade schiirfer als die lutherische Erklirung. Es entstand dadurch
der Eindruck, der in der Offentlichkeit verstirkt wurde, dass die griechisch-
katholische Kirche sich doch nur mit Héangen und Wiirgen an diesem Kini-
Bungswerk beteiligt habe. Dieser Eindruck war aber véllig falsch. Ebenso
Wie es fur die grosse Mehrheit der Lutheraner nicht zutrifft, dass sie nur
mit Befiirchtungen und Vorbehalten sich an dieser Konferenz und dem
Werk von Lausanne tiberhaupt beteiligt hitten.» (Ebda. S. 214.) Und seine
Kritik der « Erkliirungen» schliesst F. Siegm. Schultze mit der Reflexion,
dass es «eine gewisse denominationale Selbstsucht leicht mit sich bringt,
dass die Stimme einiger Kxtreme gehort werden und dass ihnen zuliebe

eden und Erklirungen gemacht werden, die die heimatlichen Kirchen-
genossen befriedigen oder beruhigen sollen. Statt dass man diese fir die
Vahrheit gewinnt! Oder es wenigstens versucht» (ebda. S. 215).
) (Ganz anders aber, nimlich mit vollem Verstiindnis fiir die Situation,
N der sich die orthodoxe Delegation auf Grund ihrer kirchlichen Prinzipien
el einer Weltkirchenkonferenz befindet, urteilt Erzbsichof Séderblom
Uber (je Erkliarung, die uns hier beschiftigt, in seinen « Randbemerkung(;»n
20 Lausanne»: «Fiir diejenigen», sagt er, «welche an der 7. Sektion te_nl-
Nahmen, war es keine Uberraschung, als die gesamte orthodoxe Delegation
®In paar Tage darauf mit ihrer nicht ganz iiberraschenden, langen und gril.nd-
lich vorbereiteten und fiir die ganze Tagung und die Zukunft der ,Faith-



— 84 —

bestanden und iiberwunden hatte und nun unerschiittert und be-
wusst ihres Wesens und ihrer Mission sich im Dienst der héheren
christlichen Belange durchsetzte. So lautet z. B. ein Passus aus
der erwihnten Erklirung, die die orthodoxen Delegierten durch
den Mund des Exarchen des Okumenischen Patriarchats fiir West-
und Mitteleuropa, Erzbischofs Germanos, in Edinburgh abgegeben
hatten: « Wir orthodoxen Abgeordneten, getreu der Tradition der
alten, ungeteilten Kirche der sieben Okumenischen Synoden der
ersten acht Jahrhunderte, hegen die Uberzeugung, dass allein
die dogmatische Lehre der alten Kirche, wie wir sie in den Heiligen
Schriften, dem Glaubensbekenntnis, den Entscheidungen der
okumenischen Synoden, den Lehren der Viter, in dem Gottes-
dienst und im ganzen Leben der ungeteilten Kirche finden, eine
tragfihige Grundlage abgeben kann, um sich erfolgreich und in
rechter Weise mit den dogmatischen und theologischen Problemen
auseinanderzusetzen, die in jiingster Zeit entstanden sind. Wir
orthodoxen Abgeordneten betonen ferner die Notwendigkeit von
Genauigkeit und Greifbarkeit in der Formulierung des Glaubens
und sind iiberzeugt, dass zweideutige und kompromissartige Aus-

and-Order‘-Bewegung iusserst bedeutungsvollen Erklirung kam» (a. a. O.
S. 580). Und an einer anderen Stelle: «Wer die Stellung der orthodoxen
Kirche in der Geschichte und in der Gegenwart kennt, muss ja auch von
vornherein wissen, dass unsere hochverehrten orthodoxen Briider die Kon-
ferenz nicht ohne eine derartige Erklirung verlassen konnten. Das Merk-
wiirdige und kirchengeschichtlich Bedeutsame ist nicht diese orthodoxe
Sondererklirung, die eigentlich selbstverstandlich war, wohl aber die gei-
stige Kraft und Wirme, mit welcher die gesamte orthodoxe Delegation
trotz jenen wichtigen Differenzen ihre vollige und herzliche Gemeinschaft
mit uns im Glauben an Gott durch Jesum Christum vor aller Welt bezeugt
hat» (ebda. S. 565). Soderblom #ussert sich ebenfalls mit Begeisterung
iiber den griechischen Prof. Balanos, der vor der orthodoxen «Erklirung»
in einer einleitenden Rede «kurz und klar die griechisch-katholische Auf-
fassung tiiber die Einheit darstellte» (ebda. S.579. Die Rede bei Sasse,
a.a. 0. 8.580 ff.). Von Balanos sagt Séderblom: «Es kann wohl gesagt
werden, dass auf der ganzen Tagung in Lausanne keine einzige Person eine
strammere dogmatische Auffassung vertrat als dieser Redner» (ebda. S. 580,
vgl. ebda. S. 542). Als derjenige, «der innerhalb der orthodoxen Delegation
den intransigenten Standpunkt vertrat», wurde Prof. Balanos durch
Fr. Siegm. Schultze charakterisiert. («Die Weltkirchenkonferenz zu Lau-
sanne», S. 25.)

Uber den Geist und die Voraussetzungen, unter denen die orthodoxe
Kirche mit dem Protestantismus in den kirchlichen Weltkonferenzen ins
Gespriach kommen kann, vgl. auch N. Glubokowsky (russ. Emigr. Prof.
zuletzt an der Theol. Fak. der Univ. Sofia 1): «Die Botschaft der Kirche?»
(bei Sasse, a.a.O. S. 148 ff.).



driicke des (Glaubens nur von geringem Wert sind. Wir widersetzen
uns unbestimmten und abstrakten Bezeichnungen, die dazu dienen
sollen, tatsidchlich voneinander verschiedene Begriffe und Lehr-
meinungen miteinander zu identifizieren. Wir Orthodoxen be-
trachten es daher als unsere Pflicht gegeniiber unseren Kirchen
und unserem Gewissen, in aller Aufrichtigkeit und Demut zu
erkliren, dass Berichte in solch unbestimmter und abstrakter
Sprache zwar vielleicht die Wiedervereinigung zwischen Kirchen
mit, denselben wesentlichen Kennzeichen dienlich sein mégen,
doch im Hinblick auf das gréssere Ziel, fiir das sie gebraucht
worden sind, vollig nutzlos sind, besonders sofern es die ortho-
doxe Kirche betrifft 1).»

So weit iiber die Beteiligung und Leistung der orthodoxen
Kirche in der «Faith-and-Order»-Bewegung in unserem Zusammen-
hang, in bezug namlich auf den Beitrag an der Verinderung der
Ansichten iiber die ostliche Orthodoxie in der westlichen christ-
lichen Welt der jiingsten Zeit. Was nun dasselbe Ergebnis in bezug
auf ihre Beteiligung in der Bewegung von Stockholm fiir prak-
tisches Christentum betrifft, so ist zunéchst zu erinnern, dass einer
der stindig von den negativen Kritikern der orthodoxen Kirche
wiederholten schwachen Punkte und Nachteile dieser Kirche der
Umstand war, dass es ihr an praktischen Interessen und Einwir-
kungen mangele, weil sie als eine «Kultusgemeinschaft» nach
anderen Richtungen und Idealen ihre Zielsetzungen stelle und
sich fern von der Wirklichkeit und den konkreten und praktischen
Lebensproblemen halte2). Gegen diese Fehlschliisse erwiderten die
orthodoxen Theologen seit fritheren Zeiten, dass dies nicht am
Wesen und an den Prinzipien der orthodoxen Kirche liege 3), son-

) 1) Bei Leonh. Hodgson, a.a. 0. 8.253 f.; vgl. 1. K. Z. 28, 1938,
8.121 f,

%) Vgl. P. Bratsiotis: «Die Grundprinzipien und Hauptmerkmale
der Orthodoxen Kirche», in: « Procés verbaux du Premier Congrés de Théo-
IOgie orthodoxe & Athénes». Publ. par Hamilkar Alivisatos, Athénes
1939, §. 116.

3) Vgl. Erzbischof Germanos: «Die Orthodoxe Kirche in der Be-
Wwegung fiir praktisches Christentum» (Eréffnungsrede auf der Eisenacher
'I:a'glmg des Okumenischen Rates der Kirchen), in: «Die Eiche» 18, 1930,

+ 6 f.: «Nach der Meinung der orthodoxen Vertreter ist die Zusammen-
8rbeit der Orthodoxen Kirche auf sozialem und sittlichem Gebiet vom
Orthodoxen Standpunkt aus sowohl méglich als auch notwendig. Wiederholt
ls‘t gesagt worden, dass die Orthodoxe Kirche ihr Augenmerk mehr auf die

lerarchische und mystische Seite der christlichen Religion richtet als auf



— 86 —

dern seine Ursachen anderswo gesucht werden miissten. Sie riefen
in Erinnerung, dass dies mit den schwierigen geschichtlichen Um-
stinden und Zustinden zusammenhinge, welchen fast die ganze
orthodoxe Kirche jahrhundertelang unterworfen sein musste. Sie
machten den Abendlindern, die von der orthodoxen Kirche der
vier Jahrhunderte unter dem tiirkischen Joch keine richtige Kennt-
nisse hatten oder sie nur aus literarischen Quellen studierten, be-
kannt, was fiir soziale und allgemeine gesellschaftliche Aufgaben
die orthodoxe Kirche an ihren von dem Islam unterjochten Vol-
kern in diesem langen Zeitraum erfiillt hatte!). Und als spiiter

die praktische, d. h. auf das Leben. Diese Behauptung ist nur z. T. richtig. . .
Denn wer die Geschichte der Orthodoxen Kirche, besonders die Epoche
der Unterjochung niiher studiert, sieht, dass jede Regung fiir die Linderung
der Not unter dem Volk und fiir die soziale Wiedergeburt vor allem den
Geistlichen zu verdanken ist, die es fiir ihre vornehme Pflicht betrachteten,
die Christen auf die Bahn der christlichen Solidaritdt zu fithren. Alles das
beweist, dass fiir die orthodoxe Kirche weder in der Vergangenheit noch
in der Gegenwart irgendein Hindernis besteht, sich den sozialen Fragen,
die heute die Welt beschiftigen, zu widmen.»

1) Aus den Protokollen der Stockholmer Weltkirchenkonferenz:
Punkt V D: Erziehung zu einem besseren Verstindnis zwischen dem Osten
und Westen. Als erster Referent spricht ein orthodoxer Bischof aus Agypten.
Or erzihlt von fritheren Konferenzen und Zusammenkiinften westlicher
und ostlicher Kirchen. «... Ein Begebnis auf einer der ersten Zusammen-
kiinfte ist bezeichnend fur die Stimmung», wird weiter in den Protokollen
gesagt, «die die meisten unserer Konferenzen beherrschte. Einer der Punkte
der Tagesordnung war: ,Welchen Zweck hat eine Kirche ?* Einer der ortho-
doxen Bischofe stellte meisterhaft dar, wie der Sinn des griechisch-ortho-
doxen Gedankens der sei: die Kirche halte die Wahrheit Christi in Ver-
wahrung und habe sie jedem Zeitalter zu erkliaren und zu verkiindigen. Ein
Missionar, der an der Konferenz (in Stockholm) teilnahm, fragte nun den
agyptischen Bischof, ob er glaube, dass Christus unser Herr seine Kirche
zu seinem Werkzeug machen wollte, um die frohe Botschaft jeder Rasse und
Nation zu verkindigen. Worauf der treffliche Bischof antwortete: ,Ja,
aber andere Christen haben jahrhundertelang die Hédnde freigehabt, dass
sie ungehemmt tiberall die Botschaft von Christus verkiindigen konnten,
withrend uns der Fuss des Tiirken jahrhundertelang im Nacken war. Da
erhob sich einer der protestantischen Missionare und sagte mit grosser
Bewegung, erzihlen weiter die Berichte von Stockholm, ,Ja, und wir
staunen dariiber, dass ihr ostlichen Kirchen durch all diese schrecklichen
Verfolgungen hindurch euren Glauben behalten habt. Gewiss hat CGott
noch Grosses vor mit den ostlichen Kirchen, dass Er euch durch das Feuer
so schwerer Triibsal gefithrt hat. Und mit einem Male war eine Atmosphire
des Vertrauens geschaffen, in der dann auch schwierige Fragen durch-
gesprochen werden konntem», schliesst die Erzihlung von dieser Zwie-
sprache in der Weltkonferenz von Stockholm. (In: «Dié¢ Stockholmer Welt-
konferenz.» Amtl. deutscher Bericht von Ad. Deismann, Berlin 1926,



N -

und in der jiingsten Zeit sowohl die allgemeinere interkirchliche
Lage wie auch ihre innere Situation der orthodoxen Kirche es moglich
machten, pflegte sie an Interesse und Téitigkeit in diesen Problemen
der iibrigen Christenheit gegeniiber nicht zuriickzubleiben. Sie setzte
sich in der Theorie und in der Praxis dafiir eifrig ein und zeigte ihren
aussenstehenden Betrachtern auch diese Seite ihres Wesens, welche,
wie gesagt, von zeitlichen und geschichtlichen Umstinden bedingt,
verhiillt bleiben musste. Daher ist zu verstehen, dass die orthodoxe
Kirche sofort eine positive Einstellung zur Stockholmer Bewegung
einnahm, und sich an ihr beteiligte, auf welcher sich wieder der Prote-
stantismus und die Orthodoxie zu gemeinsamer Beschiftigung mit
grossen und wichtigen praktischen Problemen der Menschheit be-
gegneten. Wie wieder der ofters genannte Vertreter des Okume-
nischen Patriarchats in einem Vortrag erklirte: «Die orthodoxe
Kirche war zum Teil auch deshalb so bereit zur Mitarbeit an
dieser Bewegung, weil in ihr alle Diskussionen iiber trennende dog-
matische Fragen ausgeschaltet sind und sie sich auf die Ldsung
moralischer und sozialer Aufgaben beschrinkt. Die orthodoxe
Kirche bestreitet natiirlich die Abhingigkeit der moralischen
Wahrheiten von den dogmatischen nicht, und auch nicht, dass
diese letzteren die Voraussetzung fiir die ersteren bilden. Immerhin
findet sie, sie stehe in bezug auf die Fragen christlicher Moral
den anderen Kirchen niher als in bezug auf dogmatische Fragen 1).»

Die Teilnahme der orthodoxen Kirche und allgemeiner des
orientalischen Christentums an der Stockholmer Bewegung wurde
auch von Protestanten mit Begeisterung und Anerkennung be-

_—

8. 583/584.) Vgl. C. Bender: «Geschichtliche Darstellung der Leiden der

hristenheit durch osmanische Glaubenswut und Eroberungssucht von der
frithesten Zeit bis auf die neueste Zeit», 1864. N. v. Arseniew: « Glaubens-
verfolgungen der Gegenwart», in: «Die Ostkirche» (Sonderheft der «Una-
S&ncta», hrsg. von N.v. Arseniew und Alfr. v. Martin) 1927, S.76 ff.
Fr, Siegm. Schultze: «Ein Wort der Dankbarkeit an die griechisch-

Orthodoxe Kirche. Thr Martyrium in jiingster Zeit», in: «Die Eiche» 15,
1927, 8. 7 ft.

) In 1. K. Z. 28, 1938 («Vortrag des Metropoliten Germanos: Die
Orthodoxe Kirche und die Einigungsbestrebungen», S. 315). «Die Teil-
Nahme der Orthodoxen war bei jener Konferenz véllig vorbehaltlos und
unbehindert, da es sich darum handelte, die Haltung und das geeignete

orgehen der Kirche in Betracht auf die finanziellen, industriellen, sozialen,
Moralischen und piidagogischen Tagesfragen zu definieren und {ber die
¢zichungen der Nationen zueinander zu beraten.» (Ebenda.)



— 88 —

griisst 1). Der begeisterte deutsche Anhédnger und literarische Pio-
nier der Idee der okumenischen Bewegung und der Verstéindigung
der Kirchen auf allen Gebieten, der hiebevolle Betrachter und ver-

1) Die Delegation, welche auf der Stockholmer Konferenz (1925) die
orthodoxe Kirche vertrat, war verhiltnismassig klein, da leider die Ver-
treter der russischen orthodoxen Kirche (des zahlenmissig grossten Teils
der Orthodoxie) fehlten. Die Griinde s. in «Una Sancta» 111, 1927, S. 236 ff.

Die romisch-katholische Kritik hat naturlich in allen den Ehren-
erweisungen und Huldigungen, welche verstdndlicherweise die jungste
christliche Welt, die protestantische, den Vertretern der éltesten ehrwiwrdigen
Kirchen des Orients in Stockholm erwiesen hat, nur «Absicht» gesehen,
und dabei versdumte sie nicht die Gelegenheit, letztere zu verhéhnen und
zu demiitigen. So z. B. Max Pribilla: «Um kirchliche Einheit» S. 60/61:
«Was von den orthodoxen Kirchen des Orients tatsédchlich erschienen war,
bildete nur eine kleine Delegation von etwa 30 Vertretern, die allerdings
durch ihre Tracht sehr auffielen und als ,Weise aus dem Morgenland® an-
gestaunt wurden. Es ldsst sich nicht verkennen, dass die Anwesenheit der
wenigen Orthodoxen geflissentlich hervorgekehrt wurde. Dies geschah in
so starker Weise, dass man die Absicht merkte. Einer der deutschen Dele-
gierten, D.Dibelius (Kurmark), sprach offen von der ,Absicht der Kon-
ferenzleitung, die Gemeinschaft mit der orthodoxen Kirche um so mehr zu
betonen, je mehr die rémisch-katholische Kirche sich fernhilt‘.» Weiter
greift Pribilla den «achtzigjdéhrigen Patriarchen Photius von Alexandrien,
den einzigen orthodoxen Patriarchen, der erschienen war», an. Er findet,
dass er «besonders gefeiert wurde» und dass er «zum fiinfzehnten Male die
Stellungnahme der orientalischen Kirchen zur Konferenz zum Ausdruck
brachte». Er belehrt ihn weiterhin, dass «man gut tun wird, sich nicht durch
vollténende Titel den Blick fiir die Wirklichkeit tritben zu lassen». Er
macht bekannt, dass «die Kirche des Patriarchen und Papstes von Ale-
xandrien nur eine ganz kleine Gemeinschaft ist» und dass «die orientalischen
Kirchen, die in Stockholm vertreten waren, kaum ein Viertel der orthodoxen
Christenheit umfassten». Daher charakterisiert Pribilla als «eine arge
Ubertreibung die Behauptung Siegm. Schultzes (in ,Die Eiche‘, 1925,
8. 3569), dass ,sich Rom jetzt der geschlossenen Front der orientalischen
und der reformatorischen Kirchen gegeniibersieht‘». Er meint, dass «es
auch nach Stoeckholm nicht einmal eine geschlossene Front des Protestan-
tismus gibt, sondern nur einen losen Zusammenschluss der Kirchen zu prak-
tischen Zwecken ohne feste Organisation», und er stimmt mit C. Mirbt
iiberein, der sich (in der «Neuen kirchlichen Zeitschrift», Leipzig 1926,
S.176—178) gegen die Behauptung Siegmund Schultzes gewandt hatte,
indem er (C. Mirbt) bemerkt: «Die Anwesenheit einer Reihe von Vertretern
der orthodoxen Kirchen in Stockholm ist daher noch nicht eine Beant-
wortung der Frage, welcher Teil der orthodoxen Kirche hinter den in
Stockholm anwesenden kirchlichen Wiirdentrigern gestanden hat und sich
hinter sie stellen wird» (M. Pribilla, a.a. O. 8. 61). Weiter stellt Pribilla
fest, dass «trotz mancher Reden, die von Orthodoxen gehalten wurden,
diese auf Verlauf und Geist der Konferenz keinen nennenswerten Einfluss
ausiibten» (ebda. S.62). Andere ironische Ausserungen iiber die Gottes-
dienste, die in Stockholm gemeinsam von Orthodoxen und Protestanten
begangen wurden, wie auch — man konnte sagen — schadenfrohe Aus-
driicke iiber das Leid und Martyrium der Ostkirche s. ebda. S. 64/65, 129 f.



— 89 —

staindnisvolle Kritiker der orthodoxen Kirche, Fr. Siegmund-
Schultze, schrieb anlisslich der ersten okumenischen Konferenz
von Stockholm folgende diesbeziigliche interessante Gedanken
nieder: «Das Eingehen der orientalischen Kirchen in die enge
Arbeitsverbindung mit den Kirchen des Abendlandes ist nicht nur
ein kirchengeschichtliches Ereignis ersten Ranges, wie ich in man-
chen Aufsitzen von Stockholm zu zeigen versucht habe, sondern
auch von innerer Bedeutung fiir die Entwicklung der christlichen
Sache in der Welt. Ein stirkeres Eintreten der ,christlichen* Welt-
miichte fiir diese verlassenen Aussenposten des Christentums ist
ohnehin lingst Notwendigkeit geworden. Auch eine Anderung der
Missionsmethoden !) in jenen Lindern wire lingst am Datum ge-
wesen. Aber viel wichtiger noch ist eine auf inneren Beziehungen
beruhende Ubertragung gewisser Erkenntnisse der Geschichte, die
auf freundschaftlichem Wege erfolgen miisste. Wenn hinsichtlich
der moralischen Aktivitit die Kirchen des Westens denen des
Ostens vielleicht mehr geben kénnen, so ist hinsichtlich der mysti-
schen Innigkeit manches von den Orientalen zu lernen, die ihr
tiefes christliches Licht (ex oriente lux!) unserem vielleicht besser

Aber was fiir einen wichtigen Faktor fiir den «katholischen» und «dkume-
nischen» Charakter der Stockholmer Konferenz die Teilnahme der Ortho-
doxie darstellte, kann man verstehen, wenn man folgende Tatsachen in
Betracht zieht: Viele der ausschliesslich protestantisch gesinnten Christen
sind mit der Konferenz nicht restlos zufrieden gewesen, weil nach Heilers
Aussage «das schwedische Hochkirchentum im Verein mit der Orthodoxic
und dem Anglikanismus ihr ein gewisses katholisches Geprige aufgedriickt
hat» (in « Evangelische Katholizitit», S. 308). Nach der Stockholmer Kon-
ferenz haben die Marburger Theologen R. Otto und Heinrich Hermelink
den (edanken von Eman. Hirsch aufgegriffen, der schon 1922 cinen « Welt-
bund aller wirklich reformatorischen Kirchen und Kirchenbiinde » als Gegen-
gewicht gegen die anglikanische Union forderte. Diese Protestanten dachten
nicht daran, «durch die Organisation des Gesamtprotestantismus die
Stockholmer Konferenz zu sprengen, vielmehr soll dieses 6kumenische
Werk dadurch gestiitzt werden, dass ein jeder der drei Pfeiler (Orthodoxic,
Anglikanismus, Protestantismus) besonders stark fundamentiert und aus-
Zebaut werde» (F. Heiler, a. a. O. S. 308).

1} Damit wird wahrscheinlich die Proselytenmacherei gemeint sein.
Welche im christlichen Orient in nicht so fern von uns liegenden Zeiten
Sowohl rémischer- wie auch protestantischerseits betrieben wurde. Diese
Unsitte hat zum Gliick in unserem 6kumenischen Zeitalter, seitens des Pro-
testantismus wenigstens, aufgehort; daher ist es nicht so trefflich, nur von
“einer Anderung der Missionsmethoden» zu sprechen (¢Mission» wird be-
anntlich nur unter den Heiden und Juden betrieben), sondern, um des
christlichen und 6kumenischen Geistes willen muss dieser Betrieb auch
TSmischerseits vollig aufhoren. '

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1048, 7



— 90 —

entwickelten christlichen Recht (lex occidentalis) entgegensetzen.
Jedenfalls konnen wir viel von diesen Kirchen, die uns Deutschen
so seltsam fremd sind, lernen 1).»

Auch eine andere Stelle von demselben F. Siegmund-Schultze
verdient hier die wortliche Wiedergabe, da er gerade in dieser
Stelle sehr wichtige Beobachtungen macht und richtige Urteile
fallt, so dass dadurch viele der friheren Vorurteile und Vor-
eingenommenheiten bei den Protestanten und den iibrigen Aussen-
stehenden in dieser Hinsicht (in bezug auf die Christenheit des
Ostens) korrigiert und in eine richtige Beleuchtung gestellt werden :
«Wenn sich die 6kumenische Bewegung der abendlindischen Kir-
chen in neuester Zeit stark mit dem Erwachen des sozialen Ge-
wissens verbunden hat, so liegt vielleicht da ein Grund, weshalb
wir unsere europiischen Kirchen fiir fortgeschrittener in der éku-
menischen Bewegung ansehen konnten als die orientalischen Kir-
chen. Es wire ja nicht verwunderlich, wenn das Verstindnis der
Orientalen fiir die sozialen Aufgaben des Christentums geringer
wire als das der okzidentalen; hat es doch das orientalische
Christentum mit lindlichen Verhéltnissen und entsprechender Be-
volkerung zu tun, was auch fiir die russische Kirche zutrifft. Aber
gerade in neuester Zeit sind ja die siideuropéischen und asiatischen
Kirchen ebenso wie die russische Kirche in so grausamer Weise
in die praktischen Probleme grof8stadtischer Entwicklung und
moderner Staatstheorien hineingezogen worden, dass die Lehren
dieser Zeit nicht so schnell von ihnen vergessen werden koénnen.
Und fiir die russischen sowohl als fiir die orientalischen Kirchen
kommt eins hinzu, was noch in stdrkerer Weise Lehre und Er-
kenntnis bedeutet: die ungeheure Intensitit des Lebens, das
iber jene Kirche gekommen ist. Gerade durch diese Leiden sind
die orientalischen Kirchen zu einem Verstindnis der sozialen und
internationalen Aufgaben des Christentums gelangt, wie es kein
anderer Lehrmeister erreicht haben kénnte. In Stockholm war es
fiir die Vertreter der orientalischen Kirchen keine Frage, dass ihre
Mystik sich immer mehr mit der stdrksten Praktik verbinden
miisse. Wenn noch im Jahre 1920 der Erzbischof von Kiew auf
den Genfer Vorbesprechungen der Konferenz fiir Glaube und
Kirchenverfassung sagte: ,Ihr westlichen Christen versteht zu

1) F. Siegm. Schultze: «Die Okumenische Konferenz von Stockholm?»
vom 19.—29. August 1925. Eine kritische Wiirdigung ihrer Bedeutung.
In «Die Eiche» 13, 1925, S. 358.



leben, wir ostlichen Christen verstehen zu sterben' — und wenn
man diesem Wort beifiigen konnte ,zu sterben in der Kraft der
Auferstehung‘ —, so haben sich seither die Auferstehungskrifte,
die stets schon im Leben der Monche und Martyrer der orientalischen
Kirche gewirkt haben, in ungeheurem Masse verstirkt. Das 6ffent-
liche Leben der Volker, die vom orthodoxen Christentum beherrscht
sind, ist wihrend der letzten Jahre in einer rapiden Steigerung
in ein Verstindnis christlichsozialer Aufgaben hineingezogen
worden 1).» |

Die orthodoxe Kirche hat gerade deshalb nicht nur im Dienst
der zwischenkirchlichen und internationalen praktischen Probleme
ihren Beitrag zur Verfiigung gestellt, als ob sie ihre inneren prak-
tischen Aufgaben fertig und gelost hitte. Sie war, im Gegenteil, und
ist sich immer dessen bewusst, dass Probleme solcher Natur immer
von neuem auftauchen, und zwar in verschiedenen Formen und
Situationen, in neuen Gestalten und Aufforderungen, und dass es
infolgedessen immer noétig ist, sich mit ihnen von neuem aus-
einanderzusetzen und zu beschiftigen. In diesen Bestrebungen
der orthodoxen Kirche stand ihr ebenfalls eifrig die orthodoxe
Theologie bei, die sich immer als das im Dienste der Kirche emi-
nente Instrument fiihlt. Die in Frage kommenden Probleme wurden
und werden auf diese Weise erforscht und studiert, und die Er-
kenntnisse, die daraus entstehen, diirfen ebenfalls als bedeutsamer
Beitrag zu den #hnlichen allgemeineren betrachtet werden. Mit
brennenden sozialen und kulturellen Problemen hatten sich z. B.
die orthodoxen Theologen auf der ersten panorthodoxen Kon-
ferenz zu Athen (1936) beschiftigt 2). Kurz vorher hatten spe-

1) Fr. Siegmund-Schultze: «Ein Wort der Dankbarkeit an die grie-
chisch-orthodoxe Kirche. Ihr Martyrium in jiingster Zeit», in: «Die Eiche»
13, 1927, 8.8 f.

!) In dem Band der «Procés verbaux» des ersten panorthodoxen
theologischen Kongresses (hrsg. von Prof. Alivisatos, Athen 1939)
sind folgende diesbeziigliche Abhandlungen versffentlicht: Zum Thema
*Kirche und Kulturs: Th. Popescu (orth. rum.), «L’Eglise et la
Culture» (S. 347 ff.). Zenkovsky (orth. russ.), «Eglise et Culture » (S. 361 ff.).
Zum Thema «Kirche und Staat»: H. Alivisatos (orth. griech.), «Kirche,
Staat und Volk vom orthodoxen Standpunkt aus» (8. 370 ff.; vgl. P. Brat-
Siotig: «Staat, Nation, Kirche», in: I. K. Z. 26, 1936, S. 65 ff.). St. Zankow
(orth. bulg.), «Kirche und Staat» (S. 389 ff.). Zysykine (orth. pol.), «L’Eglise
O_I‘thodoxe et le droit international» (S. 400 ff.). Zum Thema «Kirche und
die Sozialfragen»: H. Alivisatos, «Die biblische und historisch-dogmatische

egriindung der sozialethischen Aufgabe der Kirche vom orthodoxen Stand-
bunkt» (8. 427 ff.). Jonescu (orth. rum.), «Le Christianisme et les problémes



— 99 —

ziellere Tagungen von orthodoxen Theologen stattgefunden, bei
welchen, im Rahmen der 6kumenischen Bewegung, praktische Pro-
bleme unserer Zeit vom orthodoxen Standpunkt ertrtert und be-
leuchtet wurden; so hat im Jahre 1933 eine «Studienkonferenz des
Stockholmer Instituts in Genf mit Delegierten der orthodoxen
Kirche des Balkans» stattgefunden !'). Zwei Jahre spiter (1935)
sammelten sich in Dalmatien Kirchenméinner und Theologen von
verschiedenen orthodoxen Lindern zur Erérterung moderner prak-
tischer Probleme, welche, im Zusammenhang freilich zu der all-
gemeineren Weltlage stehend, immerhin eine besondere Ausprigung
im Bereich der orthodoxen Kirche und ihrer Vélker einnehmen 2).

Auf diese Weise, durch praktische Erfahrungen der besonders
ereigmisvollen letzteren Jahrzehnte bereichert und durch wissen-
schaftliche Arbeit vorbereitet, konnte die orthodoxe Kirche auch
in der zweiten Weltkirchenkonferenz fiir praktisches Christentum
in Oxford (1937) auftreten, gerade am Vorabend des Ausbruches
des zweiten Weltkrieges, welcher sie, mitsamt der iibrigen euro-
péischen Christenheit, von neuem auf schwere Proben stellen und
in neue und kompliziertere Problematik und Situationen versetzen
sollte. In Oxford konnten die Orthodoxen ihren iibrigen christ-
lichen Briiddern wieder einmal die Anschauungen ihrer Kirche iiber
- Erde und Himmel, iiber Kirche und Welt, iiber Kultur und Gottes-
reich, iiber Geschichte und Ewigkeit klarlegen.

Folgende Ausfiihrungen entnehmen wir aus dem «Bericht der
Weltkirchenkonferenz von Oxford iiber Kirche, Volk und Staat» 3):
«Prof. Zankow sprach (vor der Konferenz) iiber die orthodoxe Auf-
fassung von der Kirche und betonte die Notwendigkeit, an zwei
Wahrheiten mit gleicher Festigkeit festzuhalten. Zweifellos ist es

sociaux-économiques». Pascheff (orth. bulg.), «L'Eglise et les problémes
sociaux» (S. 442 ff.). Vgl. auch den Band: «Kirche, Staat und Mensch.
Russisch-orthodoxe Studien.» Mit Beitriigen von N. Alexejev, N. Berdjajev,
S. Bulgakov, G. Fedotov, A. Kartaschov, F. Lieb, B. Vyscheslavzer,
W. Zenkowsky. Hrsg. als zweiter Band in der Reihe «Kirche und Welt.
Studien und Dokumente» von der Forschungsabteilung des Okumenischen
Rates fiir Praktisches Christentum, Genf 1937.

1) S. «Die Eiche» 21, 1933, S. 293 ff.

2) S. «Kyrios» (hrsg. von Hans Koch) 1, 1936, S. 86 ff.

3) «Kirche und Welt in 6kumenischer Sicht», Bericht der Weltkirchen-
konferenz von Oxford iiber Kirche, Volk und Staat. Hrsg. von der For-
schungsabteilung des Okumenischen Rates fiir Praktisches Christentum
(als 12. Band in der entsprechenden Reihe), 1938, S. 39 ff,



— 93 —

die erste Aufgabe der Kirche, das Wort Gottes zu verkiindigen
und der Ort der Vermittlung der Gottesgnade zu sein. Aber nicht
weniger wahr ist, dass Gottes Wort vernehmen und annehmen zu-
gleich heisst, den Willen Gottes befolgen und erfillen. Echter
(ilaube ist titig. Erist es in der Welt und gegeniiber dem Néchsten.
Asketische Einstellung zur Welt ist ein Grundgesetz des Evan-
geliums. Aber sie darf nicht mit einem falschen Asketismus ver-
wechselt werden, der aus der Welt zu fliichten versucht. Welt-
flucht heisst in Wirklichkeit leugnen, dass Christus, als er Mensch
wurde, in die (eschichte als ihr Sinn und Ziel einging, um die
Welt zu retten, zu iiberwinden, zu gewinnen und zu heiligen. EKine
solche Auffassung aber steht im Widerspruch zu dem Grundprinzip
der orthodoxen Kirche, dem Glauben an die kosmische Bedeutung
der Menschwerdung — zu dem Prinzip der Theosis der Welt. Los-
sagung von der Welt ist keine Absage an die Welt. Der Christ will
durch Gottes (inade das Bose in der Welt und in sich selbst iiber-
winden, damit die Welt und damit er selbst befreit und geheiligt
werden. Die Kirche ist kein Ort, an dem man von der Welt Zu-
flucht sucht, sondern eine Bejahung der Welt. Gott hat uns in
die Welt gestellt und uns eine bestimmte Sendung in und fiir die
Welt gegeben.

Die konkrete Aufgabe der Kirche ist, die siindigen Menschen
in die echte gottmenschliche Gemeinschaft der absoluten, in Gott
wurzelnden Liebe und Einheit hiniiberzufiithren. Sie hat die ver-
antwortungsvolle Aufgabe, die von Grund aus verdorbenen Be-
ziechungen der menschlichen Gesellschaft auf die urspriingliche
Bahn der gottmenschlichen Harmonie zuriickzufiithren, das gesell-
schaftliche Leben von seinen falschen, verkehrten, siindigen Giitern.,
Idealen und Zielen abwendig zu machen und es den ewigen gott-
lichen Werten, Idealen und Zielen zuzufiithren. Das ist die wahre
prophetische Sendung der Kirche gegeniiber der Familie, dem
Volk, dem Staat, der Wirtschaft und der Kultur. Es ist nicht die
Aufgabe der Kirche, direkt auf dem sozialen und politischen Ge-
biet, einzugreifen. Aber sie hat die verantwortungsvolle Aufgabe,
die jeweiligen sozialen, politischen und 6konomischen Ideen und
Einrichtungen im Lichte der ethischen Grundsitze des Evan-
geliums zu beurteilen und die Menschen aus der Gewalt der ddamo-
nischen Michte zu befreien. Die Kirche hat die Pflicht, bestiindig
die ewige Wahrheit von dem Sinn des menschlichen Daseins zu
bezeugen . . .



— 94 —

Die Kirche hat die Aufgabe, das Konigreich Gottes in Welt
und Geschichte zu verkiindigen und die Wahrheit des Evangeliums
von den Aufgaben und Grenzen der verschiedenen menschlichen
Lebensbereiche klar und furchtlos auszusprechen.

Prof. Zankow lenkte die Aufmerksamkeit auf den tief eschato-
logischen und apokalyptischen Zug des orthodoxen Denkens. Auf
allen Gebieten des Lebens haben wir es mit der Realitat des Bosen
zu tun, dessen Wirken sich bis zur Wiederkunft Christi stindig
steigern wird. Die Christen verwerfen die Welt und ihre Giiter
nicht als in sich bose, aber sie wissen, dass alles auf dieser Welt
mit Siinde befleckt ist, und sie richten darum ihren Blick bestindig
auf die kommende Gottesstadt. Diese eschatologische Einstellung
der orthodoxen Kirche ist nicht pessimistisch. Sie steht titig in
der Welt, und die bewegende Kraft dieser Betiitigung ist die Liebe.
Man kann sie als dynamische Apokalyptik und als aktiven und
freudigen Asketismus bezeichnen. Sie ist das Gekreuzigtsein mit
Christus um mit ihm in einem neuen Leben zu wandeln.

In dieser eschatologischen Spannung zwischen Kreuz und Auf-
erstechung ist es Aufgabe jedes treuen Sohnes der Kirche, in aller
Demut und im Wissen um das darin liegende Wagnis in dieser
Welt Zeuge Christi zu sein — Zeuge im Bekennen und Zeuge im
Martyrium. Wir haben das Gefiihl, als ob der Herr der Geschichte
die ganze Christenheit in die Lage des Urchristentums zuriick-
versetzen wolle, damit sie noch einmal die Wirklichkeit der Span-
nung zwischen Kreuz und Auferstehung erkennt und Christus im
Martyrium vor der Welt bezeugt.»

Und nun stehen wir vor Amsterdam! In den Jahren, die
zwischen der Abhaltung der letzten Weltkirchenkonferenzen (Ox-
ford, Edinburgh) und der bevorstehenden grossen ¢kumenischen
Zusammenkunft liegen, ist Furchtbares iiber die Welt und iiber die
Christenheit hereingebrochen. Apokalyptisch anmutende Ereig-
nisse haben sich in der Menschheit abgespielt, wie sie der letzt-
angefiihrte orthodoxe Vertreter in Oxford nach den Anschauungen
der orthodoxen Kirche vorandeutete.

Elend und Unbheil, die der Krieg mit sich brachte, und die
komplizierte und ratlose Weltsituation, die er hinterliess, haben
die christlichen Kirchen iiberall auf der Welt vor neue schwere und
verantwortungsvolle Aufgaben gestellt.

Wenn allerdings der Krieg fiir die Welt und fiir eine Seite der
Kirche, die dussere, verhdngnisvoll gewirkt hat, so ist das nicht



— 95 —

auch der Fall fiir ihren inneren Gehalt und Bestand. Es ist unwider-
rufliche Verheissung und unerschiitterlicher christlicher Glaube,
dass die Pforten der Hoélle die Kirche nicht iiberwiiltigen werden
(Matth. 16, 18), weil ihr Stifter, unser Herr, alle Tage bis an der
Welt Ende mit uns ist (Matth. 28, 20). So sollte auch die Okumene,
welche nach Gottes Willen in diesen letzten Tagen der Kirchen-
geschichte einen Ausdruck des Einsatzes der christlichen Krifte
fiir die Sache Gottes in der modernen Welt darstellt, von dem
Unheil, welches die Diamonie unserer Zeit sich selbst bereitete,
innerlich nicht betroffen werden. Wohl sind auch die christlichen
Kirchen gemiss ihrem gottmenschlichen Charakter durch das
erwihnte Gericht stark mitgenommen worden. Aber hierauf hat
sich erneut erwiesen, dass alles, was Gott als Priifung der Kirchen,
der Christen erlaubt und iiber sie ergehen lLisst, nur zu ihrem
Segen und zur Forderung des gottlichen Heilsplanes auswirken
kann, was allerdings fiir die «Welt» immer unbegreiflich und pa-
radox bleiben wird.

Die christlichen Teile der Welt, welche sich in der Okumene
verbunden fiihlen, wie auch diejenigen, die direkt nicht mitmachen
(romische Katholiken), hatten in diesen furchtbaren Jahren be-
sondere Gelegenheit, die Stiirke der christlichen und 6kumenischen
Solidaritit und Verbundenheit festzustellen und die Berechtigung
ihrer Sehnsucht nach Einheit und ihrer Bestrebungen dahin stirker
als je sonst einzusehen.

Wie so oft in der Geschichte, sollte auch diesmal der ortho-
doxen Kirche eine besonders grosse Priifung widerfahren. Sie beugt
sich in Demut und Dankbarkeit vor Gott und seinem majestii-
tischen Willen und dankt der iibrigen ékumenischen Christenheit,
die ihr dabei in Gebet und dienender Liebe zur Seite stand und
Steht. Mit der Beendigung der Kriegsfeindseligkeiten sind ja die
Priifungen der orthodoxen Christenheit nicht zu Ende gegangen.
Ein grosser Teil der orthodoxen Kirche im Osten und auf dem
Balkan ist durch den Ablauf der dortigen Ereignisse in die bekannte
Politische und kirchenpolitische Situation versetzt, welche vor-
léiuﬁg nicht erlaubt, sich ein klares Bild iiber ihr Schicksal und iiber
ihre zukiinftige Betiitigung in der Skumenischen Arbeit zu machen.

Die russische orthodoxe Diaspora, welche den dusseren Dimen-
Sionen nach zwar klein ist, deren geistige und okumenische Be-
deutung sich aber wihrend der zwischen den beiden Weltkriegen
liegenden Zeit so gross erwies, hat nun unter anderen Schwierig-



— 96 —

keiten auch den Verlust verdienstvoller orthodoxer und okume-
nischer Personlichkeiten zu verzeichnen, wie Sergius Bulgakoff
und N. Berdjajew.

«Einzig und allein Griechenlands Kirche, die Mutter des
Moskauer Patriarchates in ferner Vorzeit, ja die Mutter der rus-
sischen Orthodoxie iiberhaupt, steht ungebunden und unerobert
bei der gewaltigen kirchenpolitischen Offensive nach Westen», wie
ein unbekannter Betrachter der letzteren kirchenpolitischen Vor-
ginge in Osteuropa im Epilog eines vor kurzem erschienenen
Buches schreibt 1).

So kommt es, dass nunmehr die orthodoxe Kirche und Theo-
logie Griechenlands und die iibrigen freien Patriarchate des Ostens
den grossten Einsatz und Beitrag seitens der Orthodoxie bei den be-
vorstehenden dkumenischen Plinen und Aufgaben leisten miissen.

Die griechische Kirche und ihre Theologen haben sich nun
aber auch mit inneren Spannungen und mit grossen Problemen,
welche in ithrem Volk Krieg und Fremdbesatzung hinterliessen, zu
befassen und ihnen ihre Aufmerksamkeit und Energie zuzuwenden,
wie es iibrigens auch fiir die anderen Kirchen der Fall ist.

So gross aber die inneren Aufgaben und iberhaupt die eigen-
ttimliche Problematik, vor die sich die orthodoxe Kirche gestellt
sieht, sein mogen, wird sie doch nie ihre 6kumenischen Aufgaben
und die Erwartungen iibersehen, welche die iibrige 6kumenische
Christenheit auf sie gesetzt hat. Diese Erwartungen mochten wir
hier mit zwei Beispielen andeuten und damit unsere Ausfithrungen
abschliessen.

Im «Studienprogramm zur Vorbereitung der ersten Voll-
versammlung des Okumenischen Rates der Kirchen im Jahre
1948 2)» wird (8. 25) berichtet: «Das Streben nach Einheit zeigte,
dass die Einheit als Gottes Wille erkannt wurde. Zuerst unter-
strichen die orthodoxen und die anglikanischen Kirchen die Stel-
lung, die die Kirche in der Theologie haben muss, aber schon lange
legten auch die ausgesprochen protestantischen Kirchen eben-
falls entscheidendes Gewicht auf den gleichen Punkt. Heutzutage
gibt es starke Meinungsverschiedenheiten iiber die Merkmale der

) Efraim Briem: «Kommunismus und Religion in der Sowjetunion.
Ein Ideenkampf.» Aus dem Schwedischen libersetzt von Edzard Schaper.
Basel 1948. (Unser Zitat ist aus dem «Nachwort von * * *y, S 432 ent-
nommen.)

2) Hrsg. von der Studienabteilung des Okumenischen Rates der Kirchen,
1947.



Kirche, aber keine Unterschiede der Meinung dariiber, dass die
Kirche mit Fug und Recht in das christliche Glaubensbekenntnis
gehort.» Diese letztere Erkenntnis, welche in der okumenischen
Begegnung von der katholischen Gruppe, mit der orthodoxen
Kirche an der Spitze, zuerst ausgesprochen wurde (withrend man
frither in verschiedenen Richtungen des Protestantismus, unter
Einfluss von Aufklirung und Rationalismus, die Kirche als einen
blossen «Zweckverein» erklirte), ist tatsichlich fur die Zukunft
der ganzen ¢kumenischen Sache von grundlegender Bedeutung.
Die grosse Aufgabe der orthodoxen Kirche besteht nun darin, mit
den iibrigen katholischen Gruppen zusammen, welche in der Oku-
mene mitmachen, ihren Beitrag intensiv weiter zu leisten, um in
der genannten neugewonnenen okumenischen Erkenntnis, durch
die Krleuchtung auch des Heiligen Geistes, eine letzte und dauernde
Losung zu erlangen. Dies entspricht ja ihrer Schau von der end-
giltigen Vereinigung der Kirche Christi nach Seinem Willen und
mit Seiner Kraft, und fiir dies betet die orthodoxe Kirche unauf-
hérlich in unerschiitterlicher Hoffnung.

Folgende Reflexion, welche zu Beginn der ékumenischen Be-
wegung unter dem Eindruck von Stockholm von einem Nicht-
orthodoxen, Bewunderer der orthodoxen Kirche, niedergsechrieben
wurden, geben wir nicht aus Selbstgefilligkeit hier wieder, sondern
betrachten sie als einen ermunternden und gleichzeitig mahnenden
Ruf an die orthodoxe Kirche und ihre Theologen: «Die ostliche
Kirche scheint auf den Missionsgedanken verzichtet zu haben.
Aber sie iibt nur die dusseren Handlungen der Mission nicht aus,
die sie den anderen Kirchen iiberlisst, und missioniert ihrerseits
durch ihr Dasein. Solange dieses nicht bemerkt wurde, war sie
ohne jede missionarische Auswirkung. Das wurde aber in dem
Augenblick anders, als sie wieder in das Licht der Geschichte ein-
trat; da ging von ihr ein unwiderstehlicher Strom von Missions-
kraft, aus, worin sich keine andere Kirche mit ihr messen kann. ..
So kommt es, dass die Mission der ostlichen Kirche sich ohne
KOnfessionsstreit, fast unbemerkt, aber um so folgenschwerer und
°hne Konversionen durchsetzt. Der Geist missioniert und nicht
der Leib, aber dieser wird missioniert 1).»

Zurzeit Bern. J. Kalogiru

\\'_-_
S ') Hans Ehrenberger: «Der 6kumenische Gedanke» (Nachklnng von
Stockholm), in: «Una Sanctan (hrsg. von Alfr. v. Martin), II, 1926, S. 13.



	Die orthodoxe Kirche im Lichte der ökumenischen Bewegung

