
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 4

Artikel: Bericht über den XV. Internationalen Altkatholiken-Kongress in
Hilversum : Holland

Autor: Heyligers, A.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht
über den

XV. Internationalen Altkatholiken-Kongress
in Hilversum-Holland

Bearbeitet von Pfarrer A. R. Heyligers, Amsterdam

Tagesordnung des Kongresses

Dienstag, den 17. August 1948

19.30 Uhr: Zwangloses Zusammensein der Kongressteil¬
nehmer im Hotel Jans, Stationsstraat 1-3.

Mittwoch, den 18. August 1948

9.00 Uhr : Hohes Amt in der Kirche St. Vitus, Melkpad 12.

Celebrans : Mgr. Dr. A. Rinkel, Erzbischof von
Utrecht.
Diakon: Pfr. M. A. Zwart, Utrecht.
Subdiakon: Prof. Dr. P. J. Maan, Utrecht.
Presbyter assistens : Dechant C. F. Nieuwenhuyzen,

Haarlem.

10.30-12.30 Uhr: 1. Kongreßsitzung (im Hotel Jans, Stations¬

straat 1-3).

1. Begrüssung durch den Präsidenten des

ständigen Kongressausschusses Dr. J. J. Vermeulen,

Utrecht.
2. Wahl des Präsidenten und des Bureaus dos

Kongresses.

3. Bericht des Sekretärs des ständigen
Kongressausschusses, Prof. Dr. U. Küry, Ölten.

4. a) Bericht der «Internationalen Stipendien¬

kasse»;

b) Bericht der «Internationalen Kirchlichen

Zeitschrift»: Prof. Dr. U. Küry.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4, 1948.



— 218 —

5. Erster Beratungsgegenstand:

a) Die ökumenische Bewegung : Mgr. Dr.
A. Küry, Bern.

12.30-14.00 Uhr: Pause.

14.00-15.30 Uhr: b) Unsere Probleme im ökumenischen theo¬

logischen Gespräch : Mgr. Dr. A. Rinkel,
Utrecht.

16.00-17.30 Uhr: Versammlung des Internationalen Altkatholi¬
schen Hilfsvereins (im altkatholischen
Vereinsgebäude, Melkpad 21).

18.30 Uhr: Festbankett im Hotel Jans.

Donnerstag, den 19. August 1948

9.00 Uhr: Hohes Amt sub Octavo des Festes Maria
Himmelfahrt in der Kirche St. Vitus.
Celebrans : Kanonikus G. A. Smit, Hilversum.

10.30-12.30 Uhr: 2. Kongreßsitzung (im Hotel Jans, Stations¬

straat 1-3).

Zweiter Beratungsgegenstand :

Die altkatholischen Kirchen im Dienste des

geistigen Wiederaufbaus Europas.

a) Die allgemein-theologischen Grundlagen der
Wiederaufbauarbeit : Prof. Dr. U. Küry,
Ölten.

Diskussion.

12.30-14.00 Uhr: Pause.

14.00-16.00 Uhr: b) Die missionarische Bedeutung des gottes¬
dienstlichen Lebens : Prof. Dr. P. J. Maan,
Utrecht.
Diskussion.

c) Aufgaben der inneren Mission, mit beson¬

derer Berücksichtigung der Evangelisation
an Unkirchlichen: Prof. Dr. W. Küpper8'
Bonn.

Diskussion.



— 219 —

Freitag, den 20. August 1948

9.00 Uhr: Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen
Führer des Altkatholizismus, in der Kirche
St. Vitus.
Celebrans: Mgr. E. Lagerwey, Bischof von
Deventer.

10.30 Uhr: Offizieller Empfang des Kongresses durch den

Bürgermeister Hilversums und Besichtigung des
Rathauses.

11.30-13.00 Uhr: Internationale Pressekonferenz im altkatholi¬
schen Vereinsgebäude, Melkpad 21.

14.30 Uhr: Letzte Kongreßsitzung (im Hotel Jans, Stations¬
straat 1-3).

ßetatungsgegenstand wie am Donnerstag:

d) Familie, Staat und Gesellschaftsordnung:
Pfarrer Lothar Affolter, Solothurn.

' Diskussion.

Schluss des Kongresses.

19.30 Uhr: Öffentlicher Festabend im Grand Theatre Gooi-
land, Emmastraat 2, Hilversum.

a) Ansprachen der Vertreter der verschiedenen

Kirchen ;

b) Aufführung des Oratoriums: Das Lied der
Einheit. Text: Mgr. E. Lagerwey. Musik:
Alex de Jong.

Samstag, den 21. August 1948

9.00 Uhr: Hohes Amt in der Kirche St. Vitus.

Celebrans: Prof. B. A. van Kleef, Culemborg.

10.30 Uhr : Ausflug nach « De Hooge Veluwe », Naturreservat
und Museum.

Abfahrt ab Hotel Jans. Rückkunft in Hilversum

16.00 Uhr.



220

1. Sitzung der Kongrcssteilnchmer, Mittwoch,
den 18. August 1948

Um 10% Uhr vormittags eröffnet der Präsident des ständigen
Kongressausschusses, Herr Dr. J. J. Vermeulen aus Utrecht, die

Sitzungen des Kongresses. Er begrüsst die Teilnehmer in
holländischer, deutscher und englischer Sprache:

Hochansehnliche Versammlung
Hochwürdige Herren Bischöfe und Vertreter der mit uns

befreundeten Kirchen!
Liebwerte Glaubensgenossen!

Wir befinden uns hier, in diesem Augenblick, vor der Tagung
eines langersehnten internationalen Altkatholikenkongresses.

Der Zeitraum zwischen dem vorigen und dem heutigen Kongress

hätte ein zweijähriger sein sollen, es ist aber ein zehnjähriger
geworden.

Ich brauche wohl nicht zu sagen, was hiervon die Ursache
gewesen ist. Mit mehr Recht könnte man fragen: Warum heute wohl
einen Kongress zusammenzubringen

Vierzehn Kongresse liegen jetzt hinter uns, welche in der
Geschichte der altkatholischen Kirche in den Niederlanden eine

Reihe von 14 Momenten bilden, wofür die niederländischen
Altkatholiken weder Dank noch Anerkennung genug zollen können,
da unsere Kirche, statisch geworden in der vorangehenden Periode
der Verlassenheit — eine Folge der Desertion so vieler im 17. und
18. Jahrhundert —, infolge dieser Kongresse wieder auf den Weg
gebracht wurds, der führen konnte zu einem dynamischen Leben
und zu einem besseren Verständnis für ihre Existenzberechtigung-

Ais 1890 in Köln der erste Kongress abgehalten wurde, hat
zweifellos eine stärkere Spannung die Gemüter beherrscht als jetzt.
Wurde doch damals eine neue Welt erschlossen; damals wurden
von hervorragenden Führern in beredten Worten mächtige
Perspektiven eröffnet. Die altkatholische Kirche in den Niederlanden
erlebte ein Pfingstfest. Es wurde, nach den Worten Ulrichs von

Hütten, «wieder eine Lust zu leben».

Was ist aus diesen schönen Erwartungen geworden
Der Mann, der in unserer Geschichte bekannt ist als «der

Spiegel des 13. Jahrhunderts», Jacob van Maerlant, hat in der

Mitte jenes Jahrhunderts seine Welt geschildert in einem Gedicht,



— 221 —

das nach den Anfangsworten bezeichnet wird als «Wapene (Wehe)
Martijn». Die ersten drei Zeilen lauten (in Übersetzung) :

«Wehe, Martin, wie wird's gehn
Wird die Welt noch länger stehn
In so schlechtem Rufe »

Tausend und aber tausend Male wurde seitdem dieser
trübsinnige Seelenerguss wiederholt, zu mancherlei Zeiten und in
mancherlei Sprachen. Wem von uns ist dieser Seelenerguss nie
über die Lippen gekommen

Wenn uns denn auch in diesen Zeitläuften entgegnet wird:
«Wie haben Sie den Mut dazu aufbringen können, unter den
obwaltenden Umständen einen internationalen Kongress
einzuberufen », so würde eine solche Äusserung weder unsere
Verwunderung noch unseren Arger erwecken. Wir haben völliges
Verständnis für die Geistesverfassung, aus welcher heraus ein
ähnlicher Seelenerguss hervorgeht. Immerhin dürfen und müssen wir
das nicht ohne weiteres hinnehmen, folglich müssen wir unseren
abweichenden Standpunkt verteidigen.

Die Geschichte der Menschheit weist dasselbe Bild auf wie die
Erdrinde, welche uns trägt und ernährt. Wie die Erdrinde ihre
Meerestiefen und ihren Mont Blanc hat, so hat die Geschichte der
Menschheit ihre Niederungen und ihre Höhepunkte, ihre «De
profundis»— und ihre «Nunc dimittis»— Perioden. In diesen Perioden
der Niederungen gibt es immer Menschen, die geistig zusammenbrechen.

Aber, Gott sei Dank, gibt es zu gleicher Zeit auch andere,
in denen, gerade dann, die unsterbliche Heilshoffnung aufkeimt.
Sie hoben ihre Augen zu den sie umringenden Bergen und sind
davon überzeugt, dass von dorther die Hilfe ihrer Genesung kommen
^ird. Diese wählen dann ohne Zögern, weil sie sicli geführt wissen,
den Weg atifwärts mit einem «Luctor et emergo» (ringend steige ich

aüfwärts) im Herzen und auf den Lippen.
Für diese ist gerade der heutige Kongress zusammenberufen.

Selbstverständlich bauen wir darauf, dass ihr Vorbild auf andere
begeisternd wirken wird. Aber im Anfangsstadium sind Pioniere
Unentbehrlich. Und wenn nur die Traktoren für ihre Aufgabe
"^rechnet sind, folgen auch die schwersten Trucks.

Wir geben uns der Hoffnung hin, dass dieses unser Zusammensein

und Zusammenreden zu einem Zusammenarbeiten führen wird.



— 222 —

Sagte nicht schon der Prophet Amos (III. 3.): «Mögen auch zween
miteinander wandeln, sie sein dann eins untereinander?»

Aus diesem Grund wurde dieser Kongress einberufen.

Möge er die Wahrheit erfahren von Christi Wort: «Denn

wo zween oder drei versammelt sind in Meinem Namen, da bin Ich
mitten unter ihnen.» (Matth. XVIII. 20.)

Wir legen grossen Wert auf die Anwesenheit der
hochehrwürdigen Repräsentanten der mit uns befreundeten Kirchen.
Deshalb möchte ich besonders erwähnen die Herren: Seine Eminenz
Metropolit Germanos, Erzbischof von Thyatira, in Vertretung des

Patriarchen von Konstantinopel, Lordbischof Sturtevant Har-
wood, in Vertretung des Erzbischofs von Canterbury.

Viele vertraute und geschätzte Persönlichkeiten von früheren
Kongressen her werden wir schmerzlich vermissen. Lasst uns ihrer
in Liebe und Dankbarkeit gedenken.

Die Zahl der Kongressisten ist nicht geradezu erheblich. Die
Zeitumstände sind entschieden ungünstig. Aber leider ist auch
noch immer das 1931 vom damaligen Schriftführer des
Kongressausschusses gesprochene Wort in Kraft: «Der geringe Fortschritt
der Mitgliederwerbung belehrt uns darüber, dass unsere Kongresse
noch immer im wesentlichen eine Sache der Führer sind, nicht des

Kirchenvolkes.»

Caveant consules!

Mit um so grösserem Vergnügen heisse ich darum willkommen
alle diejenigen, die hier anwesend sind und die ich, auf Grund ihrer
Anwesenheit, glaube begrüssen zu dürfen als positive Träger einer

unerschütterlichen Heilshoffnung.

Hiermit erkläre ich den XV. Internationalen Altkatholikenkongress

für eröffnet.

Wahl des Präsidenten des Kongresses und des Bureaus

Zur Wahl in das Bureau des Kongresses werden im Auftrag
des ständigen Kongressausschusses von Herrn J. J. VermeuleB

vorgeschlagen: 1. Präsident: Prof. B. A. van Kleef (Holland),
2. Präsident: Bischof Dr. 0. Steinwachs (Deutschland); 3. Prä'
sident Pfarrer W. Heim (Schweiz). Als Sekretäre : Pfarrer A. R- Hey
ligers (Holland), Dr. W. Meier (Schweiz), Prof. Dr. W. Küpper"
(Deutschland), Pfarrer A. Zwart (Holland). Als Stimmenzähler
Pfarrer F. Ackermann (Schweiz) und Vikar D. N. de Rijk (Holland)-



— 223 —

Als Übersetzer Pfarrer W. Heim für Französisch und Pfarrer
A. Zwart für Englisch.

Herr Prof. B. A. van Kleef übernimmt die Leitung des

Kongresses und spricht den Kongressteilnehmern seinen Dank aus für
seine Wahl zum Präsidenten des 15. internationalen Altkatholikenkongresses.

«Ich begrüsse Sie alle herzlich und ich heisse Sie alle
willkommen. Der holländische Teil des Kongresses wundert sich
vielleicht darüber, dass ich in der deutschen Sprache rede, aber ich
tue das zunächst für die Schweizer, die die grosse Reise gemacht
haben und die ich besonders willkommen heisse. Es ist für uns ein
Herzensbedürfnis, den Schweizern Dank zu sagen für alles, was sie

nach dem Kriege für unsere Kirchen, Kinder und unser Volk Gutes

getan haben. Ich freue mich ebenfalls, dass ich jetzt wieder die
Deutschen begrüssen kann und dass wir die Verbindung mit der
deutschen altkatholischen Kirche wieder aufnehmen können. Wir
wollen nicht denken innerhalb der Grenzen eines Nationalismus,
sondern in der einen Kirche, die alle Grenzen umspannt. Ich habe
das Deutsche gebraucht. Das will nicht heissen, dass man während
des Kongresses nicht Holländisch sprechen darf. Ausdrücklich
soll festgestellt werden, dass auch die holländische Sprache
Kongreßsprache ist. Ich begrüsse die Alten und auch die Jüngeren,
auf die unsere Hoffnung gebaut ist.»

Der Präsident verliest die eingegangenen Briefe, welche am
Ende dieses Berichtes aufgenommen sind.

Jetzt erteilt der Präsident dem Herrn Prof. Dr. U. Küry das

Wort, der berichtet über den ständigen Kongressausschuss, über
die Internationale Stipendienkasse und die «Internationale Kirchliche

Zeitschrift».

Bericht des Sekretärs des ständigen Kongressausschusses

Der ständige Kongressausschuss, der im Jahre 1938 in Zürich
neu gewählt worden war, bestehend aus den Herren Dr. J. J.
Verbunden, Utrecht, Präsident, Pfarrer P. H. Vogel, Saarbrücken,

Vizepräsident, und dem Sprechenden als Sekretär, konnte in dem

Zeitraum, der hinter uns liegt, seine Tätigkeit naturgemäss nur
»n sehr beschränktem Umfange aufnehmen. Nachdem Pfarrer Vogel

2ürückgetreten war und Pfarrer P. Pfister sich zur Übernahme des

Amtes nicht hatte entschliessen können, wurde auf Vorschlag des



— 224 —

Herrn Bischof Kreuzer Pfarrer H. Michelis, Köln, als Vizepräsident
zugewählt. Leider konnte infolge der Kriegs- und
Nachkriegsverhältnisse der Ausschuss nie zu einer Sitzung zusammentreten.
Die Geschäfte mussten alle auf brieflichem Wege erledigt werden.

Schon im Dezember 1940 sah sich der Kongressausschuss in
Voraussicht der langen Kriegsdauer veranlasst, den Einzug der

Mitgliederbeiträge zu sistieren. Erst als die Einberufung eines

Kongresses wieder ins Auge gefasst werden konnte, wurden für die
Jahre 1947 und 1948 die Beiträge wieder erhoben und damit
zugleich eine Aktion zur Werbung neuer Mitglieder verbunden. Der
Mitgliederbestand ist gegenwärtig folgender: Holland 12, Deutschland

77, Schweiz 97. Um die Mitgliederwerbung haben sich
besonders verdient gemacht in Holland Dr. Vermeulen, in Deutschland

Pfarrer Michelis und in der Schweiz Pfarrer P. Richterich.
Dieser ist an Stelle des letztes Jahr zurückgetretenen langjährigen,
überaus gewissenhaften und treuen Landeskassiers W. Herzog in
Lausanne getreten.

Seit dem letzten Kongress sind folgende Mitglieder gestorben,
deren wir in Pietät und Dankbarkeit gedenken:

Aus dom altkatholischen Episkopat : Herr BischofAlois Paschek
in Warnsdorf.

In Holland: Hr. Dir. C. A. Mittelbeck, Utrecht; Hr. Prof. van
Riel, Amsterdam; Frau M. J. H. van de Ven, Schiedam; Hr.
T. H. Maan, Amsterdam ; Hr. S. P. van Thiel, Haarlem ; Hr.
B. J. Schade van Westrum, Soestdyk.

In Deutschland : Frau Berta Burr, Konstanz ; Frl. Emilie
Heeg, Freiburg; Frau Centa Leeb, Passau; Stadtpfarrer P. Pad-
berg, Stühlingen; Dekan Max Rachel, München; Frau Pauline
Straub, Konstanz; Frl. Clara Stumpf, Koblenz.

In der Schweiz : Hr. Dr. E. Spielmann, Bern ; Frl. Emmy
Tschuy, Biel; Schwester Bea Ruefli, Biel; Hr. Pfarrer Emil Meier,
Ölten ; Frau M. Frey-Vogt, Basel ; Hr. Emil Gromann, Zürich. -—

Die Verstorbenen mögen ruhen in Gottes ewigem Frieden.

Die Kongresskasse, die von Herrn Max Gürtler in Basel
verwaltet und vom Finanzverwalter der christkatholischen Kirche
der Schweiz revidiert wird, erzeigt auf den 7. Januar 1948 einen
Aktivsaldo von Fr. 2305.45. Aus der Kasse ist jährlich ein Beitrag von
ca. Fr. 100 an den Fortsetzungsausschuss der Konferenz für Glauben
und Verfassung in London bezahlt worden, gelegentlich ist auch die



— 225 —

altkatholische Flüchtlingshilfe mit Beiträgen bedacht worden.
Vorgesehen ist auch, unseren altkatholischen Vertretern an
ökumenischen Konferenzen und Studientagungen, wie das früher schon

geschehen ist, einen Kostenbeitrag zu entrichten. Zur endgültigen
Regelung dieser Frage wird sich der Ausschuss noch in Verbindung
setzen mit den zuständigen Behörden der Landeskirchen.

Die vom Berner Kongress 1925 eingesetzten Arbeitsgemeinschaften

in den einzelnen Ländern haben bis jetzt leider nicht
reaktiviert werden können. Der Kongressausschuss ist aber der
Meinung, dass diese Arbeitsgemeinschaften unter den vielfach
veränderten Verhältnissen neue Aufgaben zu erfüllen berufen und
imstande sind. Bei den bestehenden Schwierigkeiten im
Grenzverkehr und in der Transferierung von Devisen erweist es sich überdies

als notwendig, dass in Zukunft in den einzelnen Ländern aus
den Mitgliederbeiträgen besondere Kongresskonti angelegt und für
die Finanzierung kommender Kongresse bereitgestellt werden,
ebenso soll die Werbung von ständigen Kongressmitgliedern und
vor allem von Abonnenten für die «Internationale Kirchliche
Zeitschrift» landeskirchlich neu organisiert werden.

Obwohl nicht direkt in den Arbeitsbereich des
Kongressausschusses fallend, soll hier auch über diejenigen Werke kurz
Bericht erstattet werden, die von früheren Kongressen geschaffen
wurden oder die sonst für die gegenseitigen altkatholischen
Beziehungen von Bedeutung sind: die «Internationale Kirchliche
Zeitschrift», die Internationale Stipendienkasse und das alt-
katholische Hilfswerk.

Die «Internationale Kirchliche Zeitschrift» in Bern hat — so

entnehmen wir einem Bericht des Redaktors — auch den zweiten

Weltkrieg glücklich überstanden, ohne dass sie das traurige Schicksal

so vieler anderer kirchlicher und wissenschaftlicher Zeitschriften
teilen musste, die ihr Erscheinen einstellen mussten. Sie hat zwar
auch schweren Schaden durch Verlust einer grossen Anzahl von
Abonnenten erlitten; sie war in der Zeit, als die Schweiz von der

ganzen Welt abgeschnitten war, sehr gefährdet. Dank ihren
finanziellen Reserven, der materiellen Hilfe treuer Gönner, der

Einschränkung des Umfanges und grösster Sparsamkeit konnte sie

sich halten, nicht zuletzt weil Redaktion und Mitarbeiter sie von
jeher um Gottes Lohn betreuen. Nach dem Krieg meldeten sich

sofort wieder viele Abonnenten. Eine neue Schwierigkeit bot die

rapide Steigerung der Druckkosten ; ihr konnte zum Teil dadurch



— 226 —

begegnet werden, dass alte Jahrgänge der Zeitschrift, die sehr

begehrt sind, verkauft werden konnten und dass das Hilfswerk
Ersatz für Abonnementsbeiträge leistet, die als Kompensation des

Hilfswerkes den Ländern zukommen, mit denen der ordentliche
Geldverkehr mit der Schweiz noch nicht in Gang gekommen ist.
Verloren sind die Abonnenten im Osten, doch ist der Tauschverkehr

mit orthodoxen Zeitschriften wieder möglich geworden.
Wenig, fast keine Freunde besitzt die Zeitschrift in der angelsächsischen

Welt, nicht einmal theologische Bibliotheken halten sie,

auch TauschVerhältnisse sind ziemlich spärlich. Wir hoffen aber,
die Abonnentenzahl, die die Vorkriegszeit aufzuweisen hatte, im
Verlaufe dieses Jahres wieder zu erreichen, obwohl auch das auf die
Dauer nicht genügt, um sie durchzuhalten. Die Rechnung, die

von Herrn a. Direktor E. Frey geführt wird, wird vom Synodalrat
der christkatholischen Kirche der Schweiz regelmässig geprüft.

Die von Herrn Bischof Küry verwaltete Internationale
Stipendienkasse, die geschaffen worden ist, um Studenten nichtschweizerischer

Staatsangehörigkeit das Studium an der christkatholisch-
theologischen Fakultät der Universität Bern zu erleichtern, weist
in den Jahren 1937—1947 an Einnahmen eine Gesamtsumme von
Fr. 25 188.95 auf. Sie setzt sich ausser aus den Zinsen eines kleinen

Vermögens hauptsächlich zusammen aus Beiträgen des Synodalrates,

der Gemeinden, der Frauenvereine und des Diasporavereins
sowie einzelner Gönner der christkatholischen Kirche der Schweiz,
des holländischen Hilfsvereins, Bischof Hodurs und eines weiterern
Beitrags aus den USA. Stipendien haben in dieser Zeit bezogen
6 Bulgaren, 2 Serben, 1 Deutscher, 1 Holländer, 1 Grieche und
1 Ukrainer, 12 Studenten, dazu kamen noch 5 Serben, die seit 1947

vom Hilfswerk des ökumenischen Rates in Genf Stipendien
erhalten. An die 12 erstgenannten Studenten ist eine Summe von
Fr. 13 990.95 an Stipendien und eine solche von Fr. 2580 für ihre
Beherbergung im Studentenheim aufgewendet worden. Bis auf
einen wohnten alle Studenten im Studentenheim, wo sie freie
Wohnung, Heizung und Licht haben. Während zwei Jahren waren
keine ausländischen Studenten an der Fakultät. Die Eingänge
dieser Zeit wurden dem Vermögen einverleibt, das Fr. 6000 beträgt-
Die Jahresrechnungen werden von der Finanzverwaltung des

schweizerischen Synodalrates geprüft.
Wenn wir hier auch das von Herrn Bischof Küry betreute und

hauptsächlich von den schweizerischen Christkatholiken finan-



— 227 —

zierte, aber auch vom ökumenischen Rat, der anglikanischen Kirche
Englands und der Vereinigten Staaten mit namhaften Zuschüssen
bedachte Altkatholische Hilfswerk erwähnen, so geschieht es gewiss
nicht um eitlen Ruhmes, sondern um der Tatsache willen, dass
dieses Hilfswerk beträchtlich mitgehofen hat, die durch den Krieg
zerrissenen Bande zwischen den einzelnen altkatholischen Kirchen
und den uns befreundeten Kirchen wiederherzustellen und zu
vertiefen. Die Schaffung dieses Hilfswerkes hatte sich als notwendig
erwiesen, als im Spätsommer des Jahres 1938 die ersten
Emigranten altkatholischen Bekenntnisses in der Schweiz Zuflucht
suchten, denen dann in den folgenden Jahren immer mehr Flüchtlinge,

vor allem auch solche orthodoxen Glaubens folgten. Diesen

Emigranten ist hauptsächlich geholfen worden durch Vertretung
ihrer Interessen vor den Behörden, durch Seelsorge und Besuche,
durch Auszahlung eines monatlichen Taschengeldes, durch
Vermittlung von Ferien- und Freiplätzen, durch Ausrüstung mit
Schuhen und Kleidern, durch Beratung und Hilfe zur Weiterreise.
— Eine zweite wichtige Aufgabe brachte dem Hilfswerk der
Ausgang des Krieges, als es sich darum handelte, den altkatholischen
Kirchen und Glaubensbrüdern in den kriegsversehrten Ländern
selbst beizustehen. In den christkatholischen Gemeinden der
Schweiz sind zu diesem Zwecke vier Aktionen — eine fünfte ist
noch im Gange — zur Sammlung von Geldmitteln und Naturalien
durchgeführt worden. Neben Lebensmitteln und Kleidern sind vor
allem auch Paramente und kirchliche Literatur in die notleidenden
Gebiete gesandt worden, ging es doch von Anfang darum, den

bedrängten Altkatholiken nicht nur materiell, sondern auch geistig
beizustehen und sie ihre Zugehörigkeit zur Gemeinschaft des

Einen Glaubens spüren zu lassen.

Über die Beziehungen zu den uns befreundeten Kirchen des

Westens und des Ostens sowie zum ökumenischen Rat der Kirchen
wird in einem besonderen Referat Bericht erstattet werden. Uns
bleibt zum Schluss nur noch die angenehme Pflicht, unseren
holländischen Freunden, die trotz der Ungunst der Zeit und manchen
Bedenken es gewagt haben, diesen Kongress einzuberufen und zu

organisieren, unseren herzlichsten Dank auszusprechen. Möge der

Kongressarbeit, die der Vertiefung des ökumenischen Gedankens

nnd dem geistigen Wiederaufbau unserer Kirchen und Völker
dienen möchte, Erfolg und reicher Segen beschieden sein.



— 228 —

Nachdem der Präsident dem Berichterstatter den Dank des

Kongresses ausgesprochen hat, gibt er dem Erzbischof Dr.
Germanos und Bischof Sturtevant Harwood Gelegenheit, jetzt schon
ihre Ansprachen abzuhalten. Einen Auszug aus dem Gesagten
findet man am Ende dieses Berichtes.

Mit einigen Worten der Anerkennung spricht der Präsident den

hochwürdigen Rednern den Dank der Hörer aus. Die Tagung wird
unterbrochen und um 14 Uhr wieder aufgenommen.

Nunmehr hielt Bischof Dr. A. Küry der schweizerischen
christkatholischen Kirche den Vortrag über:

Die ökumenische Bewegung

Im ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts sind in verschiedenen

kirchlichen Zentren der Erde Stimmen laut geworden, die
die Kirchen zur Zusammenarbeit und zum Zusammenschluss in
irgendeiner Gestalt aufgerufen haben. Sie entsprangen der
Einsicht, dass die Zersplitterung der christlichen Welt in eine fast
unübersehbar gewordene Zahl von verschiedenen grossen Kirchen
und kleineren Gemeinschaften dem Ansehen und Einfluss des

Christentums schade und dem Willen des Stifters der Kirche
widerspreche. Zwei Vorschläge, die auf eine Einigung und
Zusammenarbeit der Kirchen hinzielten, nahmen bald feste Formen
an. In der bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten von
Nordamerika wurde vorgeschlagen, unter den Kirchen, die sich zu
Christus als dem Sohne Gottes und unserm Heiland bekennen, auf
der Grundlage gemeinsamen Glaubens und einheitlicher
Verfassung eine Einigung anzustreben. Der Gedanke fiel auf guten
Boden. Die Einladung zu einer Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung wurde mit Ausnahme von Rom von fast allen Kirchen
angenommen. Ein zweiter Versuch ging von der Kirche von
Schweden aus mit der Absicht, die Kirchen für Werke des
praktischen Christentums — unbeschadet der Unterschiode in Lehre
und Verfassung — zu einheitlichem Handeln zusammenzuschliessen.

Die beiden Bewegungen, die uns beschäftigen, haben in kurzer
Zeit grosse Weltkonferenzen einberufen, die für praktisches
Christentum im Jahre 1925 in Stockholm und 1937 in Oxford und

die für Glauben und Verfassung 1927 in Lausanne und 1937 in

Edinburg. Da fast alle Kirchen der bewohnten Erde — der
Ökumene — sich an diesen Konferenzen beteiligten, spricht man von



— 229 —

der ökumenischen Bewegung. Der Gedanke lag nahe, beide
Organisationen in eine zusammenzufassen. Das wurde auf den beiden
Konferenzen des Jahres 1937 in Oxford und Edinburg beschlossen

und in der Folge ein «Ökumenischer Rat der Kirchen» gebildet, der
die äussere Organisation schuf und eine Tagung auf Ende August
nach Amsterdam vorbereitete und einberief. Die Teilnahme sagten
142 Kirchen der Erde zu.

Wir Altkatholiken haben von der ersten Stunde an die
«ökumenische Bewegung» lebhaft begrüsst. Kirchliche Union ist ein
erstes und ernstes Anliegen der Altkatholiken seit ihrem ersten
Kongress in Köln 1871, der von Döllinger einberufenen
Unionskonferenzen in Bonn 1874 und 1875, der Bischofskonferenz der
seit 1889 in der Utrechter Union vereinigten Kirchen, der
Internationalen Altkatholikenkongresse seit 1890, der «Internationalen
Theologischen Zeitschrift» 1893—1910 und ihrer Nachfolgerin, der
«Internationalen Kirchlichen Zeitschrift», seit 1911.

Nach unserer Auffassung ist die Weltkonferenz für Glauben
und Verfassung die wichtigere. Ihre Tätigkeit ist in der neuen
Organisation gesichert. Ihr Ziel ist, die Voraussetzungen zu schaffen,
dass die organische Union, die innere Verbindung der Kirchen zu
einer sichtbaren Gemeinschaft, Tatsache werde. Was aber immer
wieder hervorgehoben werden muss : die Weltkonferenz für Glauben
und Verfassung — sie arbeitet in der neuen Organisation
selbständig weiter — will die kirchliche Union nicht durch einen regen
Aktivismus schaffen, sondern sie will nur vorbereitende Arbeit
leisten, die Voraussetzungen schaffen, die es den einzelnen
Kirchen erleichtern, in Unionsverhandlungen mit Kirchen
einzutreten, die ihnen am nächsten stehen. Das soll in erster Linie
herausgearbeitet werden, was die Kirchen an gemeinsamem Gut
besitzen, aber auch das, was sie voneinander trennt. In Lausanne
Und Edinburg hat man den Eindruck bekommen, dass der gemeinsame

Besitz viel grösser ist, dass man in wesentlichen Dingen
einander viel näher steht, ah man wohl allgemein vermutet hatte.
Jeder, der die Borichte dieser beiden Konferenzen studiert, wird
sich selbst davon überzeugen können. Jedem Teilnehmer kamen
aber auch die Unterschiede stark zum Bewusstsein. Niemand
dachte wohl daran, die Gegensätze könnten leicht überwunden

werden. Die tiefgehenden Unterschiede liessen erkennen, dass ein

langer und mühsamer Weg zum Ziel führen kann, das nur mit
Lottes Hilfe erreicht werden kann.



— 230 —

So sehr die Gegensätze hervortraten, die Einheitim Glauben an
Jesus Christus, den Sohn Gottes, unsern Herrn und Erlöser, kam in
Lausanne in den gemeinsamen Gottesdiensten zum Ausdruck, wenn
auch die Gemeinschaft durch gemeinsame Abendmahlsfeier noch
in ferner Zukunft steht. Sie kam zum Ausdruck in der einmütigen
Zustimmung zur Botschaft der Kirche an die Welt: das Evangelium.

Diese Kundgebung hebt an: «Die Botschaft der Kirche an
die Welt ist und bleibt das Evangelium. Das Evangelium ist die
Freudenbotschaft von der Erlösung, die Gott der sündigen Menschheit

in Jesus Christus für Zeit und Ewigkeit schenkt. In einer durch
das Walten des Geistes in der Menschheit... vorbereiteten Welt
kam das ewige Wort Gottes in der Fülle der Zeit ins Fleisch und
ward Mensch: Jesus Christus, der Gottessohn und der Menschensohn,

voller Gnade und Wahrheit...» — «In liebevollem
Verständnis für das Elend unseres Zeitalters, für seinen Drang nach
intellektueller Ehrlichkeit, nach sozialer Gerechtigkeit und nach
neuer Geistigkeit nimmt sich die Kirche durch dieses alte
Evangelium der Nöte der Menschen von heute an und stillt das
gottgewollte Verlangen der Emporstrebenden. So ist das Evangelium
heute wie ehedem der einzige Weg des Heils.» Einmütig wurde «der
Ruf zur Einheit » angenommen : « Gott will die Einheit, so heisst es

darin. Unsere Anwesenheit auf dieser Konferenz legt Zeugnis dafür
ab, dass wir begehren unseren Willen unter Seinen Willen zu

beugen. Gottes Geist ist in unserer Mitte gewesen. Er war es,

der uns hierher gerufen hat. Dass Er bei uns war, wurde in unsern
Gottesdiensten, unseren Beratungen und in unserem brüderlichen
Verkehr offenbar. Er hat uns geholfen, uns einander zu erschliessen.
Er hat unsern Horizont erweitert, unser Verständnis beseelt und
unsere Hoffnung angefeuert. Ein Wagnis haben wir unternommen,
und Gott hat unserm Wagnis recht gegeben. Wir können niemals
wieder dieselben sein, die wir ehedem waren.»

Man hat die Konferenz kritisiert, ihr jeden Erfolg abgesprochen-
Und doch war es ein Erfolg, dass sie überhaupt zustande gekommen
ist. Als sie zehn Jahre später in Edinburg zusammentrat, wurde

von 55 Versuchen berichtet, die Kirchen unternommen hatten,
um sich mit andern Kirchen zu vereinigen, mit dem Ergebnis,
dass in 38 Fällen eine Union durchgeführt werden konnte, in
12 Fällen gegenseitige brüderliche Anerkennung ausgesprochen
wurde und sich die Kirchen in fünf Fällen zu einem Kirchenbund
zusammenschlössen. Beteiligt waren die Anglikaner, die Baptist611'



— 231 —

Altkatholiken, Kongregationalisten, die Orthodoxen des Ostens, die
Quäker, Lutheraner, Methodisten, Mährischen Brüder, Presbyterianer,

Reformierten, Syrisch-Orthodoxen, Unitarier, Universalisten,

wahrhaft eine ökumenische Bewegung. Wir Altkatholiken
haben mit der Kirche von England im Jahre 1931 die Interkommunion

abgeschlossen und die mit den Kirchen des Ostens
vorbereitet. Die Verhandlungen haben so zum Ziele geführt, dass sie

nur noch einer Bestätigung durch einen Beschluss einer allgemeinen
orthodoxen Synode bedürfen. Die Interkommunion mit der Kirche
von England hat sich besonders während des Krieges praktisch
bewährt. In den Gefangenenlagern in Deutschland und in den

angelsächsischen Ländern wurden brüderliche Seelsorgedienste
geleistet, in Holland gemeinsame Gottesdienste gefeiert und unsere
Kirchen zur Verfügung gestellt, in der Schweiz firmte der Bischof
in anglikanischen Kirchen junge Anglikaner. Seither sind die
Beziehungen durch gegenseitige Besuche enger geknüpft worden.

In Edinburg sind 1937 die Untersuchungen im Sinne von
Lausanne fortgesetzt worden. In einer Rede der Konferenz sagte
der Präsident Erzbischof Temple von York, die Konferenz werde
nichts zur Weiterleitung annehmen, was nicht einstimmig oder
widerspruchslos beschlossen würde. «Wir tagen, um die Ursachen
Unserer Entzweiung zu erörtern. Daher muss in all unseren
Beratungen ein bevorzugter Platz der Frage eingeräumt werden:
Sind unsere Gegensätze derart, dass sie die Einigung derer
hindern, die die verschiedenen Auffassungen in der einen sichtbaren
Kirche vertreten » Konfessionelle Zuspitzungen werden
vermieden —- nur zu oft Folgen der Auseinandersetzungen mit
Andersgläubigen. Man ging auf die grundlegenden Wahrheiten zurück,
die zu starke konfessionelle Ausprägungen erhalten hatten und eine

Verständigung erschwerten. Dabei blieben die grundsätzlichen
Differenzen deutlich ausgesprochen. Diese Methode hatte zur Folge,
dass eine Einigung über die Gnade erzielt werden konnte. Die
Gnade wurde als einziger Grund unserer Erlösung und unseres Heils
anerkannt, ohne dass den verschiedenen Auffassungen der
Konfessionen Gewalt angetan wurde. Und wenn man bemerkt, was
über die Kirche, über Kirche und Wort Gottes, über Tradition,
über die Sakramente, über das kirchliche Amt gesagt wurde,
erkennt man, dass man einander näher gekommen ist, obschon ge-
rade über die Anschauungen über das Bischofsamt keine

Verständigung erreicht werden konnte.



— 232 —

Der zweiten Richtung der ökumenischen Bewegung der
Weltkonferenz für praktisches Christentum wurde im allgemeinen mehr
Sympathie entgegengebracht als der Lausanner Konferenz. Weithin
herrschte die Ansicht, eine Zusammenarbeit auf praktischem Boden

zur Hebung der mannigfaltigen Nöte in der Welt sei aussichtsreicher

als die Versuche einer Einigung in Glauben und Verfassung.
Das Programm der beiden Konferenzen in Stockholm 1925 und
in Oxford 1937 war weit gefasst und erstreckte sich auf die
wichtigsten Gebiete des moralischen, sozialen, wirtschaftlichen,
industriellen, internationalen Lebens. Allein es stellte sich heraus, dass

eine Zusammenarbeit auf diesen Gebieten sich nicht so einfach
gestalten lässt, wie vielfach angenommen war. Auch hier
offenbarten sich in den Auffassungen und Bewertungen tiefgehende
Unterschiede, die sich nicht immer mit den konfessionellen Grenzen
decken, sondern durch die einzelnen Kirchen hindurchgehen. Eine
lehrhafte Begründung der Verhandlungen erwies sich als
wünschenswert. Weder Stockholm noch Oxford brachten eine
Verständigung über die sozialethischen Grundlagen als einer gemeinsamen

Basis der Zusammenarbeit. Weit gingen die Anschauungen
über das Reich Gottes und die menschliche Mitwirkung auseinander:
Der europäisch-kontinentalen eschatologischen Auffassung, das

Reich Gottes sei nicht das Werk der Menschen, sondern das Gottes,
stand die amerikanische gegenüber, die den menschlichen Aktivismus

in erster Linie betont, der das Reich in langsamer fortschrittlicher

Entwicklung herbeiführt. Ein Ausgleich wurde gesucht,
das Reich Gottes ist göttlich und menschlich, wir sind Mitarbeiter
im Reiche Gottes. Als solche haben wir die Pflicht, vor ihm Zeugnis
abzulegen, es darzustellen. Jesus Christus ist Helfer in aller Not,
die die Menschen bedrückt. Die Christen sind verpflichtet, ihr in
ihrer mannigfachen Erscheinung in der Nachfolge Jesu entgegenzutreten.

Einigkeit herrschte darüber, dass die Kirche ihre sozial6

Tätigkeit nicht auf bannherzige Werke beschränken dürfe, dass sie

nicht achtlos an den sozialen Schäden vorübergehen dürfe, dass

sie es mit ihrer Pflicht diesen gegenüber zu leicht genommen habe,

dass sie für Gerechtigkeit, für einen Ausgleich der wirtschaftlichen
Güter, für den Frieden unter den Völkern mitverantwortlich sei-

Um den Kirchen bei der Lösung solcher Aufgaben behilflich zu

sein, wurde ein internationales Forschungsinstitut für sozia

Fragen in Aussicht genommen und in der Folge in Genf eingerichte •



— 233 —

Das Institut hat diese Aufgabe übernommen und vor allem auch
geholfen, die zweite Weltkonferenz in Oxford vorzubereiten. Ihre
Geschäfte sollten sich in gleicher Richtung wie in Stockholm
bewegen, erfuhren jedoch durch die Vorgänge in Diktaturstaaten
eine besondere Ausgestaltung, sie bewegten sich um das Hauptthema:

Kirche, Volk, Staat. Typisch war, dass die Konferenz in
Oxford sich gegen den Vorwurf der Verweltlichung, des Säkularismus

verteidigen musste, der gegen sie erhoben worden war. Sie

bringe die Kirche in Gefahr, dass sie verweltliche, wenn sie sich

zu sehr mit den Nöten dieser Welt befasse. Einig war man darüber,
dass man keine sozialen, wirtschaftlichen, internationalen
Programme aufstellen dürfe, wie das zeitweise in Amerika geschehen

war. Man musste sich auch gegen die Forderung wehren, die Kirche
habe sich einzig auf die Verkündigung des Heiles zu beschränken,
wenn sie sich nicht der Gefahr aussetzen wolle, ein Teil dieser Welt
zu werden und in Gegensatz zu Gott und seinem Reich zu geraten.
Dagegen wurde, wie gesagt, verlangt, die Kirche habe in
Verbindung mit dem praktischen Leben zu bleiben. All die Nöte
wurden besprochen, gegen die sie sich zu wenden habe. Nur wenige
Punkte, die gerade jetzt aktuell geworden sind, seien erwähnt : Kampf
gegen einseitigen Nationalismus, gegen jede Art von Staatsvergötterung,

gegen gesellschaftlichen, nationalen Rassenhass, gegen den

Krieg und für den Frieden in der Welt. «Die Kirche ist von Gott dazu

berufen, diesen Sünden und allen ihren Folgen mit aller Kraft
Widerstand zu leisten und dagegen eindeutig zu protestieren,
sowohl innerhalb wie ausserhalb ihres Gebietes», heisst es in einem

Bericht von Oxford.
Während der zehn Jahre seit Oxford wurde vom provisorischen

Ausschuss des Weltkirchenrates, vom Forschungsinstitut
und dem neu entstandenen Institut in Bossey bei Genf die Tagung
des Weltkirchenrates vorbereitet. Der Krieg und seine Folgen
hatten die Zentrale in Genf vor neue Aufgaben praktischer Natur
gestellt. Abteilungen für Flüchtlinge, für Kriegsgefangene, für
Wiederaufbau und zwischenkirchliche Hilfe wurden organisiert, die

segensreich wirken. Besonders die Abteilung für Wiederaufbau
leistet für Bau und Restauration zerstörter und beschädigter
Kirchen, christlicher Institute aller Art, für Erholungsurlaub von Geistlichen

und Jugendlichen, Beschaffung von religiöser und kirchlicher

Literatur, Evangelisation und andere Werke wie Lieferung
von Lebensmitteln, Kleidern, Wäsche, Schuhen, Medikamenten

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4. 1948.
1(i



— 234 —

und andern lebenswichtigen Gütern in den kriegsgeschädigten Ländern

Ausserordentliches. Einzig an Geldmitteln liefen für diese

Länder in Genf folgende Summen ein: im Jahre 1945 376 500 $,
1946 1587 900 $ und 1947 1941 100 $. Nicht eingerechnet in
diese Summen sind die Naturalgaben aller Art, die den notleidenden
Kirchen zugesprochen werden konnten. Mit besonderem Dank
erwähnen wir, dass die anglikanische und die bischöfliche Kirche
in USA. in brüderlicher Weise der altkatholischen Kirchen
gedenken.

Durch die ökumenische Bewegung haben alle Kirchen reiche

Anregungen empfangen. Die Botschaft von Lausanne mit ihrem
Ruf zur Einheit hat in den Kirchen der Erde überall freudigen
Widerhall gefunden. Gott will Einheit! Diesem Wort kann sich

heute keine Kirche mehr entziehen — auch die Kirchen nicht,
die die Bewegung ablehnen.

Die ökumenische Bewegung hat der christlichen Welt die

Bedeutung alter zentraler Wahrheiten aufs neue zum Bewusstsein

gebracht. Gott ist in Jesus Mensch geworden, unserm Erlöser.
Die Kirche eine Gabe Gottes, getragen vom Hl. Geist—ihr wesentlich

das Amt, die Verkündigung des Wortes Gottes, die
Sakramente. Christus, der Herr der Kirche, steht im Mittelpunkt der
Einheit. Zu diesem Bekenntnis stehen alle Kirchen der Bewegung.
Der Ruf der Einheit verpflichtet sie, für die Einheit zu beten und

zu arbeiten. Wie ganz anders beten wir heute um die Einheit der
Kirche, als das vor wenigen Jahrzehnten geschehen ist.

Von der ökumenischen Bewegung strömt ökumenischer Geist
in die Kirchen. Keine kann sich diesem Geist entziehen. Er hilft
zur Überwindung eines engen Konfessionalismus, der so viel Unheil
in der Christenheit angerichtet hat. Er erzieht die Vertreter der

Kirchen, in brüderlichem Geist über die ewigen Wahrheiten des

Evangeliums miteinander zu sprechen, über das, was sic eint und

das, was sie trennt ; er erzieht sie, die andern Bekenntnisse zu
studieren und zu würdigen. Ökumenischer Geist hilft, die eigene
Konfession im Lichte des Evangeliums zu schauen, zwischen Wesentlichem

und Unwesentlichem, Ursprünglichem und geschichtlich
Gewordenem, zwischen Ewigem und Menschlichem im eigenen B6'
kenntnis zu unterscheiden. Ökumenischer Geist verpflichtet, den

Wert der eigenen Kirche richtig einzuschätzen und für die erkannte
Wahrheit tapfer einzustehen.



— 235 —

Die ökumenische Bewegung hat durch die Konferenzen in
Stockholm und Oxford endgültig festgelegt, dass es für alle Gebiete
des menschlichen Handelns im privaten und öffentlichen Leben nur
eine Moral gibt, die des Evangeliums. Die Zeiten sind vorbei, da
man in der Christenheit nach Kompromissen mit dieser Welt suchte,
indem man für diese oder jene Gebiete von einer Eigengesetzlichkeit

zu sprechen pflegte. Was im privaten Leben vom Evangelium
aus verwerflich ist, ist es auch im gesellschaftlichen, sozialen,
industriellen, öffentlichen Leben. Diese Wahrheit ist Gemeingut aller
Kirchen geworden, wie auch die andere, dass der Heiland in aller
Not des Lebens Jesus Christus ist und das Heil nur im Glauben

an ihn und in seiner Nachfolge gefunden werden kann.
Wir Altkatholiken stimmen diesen Ergebnissen zu, ohne der

Gefahr der Verweltlichung unserer Kirche zu erliegen. Von Anfang
an haben es unsere Väter abgelehnt, wir folgen ihnen, sich als Kirche
in die öffentlichen und weltlichen Angelegenheiten einzumischen
und kirchliche Parteiprogramme aufzustellen. Wir halten die

Gläubigen an, überall in allen Verhältnissen Christus Treue zu
halten, geben uns Mühe, das heranwachsende Geschlecht zu dieser

Haltung zu erziehen und die reifen Menschen in ihr zu festigen.
Notwendig ist, dass wir als Kirche die Schäden und Nöte des

Lebens und die Vorschläge zu ihrer Hebung kennen. Wir nehmen
die Berichte und die Untersuchungen der ökumenischen Bewegung

gerne entgegen. Ohne genaue Kenntnis der so kompliziert gewordenen

privaten, sozialen, wirtschaftlichen, öffentlichen Verhältnisse

geht es in unseren Tagen nicht mehr. Fremd sein gegen die
Welt ist nicht gleichbedeutend wie fremd sein in dieser Welt.

Besonders wichtig ist es für das gegenwärtige Geschlecht, in
der Nachfolge Jesu Christi nationale Vorurteile und völkische
Überheblichkeit, nationale Feindseligkeit und Volks- wie Rassen-
hass zu bekämpfen. Nach all den Erlebnissen der letzten Jahre
wissen wir, wie schwer das ist. Wenn wir uns Mühe geben, über
all das hinwegzukommen, brauchen wir nichts zu beschönigen.
Das Urteil überlassen wir dem höchsten Richter. Um Christi
willen sind die im Herzen lebendig gewordenen Gedanken des

Hasses zu bekämpfen und mit versöhnlichem Sinn zu überwinden.
Helfende Tat gegenüber Brüdern, die in leibliche und seelische

Not geraten sind, ist ein bewährtes Mittel. Wir verstehen jetzt
besser denn je, dass das ausschlaggebende Urteil über unser Leben

lautet: «Was du einem meiner geringsten Brüder getan hast, das



— 236 —

hast du mir getan. » Es handelt sich da nicht um vulgären Humanismus.

Versöhnlichkeit, Friedfertigkeit, Gerechtigkeitsliebe und
helfende Tat ist auf die Dauer nur aus tiefer Verbundenheit mit
Christus und aus aufrichtigem Glauben an unsern Herrn und
Heiland denkbar und ausführbar.

Grosse Unternehmungen, wie die ökumenische Bewegung,
bieten der Kritik stets grosse Angriffsflächen. An solchen fehlt es

auch bei ihr nicht. Wir wollen uns aber vor allem des Guten und
Wertvollen freuen, das sie der Christenheit bietet. Spätere
Geschlechter werden das noch mehr zu würdigen wissen als wir. Lasst

uns schliessen mit dem Wunsch: Gottes Segen möge der
ökumenischen Bewegung auch künftig beschieden sein. Alle Kirchen
mögen von diesem Segen berührt werden. Gott möge allen auch

künftig fromme und selbstlose Männer erwecken, gleich den prächtigen

Gestalten, die das grosse Werk auf seinen Ruf vor einem
Menschenalter in Angriff genommen haben.

Im Anschluss an dieses Referat spricht Mgr. Dr. A. Rinkel,
Erzbischof der altkatholischen Kirche Hollands, über:

Unsere Probleme im ökumenischen theologischen Gespräch

Es dürfte sich empfehlen, zunächst die Überschrift unseres

Gegenstandes zu erläutern. Jede Arbeit und jedes Gespräch auf
dem ökumenischen Gebiete scheint oft eine übermenschliche
Aufgabe zu sein, und ich glaube, dass wir gut daran tun, die Sache so

anzusehen. So wenig es dem Menschen möglich ist, die Sünde, die

er in die Welt gebracht hat, wegzunehmen und den daraus
entstandenen Schaden wieder gut zu machen, so wenig werden die

Kirchen, die infolge gegenseitigen Missverstehens, gegenseitiger
Unduldsamkeit, durch Verblendung und Übelwollen entstanden
sind, jemals imstande sein, aus eigener menschlicher Kraft den

Weg zu der einen Kirche zurückzufinden. Es ist unser unerschütterlicher

Glaube, dass unsere menschlichen Versuche im
ökumenischen Streben unter der Leitung, Beseelung und Gnade von
Gottes Heiligem Geist stehen. Wenn dem nicht so wäre, dann
würden wir niemals auf das geringste heilende Resultat zu hoffen

brauchen. Wohin sich unser Blick auf diesem Gebiet auch wendet,

überall erheben sich die Probleme. Ich sage ausdrücklich «Pr°'
bleme»; könnten wir doch als alte katholische Kirche, die sich mit



— 237 —

der Kirche der frühesten Jahrhunderte verbunden weiss, mit
Überzeugung von unserm «Standpunkt» sprechen, dessen wir sicher
sind und den wir nie preisgeben werden. Aber ökumenisches,
gemeinschaftliches Arbeiten, Denken und Beten macht bescheiden

und verlangt als erste Pflicht die Bereitschaft, von anderen und
ihren «Standpunkten» zu lernen, und somit auch die Bereitschaft
(ich sage nicht: am eigenen Standpunkt zu zweifeln), Einsichten
anderer zu erfahren und diese mit den eigenen Einsichten zu
vergleichen. Und damit wird das, was für uns selbst im eigenen Kreise

«Standpunkt» heissen darf und muss, im ökumenischen Ganzen

zum «Problem», einem der vielen. Darum müssen wir, ehrlichkeitshalber

und aus Bescheidenheit, die nie ungelehrig und hartnäckig
sein will, von «Problemen» zu sprechen wagen.

Und zwar von «unseren» Problemen, denn wir halten einen
altkatholischen Kongress ab und wollen hier nicht sämtliche
Probleme aufsuchen, die das ökumenische Gebiet liefert, sondern uns
nur mit denjenigen beschäftigen, die durch unseren eigenen Standpunkt

im ökumenischen Werk zur Sprache kommen.
Wir beschränken uns noch weiter. Das ökumenische Gebiet

erstreckt sich seit Anbeginn auf die beiden grossen Bereiche «faith
and order», Glaube und Kirchenverfassung, und «life and work»,

praktisches Christentum, und jedermann weiss, dass besonders
das letztere Gebiet sich immer mehr ausdehnt. Für unseren Gegenstand

beschränken wir uns ausschliesslich auf das erstere, und
deshalb sprechen wir von den Problemen im ökumenischen
«theologischen» Gespräch, zumal es sich zeigt, dass schliesslich alle
Probleme, die sich im ökumenischen Werk ergeben, in den verschiedenen

theologischen Einsichten wurzeln.

I. Als ersten Punkt möchte ich die sogenannte «Basisformel»

nennen. Man nimmt an, dass die Kirchen, die sich der ökumenischen

Bewegung anschliessen wollen, Jesus Christus bekennen als «God

and Saviour», als «Dieu et Sauveur», als Gott und Erlöser. Diese
Formel hat bereits viel Staub aufgewirbelt. Den einen sagt sie zu

wenig aus, den anderen zu viel. Unter den Kirchen, die sich auf
die Glaubensbasis der alten Kirchenkonzilien stellen, gibt es viele,
die gerne eine breitere, tiefere, exklusivere Anschlussformel
befürworten, weil sie für eine nutzbringende ökumenische Zusammenarbeit

die völlige Einstimmigkeit hinsichtlich des Glaubens an
die Person und das Werk Jesu Christi als unerlässliche Bedingung
betrachten; und sie sind davon überzeugt, dass die jetzt verwen-



— 238 —

dete Formel viel zu wenig aussagt. Kirchen jedoch, die auf
unitarischer Grundlage stehen — «unitarisch» ist übrigens ein vager
Begriff —, sagen wir : Kirchen, die nicht ohne Einschränkung die

Trinitätstheologie und die Christologie des 4. und 5. Jahrhunderts
annehmen, sagen wir es noch anders, obwohl die Sache auch dann
noch etwas vag bleibt: Kirchen, die auf «freisinniger» Basis stehen,
fühlen die Basisformel als ein zu enges Kleid, in welches sie sich

zu zwängen haben und in welchem sie sich dennoch nicht heimisch
fühlen.

Die Orthodoxie erblickt in der Formel die Gefahr des Mono-

physitismus ; sie ist der Meinung, dass die wahre Menschheit Christi
darin nicht zum Ausdruck komme, eine Vorsicht, die meiner
Ansicht nach übertrieben ist. Die Formel datiert offiziell von 1912,

als die Episcopal Church von Amerika die «faith-and-order »-Bewegung

ins Leben rief, und man hat damals in dieser Formel einen
Ausdruck finden wollen für die beiden Grundgedanken des christlichen

Glaubens aller Jahrhunderte: incarnation und atonement,
Fleischwerdung und Versöhnung. Es ist klar, dass durchaus nicht
alle Kirchen diese zwei Grundgedanken annehmen, sie jedenfalls
durchaus nicht alle im selben Sinne auffassen. Und mancher
freisinnig denkende Geist nimmt die Formel denn auch nur notgezwungen

an und legt sie in eigener Weise aus, wie sie der Glaubenslinie

Nicäa—Konstantinopel—Chalcedon gewiss nicht entspricht.
Was haben wir dazu zu sagen — Ich glaube nicht, dass

hier auch für uns ein «Problem» Hegt. Wir sind davon überzeugt,
dass die «faith-and-order»-Konferenz von Edinburgh im Jahre
1937 sich viel deutlicher aussprach, als sie als Resultat bekannte:
«Wir sind eins im Glauben an unseren Herrn Jesus Christus, das

fleischgewordene Wort Gottes», von welchem Herrn es weiter
heisst: «der lebte, starb und auferstand, um uns zum Vater zu

bringen, und der durch den Heiligen Geist in Seiner Kirche wohnt».
Aber wir haben es jetzt nicht mehr ausschliesslich mit einer «faith-
and-order»-Bewegung zu tun, sondern mit dem ökumenischen Rat
der Kirchen, der möglichst viele Kirchen zu umfassen sucht und

seine Türen am liebsten für jede Kirche öffnen möchte und es

jeder Kirche selbst überlassen möchte, zu entscheiden, ob sie zu

diesen Türen hineingehen will oder nicht.
Wir zweifeln nicht daran, dass die genannte Formel «God

and Saviour» nächstens zur Diskussion gestellt werden wird, a10

meisten von denen, die sie für ihr freisinniges Denken zu strali



— 239 —

und bindend finden. Und dann wird der ökumenische Rat
tatsächlich vor die Frage gestellt werden, ob er eine möglichst grosse
Freiheit zum Beitritt offenhalten oder aber eine doktrinäre Auslese
vornehmen wird. Wie sehr unsere Kirche auch darauf besteht, den
trinitarischen und christologischen Glauben der Alten Kirche
festzuhalten, bin ich persönlich doch der Meinung, dass ökumenische
Weisheit nicht zu bald Türen schliessen soll, auf Grund von
Glaubensunterschieden, um derentwillen man gerade hinter den selben
Türen sitzen muss, um sie an einem Tisch besprechen zu können,
in der Hoffnung, sie zu einer ökumenischen Lösung zu bringen.
Schliesst man die Türen zu früh, dann verfehlt das ganze ökumenische

Gespräch — das ja die Möglichkeit einer Diskussion aller
mit allen bieten will — von vorneherein sein Ziel.

Ich bin vielmehr davon überzeugt, dass das Kriterium für den
Anschluss an die ökumenische Bewegung anderswo liegt, nämlich
in der Gewissheit, dass man es tatsächlich mit «Kirchen» zu tun
hat. Ich bin sehr der Ansicht, dass der ökumenische Rat darauf
zu achten hat, dass er ein Rat von «Kirchen» ist, mit andern Worten,
dass keine Gruppen beitreten, die für ihre Gemeinschaft grundsätzlich

das urchristliche, heilige Wort «Kirche» ablehnen; dass er nicht
Gruppen von Personen «aus» einer Kirche als selbständige Glieder
annimmt, die erklären, dass sie dem Bekenntnis «ihrer» Kirche
nicht beistimmen und nun für das Sonderbekenntnis ihrer Gruppe
— bisweilen wird sogar grundsätzlich jedes Bekenntnis abgelehnt —
ein breiteres Gehör suchen; dass er keine «Bewegungen», innere
oder äussere Missionen aufnimmt, wie gross diese immer sein

sollten, die sich bewusst ausserhalb jedes kirchlichen Zusammenhangs

betätigen und deren Arbeit auch nicht auf eine bestimmte
Kirche hinzielt ; und dass er ebenso wenig Personen (mit eventuell
hochtönenden Titeln) aufnimmt, hinter welchen keine wirkliche
Kirche von numerischer oder historischer Bedeutung steht.

IL Wir kommen damit von selbst zum zweiten «Problem»:
dem der Kirche. Es darf nicht wundernehmen, dass besonders
dieses «das Problem» ist nicht nur für uns, sondern für die ganze
ökumenische Bewegung.

Ich möchte hier aber gleich einen bedeutenden Kreditposten
feststellen. Im Beginn des ökumenischen Strebens und Denkens

klaffte ein tiefer Riss zwischen den Kirchen katholischen

Ursprungs und denen reformatorischer Denomation ; einerseits brachte



— 240 —

man einen tiefgewurzelten, jahrhundertealten, durch Einrichtung,
Leben, Disziplin und Liturgie fest umrissenen Kirchenbegriff, oder
besser und katholischer gesagt: Glauben an die Kirche, mit, die
— davon war man fest überzeugt — in all ihren Äusserungen
unmittelbar durch den Heiligen Geist aus Christus, ihrem Herrn und
Haupt, lebte; anderseits erblickte man in «der Kirche», mithin auch

in der eigenen «Kirchengemeinschaft» — diesem leidigen, die
Zersetzung jedes Kirchenbewusstseins bezeichnenden Wort —- kaum
etwas anderes als das reglementarische, disziplinarische, organisatorische

Band, das die Gleichdenkenden und Gleichbekennenden vor
dem Forum derWelt zusammenschloss.In der verhältnismässig kurzen
Zeit, in der die Kirchen anfingen ökumenisch zu denken, wurde hier
auf reformatorischer Seite ein grosser Gewinn erzielt, der zugleich
ein Gewinn für die katholische Seite bedeutet. Auf reformatorischer
Seite ist man sich der Tatsache wieder bewusst geworden, was «die

Kirche» ist und was die eigene Kirche werden muss; dass sie mehr
ist als ein äusserliches, durch Satzungen oder sogar Bekenntnisse,
aber immerhin nur durch Menschen geschaffenes Band, dass sie eine

Schöpfung Gottes ist, Christi Werk, durch den Heiligen Geist; dass

sie nächst der Bibel, dem Amt und dem Sakrament nicht nur etwas
Nebensächliches ist, sondern der Faktor, mit dem die Trias : Bibel,
Amt und Sakrament unmittelbar zusammenhängt. Ich bin davon
überzeugt, dass es sich herausstellen wird, wenn nächstens, d. h.
nach der Versammlung von Amsterdam, die Studienausschüsse
die Diskussion über «die Kirche» beginnen, dass sich eine viel
grössere Übereinstimmung zeigt, als es vor 25 Jahren möglich
gewesen wäre.

Ich will damit nicht sagen, dass mit der Feststellung dieses

Gewinnpostens das Problem «Kirche» aufgehört hätte, «Problem»

zu sein. Und so scheint mir, dass hier das «Problem» für uns seinen
besondern Inhalt bekommt, in dem Sinne nämlich, dass wir hier als

katholische Kirche an die Grenze geführt werden, die wir nicht
werden überschreiten können. Ich meine folgendes : Für uns ist
die Kirche ausschliesslich «die Kirche Gottes», die in Christus
Gestalt gewonnen hat und ihr ganzes Leben aus dem Heiligen Geist

schöpft. Jeder Name, den sie weiter trägt, auch unser eigener Name

«Altkatholisch», ist menschlich und für Gott ohne jedes Interesse.
Diese Kirche ist der Leib Christi, und mit dieser offenbarten Wahrheit

machen wir Ernst. «Leib Christi» ist kein bildlicher Ausdruck,
sondern besagt, dass es die Art und Weise, die Erscheinung ist»



— 241 —

in der der gekreuzigte und auferstandene Herr, der Versöhner und
Erlöser, unter uns lebt und uns in Seine Einheit mit dem Vater
aufnimmt. Für den alten katholischen Glauben braucht es kein
Problem der «sichtbaren» und der «unsichtbaren» Kirche zu geben;
er sieht sie überall, wo Christus regiert und der Glaube Ihn durch
Sein Wort, Sein Sakrament und Sein Amt regieren lässt, sogar dort,
wo der Boden festgetreten, steinig oder durch Dornen und Disteln
verunreinigt ist. Für den altkatholischen Gläubigen ist das Königreich

Gottes — oder, wenn man will : die Königsherrschaft Gottes —
nicht lediglich eine eschatologische, vertikal ungreifbare oder
horizontal in Nebel zerfliessende Grösse, sondern er sieht dieses Königreich

in «der Kirche», in welcher er lebt und in Christus Gottes
Kind geworden ist, offenbar werden und am Werke, sogar dort, wo
das Unkraut unter dem Weizen wächst und die unbrauchbaren
Fische sich unter die guten in dem einen Schleppnetz mischen. Er
weiss sehr gut, dass «die Kirche», wie er diese repräsentiert, nicht
ohne weiteres mit Gottes Königreich identisch ist, aber dass diese
Kirche nichtdestoweniger, als der lebende Leib des lebenden Herrn,
die Offenbarung dieses Reiches ist, auch wenn er schuldbewusst
bekennt, dass diese Offenbarung, infolge derUnvollkommenheitund
Sündhaftigkeit der Angehörigen der Kirche, äusserst mangelhaft
und unvollkommen ist, und dass daher tatsächlich dieses Königreich

auf eine endgültige Offenbarung in unversehrter Kraft und
Herrlichkeit wartet.

Dieses «credo ecclesiam», dieser Glaube an die Kirche, steht
für den katholischen Menschen an erster Stelle, er nennt es in
einem Atem mit seinem Glauben an Gott, den allmächtigen Schöpfer,

mit seinem Glauben an Jesus Christus, Seinen eingeborenen
Sohn, und mit seinem Glauben an den Heiligen Geist, der Herr ist
und das Leben schenkt. Sie ist nicht bloss eine Gemeinschaft, der er
angehört, sondern sie ist der Lebensschoss, aus dem er geboren
ist; sie ist die «Mutter», die «seine Mutter» ist, weil Gott «sein
Vater» ist und ohne welche Mutter er Gott nicht Vater nennen
könnte. Sie ist nicht nur ein von Menschen eingerichtetes Haus
zum Zusammenwohnen, sie ist «die Wohnung Gottes im Heiligen
Geist», ausserhalb deren er, als Mensch, keine Seligkeit finden darf
und kann. Die Kirche ist für den altkatholischen Gläubigen nicht
nur ein Stück seines Inventars, sie ist der Inbegriff seines Besitzes,

aus dem er sein Heil empfängt. Und darum tritt für ihn die Kirche
überall dort auf, wo Gott durch menschliche Formen, Instrumente



— 242 —

und Organe spricht, lenkt und handelt, d. h. in der Bibel, im Amt
und im Sakrament.

III. Aus diesem Grunde kann der Katholik auch niemals die

Tradition preisgeben. Für ihn ist die Tradition das Glaubensdenken
der Kirche. Natürlich steht für ihn vor allem fest, dass die Heilige
Schrift das von Gott gewollte urkundliche Zeugnis von Gottes

Offenbarung ist und dass es kein Glaubensdenken geben kann, das

nicht aus diesem Zeugnis, als der reinsten Wiedergabe der
Offenbarung, seinen Inhalt schöpft. Er weiss, dass die Kirche, die ja
durch Menschen denkt, nie etwas anderes denken kann, als was
nach Gottes Willen das Zeugnis seiner Offenbarung, die Heilige
Schrift, ihr mitzuteilen hat. Er weiss ebenfalls, dass das kirchliche
Glaubensdenken, in dem der Heilige Geist lebt und herrscht, eben

in dem Zeugnis dieses Geistes seine Grenze findet, des Geistes, der

ja nicht aus sich selbst spricht, sondern alles von Christus empfängt.
Es ist dem Katholiken nicht möglich, anzunehmen, dass die
Tradition die Bibel beiseiteschieben könnte, aber ebenso wenig, dass

die Heilige Schrift dem Glaubensdenken der Kirche Schweigen
auferlegen könnte.

Was wir wollen mit unserer Ehrfurcht vor der Tradition, ist
dies : das Bewusstsein, dass wir ehrerbietig darüber nachdenken, was
die Kirche durchgedacht, nachdem Gott es ihr vorgedacht hat.
Wir glauben nicht an die schrankenlose Freiheit des individualistischen

Glaubensdenkens, das so manches Mal wohl Denken, aber

wenig Glauben ist. Wir glauben an die Gebundenheit unseres

Glaubensdenkens, weil wir glauben an unsere Gebundenheit an die

Kirche. Ich vermute, dass die Kirchen der Reformation das gleiche

sagen würden, aber dann das Wort «Kirche» ersetzen würden
durch «unsere Gebundenheit an die Bibel als Gottes Wort». Hier
liegt ein wesentlicher Unterschied ; nicht, dass wir nicht ebensogut
an «unsere Gebundenheit an die Bibel als Gottes Wort «glaubten,
sondern weil wir diese Bibel unmittelbar in die Hände der Kirche
legen, m. a. W. weil wir glauben an unsere Gebundenheit an die

Kirche, die das Wort Gottes durch die Jahrhunderte hindurch zu uns

herüberträgt und ohne die Gottes Wort uns sogar nicht einmal erreichen

würde. Wir glauben an die Autorität, mit der die Kirche, der

lebende Leib des lebenden Christus, das Wort ihres Herrn, der ihr
Haupt ist, bewahrt, weiterträgt und uns überliefert, in der ganzen
Fülle, die sie Jahrhundert für Jahrhundert daraus schöpft.



— 243 —

Ich weiss, dass man uns hier die Gefahr vorwerfen kann, dass

wir unseren Glauben an menschliche Phantasie und menschlichen
Irrtum binden, dass wir das historisch Gewordene als Offenbarung
ansehen und alles Geschichtliche zur Wahrheit erheben. Natürlich
besteht diese Gefahr, und die Geschichte beweist, dass diese Gefahr
Wirklichkeit geworden ist ; dies liegt aber nicht an unserem Glauben
an die Tradition, sondern an der falschen Anwendung, welche die
Menschen dadurch von ihr gemacht haben, dass sie die Tradition
eben von der Kirche lösten, die in ihrem Glaubensdenken ja
ausschliesslich die Heilige Schrift zum Objekt hat. Selbstverständlich
anerkennen wir das Recht unseres persönlichen Glaubensdenkens;
wir schätzen es sogar so hoch, dass wir wissen, darin uns selber in
die Kette der Treue einzuschalten, die uns durch die Jahrhunderte
des Glaubensdenkens der Kirche hindurch an das Zeugnis von
Gottes Offenbarung, d. h. an die Heilige Schrift, bindet.

IV. Wir dürfen bei diesem Punkt nicht länger verweilen, da
noch andere Punkte unsere Aufmerksamkeit beanspruchen. Wie
die Kirche die Heilige Schrift und die Tradition in das rechte
Verhältnis stellt und sie in demselben bewahrt und ihre Kinder an
beide bindet, so liegen auch in ihr Amt und Sakrament verankert und
bindet sie uns an dieselben.

Es ist nicht meine Aufgabe, hier die Theologie des Amtes und
des Sakramentes zu erörtern; sondern zu sagen, wo hier für uns das

Problem liegt. Ich wiederhole, was ich eingangs sagte: nicht, weil
diese Faktoren für uns selber ein Problem wären, sondern, weil wir
uns hier im ökumenischen Gespräch einer Grenze nähern, die wir
unserseits nicht überschreiten können und dürfen.

Nach unserer Überzeugung sind mit der Kirche auch Amt und
Sakrament gegeben. Und was im Besondern ersteres betrifft, das

Amt, betrachten wir es als zum Wesen der Kirche gehörig; die
Kirche ist undenkbar ohne das Amt, ohne dass ihr Werk, d. h.

das Werk ihres Herrn und Hauptes Jesus Christus, von
Amtsträgern verrichtet würde. Die Kirche trägt das Amt, und ihre
Amtsträger können dieses Amt nur in ihrem Auftrag ausüben.

Infolgedessen ist noch viel mehr das Umgekehrte wahr: das Amt
kann ohne die Kirche nicht bestehen ; es wäre eine Fiktion, Schein,

Usurpation, Grössenwahn. Eine Linie von Bischöfen, die sich selbst,
ohne irgendwelche Berufung der Kirche, durch Handauflegung
fortsetzt, ist eine Blasphemie, ein lächerliches Spiel, eine Karikatur. Das



— 244 —

ist eine Überschätzung des Amtes, wo es ganz vereinzelt dasteht und
des tragenden Bodens der Kirche entbehren zu können glaubt.
Wir glauben nicht, dass man irgendwo in der ökumenischen

Bewegung diese Ansicht vertritt. Aber es gibt eine andere Seite, wo
das Amt unterschätzt wird und wo in der Kirche ein jeder ein

Amtsträger sein kann oder ist. Dort vergisst man, dass niemand
sich diese Würde anmassen kann, wie der Brief an die Hebräer sagt,
als wer dazu berufen worden ist. Wie unser Herr seine Apostel
berief, um Seine Kirche zu bauen und zu verwalten, so beriefen
die Apostel wieder andere Amtsträger und erklärten von ihnen, dass

der Hl. Geist sie bestellt habe, um die Kirche Gottes zu weiden,
d. h. zu leiten und zu nähren. Natürlich erhebt sich hier die Frage,
was unsere Kirche denn von dem Amte denkt, das in solcher Weise

nicht rechtmässig und ordentlich berufen fungiert. Wir müssen
darauf zunächst antworten, dass es uns nicht erlaubt ist, zu
beurteilen, ob das Wohlgefallen des Hl. Geistes sich herbeilässt, auch
auf solch mangelhaftem und unserer Ansicht nach unstatthaftem
Wege seine Gnade zu wirken ; daneben muss die eigene Überzeugung
solch ein Amt als unregelmässig und unvollkommen bewerten, und
wir dürfen nie zur Anerkennung der Gleichwertigkeit mit dem

eigenen Amt schreiten und werden niemals die in solcher
Amtsausübung gespendeten Sakramente als vollwertige, im Geiste
Christi und der Apostel gemeinte Gnadenmittel ansehen dürfen.

Die alte katholische Kirche kennt das Amt in seiner dreifachen
Form : Bischöfe, Priester und Diakone. Nun ist es eine merkwürdige
Tatsache, dass einige Kirchen aus der Reformation die Dreizahl
(und wir denken dabei besonders an das Bischofsamt) behalten
haben, während viele andere sie (wieder insbesondere das Bischofamt)

aufgegeben haben. Im ökumenischen Gespräch gehen
besonders in diesem Punkt die episkopalen und die presbyterialen
Kirchen auseinander. Wir können hier das Problem nicht theologisch

untersuchen und das diesbezügliche Zeugnis der Heiligen
Schrift systematisch behandeln. Wohl können wir sagen, dass, wenn
es wahr ist, was ein Theologe unserer Zeit vor einigen Jahren sagte,
dass nämlich das Neue Testament unentschieden lasse, ob die dort
beschriebene Amtsformation in presbyteriale oder episkopale
Richtung weise, hier sehr entschieden das Glaubensdenken der
Kirche die Antwort gegeben hat, indem die älteste Kirche das

episkopale System restlos angenommen hat. Und darum wird eine

Kirche katholischen Ursprungs ihr Amt dem der presbyterialen



— 245 —

Kirche niemals gleichschalten können und muss sie dieses letztere
Amt als unvollkommen und unregelmässig betrachten, zumal sie

ihrer Ansicht nach auch seit altersher — sie erklärt überzeugt:
seit der apostolischen Zeit — an die regelmässige und rechtmässige
und daher heilige Amtsübertragung gebunden ist, die in der
Handauflegung durch den Bischof der Kirche, im Auftrag der Kirche,
behufs der Kirche besteht. Für sie ist diese Handauflegung die direkte
«Bestellung durch den Hl. Geist », von der die Apostelgeschichte 20, 28

spricht, wobei derjenige, der die Hände auflegt, in keiner Hinsicht
aus eigener Kraft handelt, sondern «aus der Kraft des Hl. Geistes»,
in keiner Hinsicht handelt aus eigener Machtvollkommenheit,
sondern «im Auftrag der Kirche», in keiner Hinsicht handeln kann im
eigenen Interesse, sondern lediglich «wegen der Kirche». Gerade
indem wir es so sagen, wollen wir betonen, wie sehr Amt und Kirche
zusammenhängen und unzertrennlich sind. Aus diesem Grunde liegt
die richtige Auffassung der apostolischen Nachfrage nicht lediglich

in der ununterbrochenen Linie der Handauflegungen, sondern
in der Tatsache, dass die Handauflegung immer erfolgt «im Auftrag
der Kirche und behufs derselben», so dass man die Gewähr hat,
dass das Amt zu jeder Zeit in derselben Weise weitergegeben,
empfangen und ausgeübt wird, wie die Apostel es an die Kirche
weitergegeben haben. In dieser Weise ist die apostolische Nachfolge, die
im Amt — und besonders im Bischofsamt— zum Ausdruck kommt,
das Zeugnis der Unzertrennlichkeit von Kirche und Amt, worin
sich sowohl die Einheit der Kirche als die Kontinuität, die
Ununterbrochenheit des Amtes, offenbart. Das «Problem» nun liegt
für uns darin, dass wir nicht einsehen können, wie Kirchen, die
dieses nicht annehmen, uns näherkommen können, wenn sie nicht
das Amt und die Amtsübertragung durch bischöfliche Handauflegung

und in dem Sinne der alten katholischen Kirche annehmen.
Darum steckt ein starker und gesunder Gedanke in der bekannten
im Jahre 1947 in Cambridge gehaltenen Predigt des Erzbischofs von
Canterbury, in der er die Anregung aussprach, dass die
presbyterianischen Kirchen das Bischofsamt annehmen und in ihrem
Organismus zum Wachstum bringen möchten; wobei es sein
Gedanke war, dass dieses Amt durch die Handauflegung von Bischöfen
der katholischen Kirche verliehen würde. Dieser anregende Gedanke
hat seine schwache Seite — und hier bleibt also auch das Problem
bestehen — nämlich, dass es für eine wahre und nicht nur formelle
Einheit denn auch erforderlich ist, dass das presbyteriale Glaubens-



— 246 —

denken diese Handauflegung und das damit gegebene Amt in
demselben Sinne auffassen musste, wie es die katholische Kirche
die Jahrhunderte hindurch betrachtet hat.

V. Dies führt uns von selbst zum letzten Punkt, den wir bereits
in einem Atem mit dem Amt nannten: zu den Sakramenten der
Kirche. Hier droht im ökumenischen Gespräch eine leichtfertige
Verwischung. Nahezu alle Kirchen anerkennen die zwei grossen
Sakramente der Taufe und des Abendmahls und betrachten die Taufe
als das Sakrament der initiatio, d.h. das Sakrament, wodurch man
dem Leib Christi, der Kirche, einverleibt wird, also als das Zeichen
der Vergebung der Sünden und der Aufnahme in die Kindschaft
Gottes ; und das Abendmahl als das Sakrament mit dem Leib und
Blut Christi. Aber damit bleiben die tiefsten Unterschiede verdeckt.
Der alte katholische Glaube kann die Sakramente ebenso wenig
vom Wesen der Kirche trennen, wie er das Amt davon trennen
kann. Wie die Kirche Christi Leib ist, in dem Er lebt, weiterlebt,
und wie Er durch diesen Leib der Kirche hindurch zu Seiner Kirche
spricht durch die Heilige Schrift als Sein lebendes Wort, und wie
Er diesen Leib der Kirche leitet durch das Amt, das Er ihr schenkte,
so handelt Er auch, unmittelbar und direkt und persönlich in
diesem Leib der Kirche durch Seine Sakramente. Und das ist etwas

ganz anderes als der Einwand, dass die Sakramente mechanische

Mittel oder Werkzeuge wären, die die Gnade enthielten und ex

opere operato mitteilten. Das alte katholische Glaubensdenken kann
niemals dem reformatorischen Gedanken beistimmen, dass die

Sakramente nur ein Zeichen oder Siegel der Gnade seien, die sie

«abbilden». Für den Katholiken stellt sich hier ein Mangel gegenüber
dem Wesen des Sakramentes heraus, indem jede Sakramentshandlung

zu einem Schatten und durch das reformatorische Ada-
gium, dass das Sakrament nichts verleihe, was nicht bereits durch
das «Wort» verliehen sei, zu etwas Überflüssigem wird. Gerade die

Erwägung des katholischen Glaubensdenkens, dass Christus in
jedem Sakrament der einzige und unmittelbare «minister» ist,
lässt ihn bekennen, dass die Taufe der Augenblick der Wiedergeburt

ist, dass das Hl. Abendmahl das Sakrament des real
gegenwärtigen Herrn ist, der unsere Lebensnahrung ist; dass die
Handauflegung für das Amt das Sakrament ist, wodurch der Herr auf

direktem Wege die Apostelberufung und die Apostelaufgabe weitergibt

als einen unveräusserlichen Auftrag und als eine direkte



— 247 —

Gnade; und dass das Buss-Sakrament das Sakrament der
reconciliatio ist, in dem das Gebet der Kirche um Nachlassung,
Lossprechung und Verzeihung für den wahrhaft reuevollen Sünder
wirklich im Himmel bekräftigt wird. Ich weiss, dass man hier
schon die Hand aufhebt und mir sagt, dass ich bereits über mehr
Sakramente spreche, als über welche man einig zu werden hofft;
aber ich bin davon überzeugt, dass die Siebenzahl, oder vielmehr,
dass die «Bezeichnung» Sakrament hier von geringerer Wichtigkeit
ist, als was man das «Wesen» der Handlungen der Kirche, denen

man den allgemeinen Namen « Sakramente» gegeben hat, betrachtet.
Und gerade in der richtigen Auffassung dieses tiefsten Wesens des

sakramentalen Handelns der Kirche — ich betone nochmals; es

ist ein Handeln der Kirche, d. h. ein Handeln des Leibes Christi
und daher ein Handeln Christi selbst — liegt für uns das «Problem»,
das uns verbietet, die Grenze zu überschreiten, die eine bequeme
aber unwahrhafte Interkommunion ermöglichen würde.

Allein wir kommen zum Schluss unserer Betrachtungen. Wir
haben eine Anzahl Punkte genannt, die «Probleme» heissen im
ökumenischen theologischen Gespräch, vor welche insbesondere wir
Altkatholiken uns gestellt sehen. Ich habe sie absichtlich scharf zu
umreissen versucht, damit wir selbst unsere Grenzen sehen und
damit diejenigen unter uns, die wohl einmal die ökumenische
Zusammenarbeit mit einem vor Abgleitung und Verwässerung sich

fürchtenden Herzen betrachten, davon überzeugt sein dürfen, dass

diese Grenzen uns bekannt sind und dass daher unsere Kirche sich

ihrer Verantwortlichkeit Gott und andern Kirchen gegenüber voll
und ganz bewusst ist. Wir sind zahlenmässig klein, wissen aber,
dass Gott nicht zunächst mit Zahlen rechnet. Wir sind davon
überzeugt, dass wir keine Kirche bilden, die gestern sich selbst gebildet
hat, sondern die ihre Grundlagen, ihre Wurzel, ihren Ursprung hat
in der Kirche des Herrn und Seiner Apostel, einer Kirche, die das
katholische Erbgut, das Depositum der Apostel trägt und darin ihre
Kraft und Bedeutung findet. Nur darin; unsere Kirche — ich sage
es mit grossem Nachdruck — hat nur Bedeutung und
Existenzberechtigung, soweit sie wahrhaft katholisch ist und bleibt und ihre
Wahrhafte alte Katholizität offenbart.

Dass dies uns vor «Probleme» stellt, die unlösbar scheinen, dass

Wir dadurch vor Grenzen stehen werden, von denen wir wissen,
dass wir sie niemals überschreiten dürfen, darf uns nicht vom



— 248 —

ökumenischen Gespräch der «Kirchen» abhalten. Die Einheit der
Kirche ist keine Frage, die wir Menschen lösen müssen, keine
Aufgabe, die wir Menschen erfinden und erfüllen, sie ist das Geschenk

Gottes, das in unserer Mitte liegt, für welche Erkenntnis wir aber
blind geworden sind. Die Lausanner Konferenz von 1927 begann
ihre Schlusskonferenz mit dem stolzen Wort, das an die Glaubenssicherheit

eines Paulus erinnert: «Gott will Einheit.» Gott will es;
wir haben nur zu gehorchen und zu dienen mit dem Glaubensbesitz,
den Er uns anvertraut hat und den wir als die heutigen Träger der
Tradition, als die äussersten Glieder in der Kette des Glaubens-
denkens von Gottes Kirche den Zeiten und Geschlechtern, die nach

uns kommen, übertragen müssen. Gott will es, d. h. der eine Herr
überwacht, leitet und baut seine eine Kirche; und wir wollen ihr
angehören. Das glauben wir, und darum sprechen wir.

Summary of the Address on «Our problems in ecumenical and

theological discussion», by the Most Reverend Dr. A. Rinkel,
Archbishop of Utrecht

Introduction: Explanatory statement and limits of the

subject. The basic formula: Jesus Christ as «God and Saviour»-

This means too little in orthodoxy and too much in liberalism-
The intention is : to lay down belief in the incarnation and in the
atonement as the bases. Not everybody understands the same by
these dogmas. For us there is no problem here. May the world
council of churches have in view to encompass as many churches

as possible and may it open its doors wide, for its aim is: the
discussion of all with all.

More than the basic formula, the world council of churches
must stress the fact that it wants to be a council of churches and that
therefore only churches can join it.

II.
The Church. The church is «the problem»! Yet, in this

respect, we have gained already because, in the last 25 years men

have started to think more profoundly and purely about th6



— 249 —

church. Here the problem remains for us, while there is a limit
which we are not allowed to pass.

The church is the body of Christ ; this may not be a metha-
phor. One should not blur the church either to something invisible

or to an escatological shade.

The church reveals to us the Kingdom of God even when she
does it imperfectly.

The «credo ecclesiam» must be professed in one breath with
the belief in Father, Son and Holy Spirit. Outside the church nobody
finds salvation. Therefore she acts everywhere, where God speaks,
rules and acts through her, that is to say in Bible, order and sacrament.

III.
Scripture and tradition. In the first place it is a certain

fact for us that the Bible is God's witness of His revelation. The
traditional religious thinking of the church cannot but be that of
which God has given witness in the Scriptures. Neither can
tradition overrule the Bible, nor can the Bible silence the religious
thought of the church, which preserves, carries and transmits the
word of the Lord.

Only human abuse breaks apart tradition and church. Catholic

religious thinking unites itself with tradition and in doing so ties
itself to the Scriptures as the witness of God's revelation.

IV.

The church also ties us to order and sacrament.

Here again the problem lies in the limit that may be passed.
Order belongs to the essential nature of the church. The church is

unthinkable without order; order is impossible without the church.
Not everybody in church can be a bearer of holy orders ; the church
calls, and she confers the mandate. Where this is forgotten, we hold
the order to be irregular, defective and invalid. And we cannot
acknowledge it as equivalent to our order.

Catholic order, the consecrating of bishops, priests and deacons,

can never be the same as the presbyterian system.
We are bound to the transfer of orders by the accredited

laying on of hands by a bishop of the church, the representative
°f the church for the benifit of the church.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4,1948. 17



— 250 —

This laying on of hands is «the appointment by the Holy
Ghost». This mandatory action of and for the church defines
the apostolic succession.

Unity of the church demands the only order, which is the old
catholic order.

V.

By stating that Baptism and the Lord's Supper are the two
great sacraments the oecumenical discussion is in imminent danger
of becoming vague. We cannot break apart church and sacrament.
Christ acts directly, immediately and personally in His church.
This means no mechanical action of the sacraments. A sacrament
which is no more than «token or seal» or which only pictures
grace is superfluous. The «Essence» of these actions of the church,
which one calls sacraments, is more important than the name
«sacrament». Where this essential depth is not really understood on
both sides intercommunion is impossible.

Our small church has apostolic origin: therefore she is of
importance in so far as she is really catholic and remains catholic
and reveals this Catholicism. Problems and limits may not restrain
ecumenical discussion. It is not for us to make unity; God
commands unity.

Der Präsident dankt den beiden hochwürdigen Rednern für
ihre Ausführungen. Er sagt, dass Bischof Küry uns vor das Antlitz
der ökumenischen Bewegung gestellt hat. Die Theologen würden
insbesondere den Vortrag des Erzbischofs schätzen können. Der
klare, alt-katholische Ton hat den Kongress sicherlich am meisten
gefreut.

2. Kongreßsitzung, Donnerstag, den 19. August

Zunächst möchte der Vorsitzende dem Kongress einige
Verwaltungsfragen vorlegen. Der Kongressausschuss ist zusammengesetzt

aus den Herren Dr. J. J. Vermeulen, Prof. Dr. U. Küry und

Pfarrer P. H. Vogel. Der zuletzt Genannte ist zurückgetreten, und

sein Amt wurde von Pfarrer H. Michelis übernommen. Der
Vorsitzende schlägt vor, Pfarrer Michelis als Mitglied des ständigen

Kongressausschusses für gewählt zu erklären. Die Anwesenden sind

damit einverstanden.



— 251 —

Die Frage, in welchem Lande der nächste Kongress abgehalten
werden soll, ist nicht leicht zu beantworten. Österreich ist zwar an
der Reihe, aber angesichts der unsicheren Weltlage schlägt der
Vorsitzende vor, dem Kongressausschuss zu überlassen, wo der
nächste Kongress stattfinden könnte.

Die vier folgenden Referate lassen sich zusammenfassen unter
der Überschrift: «Die altkatholischen Kirchen im Dienste des

geistigen Wiederaufbaues Europas».

Prof. Dr. U. Küry spricht über das erste Thema dieses
Gegenstandes :

Die allgemein-theologischen Grundlagen der Wiedcraufbauarhcit

Die gewaltige Geschichtskatastrophe des zweiten Weltkrieges,
deren verantwortliche Opfer wir alle unmittelbar oder mittelbar
geworden sind, nötigt heute alle christlichen Kirchen und so auch
die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, sich im Blick
auf den Wiederaufbau Europas in neuer und vertiefter Weise auf
die Grundlagen ihres kirchlichen Handelns zu besinnen. Es wäre
eine verhängnisvolle Selbsttäuschung, wollten wir unter dem Hinweis

darauf, dass die Kirchen rechtzeitig und vernehmlich ihre
Stimme gegen die drohende Gefahr erhoben hätten —, etwa durch
die Entschliessungen der Oxforder Konferenz vom Jahre 1937 oder
auch durch das unvergessliche Referat des Prof. van Riel am Zürcher
Altkatholikenkongress vom Jahre 1938 —, uns heute begnügen mit
der Feststellung, dass die Kirche ihre Pflicht voll und ganz getan
und im übrigen die böse Welt oder einzelne Völker und
Volksschichten des Versagens und Ungehorsams anklagen. Die allein
sachgemässe Haltung in der heutigen «Unordnung der Welt»
scheint uns vielmehr zu sein, dass die Kirchen selbst, insbesondere

wir, die verantwortlichen Träger des kirchlichen Lebens, uns in
aller Nüchternheit und Selbstbescheidung fragen: Was haben wir
falsch gemacht, dass es so weit kommen konnte Worin haben
wir als die berufenen Verkünder des Evangeliums und Verwalter
des christlichen Erbgutes uns verfehlt, und was muss diesbezüglich
m unserer kirchlichen Arbeit anders und besser werden

Wohlverstanden: nicht das christliche Erbgut selbst, das

unserer Kirche hinterlegt ist, steht hier zur Frage. Dieses soll hier
vielmehr als begründet vorausgesetzt werden ; es bleibt, wenn anders



— 252 —

unsere Kirche mit Recht den Anspruch erheben darf, eine christliche

und eine katholische Kirche zu sein, von allem Wechsel der
Zeiten und allen Erschütterungen der Geschichte unberührt.
Andrerseits aber sehen wir unsere Aufgabe auch nicht bloss darin,
neue Wege und Methoden zu erkunden, wie dieses christliche Erbe
in der neuen Zeit und unter vielfach veränderten Verhältnissen in
wirksamerer Weise geltend gemacht werden könnte. Unsere Frage
geht vielmehr dahin, zu prüfen, ob wir von diesem uns gegebenen
Erbe immer den rechten Gebrauch gemacht und stets auch genau
wussten, was wir sagten und taten, wenn wir auf dieses Erbe uns
beriefen Mussten nicht, damit unser kirchliches Handeln wieder
mehr Kraft gewänne, bestimmte Wesenselemente unseres
altkatholisch-kirchlichen Seins in unvergleichlich stärkerer Weise
akzentuiert und in den Vordergrund gestellt, andere, weniger
wichtige Dinge, an denen man aber in unseren Kreisen immer noch

so gerne festhält, zurückgestellt, bekämpft und allmählich
abgestreift werden

Es geht ja um den geistigen Wiederaufbau unserer Kirchen und
Völker, um eine eigentliche regeneratio, und eine solche ist nur
möglich, wenn alles Periphere, Zufällige, zeitgeschichtlich Bedingte
an unserem Kirchenwesen als solches erkannt und durch ein
entschlossenes, konsequentes und unbeirrbares Zurückgehen auf die

eigentlich theologisch-kirchlichen Grundlagen unserer Bewegung
überwunden wird.

Diese Grundlagen sind in kurzer Zusammenfassung:

I. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes.

IL Das katholische Erbgut in Lehre, Ämter-Ordnung und
Kultus.

III. In einem bloss abgeleiteten Sinn: das geschichtlich ge¬

wordene Sondergepräge der Einzelkirchen.

I. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes

Im altkatholischen Schrifttum ist sehr häufig nur so von der

Hl. Schrift die Rede, dass mit ihr zusammen als autoritative
Glaubensquelle immer auch die Tradition genannt wird. Es ist in
unserem Zusammenhang nicht möglich, dass wir das schwierig6
Problem «Schrift und Tradition», wie es sich unserer Kirche stell*

und unter anderem an der theologischen Studientagung des

Zürcher Kongresses eingehend erörtert worden ist, des näheren



— 253 —

eintreten. Wenn wir aber das, was damals gesagt worden ist x)

und etwa noch die Stellungnahme, die von unseren altkatholischen
Vertretern in den Unionsverhandlungen mit den Anglikanern
eingenommen worden ist2), gebührend in Rechnung stellen, so muss
wohl gesagt werden, dass für den Altkatholizismus die Hl. Schrift
als primaria régula fidei eine unvergleichliche, alles andere
überragende Stellung einnimmt. Ihr ist nichts an die Seite zu stellen.
Wenn es geschichtlich durchaus verständlich war und an seinem
Ort auch heute noch unumgänglich ist, dass von unserer altkatholischen

Kirche das denkbar grösste Gewicht gelegt wird auf die
Tradition, auf ihre «historische» Kontinuität und sachliche
Zusammengehörigkeit mit der alten Kirche, so darf dieser gewiss
wohlbegründete kirchliche Traditionalismus uns doch andererseits
weder in der Theologie noch in der praktischen Gemeindearbeit
dazu verleiten, die unvergleichliche Stellung des in den Schriften
des Alten und Neuen Testamentes ein für allemal niedergelegten
göttlichen Offenbarungswortes zu verkennen oder abzuschwächen.
Im Gegenteil : das Bibelwort als höchste Norm für den Glauben der
Kirche noch stärker und kräftiger zu akzentuieren, wird eines der

wichtigsten Anliegen des Altkatholizismus sein und bleiben müssen.

Wir sprechen ausdrücklich von den Schriften des Alten und des

Neuen Testamentes. Es kann keine Rede davon sein, dass wir —
entgegen den klaren grundsätzlichen Entscheidungen der
altkatholischen Kirche3) — dem Alten Testament einen bloss

untergeordneten Platz zuweisen oder es durch geringschätzige Beurteilung

und bewusste Vernachlässigung in unserem kirchlichen Leben

praktisch unwirksam machen. Das Alte Testament und die in ihm

bezeugte, am erwählten Volke Israel sich vollziehende
Gottesoffenbarung bildet mit der Christusoffenbarung des Neuen
Testamentes zusammen eine unauflösliche Einheit. Wohl sind die
Gestalten der Offenbarung hier und dort verschiedene, aber der in den
beiden Testamenten sich offenbarende Gott, der Offenbarer selbst,
ist ein und derselbe. Wer infolgedessen das Alte Testament antastet,
um es aus der Bibel herauszubrechen, der vergreift sich an dem

•) Vgl. I. K. Z. 1939, 1. Heft: E. Gaugier: Das Wort und die Kirche
im Neuen Testament; A. Gilg: Zum altkirchlichen Traditionsgedanken ;

A. Rinkel : Wort Gottes und die Tradition in der altkatholischen Kirche
unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention.

2) Vgl. Verhandlungsprotokoll der Bonner Unionskonferonz vom
2. Juli 1931.

3) Bonner Unionskonforenz von 1874, S. 15.



— 254 —

einen und einzigen Gott selbst und negiert die Schrift als heilige
Schrift.

Wir haben darum Geistlichen und Laien, die in der Zeit der
Anfechtung der Kirche durch dämonische Rassenlehren
unerschrocken am Alten Testament als grundlegender Bezeugung von
Gottes Offenbarungswort festhielten, unsere Anerkenung zu zollen,
möchten aber zugleich der Hoffnung Ausdruck geben, dass in
Beherzigung überstandener Gefahren in Zukunft durch Predigt und
Unterricht noch viel mehr dahin gearbeitet wird, dass das

Offenbarungswort gerade des Alten Testamentes in unseren Gemeinden
lebendig werde. (Einen gewichtigen Beitrag dazu hat die holländische

Kirche bereits geleistet durch Veröffentlichung der Psalm-

betrachtungen von Erzbischof A. Rinkel.)
Damit kommen wir aber zu einem zweiten wichtigen Punkt. —

Heilig ist die Schrift darin, dass sie des Einzigen Gottes rettendes
Offenbarungswort an uns ist. Als solches verlangt es darnach, dass

es in lebendiger Anrede an die Menschen unserer Zeit, d. h. durch
Verkündigung bezeugt werde. Die Verkündigung des Wortes durch
die Predigt ist — zusammen mit der Spendung und dem Empfang
der Sakramente — das eigentlich entscheidende Geschehen in der
Kirche. Von ihr lebt sie, hängt ihr Sein oder Nicht-Sein letzterdings
ab. Und zwar beruht der Entscheidungscharakter der Predigt darin,
dass sie im wörtlichen Sinne Vergegenwärtigung, Gegenwart-
Setzung des einmal ergangenen und in der Bibel niedergelegten
Gotteswortes ist. Die Predigt ist nicht bloss eine menschliche, mehr
oder weniger tiefsinnige und gemütvolle Betrachtung über das Wort
Gottes, sondern sie ist Gottes ureigenstes Wort selbst, das in
Christus und im Hl. Geist unter uns je und je gegenwärtig werdend,
sich des — vielleicht hilflosen, armseligen, stammelnden —
Menschenwortes des Predigers bedient, um sich uns vernehmbar zu
machen. «Die wahrhaft Gläubigen — sagt Augustin — hören
(nämlich: wenn gepredigt wird) nicht einen behebigen Menschen,
sondern sie hören in Gehorsam Gott selbst reden. » Wir wissen wohl,
dass diese strenge, aber aus dem Wesen der Offenbarung selbst
sich notwendigerweise ergebende Fassung des Predigt-Auftrages zu

falschen, sei es überschwänglichen oder dann zu skeptischen
Schlussfolgerungen Anlass geben kann; wir sind aber überzeugt, dass nur
dort, wo die Predigt in der skizzierten Weise1) als in Christus und

l) Vgl. den Aufsatz des Verfassers: Über die Predigt, l.K.Z. 1946'

S. 69.



— 255 —

im Hl. Geist sich vollziehende Vergegenwärtigung des Gotteswortes
verstanden wird, das Wort seine richtende und aufrichtende,
scheidende und sammelnde, schöpferische und erlösende Wirkung
auszuüben und aus unseren Gemeinden wirklich lebendige Gemeinden

zu machen vermag.
Voraussetzung solchen Predigens ist allerdings, dass der

Prediger keine Mühe scheut, um sich durch sorgfältige exegetische
Vorarbeit, durch Gebet und Meditation in den Text, durch den allein
Gott zu seiner Gemeinde spricht, zu vertiefen. Wie es umgekehrt
unerlässlich ist, dass unsere Gemeinden noch in ganz anderer Weise
als bisher durch Unterricht, Kurse, Vorträge und Presse und nicht
zuletzt durch die Predigt selbst dazu erzogen werden, in der Predigt
nicht nur eine vielleicht schöne, gehaltvolle, aber im Grunde
unverbindliche Rede über Gott, sondern Gottes ureigenstes Wort
selbst zu hören. Das Ziel solcher Gemeindeerziehung zum Hören
des Wortes musste es sein, dass unsere Gottesdienstbesucher immer
mehr dazu bewogen werden, selbst nach der Bibel zu greifen und,
wie das Gebetbuch so auch die Bibel mit in die Kirche zu bringen,
um beim Hören der Predigt — wie es von den Christen zu Beröa
heisst — «in den Schriften zu forschen, ob es sich also verhielte»
(Apg. 17, 11). An diesem Punkte mussten wir jedenfalls zuallererst
mit unseren Anstrengungen im Blick auf eine Erneuerung unserer
Kirche einsetzen. Die Bibel darf uns Katholiken nicht, wie Friedrich
von Schulte noch am Münchner Kongress von 1871 in Erinnerung an
seine römisch-katholische Erziehung klagen musste, «das verschlossene

Buch mit sieben Siegeln» sein1).

Wenn wir uns die Mittel und Wege überlegen, wie in dieser

Beziehung eine Vertiefung erreicht werden könnte, so wäre in erster
Linie zu bedenken, ob unsere mit Amtsgeschäften und oft auch mit
administrativer Arbeit überlasteten Geistlichen nicht in vermehrtem
Masse zu exegetischen Arbeitsgemeinschaften sich zusammenfinden
sollten, in denen die mit einem besonderen exegetischen Charisma
Begabten ihren Kollegen führend und beratend beizustehen hätten.
Und andrerseits scheint es uns ein unbedingtes Erfordernis zu sein,
dass in unseren Gemeinden in vermehrtem Masse Bibelabende —
nicht pietistische Bibelstunden — durchgeführt werden, die, wenn
sie von Pfarrer und Gemeinde sorgfältig vorbereitet werden, von
grösster Bedeutung für das kirchliche Leben werden können. Für
Laien und Geistliche gibt es heute für diesen Zweck sehr gute

') Münchner Kongress, Boricht S. 184.



— 256 —

Hilfsmittel in der Form von allgemein verständlichen, Wissenschaft
lieh fundierten Bibelkommentaren. (Erwähnt sei hier nur der vorzügliche

Kommentar zum Römerbrief von Prof. E. Gaugier, Bern, der

unseren altkatholischen Gemeinden nachdrücklich empfohlen sei.)

Verkündigung des reinen Wortes! — das ist also die erste

grundlegende Forderung, die wir im Blick auf eine regeneratio
an uns und unsere Gemeinden zu stellen haben. — Allein, das bisher
Gesagte könnte noch immer im Sinne eines falschen Biblizismus,
wie er vielfach dem Protestantismus eigen ist, missverstanden
werden, würde es nicht bezogen auf die Kirche, deren Glieder wir
sind, und das ist die katholische Kirche.

II. Das katholische Erbgut in Lehre, Ämterordnung und Kultus

Wir werden uns, da das kirchliche Amt und das eucharistisch-
gottesdienstliche Leben Gegenstand besonderer Referate an diesem

Kongresse sind, auf eine Eröterung der katholischen LeAre beschränken

können und also fragen : Welche Bedeutung kommt der Lehre
für eine regeneratio unserer kirchlichen Arbeit zu

In schlecht unterrichteten Laienkreisen kann man heute noch
die Redeweise hören, die altkatholische Kirche sei eine «dogmenfreie»

Kirche. Diese Meinung ist natürlich falsch und muss, wo
immer sie sich vernehmen lässt, mit aller Kraft bekämpft werden.

Richtig ist nur, dass die altkatholische Kirche, die ihren ganz
bestimmten Bestand von Dogmen und Bekenntnissen, d. h. von
inhaltlich bestimmten Glaubenssätzen hat, diese ihren Gliedern nicht
unter Anwendung von Zwang als blind anzunehmende
Glaubenswahrheiten auferlegt. Von einem am Evangelium vertieften
Verständnis des Glaubens her erwartet sie vielmehr und arbeitet sie

durch Unterricht und Predigt darauf hin, dass ihre Glieder zu den
in den Dogmen ausgesprochenen Glaubensinhalten sich in freier
Glaubensentscheidung und persönlicher Verantwortung bekennen.

Wenn es auch, besonders in den altkatholischen Kirchen, die sich

erst nach dem Vatikanum von Rom getrennt haben, in den ersten
Jahrzehnten weithin üblich und bis zu einem gewissen Grade auch

berechtigt war, die altkathohsche Kirche als Kirche der Freiheit
und der Liebe der römischen Kirche als der Kirche des Dogmenzwanges

und des Gehorsams entgegenzustellen, so scheint sich uns

jetzt ganz klar die Notwendigkeit zu ergeben, mit aller Kraft zu

betonen, dass unsere altkatholische Kirche — bei aller Wahrung



— 257 —

der persönlichen Freiheit der Glaubensentscheidung (aber nur
dieser!) — eine bekenntnis- und dogmengebundene Kirche ist.

Welches sind aber die für die altkatholische Kirche
massgebenden Bekenntnisse und Dogmen Es war von Anfang an das
«wesentliche Anliegen»1) der altkatholischen Bewegung, die Stimme
der einen und ganzen Kirche, der allein die Verheissungen des

Herrn gelten, wieder zu Gehör zu bringen. Diese eine und ganze
Kirche ist aber bis jetzt allein vernehmbar geworden in der alten,
ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends. Und darum können
für die altkatholische Kirche als verbindliche Glaubenswahrheiten

nur gelten die Bekenntnisse dieser alten, ungeteilten Kirche, und
das sind im wesentlichen das nicänische und apostolische
Glaubensbekenntnis und die Glaubensentscheidungen der sieben ökumenischen

Konzilien.

Gewiss, das sind bekannte Dinge. Es ist aber zu fragen : Sind
diese Bekenntnisse und Dogmen als Normen des Glaubens in
unseren Gemeinden wirklich lebendig Und, sollten sie es nicht sein:
Ist es dann notwendig und wünschenswert, dass sie es werden
Wir stehen nicht an, diese Frage mit aller Eindringlichkeit zu
bejahen.

Was sind denn Bekenntnisse und Dogmen überhaupt Sie

sind — auf den Unterschied zwischen Bekenntnis und Dogma
kommt es hier nicht an — kurze Zusammenfassungen des christlichen

Glaubensinhaltes, die, in Kampf- und Notzeiten der Kirche
entstanden, im wesentlichen die Funktion erfüllen, den Gehalt des

christlichen Glaubens vor widerchristlichen Irrlehren und
häretischen Entstellungen zu schützen. Sie sind Schutzlehren,
Bollwerke, errichtet zur Abwehr des Antichrist und seiner tödlichen
Ideologien.

Sollten wir nicht gerade heute, da wir die weitgehende
Säkularisierung und Entchristlichung der Völker Europas zu
beklagen haben, es aber keinem einsichtigen Beobachter entgehen
kann, dass diese Entchristlichung weitgehend nichts anderes ist als

die letzte, konsequente Auswirkung antichristlicher und häretischer
Einflüsse auf die Kirche selbst, allen Grund haben, auf diese Bekenntnisse

und Dogmen als eine noch immer nicht veraltete Waffenrüstung

im Kampf der Geister zurückzugreifen Wir sind in der

*) Vg. E. Gauglor: Das wesentliche Anliegen der altkatholischen
Bewegung, I. K. Z. 1946, S. 8.



— 258 —

Tat überzeugt, dass durch eine lebendige Aktualisierung dieser

Dogmen unseren Gemeinden eine ungeahnte Hilfe erstünde im
Kampfe gegen die fortschreitende Säkularisierung der Welt.

Wir können, was hier zu sagen wäre, in der Eile nur eben
andeuten. Auf das Wesentliche gesehen, sind es zwei fundamentale
Glaubenssätze, die in den Dogmen der alten Kirche enthalten sind
und aus denen sich im Grunde alles andere ergibt : einmal die Lehre
von der Dreieinigkeit Gottes und dann die Lehre vom Gottmenschentum

Christi. Das Dogma von der Dreieinigkeit Gottes, wonach Gott
Einer ist in den drei «Personen» des Vaters, des Sohnes und des

Hl. Geistes, schliesst in sich die Lehre, dass jede der drei Personen

ganz Gott ist und dass doch nur ein Gott ist. Mit dieser Lehre von
der wesenhaften Gottheit jeder der drei Personen aber richtet sich
das Dogma als echte Schutzlehre u. a. gegen jede Kreaturvergötterung,

gegen jede Selbstvergötterung des Menschen und gegen
jede theistische WeltVergötterung, die in ihrer Verbundenheit
geradezu das Wesen des Neuheidentums ausmachen.

Wenn es — um damit zu beginnen — im Nicänum, das wir
im Credo unserer Messe jeden Sonntag beten, heisst, dass der Sohn
«einer Wesenheit» sei mit dem Vater, so soll damit gesagt werden,
dass wir in Jesus von Nazareth nicht bloss einen hervorragenden,
besonders heiligen und guten, einen gottähnlichen Menschen
und Menschheitsführer verehren — gerade das wäre ja
Kreaturvergötterung —, sondern wir bekennen damit, dass in Jesus Gott
selbst, nämlich der Sohn, der dem Vater gleich ist, Mensch geworden
ist, um uns zu erlösen. Wie leicht einzusehen ist, mussten, wenn
dieser Satz von der vollen Gottheit Christi in unseren Gemeinden
lebendig wäre, nicht nur im Leben der Kirche selbst alle die
zentralen Aussagen vom Opfertod und der Auferstehung Christi, von
seinem Erlöserwirken durch Wort und Tat, von seiner Stiftung der
Kirche und nicht zuletzt von seiner realen Gegenwart im Hl. Abendmahl

eine ganz andere Resonanz finden, sondern es musste auch
nach aussen allen Versuchen ein für allemal gewehrt sein, je wieder
der Kreäturvergötterung zu verfallen und in einem für gottähnlich
gehaltenen, angeblich von der göttlichen Vorsehung gesandten
Menschen den Erlöser, wenn auch nur einen politischen Erlöser, zu

erblicken. Wenn wir an gewisse Vorgänge der letzten Jahre
zurückdenken, mögen wir ermessen, wie dringend und wie aktuell für
unsere Gemeinden die Verlebendigung und Verdeutlichung des

Christus-Glaubens im Sinne des altkirchlichen Dogmas ist.



— 259 —

Aber nicht minder wichtig ist, dass das Bekenntnis zur Gottheit

des Hl. Geistes in unseren Gemeinden neu verstanden und ernst

genommen werde. Man begegnet in der älteren altkatholischen
Literatur keiner Klage so oft wie der über die kirchliche Gleichgültigkeit

des katholischen Kirchenvolks. Aber was ist solche
Gleichgültigkeit der Botschaft der Kirche gegenüber letzterdings anderes
als ein Ausfluss jenes falschen Freiheitsverständnisses und
aufgeklärten Selbstvertrauens in die Güte des Menschen, das in seiner
historischen Bedingtheit aus der allgemeinen Geisteslage der Zeit
und im besonderen noch aus der inneren Struktur des römischen
Katholizismus selbst mit seiner ausgeprägten Naturrechtslehre zwar
verständlich, aber nichtdestoweniger im Grunde gleichbedeutend
ist mit menschlicher Selbstvergötterung, Gnadenfeindschaft und
Missachtung des Hl. Geistes Wir werden eben darum dieser
Gleichgültigkeit, die heute ganz andere, bedrohlichere Formen angenommen

hat als ehedem, nicht begegnen können durch Verständnis,
Anpassung und Kompromissbereitschaft, sondern allein durch ein
resolutes Zurückgehen auf die altkirchliche Botschaft von der
völligen Erlösungsbedürftigkeit und Ohnmacht des Menschen, der
allein der Hl. Geist, der von Gott kommt und Gott ist, aufzuhelfen

vermag dadurch, dass er die Erlösungstat Christi gegenwärtig
setzt.

Und endlich, was eigentlich alles in sich schliesst: Wo immer,
wie das in den letzten Jahren so oft geschehen ist, unter dem
unbewussten Einfluss oder auch unter bewusster Bezugnahme auf das

mächtige Neuheidentum unserer Tage in öffentlichen Kundgebungen
die «göttliche Vorsehung» oder «Gott» selbst als Zeuge grosser
geschichtlicher Vorgänge und Entscheidungen angerufen wird,
haben wir — soll es in unseren Gemeinden nicht zu einer heillosen

Verwirrung der Geister kommen — unerschütterlich daran
festzuhalten, dass der Gott der christlichen Gemeinde nur der
dreieinige Gott ist, der Eine Gott, der in Jesus Christus sich geoffenbart
und im Hl. Geist unter uns gegenwärtig ist. Es darf darum nicht
mehr vorkommen, dass wir in naiver Erkenntlichkeit dafür, dass

es in dieser gottlosen Zeit doch noch Staatsmänner gibt, die sich

öffentlich zu Gott bekennen, «gottgläubig» sind, uns dazu
verführen lassen, zu verkennen, dass neben dem einen und einzigen
Gott, der der Vater unseres Herrn Jesus ist, alle anderen Götter
eben «andere» Götter und d. h. Götzen sind, die, mögen sie den

Völkern in noch so glanzvollem Lichte erscheinen, nur der Ver-



— 260 —

götterung dieser Welt und damit indirekt immer auch der
Kreaturvergötterung des Menschen dienen.

In ähnlicher Weise liesse sich zeigen, wie auch das zweite
Grunddogma, die Lehre von der Gottmenschheit Christi, für unser
heutiges Leben in und ausserhalb der Kirche von höchster Aktualität
ist. Doch würde uns das zu weit führen.

Man sage nicht, dass das alles theologische Subtilitäten seien,
die unseren Gemeinden unverständlich bleiben müssen und eben

darum keine praktische Bedeutung hätten. Gewiss wird es sich
nicht darum handeln können, dass wir unseren Gemeinden diese

Dogmen dozieren und mit unseren Gemeindemitgliedern Theologie,
Laien-Theologie treiben. Wohl aber geht es darum, dass wir durch
eine lebendige Bezeugung dieser wenigen fundamentalen
Glaubenswahrheiten in Predigt, Unterricht und Vorträgen dafür sorgen, dass

— wie das ja Sinn und Zweck dieser Dogmen ist — die
Offenbarung und das Offenbarungswort des Einen Gottes unseren
Gemeinden in seiner Reinheit erhalten und unser kirchliches Leben vor
jeder Zersetzung durch neuzeitliche Häresien (die ja im Grunde
immer die alten sind) bewahrt bleibe. Zumal, wenn unsere Berufung
auf den Glauben und die Lehre der alten Kirche einen Sinn haben
und nicht bloss der Ausdruck eines unfruchtbaren Traditionalismus
sein soll, ist und bleibt es unsere dringende Pflicht, so wie das auf
dem Gebiete der Ämterordnung und des Kultus weithin bereits
geschehen ist, auch auf dem Gebiete der Lehre das Erbgut der einen
und ganzen Kirche in seiner lebendigen Aktualität für unsere Zeit
zur Geltung zu bringen. Wir sind deshalb überzeugt, dass eine neue,
starke Akzentuierung wenigstens der Grundlinien der altkirchlichen
Lehre — denn nur um eine Akzentuierung wird es sich auch hier
handeln können — zur regeneratio unseres kirchlichen Lebens bei

Geistlichen und Laien Entscheidendes beitragen und auf jeden Fall
bedeutend wichtiger ist als die ständig wiederholte Erinnerung an
das geschichtliche Sondererbe unserer altkatholischen Teilkirchen,
obwohl auch dieses, wie wir abschliessend noch bemerken möchten,
nicht vernachlässigt werden soll.

III. Das geschichtlich gewordene Sondergepräge der Einzelkirchen

Bekanntlich ist die geschichtliche Herkunft der altkatholischen
Teilkirchen im einzelnen eine sehr verschiedene. Und diese
Verschiedenheit der Herkunft bringt es mit sich, dass bei aller Gemeinsamkeit

ihres Grundanliegens jede altkatholische Teilkirche ihr be-



— 261 —

sonderes Sondergepräge hat. Sie werden es mir als Glied einer
derjenigen Kirchen, die unmittelbar aus dem Kampf gegen das
Vatikanum hervorgegangen sind, zugute halten, wenn ich im
besonderen auf zwei geistesgeschichtliche Bewegungen zu sprechen
komme, die auf diese Kirchen von nachhaltigem Einfluss gewesen
sind, nämlich auf den Nationalismus und Liberalismus des 19.

Jahrhunderts.

Es können — es dürfte nicht überflüssig sein, das zu betonen —
der Nationalismus und der Liberalismus mit ihren positiven und
negativen Auswirkungen auf die altkatholische Bewegung der 70er
Jahre natürlich nicht im entferntesten im gleichen Sinne wie die
Heilige Schrift und die Lehre der alten Kirche als Grundlagen
einer regneratio gelten. Wir stehen sogar nicht an, in diesen beiden

politisch-weltanschaulichen Bewegungen, sofern sie mit dem
Anspruch auftreten, höchste und letzte Prinzipien zu sein, eine Gefahr
für das kirchliche Leben zu erblicken. Ihre Geltung kann auf jeden
Fall nur eine begrenzte und untergeordnete sein: die Liebe zum
eigenen Volk und Land sowohl wie der Kampf um die Freiheit
gegen den totalitären Imperialismus in Kirche und Staat können
wohl zeitweise eine treibende Kraft, nie aber der tragende Grund
einer kirchlichen Bewegung sein. Es besteht darum allen
nationalkirchlichen wie liberal-weltanschaulichen Übertreibungen gegenüber,

an denen es in der Geschichte des Altkatholizismus bekanntlich

nicht gefehlt hat, Anlass, dass wir in unserer Gemeindearbeit
wie in unserer kirchlichen «Propaganda»-Tätigkeit mehr und mehr
verzichten auf eine besondere, emphatische oder gar schlagwortartige

Betonung des nationalen oder des liberalen Gedankens und
statt dessen das rein kirchliche, ökumenische Grundanliegen
unserer Bewegung in den Vordergrund stellen.

Es ist dem national-kirchlichen Ideal unserer Kirche vollauf
Genüge getan, wenn wir schlicht am altchristlichen Gedanken des

autonomen, national organisierten Landeskirchentums festhalten
im Sinne etwa der These, die am Luzerner Kongress vom Jahre 1892

angenommen worden ist: «Es ist ein unveräusserliches Recht der
christlichen Einzelkirchen des Orients und Okzidents, ungehemmt
durch fremde Einflüsse über das religiöse Denken und Leben ihrer
Völker zu walten und in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte,
Bildung und Tradition Rechnung zu tragen1).» — Und in bezug
auf den Liberalismus dürfte für uns das vorsichtig abgrenzende und

1) Kongrcss-Bcricht S. 114.



— 262 —

zurückhaltende Wort Döllingers normativ bleiben, das Wort nämlich,

dass wir uns als «Katholiken zu den Prinzipien der politischen,
intellektuellen und religiösen Freiheit und Selbstentscheidung,
soweit diese Prinzipien im christlichen Sinne verstanden werden, ja
gerade aus dem Geist und Buchstaben des Evangeliums geschöpft
sind, nicht feindlich und abwehrend verhalten dürfen1).» Wir sollen
und dürfen uns also — das ist die Meinung Döllingers — als Katholiken

zu den Prinzipien des modernen Rechtsstaates, der freien
Forschung und der religiösen Selbstentscheidung im Rahmen
unserer katholischen Dogmengebundenheit bekennen. Weitergehende
Freiheitsforderungen aber würden eine Gefährdung unseres kirchlichen

Seins bedeuten.
Jedenfalls — das ergibt sich aus der Sache selbst und wird

durch mannigfache Erfahrungen in unseren Gemeinden bestätigt
— dienen wir der altkatholischen Kirche besser als durch
nationalen oder liberalen Überschwang durch ein nüchternes,
gläubiges Zurückgehen auf ihr wesentliches Grundanliegen, nämlich

repräsentativ die eine und ganze Kirche zu sein. An diesem
Punkt erhebt sich aber eine grosse praktische Schwierigkeit:
Steht dieser Anspruch, die eine und ganze Kirche zu sein, nicht in
einem eklatanten Widerspruch zur numerischen Kleinheit unserer
Kirche Und ist dieses offenkundige Missverhältnis zwischen dem

zahlenmässigen Bestand unserer Kirche und ihrem Anspruch auf
Universalität nicht der Grund dafür, dass gerade dieser für unsere
Kirche wesentliche Anspruch nicht mehr verstanden und selbst für
viele unserer eigenen Gemeindeangehörigen unglaubwürdig,
unreal geworden ist Während in den ersten Jahrzehnten auch unter
unseren Laien noch weitgehend das Bewusstsein vorherrschend

war, dass wir Altkatholiken das Erbe der alten, abendländischen
Kirche übernommen und die legitimen Nachfolger und Sachwalter
der Katholizität der Kirche seien, ist dieses Bewusstsein heute weithin

verschwunden. An seine Stelle ist das schmerzliche Wissen
getreten, dass wir eine ecclesia dispersa geworden sind.

Es wäre uns wenig damit geholfen und bei der heutigen Geisteslage

auch völlig aussichtslos, wollten wir diesen Zwiespalt, an dem

wir alle leiden, dadurch zu überwinden suchen, dass wir durch

intensive historische Schulung und Aufklärung in unseren Leuten
das stolze Bewusstsein erzeugen wollten, dass in unseren Gemeinden

die alte Kirche fortlebe, und noch verfehlter wäre es, wollten wir

>) J. von Döllinger: Das Papsttum, 1892, S. IX.



— 263 —

mit den Mitteln einer unbesonnenen, auf die Massen berechneten

Propagandatätigkeit versuchen, unsere Reihen aufzufüllen mit
Menschen, die sich zuletzt doch als für unsere Sache unzuverlässig
erweisen mussten. Der einzig mögliche und legitime Weg ist und
bleibt der, dass wir durch eine Vertiefung der kirchlichen
Verkündigungsarbeit und eine Verlebendigung des katholischen
Lehrgehaltes, wie er in Bekenntnis und Dogma, aber auch in der Liturgie

und im Gebetsleben der Kirche zum Ausdruck kommt, dahin zu
wirken trachten, dass unsere Gemeinden wirklich Gemeinde werden
und bleiben. Denn die Gemeinde, in der nach Massgabe der
altkirchlichen Normen das Wort des Herrn verkündet und gehört und
seine Sakramente gespendet und empfangen werden, ist — nach
einem von den altkatholischen Theologen gerne zitierten Worte
A. Möhlers — die Kirche, die eine und ganze, die katholische Kirche
darin, dass «auch der Teil durch seine Qualität das Ganze
repräsentiert wie ein Wassertropfen seinem Wesen nach dasselbe ist
wie die Wassermasse1).»

Allerdings, die Gemeinde, die Kirche als solche darf und kann
nicht Selbstzweck sein. Die Kirche, im ursprünglichen Sinne des

Wortes verstanden als die messianische Gemeinde der Endzeit, ist
im besten Falle Vorhut, Stosstrupp des kommenden Gottesreiches in
dieser Welt. Und dieses kommende Reich hat Gegenstand all
unseres Glaubens und Hoffens, Betens und Arbeitens zu sein. In
dem Masse aber, als unsere altkathohsche Kirche durch ihre Ver-
kündigungs- und Besinnungsarbeit, durch ihr gottesdienstliches
Leben und nicht zuletzt durch ihr soziales Wirken diesem kommenden

Reiche dient, vollzieht sich an ihr und durch sie an der heutigen
Welt die geforderte regeneratio bereits, und sie darf sich dann wohl
getrost unter die Verheissung des Herrn stellen: «Fürchte dich
nicht, du kleine Herde, es ist eures Vaters Wohlgefallen, euch sein
Reich zu geben.» (Lk. 12, 32.)

Nach dem Referat von Professor Küry ergreift zunächst
Erzbischof Rinkel das Wort. Er sagt, der Referent habe die richtige
Ansicht vertreten. Die Freiheit soll eine dogmatische Gebundenheit
haben. Die Kirche ist die Hüterin der Wahrheit, und ganz richtig
hat der Redner die Trinität und die Christologie so in den Vordergrund

gerückt. Man hat aus dem Zentrum des Glaubens heraus zu

') Zitiert nach J. Reinkons: Über die Einheit der katholischen Kirche,
8. 138.



— 264 —

sprechen. Mit der Frage*. «Was dünkt euch von Christus?» steht
und fällt alles. Wir müssen diesen Glauben aufrechterhalten.
Damit helfen wir unseren Mitbrüdern und unseren reformatorischen
Mitchristen.

Bischof Lagerwey kann dem Erzbischof beistimmen und der
Freude Ausdruck geben, dass wir ein solches Wort gehört haben.
Er meint aber, der Referent hätte auch die Liturgie in seine

Erwägungen einordnen können. Vor der Völkerwanderung hatte man
die grosse Liturgie in Taten; später wurde es ein blosses Warten.
Er fragt sich, ob die Kirche sich jetzt mehr als früher als Reich
Gottes vollenden könne. Auch ist er der Meinung, dass vor und
nach dem 4. Jahrhundert im Glaubensbekenntnis ein Riss
vorhanden sei.

Mgr. Cassian aus Paris erklärt, dass er durch das Referat tief
gerührt worden sei, insbesondere durch den letzten Teil desselben,

wo der Redner über die altkatholische Kirche als Repräsentantin
der allgemeinen Kirche gesprochen hat. Die orthodoxe Kirche lebe

aus dem Bewusstsein, der allgemeinen Kirche anzugehören, und
wenn die altkatholische Kirche eine positive Antwort gebe, werde
die Einheit Tatsache sein. Während des Gottesdienstes habe es

ihn gefreut, dass im Credo das Filioque nicht enthalten ist.
Durch das römische Filioque werde der Vater herabgewürdigt.
Die Kirche müsse betrachtet werden als die Offenbarung des

Heiligen Geistes, heisse es oft. Er möchte das umstellen, denn er sei

davon überzeugt, dass der Heilige Geist in der Kirche Jesum
Christum offenbart als Sohn des Vaters.

Der Vorsitzende, Prof. van Kleef, meint, dass die Worte des

Bischofs von grosser Bedeutung seien. Er behauptet, dass die
altkatholische Kirche tatsächlich beanspruche, ein Teil der
allgemeinen Kirche zu sein. Hinsichtlich des Hauptstückes der
Versöhnung weist er darauf hin, dass wir unter protestantischem
Einfluss ständen, während die Ostkirche den Nachdruck darauf lege,
dass die Menschen als Söhne Gottes adoptiert werden.

Prof. Zander aus Paris sagt, dass wir über die Säkularisierung
der Kirche sprächen, aber diese Krankheit bestehe ebensosehr

unter den Christen. Es gebe eine tiefe Trennung zwischen der

Summa philosophiae und der Summa theologiae. Eine Philosophie,
die nicht vom Dogma inspiriert sei, sei falsch. Die Dogmatik lebendig

zu machen, sei die erste Aufgabe der Theologie. Alle Gebiete unseres

Denkens sollten mit dem Dogma verknüpft sein. Man müsse davon



— 265 —

ausgehen, dass man in dem Menschen eine Ikone sehe. Soweit sind
wir nicht. In der Arbeit Bulgakows werde ein Versuch gemacht,
alle Gebiete des Denkens zu beeinflussen. Wenn man die Philosophie

so aufbaut, befreie man sich von der modernen Ohnmacht.
Prof. Dr. Rüthy legt den Nachdruck auf die konservierende

Bedeutung der Liturgie. Jeden Sonntag wird das Credo in der

Liturgie gelesen, und das verpflichtet zum Durchdenken des

Glaubenssymbols. Die Liturgie ist die Bewahrerin der Lehre und der
Sakramente. In der alten Kirche hatte man die Lehre, worauf sich
die Liturgie gestaltete. Wenn man an der Liturgie der alten Kirche
festhält, hat man die Lehre wieder. Es gilt, die liturgische
Tradition der alten Kirche wieder aufzunehmen.

Der Vorsitzende dankt Prof. Küry für alles Gebotene.

Bei der Eröffnung der Nachmittagssitzung macht der Präsident

die Mitteilung, dass die hochwürdigen Herren Bischöfe heute
nicht im Kongreßsaal anwesend sind. Man betrachte ihre
Abwesenheit nicht als einen Mangel an Interesse, denn die Bischöfe
sind zu dieser Stunde zu einer Konferenz zusammengetreten, damit
sie sich mit den hier anwesenden orthodoxen und anglikanischen
Vertretern über die Weltkonferenz des Ökumenischen Rates beraten
können, die in der nächsten Woche zu Amsterdam stattfinden wird.

Der Vorsitzende erteilt Prof. Dr. P. J. Maan das Wort für
das Referat:

Die missionarische Bedeutung des gottcsdicnstlichcn Lebens

Die Unkirchlichkeit, der wir auf der ganzen Welt begegnen
und die in einem nichts weniger als fleissigen Kirchenbesuch und
in Gleichgültigkeit in bezug auf das gottesdienstliche Leben zum
Ausdruck kommt, ist ein Problem, an dem wir nicht interesselos

vorbeigehen dürfen. Wird doch unsere Kirche am meisten darunter
zu leiden haben, weil sie keinen Zwang zum Besuch des
Gottesdienstes kennt. Wenn wir dann hören, dass im römischen Spanien
auf dem Lande nur 5 % der Bevölkerung regelmässig der Messe

beiwohnen, dass in Frankreich der Priester die Messe oft ohne Gläubige

lesen muss, dann begreifen wir, welche Gefahr die Unkirchlichkeit

für unsre Glaubensgemeinschaft darstellt. Wir dürfen
dabei aber nicht untätig bleiben. Die Unkirchlichkeit ist für uns

nicht bloss eine Gefahr, die es ins Auge zu fassen gilt, sondern

vielmehr eine Frage, die das Gewissen der Kirche wachrütteln muss.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 194«. 18



— 266 —

Die Kirche besitzt das Wort ihres Herrn: Gehet hin, lehret
alle Völker und taufet sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes.

Dieses Wort enthält die Aufgabe der Kirche zur Sendung,
nicht nur bei den fremden Völkern, sondern auch beim eigenen
Volk; dieses Wort besagt, dass die Kirche die Völker, die Masse

an ihre Gemeinschaft binden und sie ihr einverleiben muss. Darum
kann und darf die Kirche die Tatsache der Unkirchlichkeit nicht
ohne weiteres hinnehmen, sondern sie hat die Aufgabe, diese mit
aller Kraft zu bekämpfen.

Es ist nicht unsere Aufgabe, über den missionarischen
Charakter zu reden, der dem Wort der Kirche eigen sein muss. Ich
möchte versuchen, hier deutlich zu machen, welchen Anforderungen
das gottesdienstliche Leben genügen muss, wenn es Werbekraft
besitzen und der Kirche die entfremdeten Menschen wieder
zuführen will. Es ist klar, dass unser Gegenstand in zwei Teile
zerfällt: das gottesdienstliche Leben der Kirche und das
gottesdienstliche Leben des Gläubigen.

I. Das gottesdienstliche Leben der Kirche. Viele
Bedenken werden seitens des unkirchlichen Menschen gegen das

gottesdienstliche Leben der Kirche erhoben. Dies gilt wohl ganz
besonders für die katholische Kirche, in der es schon äusserlich vieles

gibt, was den Aussenstehenden befremden muss. Wir weisen auf
die kirchlichen Gewänder und die kirchlichen Gebärden hin, deren
Nutzen oder Zweck der Unkirchliche nicht einsieht. Dennoch hört
man dieses Argument nicht gar zu oft. Bedeutend mehr Bedenken
hat man gegen das Formulargebet, gegen die festgesetzte Form
und den Inhalt der Gebete. Die Sprache der kirchlichen Gebete
mutet archaistisch an, und manches Wort entspricht nicht dem
modernen Sprachgefühl. Wir wollen nicht sagen, dass der moderne
Mensch, der durch den Verflachungsprozess des 20. Jahrhunderts
hindurchgegangen ist, sich seines Individualismus bewusst sei,

aber wohl hat er den Gemeinschaftssinn verloren, und daher weigert
er sich, eigenes Denken dem Gebet der Kirche unterzuordnen. Er
wird natürlich dieses Argument nicht selbst ins Treffen führen,
sondern behaupten, sich damit vielmehr der Gefahr des Schlendrians
widersetzen zu wollen.

Nun kann bei der Kirche die Neigung entstehen, die Bedenken
dieser Menschen beseitigen zu wollen. Wir sehen besonders m

Amerika, wie man Versuche anstellt, die der Kirche entfremdeten



— 267 —

Menschen wieder anzuziehen durch auffallende Reklame, wie
Lichtreklamen auf den Kirchen, das Auftreten von Jazzbands, von
Grössen auf dem Gebiet des Gesangs oder der dramatischen Kunst,
das Vorführen von Filmen usw. Auch vermeidet man gern das

Wort «Kirche» und nennt sich vorzugsweise «interdenominational»,
also «zu keiner der bekannten Kirchenformationen gehörend».
Wir wollen das, was dort geschieht, nicht ohne weiteres verurteilen,
wir wollen aber wohl darauf hinweisen, dass man dabei zwei Dinge
verwechselt. In ihrem Auftreten nach aussen, ihrem evangelisie-
renden Werk, darf die Kirche alle Mittel anwenden, die ihrem
Zweck dienen: das darf aber nicht auf Kosten ihres eigenen, ganz
bestimmten gottesdienstlichen Lebens gehen.

Wir müssen hier feststellen, dass die bei uns gebräuchliche
Form des Kultus unserm Katholizismus verhaftet ist. Der Stifter
der Kirche hat den Seinen eine ganz bestimmte Gottesdienstform
hinterlassen, als Er am Vorabend Seines Leidens das heilige Sakrament

Seines Leibes und Blutes einsetzte und den Befehl gab : Tut
dies zu meinem Gedächtnis. In diesem Befehl war die Absicht
enthalten, dass das gottesdienstliche Leben der Kirche nicht auf
den Einzelnen, sondern auf die communio, die Gemeinschaft,
gerichtet sein sollte. Unser Kultus wird nicht durch Menschen,
sondern durch den Herrn bestimmt, der unter den Seinen in Seinem

Sakrament gegenwärtig ist.
Darin ist ein deutliches missionarisches Element enthalten.

Sagt nicht der Apostel Paulus: «So oft ihr dieses Brot esst und
den Kelch trinkt, verkündigt ihr den Tod des Herrn, bis Er
wiederkommt!» Die katholische Abendmahlsfeier predigt den Herrn,
der ist und der kommt, den gegenwärtigen und wiederkommenden
Herrn. Hier liegt der Kern alles katholischen gottesdienstlichen
Lebens. Und nie ist die katholische Kirche diesem Kern untreu
geworden. Dix hat in seinem grossen Werk «The shape of the
Liturgy» betont, dass bei allen Unterschieden die Hauptform bei
allen verschiedenen Abendmahlsfeiern die nämliche ist. Und die
Geschichte der Kirche legt ein beredtes Zeugnis ab von der grossen
Werbekraft dieser Handlung. Zitieren wir nur den grossen Kenner
der alten Kirche, den Niehtkatholiken Adolf Harnack. Dieser
schreibt in seinem Werk «Mission und Ausbreitung des Christentums

in den ersten drei Jahrhunderten»:
«Eine solche Feier in ihrer Erhabenheit und Weihe, ihrer

Brüderlichkeit und Vielseitigkeit hatte kein anderer Kultus auf-



— 268 —

zuweisen. Jede Empfindung und jedes geistiges Bedürfnis fand
hier seine Nahrung. Die Zusammenstellung von Gebet, Gesang,

Schriftverlesung und Predigt war dem synagogalen Gottesdienst
nachgebildet und musste bereits auf die Heiden den tiefsten
Eindruck machen; aber indem die Feier des Abendmahls dem
zugestellt wurde, war eine Handlung miteingeführt, die, so einfach
sie war, unter den verschiedensten Gesichtspunkten betrachtet
werden konnte und betrachtet worden ist. Sie war eine geheimnisvolle,

göttliche Gabe der Erkenntnis und des Lebens; sie war eine

Danksagung, sie war ein Opfer, sie war eine Vergegenwärtigung
des Todes Christi, sie war ein Liebesmahl der Brüderlichkeit, sie

war eine Unterstützung der Hungernden und Notleidenden. Mehr
kann eine Handlung schwerlich sein...» (A. Harnack: Mission
und Ausbreitung des Christentums, Leipzig 1902, S. 313 Anm.)

Zum Überfluss bemerke ich, dass die alte Kirche ihr missionarisches

Werk nicht beschränkte auf die Feier der heiligen Geheimnisse,

und dass in unsrer Zeit die Kirche, jede Kirche, ausser der
Feier der heiligen Geheimnisse, ihre Aufgabe hat in bezug auf
Sendung und Evangelisation, die Verbreitung der Frohbotschaft.
Eine Kirche, die sich mit der Spendung der Sakramente begnügt,
ist eine versagende, und eine, die sich der Verantwortung, die sie

der Masse ausserhalb der Kirche gegenüber trägt, nicht bewusst ist.
Das gottesdienstliche Leben der Alten Kirche beschränkte sich

auf die Gläubigen, die Menschen, die durch die Taufe in Christi
Kirche aufgenommen waren, die der Welt abgestorben waren und
nunmehr zum neuen Volk gehörten. Hier war eine neue Gemeinschaft,

in der kein Unterschied bestand zwischen Griechen und

Barbaren, Juden und Heiden, Frauen und Männern. Und diese

Gemeinschaft kam im gottesdienstlichen Leben zum Ausdruck
und begründete die grosse Anziehungskraft, die dort vom Kultus
ausging.

Wenn wir auf eine Geschichte von 19 Jahrhunderten
zurückblicken, konstatieren wir, dass, obwohl die Grundform, das Schema
des Kultus gleich blieb, doch eine grosse Differenzierung entstanden
ist. Wir denken dabei an die grossen Liturgien des Ostens, die
verschiedenen Formen im Westen. Wir brauchen diese Entwicklung
nicht zu verfolgen; für uns ist nur von Interesse, dass für den

Westen durch das Missale Romanum der Abschluss gebildet wurde,

das mit wenigen Ausnahmen bis zum Jahre 1870 die Herrschai
auf dem Kontinent Europas erlangte. Nur eine Bemerkung wolle



— 269 —

wir in bezug auf die Entwicklung machen. Wir sehen zu unserm
Bedauern, dass der Gemeinschaftsgedanke immer weniger zu
seinem Recht kommt. In der Alten Kirche beteiligte sich ein jeder
aktiv am Gottesdienst. Die Gläubigen brachten ihre Gaben zum
Altar. Die Diakone nahmen sie in Empfang, der Bischof zelebrierte
in Anwesenheit der Priester. Alle Gläubigen, die dazu berechtigt
waren, namen Anteil an der heiligen Kommunion. Im Westen
entstand die Praxis, dass der Priester allein zelebrierte, während die
Gemeinde zuhörte. Man sprach von Messehören. Die Privatmesse
bürgerte sich ein, wobei der Priester auch nur mit einem Zuhörer
die Messe feiern konnte. Die Gabenspendc verwandelte sich in
eine Geldspende, die oft in keinem Zusammenhang stand mit der
Messfeier. Es wurde möglich, dass in einer Kirche zwei oder mehr
Messen zugleich gelesen wurden. So wurde die heilige Handlung
immer weniger Tat, actio, der Gemeinschaft. Und noch haben wir
das Schlimmste nicht genannt. Es entstanden die Kirchensprachen,
wobei die Gebete in einer für die Gläubigen unverständlichen
Sprache gelesen wurden. Ja, so entstand die explizite Vorschrift,
dass bestimmte Teile der Messe durch die Gemeinde nicht gehört
werden durften.

Es dürfte einleuchten, dass in dieser Weise der Werbekraft
des gottesdienstlichen Lebens Eintrag getan wurde. Man hat
versucht, dies in verschiedener Weise zu beheben. In der römischen
Kirche förderte man Privatandachten während der Messe, man
sorgte für pomphafte Kirchengebäude, die das Auge entzücken
sollten, man befleissigte sich, den Gesang während des Kultus
auffallend schön zu gestalten; allein damit wurde der Bruch, der in
der Tradition der Alten Kirche entstanden war, nicht geheilt. In
unserm Vaterland hat man das auch gefühlt, und bereits im
17. Jahrhundert Sorge getragen für die Übersetzung des

Messetextes, neben dem lateinischen Text, der vom Priester gelesen
Wurde. Man ging schon so weit, dass man mehrere Sakramente in
der Muttersprache spendete, aber der Respekt vor der römischen
Autorität war so gross, dass man lange zögerte, das Latein als

Kirchenspracho abzuschaffen.
Dass dies geschah, ist dem grossen Verdienst der Väter von

1870 zu verdanken. Ihr Protest gegen das römische Dogma der
Unfehlbarkeit und der bischöflichen Allgewalt des Papstes, auf
Grund der Tradition der Alten Kirche, musste auch zu einer

Umgestaltung des gottesdienstlichen Lebens führen. Und wir dürfen



— 270 —

hier der grossen Gestalten des Bischofs Herzog und des Professors

Thürlings in allen Ehren gedenken, die solch ein bahnbrechendes
Werk verrichtet haben. Man muss die römische Kirche von früher
und jetzt gut kennen, um sich bewusst zu werden, welch ein
gewaltiges Werk hier geschaffen wurde. Die Muttersprache wurde
eingeführt, die Kommunion unter beiderlei Gestalt wurde die Regel,
der Gemeindegesang wieder zu Ehren gebracht. Nunmehr konnte
erst die Rede sein von Kommunionsgottesdienst, Gottesdienst der
Gemeinschaft. Der schweizerische Zweig der altkatholischen
Kirchengemeinschaft war der erste, der eine eigene Form der
Abendmahlsfeier brachte. Das Auffallende ist hier, dass gerade der
erste Versuch auch der radikalste war, in dem Sinne, class er am
meisten unabhängig war vom Missale Romanum. In bezug auf
dieses Formular bemerke ich, dass es in mancher Hinsicht den
Bedürfnissen des modernen Menschen entspricht, sich durch Kürze
auszeichnet und die Aufzählung von Heiligennamen vermeidet,
indem es nur von «den Heiligen» spricht. Der Aufbau des römischen
Schemas wurde übernommen, aber das Gebet nach der Konsekration

hat einen ganz eigenen Charakter und eröffnet dadurch einen

neuen Gesichtspunkt, dass es die Fürbitten für Lebende und Tote
zu einem Gebet zusammenknüpft, so dass sie nicht mehr, wie bei

uns, durch die Konsekration getrennt sind.
Die deutsche Bearbeitung des Messformulars schloss sich dem

Missale Romanum enger an, wie auch die niederländische
Bearbeitung von 1909, die die Apostelnamen beibehält, aber den

Heiligenkatalog der Stadt Rom durch die vier grossen Kirchenväter

des Ostens und des Westens ersetzt.
Selbstverständlich wurde die Muttersprache auch für die

Spendung der übrigen Sakramente eingeführt.
Nun ist es von Wichtigkeit, zu bemerken, dass das KirchenVolk

in mancher Hinsicht auf diese Abänderungen äusserst träge reagierte.
Es hat in Holland lange gedauert, bis die Kommunion unter beiden
Gestalten angenommen wurde. Bis vor einigen Jahren war in
verschiedenen Orten der Segen mit dem Allerheiligsten nach der

Messe noch in Übung. Es ist im Zusammenhang mit dem Streben
der Menschen von 1870 unbegreiflich, dass es noch Gemeinden

gibt, wo während der Gebete des Priesters die Gemeinde sing*'

oder dass während des Gebets nach der Konsekration die Org6*

spielt. Hier wurde der römische Sauerteig noch nicht ganz entfernt-
Und doch wird, wenn man der missionarischen Bedeutung unsre



— 271 —

gottesdienstlichen Lebens nicht Eintrag tun will, während des

Gottesdienstes eine ununterbrochene Gemeinschaft zwischen Priester

und Gläubigen möglich sein müssen. Es befremdet uns
Holländer, zu erfahren, dass es in den Schwesterkirchen Tage gibt,
an denen es nicht möglich ist, an der Kommunion Anteil zu nehmen.
Hier handelt die Kirche im Widerspruch mit Christi Absicht und
setzt die Kraft der Handlung herab. Wir wollen gleich mehr davon

sagen. Jetzt schon dieses : Wenn man die Kritik der Ausserkirchlichen

widerlegen will, muss die Kirche selbst alles, was sie tut,
ernst nehmen. Warum, wenn die Gläubigen kommunizieren können,
das Schuldbekenntnis aus dem Beginn der Messe zu wiederholen Ì
Dann war es das erste Mal nicht nötig. Unser gottesdienstliches
Leben hat seine grösste Werbekraft, wenn es echt, rein und
wahr ist.

Denn welches ist die Aufgabe des gottesdienstlichen Lebens
der Kirche Es muss den Menschen, auch den suchenden, tastenden,
zweifelnden Menschen mit Gott in Berührung bringen! Es ist hier
nicht so wichtig, ob der Mensch alles begreift. Unser Gottesdienst
bringt ihn gerade mit dem Unbegreiflichen in Berührung. Aber
man darf den Unkirchlichen auch dadurch nicht abstossen, dass

in unseren Kirchen Dinge geschehen, die den Maßstäben, die wir
anlegen müssen, nicht entsprechen. Die Alte Kirche muss dabei
der Spiegel sein, den wir uns vorhalten. Hier liegt eine wichtige
Arbeit für unsre Theologen. Sie werden die Frage beantworten
müssen : Wie lassen wir unsre liturgischen Formulare dem Wesen
der katholischen Kirche am besten entsprechen, wie bringen wir
zum Ausdruck, dass die kathoüsche Kirche in unsrer Zeit lebt
Es wäre unrichtig, zu sagen, dass unsre Liturgie auf einem
bestimmten Zeitpunkt festgelegt werden musste. Es leuchtet ein,
dass die Hauptsache feststeht, aber im Nebensächlichen ist Raum
für Kritik und Möglichkeit zur Abänderung. Und dann glaube ich,
dass ein solches Studium vom Gemeinschaftsgedanken wird
ausgehen müssen. Erstens wird man untersuchen müssen, inwieweit
die Aktivität der Gläubigen im Gottesdienst gesteigert werden
kann. Ich weiss nicht, wie es in anderen Ländern ist, aber in
Holland wird fast kein Gottesdienst so gut besucht, wie der des

Palmsonntags, in dem die Palmen verteilt werden und praktisch jedermann

aktiv eine Rolle spielt. Solcher Gelegenheiten gibt es mehrere ;

ich denke an Maria Lichtmess mit der Kerzenweihe und der

Verteilung der Kerzen. Ich denke auch an die Möglichkeiten von



— 272 —

Erntegottesdiensten, wobei die Gemeinde Blumen und Früchte in
die Kirche bringt, die Gott dargebracht und später den Kranken
ausgehändigt werden. Ich möchte auf die Aktivierung des Amtes
des Kollektanten und des Türhüters hinweisen. Und so gibt es

mehr Möglichkeiten, die Gemeinde eine Rolle spielen zu lassen.

In diesem Zusammenhang bemerke ich auch, dass es gewünscht
ist, den Gemeindegesang zu seinem Recht kommen zu lassen, wobei
nicht vergessen werden darf, dass auch der schöne Chorgesang
Existenzberechtigung haben muss.

Der Gemeinschaftsgedanke sollte auch in den Gebeten zum
Ausdruck kommen. Unsre Messformulare enthalten eine Fülle
von Gebeten, aber umfassen doch nicht alle Nöte, die uns Menschen
mit Sorge erfüllen können. Es musste eine Stelle geben, wo der
Priester in einem freien Gebet oder durch eine Wahl aus einer
Reihe von Gebeten auf diese Bedürfnisse Bezug nehmen kann.
Schliesslich will ich in diesem Zusammenhang die Frage aufwerfen,
ob es in unseren Gottesdiensten nicht zu wenig stille Augenblicke
gibt, zu wenig Gelegenheit für das Gebet des einzelnen. Wir finden
davon noch eine Andeutung in der Karfreitagsliturgie. Dort sagt
der Priester: Lasst uns beten, beugen wir die Knie. Dann folgt das

Stillgebet, das vom Priester zusammengefasst wird, wenn er sagt:
Erhebet euch! Die Praxis zeigt, dass man dies zu wenig beachtet.
Das einzige Mal im Jahre, wo man ausgiebig Gelegenheit zum
Stillgebet hätte, findet es nicht statt.

Im Anschluss hieran könnte man fragen, ob nicht einige
Gebete einen bündigem Ausdruck finden könnten, ob nicht
Wiederholungen und veraltete Ausdrücke zu vermeiden wären.

Es ist meine feste Überzeugung, dass in dieser Weise die
Werbekraft unsres gottesdienstlichen Lebens zunehmen würde,
besonders bei einer würdigen Ausführung durch den Priester und einer
erbaulichen Mitwirkung der Gemeinde. Hier gilt es wieder, den

Gemeinschaftsgedanken festzuhalten. Der Priester ist für die
Gemeinde da, die Gemeinde muss sich mit dem Priester eins wissen.
Wie die Gemeinde von dem Priester erwarten darf, dass er den
Gottesdienst gehörig leitet, so muss auch die Gemeinde die Haltung
annehmen, die von ihr erwartet werden darf, äusserlich und innerlich.

Gemeinde und Priester müssen sich der Tatsache bewusst

sein, dass der Kultus der Kirche sie mit dem lebendigen, uns in
Jesu Christo offenbarten Gott in Berührung bringt. Unser
gottesdienstliches Leben ist das Leben, in dem wir Gott dienen, indem



— 273 —

wir Ihm unser Leben weihen. Dies heisst: es Gott darbringen als
ein Opfer, das Ihm wohlgefällig sein möge. Unsre Feier der heiligen
Geheimnisse muss ein Mitopfern all unsrer Werke in der
Darbringung der geweihten Gaben sein. Das heilige Messopfer stellt
uns Gottes Erlösungswerk vor Augen, wir feiern den gegenwärtigen
Christus, der Sein Leben Gott darbrachte und weihte. In der
Darbringung der Gaben vereinigen wir uns selbst, unser Werk, unser
Leben mit Seinem Opfer, und in der Kommunion dürfen wir
Seiner, Seines Lebens, Seiner Gnade teilhaftig werden.

Wenn Gemeinde und Priester dieses durch ihre Handlungen
während der Messe bekennen, will das nicht besagen, dass der
Unkirchliche, der zufällig anwesend ist, dies begreifen wird, aber
er wird wohl erkennen, dass der Gott, dem man dort dient, ein
lebender Gott ist und etwas bedeutet für diejenigen, die dort im
Gottesdienst zusammen sind. Und er wird spüren, dass ihm etwas
fehlt.

Hier liegt eine wichtige Aufgabe für diejenigen, die Gelegenheit
haben, die Gemeinde zu wirklich liturgischem Bewusstsein zu
erziehen. Und ich möchte allen Geistlichen ans Herz legen, alle
gottesdienstlichen Handlungen der Kirche und alle kirchlichen
Feiertage würdig zu gestalten. Ich denke dabei an Aschermittwoch,
Gründonnerstag, Karfreitag, Ostersamstag, Maria Lichtmess. Ich
denke auch an die Möglichkeit, diese Tage eventuell in
Abendgottesdiensten zu feiern.

Und dann möge die Kirche ihre Aufmerksamkeit auf die
Gottesdienste richten, die einen rein missionarischen Charakter
tragen. In Vesper und Abendandacht liegen Möglichkeiten, die
nicht versäumt werden dürfen. Ausserdem möge die Kirche
bedenken, dass sie auch die Möglichkeit besitzt, andere Gottesdienste

einzurichten, die eine deutliche Sprache hinsichtlich der
der Kirche Entfremdeten sprechen, wenn diese Gottesdienste auch
erst dann ein wirkliches Resultat zeitigen, wenn sie zum Heiligtum
der katholischen Abendmahlsfeier führen.

Schliesslich wollen wir ein paar Bemerkungen über das
gottesdienstliche Leben des Gläubigen machen. Wir können uns kurz
fassen, da bereits vieles von dem vorstehend Gesagten auch auf
diesen zweiten Teil seine Anwendung findet.

IL Das gottesdienstliche Leben des Gläubigen. Möge
doch von jedem Altkatholiken gesagt werden, was Gott von Paulus



— 274 —

sagte : Siehe, er betet. Unser Gottesdienst ist eitel, wenn er sich auf
die Kirche beschränkt. Und wie die missionarische Bedeutung der
betenden Gemeinde nicht unterschätzt werden darf, so kann ein
gewaltiger Einfluss von der betenden Familie ausgehen. Und wenn
nur dieses das Resultat wäre: dass die Familie wieder Gemeinschaft

wird und aufhört, ein Zusammensein von Menschen zu
sein, die aus mehr oder weniger zufälligen Gründen zusammengehören.

Es kommt aber noch etwas hinzu. Es ist immer mehr meine
feste Überzeugung geworden, dass die Kirche der Säkularisation
niemals durch Assimilation steuern kann; nicht durch Nachgeben
der Welt gegenüber wird die Kirche diese wieder gewinnen: die
Kirche wird durch ihre Taten und ihr Verhalten zeigen müssen,
dass sie zum dritten Geschlecht gehört, jenem neuen Volk, der
Gemeinschaft derer, die aus der irdischen Finsternis zu Gottes
wunderbarem Licht berufen sind. Und die Christen müssen sich
nicht schämen, im täglichen Leben, das für sie ebenfalls Gottesdienst

ist, anders als die Masse zu sein, die viel zu vielen, die ohne
Gott leben.

Es soll die Aufgabe der Geistlichen sein, den Gläubigen
beizubringen, dass die Familie die ecclesiola ist, die Kirche im Kleinen,
aber auch die Zusammenkunft der Gläubigen, Gemeinschaft der
Heiligen, in der Gott gesucht und geehrt wird. Einige
niederländische Geistliche sind bereits geraume Zeit dabei, ein Handbuch

abzufassen, das dabei als Leitfaden dienen kann. Dieses

wird auch Hinweise enthalten für die Haltung der Gläubigen bei

Sakramentspendungen im Hause. Ich denke hier im besondern

an die Krankenölung und die Krankenkommunion. Ich habe den

Eindruck, dass man wohl einmal vergisst, welch eine gewaltige
Verkündigung von diesen Handlungen ausgeht, gerade auch
hinsichtlich des Unkirchlichen, der nicht immer ein Gleichgültiger
ist, der sogar oft ein Suchender ist. Hier soll die Kirche durch
Wort und Handlung zeigen, was sie dem kranken Menschen bringt,
und besonders, dass sie sich selbst davon bewusst ist, was sie

bringt, indem sie darauf besteht, dass die Umgebung, in der die

Handlung vor sich geht, der heiligen Bedeutung derselben
entspreche.

Ich möchte noch auf die Forderung der Bibellesung hinweisen,
die an die katholische christliche Familie gestellt werden darf
und die von den Geistlichen verlangt, dass sie ihre Gläubigen in die

Bibel einführen und zu derselben erziehen.



— 275 —

In dieser Weise ist grosser Gewinn zu erzielen, weil dann
unter uns das Streben nach bewusst christlichem Leben erwachen
wird, so dass die Gläubigen aus Gott und mit Gott leben und
durch diese Gemeinschaft mit Gott aus innerm Drängen den
Nächsten suchen, und die, genährt durch Gottes Nähe, diesem
Nächsten auch etwas geben können. Was nützen Pläne und Theorien,

was nützt Evangelisation, wenn das alles nicht durch jenes

innig mit Gott verbundene Leben getragen wird, das nur durch
die Gemeinschaft der Kirche entsteht. Ich möchte in diesem

Zusammenhang noch einen Gedanken erwähnen, der in unsrer
Kirche lebt, den Ordensgedanken, der nicht einen Mönchsorden
will, sondern im Geist der dritten Orden eine Vereinigung
derjenigen, die sich dazu vorpflichten, bestimmte Regeln in ihrem Leben

zu beobachten.
Denn, wenn unsre Kirche ihre missionarische Aufgabe lösen

will, wird dies nicht das Werk eines Komitees oder einer Vereinigung
sein, sondern dann wird jeder Altkatholik eine Zelle bilden müssen,
die nicht unterrichtet durch Worte, sondern die von Leben zeugt
und die bereit ist, dieses Leben weiterzugeben. Wenn unser ganzes
gottesdienstliches Leben, das der Kirche und des Gläubigen, zeugt
von Gottesdienst, vom gehorsamen Dienst für den lebendigen
Gott, dann wird Gott, der dreieinige Gott, den Völkern
verkündigt werden, dann wird die befreiende Botschaft Anklang
finden, dass Gott Vater ist, dass der Sohn Erlöser ist, und dass der
Geist herrscht.

Summary of the Address on «The missionary significance of
the life of worship», by Prof. Dr. P. J. Maan, of Utrecht

1. The Church must follow up the missionary command in its
life of worship also. This applies to the religious life of the Church
and of the individual.

2. With regard to the life of worship, the Church is bound to
the form of worship prescribed by Christ.

3. Our life of worship must be tested by that of the ancient
Church, where it stood entirely as the sign of the fellowship
(communio).

4. The development of the Church's life of worship has not
done complete justice to this thought of the fellowship.

5. The break with Rome has led to a new consideration in
the field of the life of worship.



— 276 —

6. The practical working out of the principles then established
has lagged behind the extension which these beginnings had.

7. Let the congress appoint a commission to study the
coordination of liturgical practice and to report thereon to the
bishops.

8. This commission to examine:

a) whether there is occasion and inducement to make alterations
in the existing eucharistie liturgies;

b) the desirability of providing opportunity for the congregation
to take part in the Holy Communion every Sunday;

c) the desirability if a regulation prescribing that whilst the
priest is praying the congregation should not sing nor should
the organ be played;

d) the possibilities of greater activity for the congregation
during services.

9. The behaviour of the congregation both in and outside
the church building must bear witness to their fellowship with
the living God.

Der Vorsitzende stellt das Referat zur Diskussion.

Prof. Rüthy meldet sich. Er meint, es sei hauptsächlich das

Grundsätzliche zu beobachten. Die missionarische Bedeutung des

gottesdienstlichen Lebens stellt die Frage nach dem Zweck des

Gottesdienstes. Man hat jedoch zu unterscheiden zwischen
äusserer Aufgabe und innerer Bedeutung. Die Liturgie kann keinen
missionarischen Zweck in sich haben. Unsere Liturgie zu modernisieren

ist ein gefährliches Unternehmen. Er warnt davor, die

Liturgie als ein Propagandamittel zu betrachten. Römischerseits
hat man unsere Liturgie in der Muttersprache in allzu kurzschlüssiger

Weise als ein Experiment betrachtet, das nicht imstande war,
die «erwarteten» Massen in die Kirche zu bringen. In der Familie
kann man allerdings Wesentliches leisten.

Pfarrer H. Flury bemerkt ebenfalls, dass die Liturgie kein
Gegenstand der Propaganda ist. Er würde eher der Arkandisziplin
beistimmen. Man soll die Gläubigen dazu bringen, dass sie durch
ihre Haltung in Kirche und Leben ihr religiöses Bekenntnis
aufbauen. Die Einsetzung einer internationalen Kommission für diese

Fragen scheint ihm nicht wünschenswert. Jede Kirche soll für
sich diese Arbeit an die Hand nehmen, und er meint, dass dies für



— 277 —

die Schweiz nicht notwendig ist. In der Schweiz kann jedermann
an der Kommunion teilnehmen. Das ist ein Recht der Gläubigen,
aber sie müssen von diesem Recht denn auch Gebrauch machen.
Es scheint ihm wünschenswert, dass die Orgel schweigt während
des liturgischen Gebetes.

Prof. U. Küry weist darauf hin, dass eine Kommission für
diese Zwecke schon auf dem Kongress in Zürich, im Jahre 1938,

auf Antrag des Prof. van Riel, eingesetzt worden ist. Die Bischöfe
haben diese Kommission ernannt. Sie hat vielleicht ihre
Existenzberechtigung verloren. Statt der Ernennung einer neuen
Kommission wäre eine Neubelebung der Zürcher Kommission erwünscht.

Prof. Maan sagt, dass das Verfahren des Zürcher Kongresses
ihm nicht unbekannt war. Weil man von der damals eingesetzten
Kommission nichts mehr gehört hat, hoffte er, durch seinen Vortrag

das Interesse wieder erwecken zu können; er ist der Meinung,
dass eine Zusammenarbeit zweckmässig sein kann.

Der Vorsitzende schlägt vor, diesen Gegenstand als Wunsch
des Kongresses dem Kongressausschuss zu übergeben. Die
Anwesenden erklären sich damit einverstanden.

Prof. Rüthy fragt, welche Mitglieder dieser Kommission
angehören. Darüber könne heute noch nichts gesagt werden, lautet
die Antwort.

Nunmehr erteilt der Vorsitzende Herrn Prof. Dr. W. Küppers,
Bonn, das Wort, der referiert über:

Aufgaben der inneren Mission mit besonderer Berücksichtigung
der Evangelisation an Unkirchlichen

Allem zuvor möchte ich bemerken, dass mir das Thema dieses

Vortrages von der Kongressleitung gestellt wurde und somit nicht
meiner freien Wahl entsprungen ist. Ich habe mir deshalb die
Freiheit genommen, es in einem Sinne zu behandeln, der es mir
erlaubt, einige Gedanken auszusprechen, die mir für die weitere

Entwicklung unserer altkatholischen Bewegung wichtig zu sein
scheinen. Da im Rahmen des bestehenden Programmes unserer
Tagung nur eine gute halbe Stunde zur Verfügung steht, der
vielleicht einige kurze Augenblicke klärender Aussprache sich anschliessen,

muss ich versuchen, den Stoff auf wenige Hauptgedanken
zusammenzudrängen. Ich bitte deshalb von vornherein um Nachsicht,

wenn manches einseitig und vielleicht missverständlich bleiben



— 278 —

sollte, was erst bei genauerer Ausführung im Zusammenhang
seiner Begründung und in seiner Zielsetzung deutlich werden könnte.

Als im Jahre 1928 zu Jerusalem die Internationale
Missionskonferenz versammelt war, um die Lage der Christenheit nach den
tiefen Veränderungen des ersten Weltkrieges zu überblicken,
herrschte Einmütigkeit im Urteil über den neuen Weltzustand:
die in allen Völkern mit der Gewalt eines Naturvorganges wirksame
Hinwendung zur reinen Diesseitigkeit wurde erkannt und mit dem
seither in christlichen Kreisen immer geläufiger gewordenen Wort
der «Säkularisierung» bezeichnet. Und wenn heute irgendwo in
unseren kleinen Gemeinden ehrlich arbeitende Pfarrer und
ernsthafte, fromme, kirchliche Laien sich Rechenschaft geben über den
Stand der Dinge, so kommen sie wohl überall zu einem im Grunde
gleichen Ergebnis: viele, allzuviele um uns her und in unseren
Gemeinden selbst sind fern von der Kirche, leben ein Leben, in dem
sie die Kirche weder anklagen noch suchen, sondern ganz einfach

praktisch ignorieren! Sie sind moderne Menschen, vielleicht voller
Fragen, Sorgen, Hoffnungen und Interessen, doch die Kirche ist
für sie eine Grösse ausserhalb ihres Lebenskreises, vielleicht noch

ehrwürdig wie das stille Sterbezimmer eines Grossvaters, doch in
keiner Weise aktuell und ohne erkennbare Verbindung mit ihrem
Alltag. Doch genug davon! Dieser Zustand ist ja zu bekannt. Es
fehlt durchaus nicht an Beschreibungen dieses modernen Menschen
und auch nicht an der Einsicht, dass gerade seine neue Lebensform
Anlass zu grossen, weltumspannenden Krisen mit erschütternden
Zusammenbrüchen ist. Ja weithin besteht sogar der Gedanke, dass

vielleicht allein die von der Kirche gehüteten Werte in der Lage
sind, noch grössere Krisen und noch furchtbarere Zusammenbrüche
zu verhüten. Von hier kommt auch das Interesse an der durch unser
Thema aufgeworfenen Frage: Können wir Altkatholiken einen
eigenen Beitrag leisten, der vielleicht eine neue Erfolgsaussicht
eröffnet im Kampf gegen die fortschreitende Entkirchlichung und
Säkularisierung Oder vielleicht besser gesagt : Worin bewähren wir
uns als die Stadt auf dem Berge, als Salz der Erde und Licht der
Welt gegenüber dem Verfall der Intelligenz, in dem Ringen d er
Arbeiterschaft um soziale Gerechtigkeit, im Suchen der Jugend
nach sinnerfülltem Leben Im Lichte solchen Fragens wird der
Zustand des modernen Menschen also als irgendwie anormal, als

eine Art Krankheit angenommen, bei der wir selbst glauben, um
die heilende Medizin zu wissen. Fragen wir nun aber, worin diese



— 279 —

Medizin genau besteht und wie sie wirksam werden kann, so zeigen
sich grosse Unklarheiten und Schwierigkeiten, und es ist der Sinn
dieser Ausführungen, hier vielleicht ein Stück weiter zu helfen. Bei
der Behandlung einer Krankheit ist die richtige Diagnose das
Entscheidende. Der zureichende Grund für Schmerz und Missbildung
muss aufgedeckt werden! Und im wesentlichen gilt, vor allem bei

geistigen Vorgängen, der Satz: «cessante causa cessât et effectus.»
Natürlich ist sich die grosse Masse der heute lebenden, modernen,

«aufgeklärten» Menschen der Gründe, die zu der sie beherrschenden

«Ideologie» oder «Mentalität» geführt haben, nicht bewusst. Die
Masse lebt, wie Prof. Brunner es so richtig erkannt und im 2. Band
der Studien für Amsterdam auch treffend dargestellt hat, im Banne
bestimmter «Axiome», die sie beherrschen wie nur je die Gottheiten
der Vorzeit einen Negerstamm in Innerafrika! Doch diese Axiome
selbst sind ganz deutlich erkennbare Früchte des grossen, die
neueren Jahrhunderte durchziehenden Kampfes der europäischen
Aufklärung. Dieser Kampf wurde im wesentlichen geführt als ein

Kampf um die Freiheit gegen die Kirche oder doch als Befreiung
von der Vorherrschaft der Kirche. Der Mensch entdeckte die Welt
und ihre Gesetze und geriet dabei, oft ohne es selbst zu wollen, in
eine gefährliche und erbitterte Auseinandersetzung mit der letzten
Endes auf das Jenseits gerichteten Kirche. Die erste Phase dieses

Freiheitskampfes war die Lösung vom Bann des mittelalterlichen
Papsttums. Und wer wollte heute nicht einen Laurentius Valla
loben, der die «pia fraus» der konstantinischen Schenkung
entlarvte; wer nicht einen Leonardo da Vinci preisen, der gegen das

heilige Gebot der Kirche menschliche Leichname mit dem
Seziermesser erforschte Nun, über diese Dinge ist heute selbst im Rom
der Città del Vaticano kein Streit mehr. Die zweite, mit einem

weniger klaren Ergebnis abgeschlossene Phase der Befreiung ist
die in der grossen Französischen Revolution gipfelnde
Geistesbewegung, die allein erst die eigentliche moderne Welt des 19. und
20. Jahrhunderts ermöglichte. Lassen wir hier den Streit um Wert
und Unwert dieser Vorgänge auf sich beruhen, entscheidend ist für
uns nur das Eine: Die Kirche, die bis kurz vor 1798 Hexen
verbrennen liess — und zwar bekanntlich im Bereich beider grossen
Konfessionen! —, war der neuen Geistesmacht nicht gewachsen!
Ja mehr noch, genaue Einsicht in den wirklichen Verlauf der Dinge

zeigt, wie viel die Kirche selbst zur Entstehung und Verbreitung
des sie ablehnenden Geistes beigetragen hat. Mit ganz besonderer



— 280 —

Klarheit wird gerade diese Seite deutlich an dem zweibändigen
Werk eines Berliner Gelehrten aus dem Jahre 1927, Bernhard
Groethuysen, «Die Katholische Weltanschaung und die Entstehung
der bürgerlichen Welt in Frankreich». An Hand ausgiebiger Quellen
wird hier mit vorbildlicher Einfühlung und Gerechtigkeit gezeigt,
wie nun aber nicht etwa die «schlechte Kirche» der Jesuiten, sondern
gerade die ernste, edle, ehrliche, «gute Kirche» der Jansenisten es

war, aus der mit innerer Notwendigkeit der neue Mensch erwuchs.
Je treuer und ehrlicher Männer wie der ehrwürdige Quesnel sich
an die alte, von Augustin vor allem bestimmte Tradition
anschlössen, desto tiefer wurde die Kluft, die sich zwischen ihnen
und jenen neuen Menschen auftat, die von der Grösse und dem
Wert der Aufgaben im Diesseits erfüllt, den Willen des Schöpfers
nicht im Weltuntergang und einer Ausgleichung der durch Luzifers
Fall verminderten Engelzahl erschöpft sehen wollten.

Die prinzipielle Jenseitsreligion war nun einmal nicht fähig,
der Lebensentfaltung in Staat, Kultur, Wissenschaft und Technik
Richtung und Halt zu geben. Mit umständlicher Genauigkeit lässt
Groethuysen dies in der Behandlung der Stellung zu Tod, Sünde,
Glaube und Gottesidee zu Tage treten: der eigentliche Gegenpol
zur Aufklärung ist nicht die durch die moderne Klugheit der
Jesuiten geleitete und geformte Kirche, sondern durchaus jene andere

Kirche, die sich selbst treu bleibt "und ihren grössten Meister in
Augustin besitzt, der ihre Motive und Antriebe in klassischer Form
verkörpert hat.

Ist dies alles in bezug auf die «Causa» der Aufklärung und
damit die heute noch herrschenden Axiome des modernen Menschen
im wesentlichen richtig gesehen, so bleibt uns die Wahl zwischen
zwei Folgerungen:

Entweder ist der Anstoss des modernen Menschen an der
Kirche im Grunde jenes Ärgernis, dem schon Christus selbst
begegnete und das deshalb die Kirche in nichts von der geradlinigen
Verfolgung ihres einmal eingeschlagenen Weges abbringen darf;

oder der Anstoss des modernen Menschen ist darum berechtigt,
zum mindesten nicht einfach völlig unberechtigt, weil er auf einen

Erkrankungszustand der Kirche selbst sich bezieht und darum die

Kirche mahnen kann, den Schaden zu erkennen und abzustellen-
Bekanntlich hat nun aber die Kirche zu keiner Zeit gegenüber

dem die neueren Jahrhunderte durchziehenden Prozess, der zur
heute fast abgeschlossenen Säkularisierung aller Lebensgebiete ge'



— 281 —

führt hat, einfach stillschweigend kapituliert. Sie hat vielmehr oft,
lange und zum Teil sehr heftig dagegen reagiert, und tut dies nach
Kräften auch heute noch Und zwar können wir dabei vier Hauptformen

der Reaktion unterscheiden, die natürlich in der Geschichte
selbst sich nicht immer so reinlich von einander trennen lassen.

Hier interessiert uns jedoch nur das Wesentliche der vier Reaktions-
weisen selbst:

1. Die erste Antwort, die die Kirche ihren Gegnern erteilte,
war der Versuch gewaltsamer Unterdrückung. Getreu der Lehre
von den ihr anvertrauten Schlüsseln zu ewiger Seligkeit oder
ewiger Verdammnis, vermochte die Kirche ja in denen, die sich
ihrem Einfluss grundsätzlich entzogen, nur verlorene Schafe zu
sehen. Kerker, Folter und Scheiterhaufen konnten, ja mussten
schliesslich als heilige Mittel anerkannt werden, um entweder die
Irrenden mit solchen drakonischen Mitteln doch noch dem Heile
zuzuführen oder doch wenigstens den Rest der Herde vor dem
Verderben zu bewahren. Es ist dies die bekannte, typische Reaktion
der päpstlichen Kirche ; doch beschränkte sich dieser Geist durchaus
nicht einfach auf dieselbe. Man kann aber doch sagen, nach und
nach ist die Einsicht in die praktische Erfolglosigkeit dieser
Reaktion so gross geworden, dass Gewaltanwendung in Fragen des

Glaubens nur noch in Rom einen allerdings sehr vorsichtig gewordenen

Anwalt besitzt, während alle anderen Kirchen diese Möglichkeit

grundsätzlich ablehnen.
2. Die zweite Form der Reaktion auf den Freiheitskampf des

modernen Menschen, die aber schon von Anfang an neben der
ersten Form, der Gewaltanwendung, herlief, ist der Versuch der
Widerlegung mit geistigen Gegengründen, genauer gesagt die grosse
und umfangreiche Bemühung der Apologetik! Da die Kirche die

Verkörperung der Wahrheit ist oder doch wenigstens im Besitze
der Wahrheit sich befindet, hat sie, meint man, nur von sich
selbst Rechenschaft abzulegen, sich selbst zu erklären, zu predigen
und zu bekennen, um mit Sicherheit die Gegner zu widerlegen und
ihnen wenigstens jedes Recht des weiteren Widerstandes zu nehmen.
Gross und weit ist das Feld, auf dem hier der Kampf geführt wurde,
schier unübersehbar sind seine Formen in den verschiedenen Zeiten
und innerhalb der verschiedenen Kirchen. Doch während die

Apologeten der Alten Kirche einer Kette siegreicher Heerführer gleichen,

angefangen von Justinus Martyr bis hin zu Augustin, ja in gewissem
Sinne bis zu den Summen des Aquinaten, so löst sich die Geschichte

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1948. 19



— 282 —

der Apologetik der neueren Zeit umgekehrt eher auf in ein Gewirr
von Rückzugsgefechten eines wenn nicht geschlagenen, so doch
nicht mehr siegreich vordringenden und vor allem nicht mehr
einheitlich geführten Heeres. Charakteristisch ist dabei auch, dass auf
einzelne bedeutende Namen am Anfang, von denen der Bossuets,
des grossen Bischofs von Meaux, vielleicht der gewichtigste ist,
keine grossen Namen mehr erscheinen. Heute gilt die Apologetik
allgemein als eine verlassene Wissenschaft. Wer wollte sie neu
hervorholen So haben also im grossen gesehen die beiden ersten
Reaktionen der Kirche auf die moderne Welt gründlich versagt und
abgewirtschaftet! Steht es nun um die beiden letzten besser und
aussichtsreicher

3. Der Schluss, den die Kirche selbst aus dem Versagen der
beiden erstgenannten Mittel zog, war die Erkenntnis, dass die

Auseinandersetzung mit dem unheimlichen Gegner nicht länger
mit Streit, sondern nur noch mit der stillen Macht dienender Liebe
geführt werden könne und dürfe! Der Ruf nach dem «Praktischen
Christentum» wird zur rettenden Parole. Und in allen Kirchen
blühen die Werke der inneren Mission auf (wenn wir den hier nicht
zu behandelnden Vorgang der äusseren Mission ausser acht lassen).
Mit dem Mut und der Selbstverleugnung von Helden und
Märtyrern steigen überall Männer und Frauen hinab in die Tiefen der
Not und beginnen einen ergreifenden Kampf um die Rettung von
Leib und Seele ihrer verlorenen Brüder.

Es ist kaum nötig, hier Namen aufzuzählen, Vinzenz von Paul,
Elisabeth Fry, Wichern, Pastor Fliedner, Dr. Barnardo, Mathilde
Wrede und der vielleicht grösste unter ihnen : Vater Bodelschwingh

Ohne das Werk dieser Pioniere wäre wohl kaum ein so

wichtiges und grosses Werk wie das Ökumenische Hilfswerk der
Kirche so rasch gewachsen und wirksam geworden. Dennoch sind
sich schon heute die Einsichtigen klar darüber, dass alle Erfolge
der Kirche auf diesem Gebiet an der Gesamtlage, die uns hier
beschäftigt, nichts Entscheidendes ändern. Es sind Achtungserfolge,
die gewissermassen gelungenen Ausfällen der Besatzung einer
belagerten Festung gleichen, ohne den Zustand der Belagerung selbst
aufheben zu können. Dazu kommt gerade für uns Altkatholiken,
dass dieser ganze Weg infolge der völlig unzureichenden Mittel und

Möglichkeiten wirklich nur eine Nebenerscheinung sein kann.
4. So bleibt die vierte Reaktionsweise : die Selbstbesinnung der

Kirche, in der die Erkenntnis sich durchsetzt, dass die Gerichte des



— 283 —

Herrn beim Hause Gottes anfangen und dass der Herr des

Weinberges «jede Rebe reinigt, damit sie mehr Frucht bringe», dass er
aber auch den unfruchtbaren Feigenbaum schliesslich wird abhauen
lassen, wenn alles Graben und Düngen um seine Wurzeln nichts
nützt

Wir sehen diese ganze, besondere Reaktionsweise geschichtlieh
wirksam in den immer neuen Ansätzen zur Erneuerung, zur
Reformation der Kirche von den Thesen Martin Luthers angefangen
bis hin zur « Gesellschaft der Freunde » und der modernen «

Gruppenbewegung». Grosse theologische Namen und gesegnete Männer und
Frauen in grosser Zahl stehen dabei vor unserem geistigen Auge,
und wer, der wirklich weiss, worum es sich dabei im einzelnen
handelt, wollte heute Recht und Wert dieser Reaktion bezweifeln
Hier liegt offenbar der Punkt, an dem überhaupt in der ganzen
Frage noch etwas zu hoffen ist Und menschlich gesehen darf man
auch sagen, dass alle Kirchen, einschliesslich der römischen, ihre
heutige Stellung in der Welt jenem Ernst der Selbstprüfung und
Selbstkritik verdanken, aus dem ihr immer wieder eine Erneuerung
geschenkt wurde. Hierher gehört ja auch die Entstehung unserer
altkatholischen Kirchen. Unter Schmerzen haben die Väter um 1700

und um 1870 erkannt, wie sehr die Kirche der «reformatio in capite
et membris» bedurfte.

Während nun aber bei allen anderen reformatorischen
Selbstbesinnungen in der Kirche die Erneuerung auf Kosten und zum
Schaden der Einheit erfolgt, liegt das Wesentliche der altkatholischen

Selbstbesinnung gerade in der Besinnung auf die Einheit und
in der praktischen Rückkehr zu ihr Und weil in der Spaltung der
Christenheit ein wichtiger Grund zum Irrewerden des modernen
Menschen an der Kirche liegt, bedeutet schon allein diese
grundsätzliche Form der altkatholischen Erneuerung der Kirche einen

wichtigen Schritt vorwärts zur echten Überwindung des Säkularismus.

In der Ökumenischen Bewegung sucht man das gleiche zu
erreichen ; die altkatholische Kirche ist mit ihr deshalb zutiefst
verbunden. Nun haben wir aber, bedingt durch die besonderen Kämpfe
gegen die falschen Neuerungen in der katholischen Kirche, praktisch

die Selbstbesinnung überwiegend als treues Festhalten am
überlieferten depositum fidei geübt. Tatsächlich bleibt dies auch

die unerlässliche Grundlage. Und doch herrscht wohl Einmütigkeit
unter uns darüber, dass ein blosses Konservieren der alten Kirche
ebenso wenig möglich ist wie eine einfache Repristination und dass



— 284 —

beide keine werbende und bewegende Kraft besitzen. Solche Kraft
besitzt stets nur das Neue. Da wir nun aber völlig einig darüber
sind, dass dieses Neue niemals die von aussen eindringende oder
sich einschleichende Neuerung sein darf, so kommt nur in Frage, was
wir die «Katholische Erneuerung der Kirche» nennen können. Raum
und Bereitschaft für den Creator Spiritus, der die Glieder am Leibe
Christi wachsen und zum rechten Gebrauch sich bewegen lässt, das

allein ist die katholische Erneuerung, auf die alles ankommt. Das
blosse Bewahren des «Depositum» könnte ja eine Kirche dem
Knecht im Evangelium gleichmachen, der das anvertraute Pfund
vergrub und sich bei der Rückkehr des Herrn auf seine Treue
berief! Der Geist aber, der bestimmt ist, die Gläubigen in alle Wahrheit

zu leiten, schafft auch jenes Wuchern mit dem anvertrauten
Pfund, das der Herr verlangt und lobt.

Wir können den Gehalt der Altkatholischen Bewegung nicht
gross, nicht weit und tief genug fassen. Bewähren muss sie sich aber
darin, dass sie in sich die Voraussetzungen besitzt, bestimmte Fragen
besser zu beantworten und bestehende Nöte wirksamer zu
überwinden, als es anderen bisher möglich war! Im Wuchern mit dem

anvertrauten Pfund müssen sich ja der Wert der Ware und die

Tüchtigkeit des Händlers zeigen. Wir wollen versuchen, in skizzenhafter

Andeutung dies für die drei grossen Gebiete der Philosophie,
der Bibelwissenschaft und des praktischen Lebens aufzuweisen :

1. Wir wissen heute, das Kulturen und Zeitalter keine
willkürlichen Gebilde sind, sondern dass in all ihren Einzelgestaltungen
sich eine Ganzheit ausdrückt, die man stets auch in einer bestimmten

zugehörigen Gedankenwelt, einer Philosophie, wiederfindet.
Nun hat aber die altkathohsche Bewegung sich noch nicht wirklich
umfassend entfalten können. Ihre Möglichkeiten sind deshalb bisher

nur in Anfängen und Bruchstücken erkennbar. Und hierher scheint
uns nun vor allem eine ganz bestimmte Linie auf dem Gebiet der
Philosophie zu gehören. Wir meinen den Gegenpart zu jener grossen,
die europäische Geistesgeschichte beherrschenden Geisteslinie, die
durch die Namen Plato, Augustin, Thomas und Kant gekennzeichnet

ist. Um dem Schöpfer und dem Geschöpf besser gerecht werden

zu können, als alle Platoniker es je vermögen, also um Raum zu

schaffen für eine bessere, gesündere Stellung zu Bibel und Natur,
setzte Duns Scotus seinen Nominalismus gegen die
platonischaristotelische Spekulation der «Realisten». Die reifste Frucht dieses

Ansatzes liegt, vor in der heute noch aktuellen, leider aber fast



— 285 —

völlig vergessenen und auch verkannten Philosophie des grossen
John Locke. Die alte, platonische Linie des Geist- und
Weltverständnisses setzte sich in moderner, kritischer Form fort in Kant.
Mit ihren Schriften «Antikant» und «Nexus naturalium et supra-
naturalium» traten ihm die zwei entscheidenden Inauguratoren
der altkatholischen Bewegung, Benedikt Stattler und Joh. Michael
Sailer, entgegen. Ihnen folgten Hermes und Anton Günther, und
auf ihren Schultern erhob sich schliesslich der altkatholische
Professor der Philosophie und zweite Bischof der Altkatholiken in
Bonn, Theodor Weber, mit seiner «Ontologie des positiven Christentums»,

fand allerdings dabei in der eigenen Kirche nur einen
einzigen, völlig unbeachtet gebliebenen Schüler und Fortsetzer seiner
Gedanken. Von der hier angedeuteten Generallinie aus wäre es

leicht und verlockend zu zeigen, welche Verschiebungen
grundlegender Punkte biblischen Denkens in der Kirche unter dem
Einfluss platonisch-augustinisch-thomistischen oder auch kantia-
nischen Denkens eingetreten sind. Es sei nur kurz erinnert an das
entscheidende Schema Idee gleich wahres, werterfülltes Sein gegenüber

der Materie als dem uneigentlichen, wertlosen oder doch
minderwertigen Sein mit all seinen Folgeerscheinungen in der Anthropologie,

woraus dann wieder eine ganz bestimmte Wertung des

praktischen Lebens auf dieser Erde sich ergibt. Es wäre ein Leichtes,
von hier aus die gesamten Weltanschauungsfragen kritisch
aufzurollen, doch ist ja hier keinerlei Möglichkeit dazu. Es ist nur
festzustellen, dass die geschichtlichen Anfänge der altkatholischen
Kirchenbildung besonders in der Person Bischof Webers mit einer
Gesamtschau dieser Fragen verbunden sind, die nicht ohne grossen
Schaden für die ganze Bewegung weiter in völliger Vergessenheit
ruhen kann. Fest steht jedenfalls auch, dass nur in dieser Weise
sich im Bereich des Altkatholizismus etwas verheissungsvoll
Neues gezeigt hat und noch zur Verfügung steht. Groethuysen hat
gezeigt, dass die platonische Weltanschauung der Kirche einen
entscheidenden Grund für die Entkirchlichung bedeutete.

Das Fortbestehen dieser prinzipiellen Weltfremdheit und
latenten Weltverneinung in Verbindung mit einer gegen den

Pantheismus im Grunde nicht gesicherten Theologie ist die tiefe
Not der Kirche augustinischer Prägung Klerikale Herrschsucht oder

klägliche Verweltlichung sind nur natürliche Folgen des tief
verborgenen, nicht erkannten und darum auch nicht behandelten



— 286 —

Leidens. Heilung aus starken und reinen Quellen tut not und
Schlüssel und Weg dazu sind uns in die Hand gegeben.

2. Der entscheidende Grund für die moderne Abkehr von der
Kirche liegt nun aber doch noch in etwas anderem: in den als

unangreifbar hingenommenen Ergebnissen der historischen Kritik
an den Tatsachen der biblischen Berichte, zumal an allem, was
Wunder und Weissagungen betrifft. Wer wusste nichts zu sagen von
dem tödlichen Reif, der von hier aus auf alle verheissungsvollen
Blüten kirchlicher Jugendarbeit oder auf die Kinderfrömmigkeit in
christlichen Familien fällt Wer wusste nichts von der zersetzenden

Wirkung dieser «theologischen» Wissenschaft auf die Herzen junger
Theologen Wer kann die lähmende Wirkung in den Kreisen der
Gebildeten übersehen Oder wer wollte die Bedeutung der
Entwertung der Bibel als historischer Urkunde für die grossen Massen
des arbeitenden Volkes und ihre marxistischen Führer abstreiten
Ist es da zu verwundern, wenn der dialektische Salto mortale Karl
Barths in dieser Frage oder die unentwegte Starrheit der römischen
Bibelkongregation weithin bewundert werden und Nachahmung
finden Dennoch helfen hier weder der Rückzug auf die imaginäre
«Ebene des Glaubens» noch die Unterwerfung des Verstandes unter
römische Dekrete wirklich weiter. Dadurch mag der noch bestehende
kirchliche Glaube konserviert werden, den tiefen Wurzeln des

Säkularismus wird dadurch bestimmt kein Abbruch getan! Wir
sind glücklich, hier darauf hinweisen zu können, dass in unserer
Kirche bestimmte, klare Ansätze zu einer Wendung gerade dieser
Not gegeben sind. Grundsätzlich nahmen schon Stattler und Sailer
eine Stellung ein, die allein Aussicht auf eine positive Lösung
bietet : Anerkennung freier, kritischer Forschung und ihrer Ergebnisse,

jedoch unter klarer Ablehnung der diese nur scheinbar «freie»,

«voraussetzungslose» Forschung bestimmenden Axiome des

Unglaubens, dass nämlich von vorneherein Wunder und Weissagung
historisch nicht wahr sein können. Der grosse Freiburger Theologe
Leonhard Hug vertrat bis 1840 mit grossem Erfolg diesen
Standpunkt, in England und Amerika beschritt man ähnliche Bahnen,
und auch in den Kreisen des deutschen Luthertums entstanden sehr

beachtliche Forschungen freier, kritischer Art in diesem Geist. Die

Haltung Döllingers und Langens entspricht dieser Grundhaltung
zeitlebens, Reusch hat praktisch auch nie etwas anderes vertreten,
sich allerdings später manchen «Ergebnissen» der negativen Kritik
akkommodiert, Alles spitzte sich naturgemäss zu auf die Frage der



— 287 —

historischen Glaubwürdigkeit der Evangelien, und damit steht es

bekanntlich heute für die Kenner äusserst schlecht, wenn man auch
auf dem Wege über die Aufnahme des «Zeugnisses der Urgemeinde»
eine gewisse Aufwertung der Trümmer und Fetzen historischer
Berichte, die die kritische Arbeit hinterlassen hat, künstlich zustande

gebracht hat. Doch diese Aufwertung hat ja nur Geltung für die
noch Kirchlichen, keineswegs aber für die anderen, von denen wir
hier gerade zu handeln haben. Auch heute noch vermöchte die
wissenschaftlich anerkannte Entdeckung etwa der Originalhandschrift

des Johannesevangeliums die Öffentlichkeit zu bewegen. Die
Folgen wären unabsehbar. Die Wertung des gleichen Evangeliums
als fromme, geisterfüllte Schau ohne sicheren Zusammenhang mit
geschichtlichen Leben Jesu von Nazareth hat für den der Kirche
Entfremdeten keine wirkliche Bedeutung.

Nun aber entdeckte schon vor ca. 50 Jahren ein junger alt-
katholischer Theologe die erstklassige, wissenschaftliche Arbeit
eines lutherischen Lie. der Theologie, Wuttich, über die
Wahrscheinlichkeit der Priorität des Johannesevangeliums vor den

Synoptikern. Er gewann daraus die ehrliche, wissenschaftliche
Überzeugung, dass dieses Hauptevangelium schon um das Jahr 40

in Jerusalem im Auftrage aller übrigen Apostel von dem Lieblings-
jünger verfasst und als erstklassiges historisches Dokument über
den wirklichen Verlauf und die Äusserungen des wichtigsten Lebens

im grossen Strom der Menschengeschichte anzusprechen sei. Er
führte einen eigenen wissenschaftlichen Versuch zur Nachprüfung
dieser kühnen Hypothese bei den Synoptikern durch und fand volle
Bestätigung, was ihn von der vollen historischen Glaubwürdigkeit
auch dieser Schriften überzeugte. Das ihm gewordene Licht machte

er weithin öffentlich bekannt. Doch nicht nur in den anderen

Kirchen verhallte infolge der souverän-verachtenden, ablehnenden

Haltung der Universitätswissenschaft das am Anfang nicht
unbedeutende Echo, sondern auch in der eigenen Kirche ging man
stillschweigend zur Tagesordnung über. Heute noch aber liegt hier
der Schlüssel für die wirkliche «Innere Mission» und alle ernsthafte
Begründung der Gemeindearbeit an Gebildeten, Arbeitern und

Jugendlichen. Es konnte natürlich hier nur völlig unzureichend

ausgesprochen werden, worum es sich in Wahrheit handelt. Ist das

Gesagte jedoch Wahrheit, so hat die altkatholische Kirche eine

wirklich neue Erkenntnis aufzuweisen in der entscheidenden Frage
der biblischen Wissenschaft. Ist es nicht wahr, so hat sie allerdings



— 288 —

nicht mehr und nichts anderes zu sagen als die anderen Kirchen,
und das ist bekanntlich trotz vieler und vollklingender Worte sehr

wenig und erwiesenermassen auch sehr unwirksam Wird dieser
versunkene und vergessene Fund in unserer Kirche als Gold-Talent
erkannt und anerkannt, so ist uns damit ein Mittel in die Hand
gegeben, eine grosse Bresche in die Zitadelle des modernen Unglaubens

zu schlagen. Der Winkelried, der hier die Bahn bricht, muss
allerdings bereit sein, alle Spere der in den Kirchen herrschenden
Wissenschaft auf seine Brust zu sammeln. Gewiss ist die Entscheidung

über Glauben und Unglauben nicht eine reine Frage des

Denkens und wissenschaftlicher Erkenntnis, sie hängt vielmehr nach
der Schrift zusammen mit der Herrschaft des Teufels über Leiber
und Seelen der Menschen. Doch ist ja Christus gekommen, um die
Werke des Teufels zu zerstören, und dort ist doch wohl das rechte
Leben in der Kirche, wo dies weiter in ihr am wirkungsvollsten
geschieht. Wie aber kann solche Wirkung von einer Kirche
ausgehen, deren geschichtliche Grundlage so brüchig und unsicher ist,
wie es sich tatsächlich aus den landläufigen, anerkannten Resultaten
der Bibelkritik mit Notwendigkeit ergibt

3. Wir kommen zum letzten Punkt und damit zur Frage: Was
hat die Kirche, was haben wir Altkatholiken dem zu sagen, zu dessen

praktischem Leben die Kirche nicht mehr mit jener überzeugenden
Notwendigkeit gehört, wie sie frühere Zeiten kannten Und weil
es hier um die Kirche in der Welt und in der Wirklichkeit geht,
ist es auch zugleich die uns alle bewegende Frage nach der lebendigen

Gemeinde und unserer eigenen kirchlichen Arbeit! Wo aber
so gefragt wird, darf nie jener Ruf überhört werden, der in der
Bibel so unlöslich mit der Entstehung der Gefolgschaft Jesu
verbunden ist: Tuet Busse; denn das Himmelreich (die
«Gottesherrschaft») ist nahe herbeigekommen! Kann dies eschatologische
Wort bei uns einbrechen und Hörer finden, die zu Tätern werden,
so ist alles gewonnen ; denn nicht nach Erfolgen einer utopischen
Rechristinarisierung der gottfremden Welt schielen wir, sondern
darum bemühen wir uns, dass wir Gottes Auftrag recht
erkennen und nach Kräften erfüllen Busse heisst im Neuen Testament

«metanoia», und damit gehört zum Kern der biblischen Busse

stets auch das entscheidende Umdenken, das Freiwerden für neue
Gedanken. Wo aber wäre für solche Busse, für wirkliches Umdenken
und Neudenken in der Kirche mehr greifbarer Anlass und fruchtbarer

Inhalt als dort, wo «Plato» und sein gesamtes Gefolge über-



— 289 —

wunden und die biblischen Berichte wieder zu ernstgenommenen
Urkunden werden Ein schier unermessliches Feld tut sich hier
auf, dessen Anbau und Pflege sich wahrlich lohnen würde.

Dem Ruf zur Busse ist in der Schrift eine ganz besondere

Begründung gegeben: «Das Himmelreich ist nahe herbeigekommen!»
Nur vom Einbruch und Anbruch der Gottesherrrschaft her gibt

es deshalb Denken und Handeln des Christen, und das gesamte, echte

Leben der Kirche ist die Auswirkung hiervon. Nun würde sich
gewiss kein Widerspruch hier in unserm Kreis oder sonst einem
Kreis ernsthafter Christen erheben, wenn wir nun fortführen und
sagten: Echte Erneuerung der Kirche erwächst nur aus dem
Ergriffensein von der Nähe der Gottesherrschaft, und nur die aus
solcher Ergriffenheit erneuerte Kirche trifft je und je des Menschen

trotzig und verzagt Herz. Doch was ist mit solcher Rede in der
praktischen, uns beschäftigenden Frage gewonnen Gottes
Herrschaft kommt mir doch offenbar nur dann wirklich nahe, wenn ich
für die Entscheidungen meines praktischen Lebens Klarheit über
Gottes Willen gewinne, wenn ich im Ganzen und Einzelnen des

Lebensverlaufes Gottes Handeln in Segen und Unsegen, Gericht und
Gnade, Verwertung und Erwählung erlebe! Tue ich den erkannten
Gotteswillen, so herrscht doch offenbar dadurch Gott in diesen

praktischen, irdischen Tatsachen und Verhältnissen. Und dass es

dieses alles nicht gibt und nicht geben kann, darüber sind sich ja
gerade im Grunde die Augustinische Kirche und ihre Gegner einig!
Aber lebt nicht dennoch heute in unserer Zeit, hier und dort in der
Kirche und in uns selbst die brenende Unruhe des Gedankens, dass

es zur Grösse der endzeitlichen Botschaft der Gottesherrschaft
gehört, dass sie alle Zeit umfasst und damit immer auch den Augenblick

und die Lage, in der ich stehe, mich vorfinde und nun handeln

muss, so oder so i Wie leicht bleibt aber, wenn dieser Punkt
berührt wird, die Predigt im Deklamatorischen stecken; wie leicht
gleitet sie ab und fällt zurück in den platonisch-asketischen Ruf zu

Entsagung und Entwerdung des Mönchs oder des Mystikers, wie

leicht bleibt sie in der Aufstellung irgendeines Gesetzes stecken. Es

kommt eben nicht zu dem Durchbruch, der eintreten muss, um den

entkirchlichten Menschen in seinem Alltag unter die
Gottesherrschaft zu stellen. Die Herrlichkeit Gottes, deren «alle Lande

voll sind», wird nicht erkannt und erlebt!
Auch hier aber liegt wieder ein entscheidender Beitrag von

altkatholischer Seite bereit, mit dem es zu wuchern gilt!



— 290 —

Wir wissen, dass unsere Bewegung, wenn nicht in den Niederlanden,

so doch in der Schweiz und Deutschland geschichtlich eng
mit dem Liberalismus verbunden ist. Wenn wir hier auch alle
damit zusammenhängenden Fragen übergehen müssen, können wir
doch dies Eine sagen: In ihren edelsten Vertretern stellt uns die
altkatholische Kirche eine Reihe von Persönlichkeiten vor Augen,
in denen sich verwirklichte, was dem Liberalismus als Ideal
vorschwebte: das freie Tun des Guten! War es nicht Bischof Reinkens
Wahlspruch «Was nicht aus Überzeugung geschieht ist Sünde»?
Und sah er nicht den Weg zur Bildung solcher Überzeugung im
Gewissen, das jedem einzelnen Menschen die Möglichkeit gibt, sich
über Gottes Willen selbst Gewissheit zu verschaffen Kommt also

deshalb nicht vielleicht alles darauf an, dass es uns gelingt, die Nähe
der Gottesherrschaft und das Gewissen des Einzelnen in Beziehung
zueinander zu bringen Gibt es tatsächlich einen positiven Willen
Gottes für jeden Menschen, an jedem Ort und zu jeder Zeit, so wäre
also das jedem Menschen eigene, innerste Selbstgefühl der Ort, an
dem er sich dieser, für sein Tun und Lassen entscheidenden
Tatsache des Willens Gottes bewusst und darüber klar zu werden
hätte. Kann die Gottesherrschaft näher herbeikommen — in Politik

und Wirtschaft, im Familienleben, im Betrieb der Wissenschaft
und aller Pflege und Entwicklung geschaffener Dinge, d. h. auf dem
Gebiete der Kultur Ein Mensch, der so den Willen Gottes in
seinem Leben und für sein Leben erkennt und zu tun sich anschickt,
dessen «Unkirchlichkeit» zerfällt von selbst wie ein mürbe gewordener

Schleier, löst sich auf wie Nebel in der Sonne. Indem die
Gottesherrschaft ihn nun wirklich entscheidend selbst betrifft, wird er
zugleich zu einem jener lebendigen Steine, die sich zum Tempel
der Kirche zusammenfügen.

Was könnte jeder Pfarrer sich Besseres wünschen als eine recht
grosse Anzahl solcher Menschen in seiner Gemeinde Und sind
nicht gerade in dieser Hinsicht so manche der Entschlafenen
unserer Gemeinden um uns wie eine Wolke von Zeugen «Belebung
der Gemeinde» ist das anerkannte A und 0 aller kirchlichen
Erneuerung Nochmals sei es gesagt, wir müssen es Gott überlassen,
wie er seine Herrschaft zum Siege bringen will. Ist es aber richtig
gesehen, dass die Entstehungsgründe für die Entkirchlichung der
modernen Welt in wesentlichen Punkten in einer Entartung der
Kirche selbst zu finden sind, so darf überall dort, wo dieser Schaden
erkannt und abgestellt wird, neues Leben und neue Kraft zu innerem



— 291 —

und äusserem Wirken der Gemeinden erwartet werden. Läge dami
nicht vielleicht doch in dem Gesagten der Hinweis auf den
archimedischen Punkt, von dem aus der falsche Kosmos der gottlosen
Welt neu bewegt werden könnte Wir haben bescheiden und treu
zu sein im Kleinen und Kleinsten, doch zugleich liegt es im Wesen
der uns nahe kommenden Gottesherrschaft, dass sie uns mit dem
Grössten und Geheimnisvollsten in Verbindung bringt, was
Menschen je berührte. Wir haben zu wuchern mit dem anvertrauten
Pfund und dürfen dabei getrost sagen: Dominus providebit, der
Herr wird's versehen.

Und dabei wird uns geschehen nach dem so wenig beachteten
und meist kaum verstandenen Wort im Jakobusbrief, Kap. 1, 25:

Wer hindurch schaut auf das vollkommene Gesetz der Freiheit
und ist nicht ein vergesslicher Hörer, sondern ein Täter, selig wird
er sein in seinem Tun!

Welches Unheil hat falsche Theorie, falsche Schau, auf Erden
schon angerichtet; welche Flut von Not folgt aus dem Überhören
und Vergessen der Worte des Heiles; wie wenig bekannt ist aber

vor allem jene Seligkeit des Tuns, von der Jakobus spricht, auch

unter den Frommen!

Je mehr im Tun ihres Alltages selige Täter des Wortes Gottes
aber eine Gemeinde aufweisen kann, desto lebendiger wird zweifellos

ihr Gottesdienst und desto grösser die missionarische Kraft ihres
Daseins sein.

Summary of the Address on «The Task of Home Missions»,
by Prof. Dr. W. Küppers, of Bonn

(The thoughts here brought forward do not directly refer to
the practical work of Home Missions, but rather seek the answer to
the question: «What can we, Old-Catholics, contribute to the task
of overcoming modern men's indifference to the Church »)

1. The International Missionary Conference in Jerusalem in
the year 1928 was right in designating the secularisation of the
whole of life in the entire world as the all-governing foundation of

our time. Have we Old-Catholics in these circumstances, which
also concern us, anything original, anything new and useful to say

2. The reaction of the Church to the process of unchurching,
which has for centuries been working against her, has been fourfold:



— 292 —

a) Direction of power, violence, and outward regulations
towards the oppression of lapsed persons and opponents.
This way has found its classical personification in the
behaviour of the Roman Catholic popes, and has also a
representative there still to-day, whilst it has disappeared
amongst other Churches.

b) By all possible means of Apologetics the attempt has been,
and is still being, made, to win over the opponent spiritually,
or to keep him off. This does not succeed, because no Apologetic

whatever can clear out of the way the offence which
was bound to lead to unchurching.

c) The Church has tried through works of practical charity (Home
Missions in a narrower sense) to overcome the indifference
to the Church, but could however always achieve no more
than a mitigation of the need and therefore could not work
really convincingly.

d) The latest reaction of the Church shows itself in the reflection
and self-testing which have become active in many ways ; the
call to repentance in the Church itself and wrestling for her
renewal.

3. As Old-Catholics we can agree only with the fourth form of
ecclesiastical reaction to the process of unchurching ; because our
forefathers, whether around 1700 or in 1870, had already had to
learn by suffering, how sorely the Church needed «reformation in
head and members». Without genuine renewal there is no power for
missionary work.

4. In three fields we consider that we can indicate a talent,
specially entrusted to us, which we all have to make the most of:

a) in the field of Philosophy and Weltanschauung ;

b) relating to the Bible and especially the life of Christ;
c) in our place as living Christians in the real world.

5. In conclusion it must still be said briefly that we think we
have already clearly described something of this in the rebuilding
of our Church life in Germany : in the discovery of the Catholic
Church by so many new fellow-believers, who had become estranged
from the Church and the world and here found again an anchor
and Faith; in the growing together of the scattered and ruined
congregations, being one in their will to help (namely the attempt
to build up again sacred places which had been destroyed) and in
going through the Liturgy.



— 293 —

Bevor der Referent seinen Vortrag beendet hatte, verliess der
Vorsitzende, Prof. van Kleef, seinen Sitz, um durch den Rundfunk
der Welt mitzuteilen, was bis heute in unserem Kongress
vorgegangen ist. Der zweite Vorsitzende, Pfarrer W. Heim, übernimmt
die Leitung. Er sagt, dass er mit grossem Interesse die Darlegungen
des Referenten angehört habe, und er spricht dem Redner seinen
Dank aus. Er stellt das Referat zur Diskussion.

Weil die Zeit schon stark vorgerückt ist, beantragt Prof. Maan,
die Diskussion auf den nächsten Tag zu verschieben. Das erscheint
ihm auch deshalb vorteilhaft, damit man Gelegenheit bekomme,
über alles Gesagte nachzudenken.

Da dieser Vorschlag von den Anwesenden genehmigt wird,
schliesst Pfarrer Heim die zweite Kongreßsitzung mit Worten der

Anerkennung.

3. Kongreßsitzung, Freitag, 20. August

Der Präsident erteilt Herrn Pfarrer L. Affolter aus Solothurn
das Wort. Er spricht über:

Familie, Staat und Gesellschaftsordnung

Als das jüdische Volk im 6. Jahrhundert vor Christus in der

babylonischen Gefangenschaft schmachtete und seiner verlorenen

Heimat, dem geschändeten und zerstörten Tempel nachtrauerte,
erstand ihm in Hesekiel ein grosser Prophet. Ihm war die Aufgabe
Überbunden, dem Volke den Zusammenbruch, den es erlebt hatte,
als Heimsuchung durch Gott zu deuten und es zur Einkehr und
Busse aufzurufen, aber auch die Aufgabe, in seinen Landsleuten
die Hoffnung auf die Heimkehr des durch Leiden geläuterten
Volkes wachzuhalten und es tröstend aufzurichten. Dieser Seher

hatte eines Tages ein gewaltiges Gesicht: Er schaute im Geiste
den neuerstandenen Tempel der heimgekehrten Gottesgemeinde
auf Zion. Wie er näher hinblickte, sah er unter der Schwelle des

Hauses vom Altare her Wasser hervorquellen. Zuerst nur ein
dünnes Rinnsal, das dem Seher bloss an die Knöchel reichte, wuchs
das Bächlein an zum Fluss, zum breiten Strom. Nach allen vier
Winden floss, am Tempel entspringend, ein solcher Wasserstrom

hinaus in das Wüstenland, aber nicht als verderbliche Flut,
sondern als Lebensstrom. Wo immer nur er hinflutete, da wurde die

Wüste fruchtbar, da begann es zu spriessen und zu sprossen;



— 294 —

Bäume von unermesslicher Fruchtbarkeit wuchsen empor, das

Salzwasser des Toten Meeres wurde gesund und wimmelte von Fischen.
Was für ein gewaltiges Bild, was für eine freudige Verheissung

Sie sagt uns, dass vom Tempel als dem Ort der Gegenwart Gottes
bei den Menschen kraftvolle Lebensströme auszufliessen vermögen,
die das sieche Todesleben der menschlichen Gesellschaft befruchten
und mit wahrem, göttlichem Leben durchtränken.

Der Tempel, den Hesekiel geschaut, ist erstanden und schon

längst wieder gefallen. Stehen geblieben aber ist die göttliche
Verheissung. Ein neuer Tempel, nicht aus toten Steinen, nicht mit
Händen gemacht, ist erstanden, der Tempel, den der Seher wohl
zutiefst eigentlich sichtete, errichtet auf Jesus Christus als dem

lebendigen Eckstein, erbaut aus «lebendigen Steinen» (1. Petr. 2, 5),
die neutestamentliche Gemeinde, «die königliche Priesterschaft,
das heilige Volk, das Volk des Eigentums», dem obliegt, «die
herrlichen Taten dessen» zu verkündigen, der es «aus der Finsternis
zu seinem wunderbaren Lichte berufen hat» (1. Petr. 2, 9). Nicht
mehr ist die Gegenwart Gottes bei den Menschen auf eine einzige
Kultstätte beschränkt: Jesus Christus, das Mensch gewordene,
ewige «Wort», ist die vollkommenste und lebendigste Gegenwart
des Ewigen bei den Menschen. Er ist nicht nur hier oder dort zu
finden, sondern nach seiner Verheissung überall, «wo zwei oder
drei in seinem Namen versammelt sind». Wo das Brot gebrochen
und der Kelch getrunken wird, wie er es in der Nacht vor seinem

Opfertode angeordnet hat, da ist er selber gegenwärtig. Brot und
Wein wird uns zum Symbol seines Leibes und Blutes, eine stete
stumme Predigt: «Für euch gebrochen, für euch vergossen!» Mehr
noch: Brot und Wein wird uns zum Unterpfand seiner
geistigwirklichen Gegenwart!

Wo immer nun er gegenwärtig ist, wird dem Menschen ein
Stück des verlorenen Paradieses zurückgeschenkt. Durch die
opfergewirkte Wegräumung des Schuldenberges, der den Menschen von
Gott trennte, wird dieser wiederum des göttlichen Lebens, der
göttlichen Liebe und damit der tiefsten Gemeinschaft mit Gott
teilhaftig. Aber nicht nur in senkrechter, sondern auch in waagrechter
Richtung ereignet sich etwas. Der Mensch, welcher der durch das

Christusopfer gewirkten göttlichen Vergebung und Liebe wirklich
teilhaftig geworden ist, wird diese nun nicht für sich behalten,
sondern die Mitmenschen, mit denen er es im Alltag zu tun hat,
nun ebenfalls in diese Liebe einbeziehen.



— 295 —

Durch die vergebende, dienende, sich selbst erniedrigende, in
Jesus Christus leibhaftig verkörperte göttliche Liebe wird der
Mensch erlöst aus seiner Abkapselung und Verkrampfung, aus
seiner Absonderung, Ichbezogenheit und Icheinsamkeit. Wenn ihm
das nun nicht nur Katechismuswahrheiten sind, sondern lebendige
Wirklichkeit, könnte es anders sein, als dass nun auch er gedrängt
wird, die Menschen seines Umkreises in Familie, Volk und
Arbeitsgemeinschaft zu erlösen aus ihrer Absonderung und Einsamkeit Ì
Treibt es ihn nicht, auch sie der göttlichen Liebe teilhaftig werden
zu lassen, die zu seinem eigenen Lebensgrund geworden ist,
derjenigen göttlichen Liebe, die «nicht das Ihre sucht» (1. Kor. 13, 5),
die den andern Menschen nicht im Sinne des Eros liebt wegen seiner

Vorzüge, wegen seines «So-Seins», um mit Emil Brunner zu
sprechen, sondern ihn liebend annimmt gerade auch in seiner
Andersheit und Einmaligkeit, Beladenheit und Sünde, einfach auf
Grund seines «Da-Seins»?

Wo Jesus Christus gegenwärtig ist — und er ist überall
gegenwärtig, wo «zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind»
und das heilige Mahl halten! —, wird die Brücke geschlagen von
Gott zum Menschen und vom Menschen zum Menschen. Der Mensch,
der dem Menschen ein Wolf war, wird dem Menschen zum Bruder.
Die Körperschaft Christi entsteht, die Vergebungs-, Hilfs- und
Traggemeinschaft wird wirklich, an der es uns Menschen sonst so

sehr gebricht, eine Gemeinschaft, die, im Unterschied zu den
natürlichen Verbänden oder eigennützigen Vereinigungen, nicht
nur die Glieder der blutsverwandten Familie oder eines Volkes,
oder einer Rasse oder einer Klasse umfasst, die vielmehr alle
Grenzen sprengt und solche Menschen einander zuordnet, die sich

sonst gleichgültig oder als Feinde gegenüberstünden. Das «geistliche

Haus» (1. Petr. 2, 5) wächst empor, eine Gemeinschaft wird
Wirklichkeit, die die gier- und hasszerrissene Welt nicht kennt,
die sie in ihren edelsten Vertretern wohl ahnt und ersehnt, die ihr
aber doch immer nur als Wunschtraum erscheint.

Äusserlich mag zunächst keine Veränderung festzustellen sein,

von aussen gesehen bleibt zunächst alles scheinbar beim alten:
die nämliche Vielfalt, die das menschliche Leben schöpfungsmässig
kennzeichnet, die nämliche Vielfalt der Rassen, der Völker, der

Sprachen und der Klassen. Durch die «Christus-Uniform»(Gal. 3,27)
aber ist die, sonst unüberwindliche Gegensätze mit sich bringende



— 296 —

Vielfalt zur Vielfalt in der Einheit geworden. Die Fülle menschlicher

Besonderheiten und Begabungen geistiger und materieller
Art findet in Christus als dem allumfassenden Ganzen ihre höhere

Synthese, in der jeder Mensch ganz das sein kann, was er ist, ohne

nun dadurch aber die Einheit zu sprengen, sondern als dienendes
Glied am gemeinsamen Ganzen. In Christus wird eine Gruppe
verschiedenster Menschen «uniformiert», zu einer Einheit gestaltet,
ohne dass nun aber diese Einheit zur Eintönigkeit und Einförmigkeit

würde. Jeder ist und bleibt, was er ist, und doch ist etwas
Grundwich tiges geschehen: die Menschen verschiedenster Art sind
in Jesus Christus, durch das Band der Liebe, miteinander verbunden,
einander zuinnerst zugeordnet worden, so dass, inmitten der
grössten Vielfalt menschlicher Andersheiten, grundsätzlich gilt:
«Ihr alle, die ihr auf Christus getauft worden seid, habt Christus

angezogen. Da ist nicht Jude noch Grieche, da ist nicht Sklave
noch Freier, da ist nicht Mann noch Weib; denn ihr seid alle einer
in Christus Jesus» (Gal. 3, 27 f.). Vielfalt in der Einheit, Einheit
in der Vielfalt!

Von dieser, durch Jesus Christus, den Brückenbauer, gestifteten

Gottesgemeinde, von diesem neuen, nicht mehr an einen Ort
gebundenen Tempel, Ort der Gegenwart Gottes bei den Menschen,

quillt ein Strom göttlichen Lebens hinaus in die Dürre unseres
herz- und friedlosen, gebrechlichen, gier- und hasserfüllten menschlichen

Zusammenlebens, hinaus in Familien, Volk und
Arbeitsgemeinschaft, und wo der Strom immer hinreicht, da tritt
Gesundung ein, da ist Leben und Fruchtbarkeit. Der neutestamentliche

Tempel, die Körperschaft Christi, die Kirche, ist ja nicht
bestimmt, sich selber zu leben, am Geschehen in der Welt teilnahmslos
vorbeizusehen, die Menschen hilflos sich selber zu überlassen und
sich in ihre vier Wände, auf einen «religiösen Bezirk des Lebens»
zurückzuziehen. Ihr gilt vielmehr die gewaltige Verheissung des

Propheten; sie ist bestimmt, Kristallisationskern einer wahren
Menschengemeinschaft zu sein, die um einen Frieden weiss, der
mehr ist als nur ein gebrechlicher Waffenstillstand, um einen
Frieden, der die Frucht der Gerechtigkeit ist, und zwar die Frucht
einer Gerechtigkeit, die wiederum mehr ist als nur ein «gentleman
agreement», eine zweckbedingte Verständigung verschiedener
Ansprüche, einer Gerechtigkeit, die gründet auf der Liebe, welche

den andern Menschen als andern in seiner Andersheit gelten lässt,

annimmt und sich ihm verantwortlich weiss.



— 297 —

Wessen aber ist die Welt bedürftiger als eben einer solchen
Gemeinschaft Fliesse der Strom der Gottesliebe, die zur tragenden
und ertragenden Bruderliebe wird, hinein in die Familie als die
kleinste menschliche Gemeinschaft, oder in die Arbeitsgemeinschaft

der Menschen, oder in die Volksgemeinschaft und in die
Völker, immer wird er Schwierigkeiten lösen und das Leben der
Menschen befrieden. Darum ist die Stunde der fast auswegslosen
Verfahrenheit der Weltlage in erhöhtem Masse die Stunde der
Kirche, nicht, um die Angst der Menschen zu benützen und nun
rasch einen Beutezug zu unternehmen, sondern einfach darum,
weil wohl sie allein um eine Gemeinschaft weiss, die diesen Namen
wirklich auch verdient. Diese Gemeinschaft zu lehren und mehr
noch zu leben, liegt ihr ob. Sie zu bezeugen durch ihr Wort und
mehr noch durch ihr Sein als der Leib des Christus, der das Wort
auch nicht nur sprach, sondern war, dürfte ihre dringendste
Gegenwartsaufgabe sein.

Im Chaos aller Fragen und Schwierigkeiten, die die Menschen

bedrängen, als da sind Hunger, Blosse, Krankheit und
Kriegsdrohung, ist die Frage der menschlichen Gemeinschaft wohl die

Schlüsselfrage schlechthin. Wie die menschliche Sonderung von
Gott zur Sonderung vom Bruder wird und das ganze Gewühl von
Schwierigkeiten, Krankheit, Not und Tod nach sich zieht, so wird
die Wiedervereinigung des Menschen mit Gott durch Jesus Christus

zur Wiedervereinigung mit dem Bruder und zieht die Lösung einer
Unsumme von fast unlösbaren Verwicklungen nach sich. Die
Gemeinde Christi hat die Antwort auf die genannte Schlüsselfrage.
Ob sie die Antwort wirklich auch lehrt und lebt, ob sie vor allem
das «Reich Gottes und seine Gerechtigkeit sucht» (Matth. 6, 33),
oder ob sie eigenbrödlerisch sich selber und allen den zweit- und

drittrangigen Fragen lebt, die sie vielleicht lange Zeit zu sehr

beansprucht haben, entscheidet über ihr Schicksal.

Die Menschengemeinschaft macht seit Jahren und Jahrzehnten
eine furchtbare Krise durch. Äusserlich betrachtet ist die Welt in
einem Masse zur Einheit geworden wie nie zuvor in der Geschichte.
Die Menschen sind sich in den Großstädten und infolge der
unerhörten Fortschritte der Technik räumlich gewaltig näher gerückt.
Gemessen an den grossartigen Möglichkeiten, die dem zur
Herrschaft auf Erden berufenen Menschen offen stehen, müssto es

keine hungernden und keine obdachlosen Menschen mehr geben,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4 1048 20



— 298 —

aber auch keine Arbeitssklaven mehr, wie wir sie heute noch
millionenweise in Fabriken und Bergwerken antreffen. Die Einheit,
von der wir gesprochen, ist aber nicht eine organische, sinnvolle,
sondern die zufällige Einheit einer Masse einzelner, die nicht zu
einer lebendigen Gemeinschaft, nicht zu einem sinnvollen Organismus

verbunden sind. Zu sehr fehlt dieser Menschheit, die äusserlich
so eng verbunden ist und über ungeheure Kräfte verfügt, die
gemeinsame geistige Grundlage. Die Menschengemeinschaft ist «ato-
misiert», zerspalten in ein Chaos einzelner, die weithin beherrscht
werden vom Ungeiste des Materialismus und Nihilismus, vom
Ungeiste des «Nimm», des «Gib mir», wie der Engländer Peter
Howard ihn in seinem Buche «Ideen haben Beine» kennzeichnet.
Dieser «Nimm»-Geist zerfrisst und unterhöhlt alle menschliche
Gemeinschaft, die Familie, die Arbeitsgemeinschaft, Volk und
Völker. Es ist der Geist der Gier, die furchtbare Folge der menschlichen

Sonderung von Gott und der daraus sich ergebenden Leere,
die nach einem Ersatz für Gott lechzt ; es ist der Geist des « Gib mir»,
der sich selbst zum Mittelpunkt der Welt erhebt und alles ausserhalb

seiner, auch Gott und Menschen, zum Objekte erniedrigt und
für sich beansprucht; es ist der Geist des Schuhputzers Carlyles
(Zitat in Band I des Ragazschen Bibelwerkes), der, eigentlich auf
Gott hin erschaffen, nun aber Gott am falschen Orte suchend, nach
dem Unendlichen trachtet und sich, weil er dieses nicht in Gott
sucht, auch dann benachteiligt und zurückgesetzt und in seinem
Lebensraum verkürzt vorkäme, wenn man ihm die halbe Welt
gäbe. Dieser «Nimm»-Geist ist es, der das menschliche
Gemeinschaftsleben in ein zähes, verbissenes und erbittertes Ringen
verwandelt, der die Menschen zu kleinen und grossen Teufeln macht
und sie dazu treibt, ihre Mitgeschöpfe zu demütigen und zu erniedrigen,

rücksichtslos zu missbrauchen und auszubeuten.
Eine Zeitlang schien es, als habe sich die Menschheit zur

verloren gegangenen Einheit zurückgefunden, damals, als es galt,
eine ungeheure Gefahr, einen tödlichen Geist aus dem Abgrund
mit vereinten Kräften abzuwehren. Damals sprach man von der

Befreiung des Menschen von Hunger, Blosse und Menschentyrannei ;

verheissen wurde eine Rechtsordnung, die der Grund des
zwischenstaatlichen Lebens der Völker werden sollte. Zweifellos waren
diese Ziele nicht nur Köder, um die Menschen anzuspornen, im

Kampfe gegen die Bedrohung durch den Nihilismus ihr Letztes
herzugeben, es waren nicht nur leere, gar nicht ernst gemeinte



— 299 —

Versprechen; dennoch müssen wir heute zu unserm grossen
Entsetzen feststellen, dass die Einheit nur notbedingt, nicht die aus

gleichem, gemeinsamem Glauben gefundene Einheit
Gleichgesinnter war. Es war die Einheit im Verneinen und Bekämpfen
einer von allen empfundenen Gefahr, aber leider nicht die Einheit,
die nötig wäre zum materiellen und geistigen Wiederaufbau. Die
verheissenen Ziele scheinen in fernste Fernen gerückt zu sein, und
statt der ersehnten Befreiung von Hunger, Blosse und Tyrannei
erlebt die enttäuschte Menschheit einen Rückfall in überwunden
geglaubte Zustände; statt einer überstaatlichen Rechtsordnung
wird ihr eine zweigeteilte Welt beschert, in der die Drohung mit
der Atombombe schon nicht einmal mehr viel Aufsehen erregt.

Sind die Völker durch ihre Regenten erneut belogen und
betrogen worden Der tiefere Grund wird wohl sein, dass die Völker
selber nicht von unten herauf so gestaltet sind, wie sie sich das

Gemeinschaftsleben eigentlich erträumen. Zu einem «Seid

umschlungen, Millionen!» lassen sich die Menschen in einem Augenblick

überschwänglicher Stimmung vielleicht noch gerne hin-
reissen. Sollten sie aber in der Ehe, am Arbeitsplatz oder irgendwo
in der Volksgemeinschaft mit einem einzigen, allereinzigen
Menschen wirklich auskommen und trotz allfälligen Gegensätzen sich
ihm verbunden oder doch verantwortlich wissen, ist es mit dem
«Seid umschlungen!» gewöhnlich rasch vorbei; denn es ist leichter,
mit der ganzen Welt «von ferne» im Frieden zu leben, als mit einem

einzigen Menschen tagtäglich auszukommen, den man sich nicht
ausgewählt hat, der einem aber schicksalsmässig gegeben ist.
Gerade darauf aber käme es an

Weil nun die Völker in ihren Familien, in ihrem politischen
und wirtschaftlichen Leben so weithin vom «Gib mir »-Geiste
beherrscht sind, können sie gar nicht erwarten, dass ihre Vertreter,
die die grosse Politik besorgen und schliesslich nur der Völker
Spiegelbilder sind, im Geiste der Verantwortung, im Dienstgeiste
entscheiden und handeln. Der Wiederaufbau der Welt hat also

von den Völkern selbst her zu geschehen. Es ist nötig, dass die
Urzelle der menschlichen Gemeinschaft, die Familie, dann die

Arbeitsgemeinschaft und die Gemeinschaft des Volkes von einem

neuen Geiste beseelt werde, vom Geiste, der nicht mehr das Ich
in den Mittelpunkt des Denkens und Handelns stellt, sondern Gott
und das Du, das ewige und unabdingbare Recht Gottes, das praktisch

immer zum Recht des Bruders wird.



— 300 —

Und hier fällt nun der christlichen Gemeinde eine entscheidende

Aufgabe zu. Wenn die vom «Nimm»-Geist befallene und
durch ihn zerfallene Menschheit als «Leib des Todes» bezeichnet
werden muss, um mit Emil Brunner zu reden, so soll nun in diesen
«Leib des Todes» die christliche Gemeinde als «Leib des Lebens»
hineinwachsen, die christliche Gemeinde, die, wie wir zu zeigen
versuchten, wie keine andere Körperschaft auf Erden um das
Geheimnis wahrer Gemeinschaft weiss. Der Leib Christi kann
als der Leib des Lebens zum Kern einer neuen Gemeinschaft werden,
die beherrscht wird vom Geiste der Liebe, der Verantwortung und
des Dienens. In ihr stehen sich die Freiheit der Persönlichkeit und
der Anspruch der Gemeinschaft nicht mehr als unversöhnliche
Gegensätze gegenüber ; sie bilden vielmehr die beiden Brennpunkte
einer Ellipse, die erst die Ganzheit menschlichen Lebens ausmacht,
die Polarität, in deren Spannung und Wechselwirkung das menschliche

Leben erst nach seiner göttlichen Bestimmung sich entfalten
kann. Es ist dann wirklich so, dass, nach dem Worte eines
Reformators, «ein Christenmensch ein freier Herr über alle Dinge und
niemand Untertan ist» und zugleich «ein dienstbarer Knecht aller
Dinge und jedermann Untertan».

In der christlichen Gemeinde haben die beiden Grundprinzipien,
die das Wesen des Menschen ausmachen, der als freie, Gott
verantwortliche Einzelpersönlichkeit und zugleich als Gemeinschaftswesen

geschaffen ist, ihr Gleichgewicht gefunden. Während die
Welt erfahrungsgemäss immer zwischen beiden Gegensätzen hin-
und herschwankt, bald einem übertriebenen Individualismus
huldigt, der zur Auflösung der Gemeinschaft führt, bald einem
übertriebenen Kollektivismus, der das Recht auf freie Entfaltung der
Einzelpersönlichkeit mit Füssen tritt, kommt es im Leibe Christi
zur Aussöhnung dieser Gegensätze, indem der Einzelmensch seine
Persönlichkeit in ihrer einmaligen Gegebenheit entfalten darf, ohne
dass er dadurch nun zur Gefahr für die Gemeinschaft würde, weil
er seine materiellen und geistigen Güter in den Dienst eines Ganzen
stellt, das über ihn hinausreicht. Der Leib Christi ist eine Gemeinschaft

durch Christus befreiter und also wirklich freier Menschen,
deren keiner im Grunde genommen dem andern übergeordnet,
deren jeder dem andern aber zugeordnet ist in und unter dem,
der allein allem Geschaffenen übergeordnet ist, in Christus. In
Christus ist der Starke dem Schwachen, der Schwache dem Starken,
der Mann der Frau, die Frau dem Manne, der Begüterte dem Un-



— 301 —

begüterten, der Unbegüterte dem Begüterten, der Arbeitgeber dem
Arbeitnehmer und der Arbeitnehmer dem Arbeitgeber zugeordnet.

Es ist gar nicht auszudenken, was für Folgen es haben musste,

wenn die Körperschaft Christi diese Gemeinschaft nicht nur lehrte,
sondern auch lebte, wenn ihre Glieder in den Familien, in den
Parteien und an den Arbeitsstätten in diesem Geiste entschieden und
handelten! Es ergäbe sich daraus diejenige Revolution, worauf die
Menschheit eigentlich wartet, eine Revolution ohne Gewalttat und
Blutvergiessen, und dennoch eine Revolution, die mehr wäre als

nur die Umkrempelung einer Gesellschaftsordnung durch blossen
Wechsel der Gewalthaber, aber ohne Umkehr der Herzen, nämlich
eine wirkliche Neuordnung des menschlichen Gemeinschaftslebens.
Gerade auf den Kirchen des Altkatholizismus liegt in dieser
Hinsicht eine grosse Verantwortung. Wenn es ihr kirchliches Ziel ist,
den Ausgleich grösstmöglicher Freiheit und grösstmöglicher
Gebundenheit zu leben, einen evangelischen Katholizismus, so kann
besonders von ihnen aus dieser Geist auf das soziale Leben
ausstrahlen. Als kleine Minderheit, die die altkatholischen Kirchen
innerhalb der Minderheit bilden, in der die gesamte christliche
Kirche dem modernen Heidentum gegenüber sich befindet, können
sie natürlich niemals bestimmend mitwirken an der Gestaltung
einer neuen Welt. Und doch kann sich ihre Kleinheit auch günstig
auswirken, indem es ihnen gerade wegen ihrer kleinen Gemeinden
eher möglich ist, die Gemeinschaft des Glaubens und des heiligen
Mahles zur Gemeinschaft des Lebens werden zu lassen, die Bruderschaft

der Menschen nicht nur zu lehren, sondern auch zu sein.
Schliesslich haben sie überhaupt nicht nach dem Erfolg zu schielen,
sondern schlicht und treu den Alleinherrschaftsanspruch Gottes

zu bezeugen und in ihrem eigenen Leben gelten zu lassen.

Vielleicht wird die Menschheit, nicht ohne Mitschuld der
Kirche, die sich wohl zu lange gesträubt hat, das erlösende Gotteswort

in die politische und wirtschaftliche Gemeinschaft
hineinzutragen und deshalb heute von vielen Menschen nicht mehr gehört
wird, noch in eine ärgere Katastrophe als die vor kurzem erlebte

hineingeführt. Das muss mit aller Nüchternheit gesehen werden,
soll die Kirche nun aber nicht lähmen, sondern zu doppeltem
Einsatz, zum Glauben, der die Verheissung hat, Berge zu versetzen,
wie der Prediger des Kongresses mannhaft unterstrichen hat,

anspornen, anspornen, Leuchtturmaufgaben in dieser Welt zu erfüllen.
In einer Welt, in der die Politiker zu Predigern werden — siehe



— 302 —

das Büchlein «Christliche Demokratie» von Sir Stafford Cripps! —,
käme die bewusstere Sichtung dieser Aufgabe durch die Kirche
sicher nicht mehr zu früh. Zu lange schon hat die Kirche durch
ihre zu stark betonte Verlegung des Reiches Gottes in ein
Jenseits, durch ihre Betonung der Eigengesetzlichkeit des wirtschaftlichen

und politischen Lebens, das man dadurch nur den
Dämonen kampflos übergab, der Welt einen Bärendienst erwiesen.
Das Reich Gottes, worum wir täglich beten, ist in Jesus Christus
jetzt schon «mitten unter uns», und in ihm kommt es auch zur
Vollendung, so dass dereinst alle Gebiete des Lebens ihrem
rechtmässigen Herrn zurückerobert sein werden.

Wie vermag die Kirche die genannte Leuchtturmaufgabe zu
erfüllen? Nicht durch Gründung eigener, «christlicher» politischer
Parteien, wohl aber dadurch, dass ihre Glieder den Ganzheitsanspruch

Gottes in alle Parteien hineintragen und mithelfen, diese

einander zuzuordnen, mithelfen, die Zerspaltungen, welche die
Parteien als Vertreterinnen verschiedener Menschengruppen mit
sich bringen, innerlich zu überwinden, mithelfen, sie vor
Allmachtsansprüchen, die nur zur Vergewaltigung Andersdenkender führen,
zu bewahren! Weniger durch gross aufgezogene Aktionen und
Aufrufe an die Aussenstehenden, die ja rein innerweltlich denken
und leben und deshalb die Sprache der Kirche als Fremdsprache
empfinden! Zwar kann auch ein mannhaftes Wort zur rechten
Zeit von Nutzen sein, wie etwa das öffentliche Bekenntnis gegen
die Vergewaltigung und Ausbeutung Schwacher, gegen die

Entwürdigung des Ebenbildes Gottes, gegen alle «Ismen», die
Gestalten des modernen Götzendienstes, für das, was die Bibel das
«Recht der Witwen und Waisen» nennt, für das Recht der Armen
und Schwachen, für eine mit Christusgeist durchwirkte Humanität.
Am wirksamsten erfüllt die Kirche aber ihre Aufgabe durch ihr
Sein dadurch, dass sie de facto ernst macht mit dem, was sie de

jure ist: Leib des Christus. Das braucht sich nicht gerade in dem
Masse auszuwirken, wie es uns die Apostelgeschichte von der
Urgemeinde zu Jerusalem bezeugt; dennoch ist in dieser Gemeinde,
wenn auch unter dem starken Eindruck der nächsthin erwarteten
Parusie Christi in etwas überschwänglicher Weise, etwas Richtiges
empfunden worden. Ihre Glieder spürten, dass die Gemeinschaft
des Glaubens und des heiligen Mahles auch zur Gemeinschaft des

Lebens werden muss, und zwar auch zur Gemeinschaft in
denjenigen Belangen, die die Menschen sonst am schärfsten von-



— 303 —

einander scheiden, den materiellen! Sie darf nicht nur eine
Gemeinschaft des feierlichen Kirchenraumes bleiben, sondern muss

zur Gemeinschaft der nüchternen Werkstatt und des mannigfaltige
Schwierigkeiten und Fragen mit sich bringenden häuslichen Lebens
werden.

Was das etwa bedeuten kann, sei mit ein paar Strichen kurz
angedeutet! Das häusliche Leben bekommt einen neuen Sinn.
Mann und Frau sind einander nicht mehr blosse Objekte des
Eigeninteresses und der Lust, sondern einander von Gott zur
verantwortungsvollen Betreuung anvertraute Persönlichkeiten ; die Kinder
sind den Eltern nicht mehr nur Spielzeuge oder Gegenstände
ehrgeiziger Pläne, sondern Wesen, die «in der Furcht und Ermahnung
zu dem Herrn» (Eph. 6, 4) emporzuziehen sind. Der aufreibende

Kampf der Generationen wird in Christus kaum aufkommen, weil
die Väter ihre Söhne nicht durch ihre fragwürdige Autorität
unterjochen und bevormunden, überhaupt nicht an sich, sondern an
den Herrn zu binden bestrebt sind, dem allein letzte Autorität
zukommt.

Im politischen Leben wird die Toleranz vorherrschen, Toleranz
nicht im Sinne weltanschaulicher Knochenerweichung und
Gleichgültigkeit, wohl aber im Sinne der Achtung des Andersdenkenden
als eines Menschen, der nach seiner ganzen Herkunft und Eigenart
«anders denken muss», wie Professor E. Gaugier es im diesjährigen
«Christkatholischen Hauskalender» trefflich ausspricht. Kampf der
verschiedenen Ansichten wird immer und soll auch sein, aber ein
durch den Geist der Duldung entgifteter Kampf um eine Sache,

nicht gegen Personen.

Im Arbeitsleben wird der Unternehmer den Arbeiter nicht als

Werkzeug, sondern als ihm anvertrauten Mitarbeiter ansehen,
dem er den rechten Lohn schuldig und für den er verantwortlich ist.
Der Arbeiter wird den Unternehmer als den ihm durch Christus
zugeordneten Vorgesetzten betrachten, dem er Achtung, Liebe
und treue Pflichterfüllung schuldet. Der Gläubiger wird den
Schuldner nicht als Objekt der Ausbeutung betrachten, sondern
als ihm von Gott gegebenen Bruder, dem zu helfen er schuldig ist,
weil er seinen Besitz nicht als absolutes Eigentum, sondern als

Lehen von Gott zu betrachten und verwalten hat. Alle werden sie

ihre Arbeit nicht um des Profites willen tun; die Arbeit ist sicher

ihres Lohnes wert, wird aber dadurch zutiefst geadelt, dass sie der

menschlichen Gemeinschaft einen notwendigen Dienst leistet. Die



— 304 —

jetzige Herrsch- und Nimmordnung, trage sie nun ein rotes oder
ein gelbes Vorzeichen, wird umgewandelt zur Dienst- und
Gibordnung.

Sind das aber nicht Traumgebilde weltfremder Schwärmer
und Idealisten Doch wohl nicht Wer nach der Gerechtigkeit des

Reiches Gottes trachtet, das in Jesus Christus wirklich angebrochen
ist, ist der nüchternste Realist, der sich denken lässt. Die «Realisten

des Augenblicks» sind eine Weltgefahr, die Realisten in der
Nachfolge Christi helfen mit an der Erlösung der Welt. Diese
wird umgewandelt zur Dienst- und Gibordnung in dem Masse,
als die unter die Völker zerstreute Gemeinde Christi wirklich ist,
was sie ist, und die christliche Gemeinde ist, was sie ist, in dem
Masse, als das Abendmahl durch ihre Glieder nicht mehr
eigensüchtig und privatissime genossen, wie es heute weithin der Fall
ist, sondern wiederum als das Mahl der messianischen Gemeinde

gewürdigt wird — und dazu können die im Vortrage Professor
Maans erwogenen Reformen des Gottesdienstes wesentlich
beitragen —, gewürdigt wird als das Mahl der Gemeinde, die auf
das kommende Reich Gottes hin betet und lebt, das bringen wird
«neue Himmel und eine neue Erde, in denen Gerechtigkeit wohnt»
(2. Petr. 3, 13), worin die «Schwerter zu Pflugscharen und die
Spiesse zu Rebmessern» (Jes. 2, 4) umgeschmiedet sein werden,
das Reich Gottes, das in Jesus Christus gekommen ist und kommt
und kommen wird, worin «Gott alles in allem» (1. Kor. 15, 28)
und der Mensch in Gott dem Menschen zum Bruder geworden
sein wird.

Summary of the Address on «The ordering of Family, State,
and Society», by Pastor L. Affolter, Solothurn

1. The Christian community possesses (just as did the temple
manifested to Ezekiel, the place of God's presence amongst men)
the divine promise, that she shall exercise a fruitful influence upon
human society, which through the estrangement of humanity from
God and neighbour has become a waste land.

2. She will manage that best, if she is de facto what she already
is de jure: the fellowship of Christ. She lives out the reconciliation
effected by the sacrifice of Christ, through which man becomes

partaker of the love of God and thus also of the life of God. Through
the Communion men are freed from their isolation with regard
to God and their neighbour. There exists the Body of Christ, a



— 305 —

fellowship of help, support, and forgiveness, wherein men find
one another without barriers of blood, language, or class.

3. The congregation is the nucleus of crystallisation of a new
human community. Her object is not to live for herself and to
retreat into a «religious department of life», but to witness to the
Kingdom of God, which has come and is coming upon earth in
Jesus Christ, and to which all aspects of life must be and shall be

subjected. It is her task, in a world which for years has been going
through a communal crisis and cannot find the reconciliation
between collectivism and individualism, not merely to proclaim
but to be the brotherhood of men in God. The fellowship of faith
must become a fellowship of life, in which men of the most divergent
quality in material and spiritual respects no longer live for
themselves but for God.

4. When the congregation is what it is, it will become a beacon
for the world, through which the domestic, political, and economic
life will be influenced in the spirit of Jesus Christ. The smallness of
the Old-Catholic parishes must not discourage us in connection
with this gigantic task, for it is small communities which can
become true brotherhoods out of which fructifying streams of
life appear.

Nach dem Referat des Pfarrers Affolter folgt eine lebhafte
Diskussion, welche man als eine Diskussion aller Referate
betrachten kann; nicht im einzelnen, sondern im allgemeinen.

Prof. Maan freut sich, dass der Referent dargelegt hat, dass

der Aufbau des geistlichen Lebens in der Realität Aufgaben hat.
Früher war die Kirche für politische Fragen indifferent, jetzt wird
anerkannt, dass sie auch eine Aufgabe in der Politik hat. Er freut
sich, dass der Referent von der Abendmahlsgemeinschaft
ausgegangen ist. Die praktische Frage ist, wie die Kirche auf die Lage
dieser Welt antwortet. Die Kirche hat ein warnendes Wort zu

sagen, und das haben wir etwas deutlicher gehört.

Frau A. Grimeyer sagt, dass sie mit Interesse die Verhandlungen

angehört habe. Es ist viel Theoretisches ausgesprochen
worden, aber sie will eine Frage stellen für das praktische Leben.

Sie ist Lehrerin an einer Volksschule in einer Großstadt, wo die

Jugend mit Religion und Christentum völlig unbekannt ist. Daher

stellt sie die praktische Frage : Welche Antwort kann dieser Kon-



— 306 —

gress geben auf die Not des Heidentums, wie kann ich diese Jugend
zum Glauben und zur Kirche führen

Pfarrer Affolter antwortet, dass er nur das Prinzipielle zur
Diskussion gestellt hat.

Bischof Steinwachs meint, dies sei eine Gewissensfrage für
jeden ernsten Christen. Wenn man uns überhöre, dann sollen wir
uns fragen, ob etwa unser Zeugnis von Christus nicht tief genug ist.
Aber wenn der einzelne nicht kommt, bleibt dann nichts übrig
Er denkt an Bischof Weber. Der hat seinen Studenten viel gegeben.
Er gab ihnen das Strahlende, das Leuchtende, das Warme, und
das hat sie ergriffen. Das ist auch hier die grosse Antwort.

Frau Grimeyer sagt, man habe oft behauptet, dass die
Entfremdung in der europäischen Aufklärung ihren Grund habe;
sie aber meint, dass das moderne Heidentum eine Folge der
Industrialisierung sei. Die Massen sind dem Heidentum überliefert
worden. Ihre Frage ist immer : Was hat die altkatholische Kirche
diesen Massen zu sagen

Bischof Lagerwey denkt bei diesen schweren Fragen an unseren
Herrn Jesus Christus, der den Menschen die Fülle Gottes gebracht
hat und einsam am Kreuz gestorben ist. Das sei uns zur Warnung.
Unsere geringe Kraft kann nicht leisten, was wir hoffen und
erwarten. Trotzdem dürfen wir nicht verzweifeln. Die Kirchen
wenden sich an den Menschen. Die in der ökumenischen Bewegung
zusammenarbeitenden Kirchen versuchen das religiöse Leben, in
der Familie zu heben. Jedes Jahr wird in den Niederlanden eine
Familienwoche abgehalten, während welcher die Kirchen sprechen
über Ehe, Familienleben, Mischehen und Vermählungen. Man wird
auch die Arbeit unter den abseits stehenden Arbeitern in Angriff
nehmen. Die altkatholische Kirche hat in diesen Dingen nicht die
Initiative ergriffen, sondern sich an der Arbeit der andern beteiligt.
Diese Antwort ist nicht befriedigend. Aber wenn die Bischöfe diese

Arbeit in Angriff nehmen, seien sie doch als die Ersten zur
Mitarbeit bereit.

Pfarrer Flury will die Sache nicht leicht nehmen. Es gibt keine
menschlichen Anstrengungen, die völlig ihr Ziel erreichen. Es gibt
keine Gesellschaftsordnung, die vollkommen ist. Die Kirche hat
in dieser Hinsicht illusionslos zu sein. Diese abendländische Kultur
kann untergehen, auch die Kirche, wie die Kirche Augustins in
Nordafrika untergegangen ist. Die Kirche hat zwar ein bejahendes



— 307 —

Wort für die Welt ; nämlich : Christus lebt — und wir werden auf
Ihn hinblicken und auch leben.

Pfarrer van Zanten sagt, dass wir in diesen Kongresstagen ein
Abzeichen gekauft haben für die Heilung des Krebsschadens. Es ist
fraglich, ob sich ein Mittel zur Beseitigung dieser Krankheit finden
lässt. Trotzdem geht man an deren Bekämpfung heran. So geht
auch das Christentum an die Welt heran. Wir intensivieren die
Industrialisation und fallen ihr gleichzeitig zum Opfer. Die Christen
sind die Mediziner, die die Krankenanstalten besuchen.
Desgleichen sollen wir auch an die Politik, die Ökonomie, die Gesellschaft

herantreten. Wir fahren auf den Wogen des Weltmeeres
und müssen mitfahren, und dennoch haben wir einen bestimmten
Kurs und haben Licht bei uns. Wir werden regiert von einer
bestimmten Regierung, leben in einer kapitalistischen Welt und

tragen davon den Schaden, aber wir versuchen, das Licht in die
Regierung, den Kapitalismus, die Gesellschaft hineinzubringen.

Prof. Zander will ein Beispiel geben. Vor einem Jahre besuchte
ihn ein junger Mensch, der niemals Gottes Namen gehört hatte und
doch verstand, dass es einen Gott geben musste. Jetzt ist er
Theologiestudierender. Daraus lässt sich herleiten, dass der Glaube ein
Wunder Gottes ist. Während der Liturgie der Osternacht steht
man in der orthodoxen Kirche mit brennenden Kerzen da. Man
nimmt das Licht und man muss es weitergeben. Das ist das

einzige, was die Kirche tun kann, auch wenn viele Menschen das

Licht gar nicht sehen können und wollen.

Als die Diskussion beendet ist, sagt der Präsident, Prof. van
Kleef, dass Frau Grimeyer wichtige Fragen aufgeworfen hat. Das
Interesse für diese Themen ist gross. Er sagt dem Referenten
herzlichen Dank für seinen anregenden Vortrag.

Jetzt steht der gestrige Vortrag des Prof. Küppers noch zur
Diskussion. Als niemand sich dazu meldet, sagt der Vorsitzende,
dass dies nicht bedeuten will, jedermann sei mit allem einverstanden.
Er dankt Prof. Küppers für seine ausserordentliche Arbeit im
wissenschaftlichen Programm dieser Tage.

Unvorhergesehenes

Pfarrer A. Zwart schlägt vor, sich auch in den Gemeinden

über alles im Kongress Verhandelte zu beraten und darüber auch

in den kirchlichen Zeitschriften zu schreiben.



— 308 —

Fräulein Gerbrands konstatiert, dass viele Frauen dem Haushalt

antipathisch gegenüberstehen und ihr altes Gewerbe wieder
zu Hand nehmen. Sie meint, dass diese Erscheinung Verhandlungsgegenstand

des nächsten Kongresses sein kann.
Der Präsident trägt Bedenken gegen diesen Vorschlag, denn

er weiss nicht, ob dieses Thema international das gleiche Interesse
hat wie im überindustrialisierten Holland.

Seminarpräsident Jans gibt der Hoffnung Ausdruck, dass

man die Aktivität des Kongresses weiterführen werde, nötigenfalls
auf brieflichem Wege. Auch erscheint es ihm wünschenswert, dass

die Einheit in den altkatholischen Kirchen immer mehr Gestalt
annehme. Zur internationalen Einheit kann auch mehr Einheit
in der Liturgie beitragen.

Fräulein Mol macht die Bemerkung, dass grosse Unkenntnis
über die altkatholische Kirche bestehe. Gibt es ein Mittel, die
Unkenntnis zu beheben fragt sie.

Der Vorsitzende muss zugeben, dass viel Unkenntnis besteht
und dass unsere Stimme überhört wird. Er kann die Mitteilung
machen, dass er zweimal durch den Rundfunk über diesen Kongress

gesprochen hat.
Bischof Jasinski versichert, dass er eine gute Erinnerung an

diesen europäischen Kongress mitnimmt nach Amerika. Der Kongress

hat ihm eine grosse und warme Inspiration gegeben, welche er
der Polnisch-nationalen Kirche Amerikas zu übertragen hofft.

Schliesslich ergreift Pfarrer Heim das Wort. Er sagt: «Jetzt
bleibt noch die Pflicht des Dankes übrig. Zunächst danke ich dem

Vorsitzenden, der ein besonderes Charisma für eine Kongressleitung

hat. Wir bewundern seine Energie, seine Freundlichkeit
und Liebenswürdigkeit. Hinter dieser Bewunderung steckt unsere

grosse Dankbarkeit, der Dank aller, die in Holland so viel Schönes

erlebt haben. Wir spüren, wir sind eine Familie; wir waren daheim.
Herzlichen Dank für alles. Als wir Studenten waren, sagte man,
die altkatholische Kirche gleiche einer Lokomotive. Da seien

Maschinisten, Bremser und Heizer. Die Heizer seien die Schweizer,
die Bremser die Holländer. Alle seien nötig. Jetzt hat sich etwas

geändert, denn die Schweizer sind keine Heizer mehr. Besonders
danke ich den Herren Bischöfen für alles, was sie für die Kirche
tun. Wir sind in guten Händen und wir haben grosses Vertrauen zu
ihnen. Dieser Kongress hat uns gestärkt in der Zusammengehörigkeit

über alle Grenzen hinweg. Das tragen wir in unsere Gemeinden



— 309 —

hinein. Unser Herr verbindet uns. Wir hoffen, nicht zu lange warten
zu müssen auf den nächsten Kongress. Mögen wir uns bald wiedersehen.

»

Der Präsident dankt Pfarrer Heim, und weil wir uns heute
abend im Grand Theatre Gooiland wiedersehen, macht er dem

Kongress ein vorläufiges Ende.

Die Ansprachen

Während des Kongresses und am letzten öffentlichen
Festabend sind von Vertretern der mit dem Altkatholizismus befreundeten

Kirchen Ansprachen gehalten worden, welche hier auszugsweise

zusammengetragen sind.

Pfarrer H. Flury (Schweiz), nachdem er die Lage der Schweizer
während des Krieges dargelegt hat, fährt folgendermassen fort:

Die Fragen und Probleme der kirchlichen Arbeit sind in allen
Kirchen aller Länder heute dieselben : die Antworten darauf
unterscheiden sich nur durch Nuancen je nach der Lage der Kirche und
der Länder; so stehen für uns Schweizer andere Nuancen im Vordergrund

als für Länder, die vom Krieg heimgesucht wurden.
Von da aus wollen Sie die Tätigkeit unserer Kirche in den

vergangenen zehn Jahren beurteilen: die Hilfstätigkeit, mit der

wir unsern bedürftigen Volksgenossen und den ausländischen

Genossen des Glaubens beistehen wollten; die Bestrebungen, durch

Evangelisation Junge und Alte für das kirchliche, besonders das

gottesdienstliche Leben zu gewinnen und zu erhalten, besonders

die Soldaten, die oft wochenlang von der eigenen Kirchgemeinde
entfernt Dienst tun mussten. Das Hauptgewicht lag auf der
Gewinnung der Männer und Jünglinge. Durch Kurse, Vorträge in
den Gemeinden, Gewinnung von Laienhelfern in der Seelsorgetätigkeit

der Geistlichen, deren Zahl zu gering ist und deren Arbeitslast

vielfach zu gross ist, wollen wir diese Arbeit durchführen.

Mittelpunkt des kirchlichen Lebens bleibt aber auch bei uns
das gottesdienstliche Leben und das Leben der Gemeinschaft in
der Kirche. Da haben wir in der Schweiz, weil es ihr verhältnismässig

gut gegangen ist, gegen ganz bestimmte Übel zu kämpfen,
die bei uns einen besonders guten Nährboden gefunden haben:

die schulmeisterliche Gesinnung, die andere zurechtweist ; die
übertriebene Selbstzuversicht und Selbstvertrauen, die sich die

Bewahrung und Rettung selbst zumisst und darum Gottes gerne ver-



— 310 —

gissi, nicht im Bekenntnis des Mundes, sondern im Bekenntnis
der Tat; die aus der Sicherheit und Wohlhabenheit entspringende
Vergnügungssucht und Sonntagsentheiligung, kurz, die Gefahr der
Laster und Sünden, die uns zu schaffen machen, wenn es uns gut
geht und wenn Fleiss, harte Arbeit und Tüchtigkeit, die dem
Schweizer eignen, Erfolg haben.

Auch mit den sozialen Fragen haben wir uns zu befassen. Eine
vom Synodalrat bestellte Kommission bearbeitet diese Fragen,
wie die Sorgen für die Alten, die Liebestätigkeit der Kirche, die

Heilighaltung der Ehe usw.
Im Mittelpunkt aller unserer Tätigkeit steht unser Herr

Bischof. Wir sind dankbar dafür, dass ihm während des Krieges bis
heute Kraft und Gesundheit geschenkt worden sind, um neben
seinem eigentlichen Amt die Arbeit eines Vermittlers zwischen den
Kirchen und ihren Mitgliedern, in der Hilfstätigkeit der anglikanischen

Kirchen, des ökumenischen Rates und der altkatholischen
Kirchen ausführen zu können, dass er in Konferenzen,
Besprechungen und unzähligen Briefen das Werk hat fördern können.
Um ihn scharen sich alle jene Männer und Frauen, die an der

Spitze der Behörden und in den Vorständen der Verbände und
Vereine neben ihrem Berufe ehrenamtlich mitarbeiten, die
Geistlichen und ihre Helfer in den Gemeinden.

Die gute finanzielle Lage und die Opferwilligkeit unserer
Mitglieder hat es möglich gemacht, dass neben den erwähnten
Tätigkeiten neue Aufgaben haben in Angriff genommen und teilweise
durchgeführt werden können: der Bau einer neuen nötig gewordenen

Kirche, der Bau neuer und die Renovation alter
Pfarrhäuser, die möglichste Erhöhung der Gehälter der Geistlichen.

Ich habe die Bitte an Sie, uns das Gute, das Sie in Ihren
Kirchen besitzen, zu übermitteln, so dass ein Strom von
gegenseitiger Hilfe und Unterstützung, von Ermutigung und Kräftigung,
herrührend von der Quelle des heiligen Geistes unsere Kirche
durchflute und belebe zur grossen Gemeinschaft, die der Apostel
Paulus im Epheserbrief schildert: Ein Herr, Ein Glaube, Eine
Taufe, Ein Gott und Vater aller.

Bischof Dr. 0. Steinwachs (Deutschland). Als Vertreter der
altkatholischen Kirche Deutschlands übermittelt er die Grüsse des

Bischofs Kreuzer. Sein körperlicher Zustand hat ihn verhindert,
selbst nach Holland zu fahren, aber mit der alten Klarheit seines



— 311 —

Geistes steht er mitten in der Arbeit. Aus allen Sorgen und
Enttäuschungen hat er neue Kraft geschöpft. Für den hochwürdigen
Redner hatte die Utrechter Kirche immer etwas Heiliges und
Heimatliches. Es war ihm immer eine tiefe Erquickung, in einer Kirche
zu sein, die in ihrer Form gefestigt ist. Darauf gibt Bischof
Steinwachs dem Kongress einen Einblick in die Lage der deutschen

Kirche, die überall stark von dem Krieg heimgesucht worden ist.
Die schweren Beschädigungen und die völlige Verheerung mancher
Kirchen und Pfarrhäuser, die Folgen der Besetzung und die Lage
der «displaced persons» hat einen ganz schwierigen Zustand
hervorgerufen. Er spricht nicht, um zu klagen oder zu betteln, denn in
jeder Not will er auch neue Gnade finden. Die Not ist gross, aber
sie hat erfahren lassen, wieviel Liebe sich in der Schweiz und
Amerika kundgibt. Schmerzlich war es, dass blühende Gemeinden,
alte und neue, hinweggewischt wurden. Die altkatholischen
Glaubensgenossen Schlesiens wurden alle über ganz Deutschland hin
zerstreut. Dem Rhein entlang sind alle Kirchen zu Ruinen geworden.
Das hat uns aber den Mut nicht verlieren lassen, denn in den
zerstörten Gemeinden ist die Aufbauarbeit in Angriff genommen
worden. Der Opferwille der Laien ist gross und die Opferbereitschaft

der Pfarrer ausgezeichnet. So steht die deutsche Kirche da,
blutend aus tausend Wunden. Sie stirbt und sie lebt. Es gibt in
dieser Lage nur einen Weg : Christus dienen und den Brüdern helfen
mit Wort und Sakrament. Der Bischof beendet seine Ansprache
mit der Bitte, der heimgesuchten deutschen Kirche im Gebet zu

gedenken.

Pfarrer 0. Trnka (Tschechoslowakei) ist es gelungen, nach
Holland zu fahren. Er vertritt den Bistumsverweser V. I. Rab in
Prag. Es ist ihm eine sehr grosse Freude, die holländische Kirche
zu begrüssen, und er will die Aufmerksamkeit auf die altkathohsche
Kirche der Tschechoslowakei lenken. Mit grosser Erwartung sieht
diese Kirche hierher. Er sagt Dank für alles, was er bekommen
hat, und in seiner Stimme höre man die Stimme seiner Kirche.

Bischof J. B. Jasinski der polnisch-nationalen katholischen
Kirche in Amerika sagt, dass er tausend Meilen von seiner Diözese

entfernt ist, und trotzdem hat er sich während des Kongresses hier
wie zu Hause gefühlt. Er vertritt die vier polnischen Bistümer,
denen insgesamt 200 000 Gläubige angehören, und Bischof Hodur,
der in seinem hohen Lebensalter mit grossem Interesse das Vor-



— 312 —

gehen der Kirche verfolgt und dessen Grüsse er hier übermittelt.
Er glaubt, die altkatholischen Kirchen haben einen Beruf in der
Welt zu erfüllen, und das gibt Mut, weiterzuschreiten. Die
Verehrung und Liebe für die Utrechter Kirche ist gross, und nichts ist
imstande, diese Liebe und Verehrung hinwegzunehmen.

Prof. Dr. S. F. H. J. Berkelbach van der Sprenkel, Vorsitzender
des holländischen ökumenischen Rates, spricht über seine
Zusammenarbeit mit den katholischen Bischöfen, in deren Zusammensein

er sich immer wie zu Hause gefühlt hat. Der Erzbischof von
Canterbury, Dr. Temple, hat sich einmal gewundert über die
Tatsache, dass ein Kalvinist sich mit einem Altkatholiken verstehen
könne. Mit dem Erzbischof Rinkel hat er die ökumenischen Fragen
studiert, und BischofLagerwey ist ein Stück seines Lebens geworden.
Im ökumenischen Gespräch braucht er die altkatholischen Bischöfe.
Die altkatholische Kirche hat eine bedeutende Aufgabe in Holland
und in der Christenheit, und er betrachtet sie als eine Gabe Gottes.

Mgr. Sturtevant Harwood, Vertreter des Erzbischofs von Canterbury,

hielt in enghscher Sprache eine Ansprache, deren Zusammenfassung

wie folgt lautet :

Es war mir eine grosse Ehre, vom Erzbischof von Canterbury
und dem Präsident-Bischof der Episcopal Church in Amerika zum
Vertreter der betreffenden Kirchen bestimmt zu werden.

Der Erzbischof bat mich nachdrücklich, seine herzlichen
Grüsse zu überbringen und im besondern von den starken
Freundschaftsbanden, die unsere Kirchen zusammenbinden, zu zeugen.
Seine Bitte und sein Wunsch ist es, dass dieser Kongress Gottes
Segen empfangen möge.

Der Präsident-Bischof der Episkopalkirche bat mich ebenfalls,

hier von dem festen Freundschaftsband, das unsere Kirchen
vereint, zu zeugen. Dieses Band findet seinen Grund in der
Übereinkunft von 1931. Der Grund hegt tiefer: er wurzelt im Evangelium

Jesu Christi und der Freiheit des Heiligen Geistes.

Möge dieses Band noch fester werden Möge es Ihnen gegeben
sein, auch durch diesen Kongress zu bewirken, dass Ihre Kirche
grösser werde, dass sie bis in alle Ecken und Enden der Welt
bekannt werde, damit die Welt erkenne, was es heisst, geleitet zu
werden durch den Glauben an Jesus Christus, die Freiheit des

Heiligen Geistes und die Leitung durch die Sakramente und
das Amt.



— 313 —

Als ich heute morgen dem Gottesdienst beiwohnte, fühlte ich
mich, abgesehen von der Sprache, ganz wie zu Hause in dieser

grossen und herrlichen Kirche des heiligen Vitus. Übrigens fühle
ich mich auch auf diesem Kongress wie zu Hause.

Über dem Altar sah ich das Wort: «Seht das Lamm Gottes,
das hinwegnimmt die Sünden der Welt.»

Dieses beeindruckte mich um so mehr, als wir hier im Namen
dieses Gotteslammes zusammen sind.

Möge dieser Heiland, der uns zusammenbindet, Sie und Ihr
Werk segnen, damit wir die Welt zur Einsicht bringen mögen,
dass es ohne Christus keine Rettung gibt.

Bischof K. C. Warner von Edinburgh, der Episkopalkirche
Schottlands, sagt, dass dieser Kongress für seine Kirche und für
ihn persönlich von grosser Bedeutung geworden sei. Er ist der
erste schottische Bischof, der die altkatholische Kirche besucht.
Alle drei holländischen Bischöfe haben seiner Kirche einen Besuch

abgestattet, und der Bischof von Haarlem hat ihm bei seiner
Bischofsweihe die Hände mit aufgelegt, und so ist er auch ein
«altkatholischer» Bischof geworden. Der Redner geht zur Konferenz
der Kirchen in Amsterdam und hat eben die Lambethkonferenz
verlassen. Dort wurde eine Resolution gefasst, in welcher die
Lambethkonferenz ihre Befriedigung ausspricht über die
Interkommunion und darauf drängt, die Bande enger zu knüpfen. «Es

freut mich», so sagt der hochwürdige Redner, «dass die Jugend
Ihrer Kirche die Arbeit aufnimmt, welche wir angefangen, und
dass sie missionary harted' ist. Sie sind zwar eine kleine Kirche,
und die Zahl ihrer Mitglieder ist nicht gross. Gott aber verwendet
kleine Zahlen, um grosse Ziele zu erreichen. In einem bestimmten
Teil unserer Kirche waren vor 100 Jahren nur sechs Gemeinden,
und jetzt gibt es deren neunzehn. Wir beten, dass auch Ihre Kirche
wachsen möge und die Welt gewinne für Jesum Christum.»

Mgr. Dr. Germanos, Metropolit von Thyateira und Patriarchal-
Exarch in Mittel- und West-Europa, drückte seine Freude darüber

aus, dass er wiederum als Abgeordneter seiner Heiligkeit des

Ökumenischen Patriarchen und der Heiligen Synode von Konstantinopel

diesem Kongress beiwohnen durfte. Schon als Student hat
er die Bewegung der bischöflichen Kirchen zur Einheit mit grossem
Interesse beobachtet. Mit Freude denkt er an die Vorbereitungskonferenz

«Glaube und Verfassung» im Jahre 1920 in Genf, wo

Internat. KiroUl. Zeitschrift, Heft 4, 11148. 21



— 314 —

er Bischof Herzog kennenlernte. Schon damals hat eine Beratung
orthodoxer und altkatholischer Abgeordneter die Union beider
Kirchen als möglich und erwünscht nachgewiesen. In der
Lausanner Konferenz sind die Orthodoxen und Altkatholiken in
Plenarsitzungen und in den Kommissionen Hand in Hand gegangen, als
sie die Lehre der alten, ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte
vertraten. In Bonn, im Jahre 1931, kam es zu einer Übereinkunft
zwischen Abgeordneten der orthodoxen und altkatholischen
Kirchen. Nur eine panorthodoxe Prosynode könnte über eine
Interkommunion beider Kirchen abstimmen. Leider hat diese
Prosynode aus mehreren Gründen noch nicht einberufen werden können,

und unter den obwaltenden Umständen würde eine
Übereilung der Sache, welche uns so sehr am Herzen liegt, eher schaden
als nützen. Oremus et laboremus.

Schluss des Kongresses

Am Abend des letzten Kongresstages brachte ein öffentlicher
Festabend die Kongressteilnehmer und viele Gläubige noch einmal
zusammen im Grand Theater Gooiland.

Mehrere Ansprachen der Vertreter der verschiedenen Kirchen
wurden abgehalten, welche vorstehend auszugsweise erwähnt sind.

Nach diesen Ansprachen wurde das Oratorium «Das Lied der
Einheit» aufgeführt, dessen Text von Bischof E. Lagerwey
verfasst und vom Musiker Alex de Jong vertont wurde, unter dessen

Leitung auch die Aufführung stattgefunden hat. An der
Aufführung haben sich beteiligt der gemischte Chor «A. B. H. Verhey»
aus Utrecht und die Solisten Frau Ans Keman, Sopran, Frau Toop
van Domburg, Alt, Herr Willy Klören, Tenor.

Der Kongressvorsitzende, Prof. van Kleef, hat mit Worten
der Anerkennung allen Mitwirkenden den Dank des Kongresses
ausgesprochen. Dem hochwürdigen Dichter, dem Komponisten,
den Solisten und dem Chor hat er das ihnen gebührende Lob
gezollt.

Und so, fährt der Präsident weiter, ist dieses Oratorium eine

grandiose Apotheose des Kongresses geworden. «Das Lied der
Einheit» ist ein Symbol des Kongresses gewesen. Welche Bedeutung
hat ein internationales Treffen Die Referate waren zwar das
tägliche Brot, aber vor allem sind wir innerlich bereichert worden. In



— 315 —

unserer Kirche lebt etwas, dessen wir uns immer deutlicher
bewusst geworden sind. Das hat uns Kraft für das Alltagsleben
gegeben. Dieser Kongress war ein Antidotum gegen die
Kriegsinfektion. Ich danke allen, die zum Gelingen des Kongresses

beigetragen haben, besonders unseren holländischen Mitarbeitern und

Herrn Pfarrer Smit und seiner Frau. Der altkatholischen Jugend
danke ich für alles Dargebotene am Begrüssungsabend, das uns
eine Überraschung war. Auch der örtlichen Kongresskommission
danke ich herzlichst für alle während Monaten geleistete Arbeit.

J'ai le plaisir de déclarer aux hôtes de notre congrès, qui sont
de langue française, que ce fut une grande joie pour nous de les

accueillir ici. L'église d'Utrecht a — depuis des siècles — entretenu
des relations très étroites avec l'Eglise de France, notamment avec

le Gallicanisme, Port-Royal et la petite Eglise.

Ce fut aussi pour notre Eglise une joie de mettre notre chapelle
de Paris à disposition de nos amis orthodoxes. Nous espérons qu'ils
auront eu une bonne impression de notre congrès Et... puisse
leur présence contribuer à avancer la réunion complète entre l'Eglise
orientale orthodoxe et l'Eglise ancienne catholique... qui rencontre

encore quelques obstacles dont nous espérons vivement l'élimination

complète!
We say farewell to our English, Scottish and American friends,

who have come to be with us at this Congress. It has been a pleasure
to have them here and to have visible signs of our intercommunion
with the Anglican Church.

We count it an honour that two Anglican bishops have been

able to visit us and to take part in our services. The unity of our
faith has overcome the differences of race and language, and in

the union of the Anglican and the Old-Catholic churches we have

set an example for Christendom. Some of our Anglican friends are

remaining in Holland to attend the Assembly at Amsterdam
and our delegates will have the pleasure of working with them
there. To the rest we say : Happy to meet—sorry to leave—happy
to meet again.

Ich weiss, so sagte der Präsident, dass viele deutsche Glaubensbrüder

an diesem Kongress hätten teilnehmen wollen. Sie sind

davon überzeugt, dass die Einheit sich wieder herstellt, wenn wir
einander anders gegenüberstehen. Wollen Sie unsere Freundes-

grüsse dem Bischof Kreuzer übermitteln



— 316 —

Den Schweizern sage ich in der Abschiedsstunde: Wir haben
Ihnen für vieles zu danken, das unvergesslich ist. Wir werden Sie

nicht vergessen. Lebt wohl, bleibt gesund und behüte Sie Gott.

Dem Abgeordneten der Tschechoslowakei danke ich für seine
Grüsse. Ich hoffe, dass die Leidenszeit der slowakischen Kirche
sich in eine Freudenzeit verwandeln wird. Wir tragen mit an
Ihrem Leiden und hoffen, dass Sie ausharren können.

Jetzt mache ich dem XV. internationalen Altkatholikenkongress

ein definitives Ende, und ich schliesse mit den Worten
des heiligen Chrysostomus: ôo£a &ew navxcöv ëvexev — Gott sei

gelobt für alles!

Eingegangene Briefe:

1. Es ist uns Schweizer Geistlichen, die wir von ferne geistig
an Ihrer Tagung teilnehmen, ein Bedürfnis, Ihnen aus dem Quell-
Land des Rheines hinab zu dessen Mündungsgebiet herzliche
Segenswünsche für erfolgreiche Beratungen zu übermitteln. Als vor
genau sechzig Jahren Bischof Herzog nach England reiste, munterte
ihn der Luzerner Gemeindepräsident, Dr. J. L. Weibel, auf, an-
lässlich der Durchfahrt mit den holländischen Bischöfen Beziehung
zu nehmen. Er schrieb: «Das Isolieren taugt nichts, und wir
gehören zusammen.» So reihten sich in rascher Folge aneinander:
freundschaftliche Verbundenheit mit Pfarrer van Santen,
brückenschlagender Luzerner Vortrag Bischof Herzogs über die Utrechter
Kirche, Utrechter Konvention vom Jahre 1889 und geweiteter
II. Internationaler Altkatholikenkongress in Luzern.

Wir hatten gehofft, Ihrem Kongress als Schweizergruss das

kirchliche Jahrheft 1949 übersenden zu können, welches im
Gedenken an die 150. Jahresfeier seines Geburtstages dem geistigen
Wegbahner Ignaz von Döllinger und dem altkatholischen Schrifttum

gewidmet ist. Leider rollen die Druckbogen im Moment erst
durch die Maschinen. Um so mehr möchten wir aus den 1872

gehaltenen Unionsvorträgen Döllingers Worte für die Kongresse in
Hilversum und Amsterdam in Erinnerung rufen: «Die Katholizität

darf jetzt nicht schlechthin von einer einzigen Kirche, mit
Ausschluss der andern, in Anspruch genommen werden.»



— 317 —

In der Überzeugung, dass wahre Erkenntnis und echte Liebe
eine unlösbare Einheit bilden müssen, weil Gott selbst Wahrheit
und Liebe ist, entbieten wir Ihnen ein herzliches : «Bhüet Ech Gott. »

Namens der schweizerischen Generalkonferenz
der christkatholischen Geistlichen:

Pfarrer Otto Gilg

2. Nachdem ich schon vor einigen Tagen die gedruckte
Einladung zum Kongress erhalten hatte, überraschen Sie mich heute
durch eine persönliche Einladung. Ich danke Ihnen verbindlichst
für Ihre Freundlichkeit. Freilich ist meine Teilnahme am Kongress

so gut wie ausgeschlossen. Erstens dürfte die Zeit zur
Erlangung der Ausreisegenehmigung nicht mehr ausreichen, und die

Nerven-Zerreissprobe eines Wartens bis zur letzten Stunde:
«Kommt sie oder nicht ?» kann ich mir nicht mehr zumuten, drittens

würde bei meinem Alter von 70 Jahren und meiner nicht
einwandfreien Gesundheit die Mitnahme eines Reisebegleiters unerlässlich

sein. So werde ich, der ich seit 1897 auf keinem Kongress
gefehlt habe, ausser dem von 1909 in Wien, diesmal auf den
Besuch des Kongresses verzichten müssen. Doch wünsche ich dem

Kongress einen erfolgreichen Verlauf und damit dem Ortsausschuss

eine Belohnung für die Mühen seiner Vorarbeiten.

Mit altkatholischem Grüsse

Erwin Kreuzer

3. Leider kann ich erst heute auf Ihre freundliche Einladung
zum Kongress vom 4. Juni 1. J. antworten. Zwei Gründe hinderten

uns bzw. mich daran:

1. Unsere schwierige finanzielle Lage, welche sich für alle

Kirchen in Österreich, so auch für die unsrige nach der

Geldabwertung entwickelte. Hilfe von seiten des ökumenischen
Hilfswerkes in Genf wurde uns zugesichert, und wir warteten von Woche

zu Woche. Da sie bis jetzt leider nicht eingetroffen ist und wir aus

eigenen Mitteln keinem Vertreter die beträchtlichen Reisekosten

bezahlen können, müssen wir diesmal zu unserem grössten
Bedauern auf dem Kongress fehlen.

2. Mitte Juni erkrankte ich schwer an einem Anfall von
Herzschwäche ; mein Arzt hoffte, dass ich bis August wieder hergestellt



— 318 —

sein werde. Leider ist mein Befinden nicht derart gebessert, dass

wenigstens ich die Reise wagen dürfte, was ich um so mehr beklage,
da meine Konsekration hätte stattfinden sollen.

Genehmigen Sie daher auf diesem Wege die besten Wünsche
für den Kongressverlauf. — Wir hoffen, dass wir beim nächsten

Kongress wieder anwesend sein können.

Mit den besten Grüssen und Empfehlungen
Ihr ergebener

Dr. Török

4. In my name, please express thanks to Most Reverend
Archbishop Rinkel for the invitation extended to the representatives
of the Polish National Catholic Church of America to take part in
the 15th International Congress of the Old-Catholic Churches.

Due to my advanced age and poor health, I am unable to
take part personally in that very important meeting of the Old-
Catholic Churches, therefore I have appointed the Rt. Rev. John
Z. Jasinski, bishop of the Buffalo-Pittsburgh diocese as a delegate
of the Polish National Catholic Church in America for the
15th Congress.

I sincerely believe that the Congress will add in a high degree
to the spiritual revival in our Utrecht Union of the Old-Catholic
Churches.

I remain, ever ready to cooperate in the name of Christ, Our
Lord,

Bishop Fr. Hodur

5. (Telegramm) God Bless Bishops, Priests and all members of
the Conference. Church work permit me not to come.

Bishop Padewski



— 319 —

Teilnehmer am XV. Internationalen Altkatholikenkongress
in Hilversum (Holland)

18.—20. August 1948

Aalsmeer
Pfarrer E. Wijker
Frau J. M. M. Wijker-Pampel

Amersfoort
Fräulein J. A. v. d. Bergh
Frau M. C. H. van Boyen-Moors
R. Dekker
Frau Dekker
Frau E. A. van Gent-de Wilde
W. G. van Gent
Prof. P. J. Jans
Frau A. Th. Jans-Hijzen
Prof. M. Kok
Y. R. H. J. Roosjen
Prof. C. Wijker
Frau E. Wijker-de Jager

Amsterdam
Pfarrer A. R. Heyligers
J. E. Keman
Mr. E. Maan
Fräulein J. J. van Thiel
Pfarrer A. Zwart

De Bilt
J. W. H. Patist
Frau Patist-van der Steen

Bussum
Fräulein M. van Thiel

Culemborg
Prof. B. A. van Kleof
B. N. Leverland

Deil
L. W. A. Colombijn
R. J. Colombijn

Delft
Pfarrer P. J. Conijn
Fräulein G. Gerbrands
Fräulein J. F. M. Gerbrands
Ir. J. H. Giskes
A. M. C. de Wilde
Frau C. de Wilde-Verbrugge
H. A. P. de Wilde
Frau B. C. F. M. de Wilde-Frehe

Egmond a. Zee
Pfarrer J. A. J. van Zanten
A. Zwart

Holland
Qouda

Fräulein M. C. de Wilde

's-Oravenhage
Drs. C. Blase
Drs. Th. C. Hijzen
Fräulein Joh. de Jong
Fräulein Schwester A. Kok
Pfarrer J. A. Roeseling
Frau A. W. Roeseling-de Winter
W. C. Schiltman

Haarlem
Pfarrer C. F. Nieuwenhuyzen
Fräulein H. C. Nieuwenhuyzen
Mgr. J. van der Oord
Frau E. van der Oord-Kerkhoff

Heemstede
R. J. Botman
P. H. Thieme

Den Helder
Pfarrer H. J. Verhey
Frau J. B. Verhey-Zomer

Hilversum
V. G. van Beusekom
Frau van Beusekom
Frau P. Biller-van der Heyden
J. Glazemaker
Frau Glazemaker
Fräulein R. Glazemaker
Frau J. van Groen-Nieuwenhuyzen
Fräulein E. J. van der Heyden
T. C. van der Heyden
Frau W. M. van der Heyden-de Rijk
Fräulein A. G. de Jager
C. G. de Jager
Frau H. de Jager-Jans
K. de Jong
L.de Jong
C. G. de Jongh
Fräulein J. V. de Jongh
A. Maan
Frau Maan-Brooks
Fräulein J. M. Mol
Frau Nieuwenhuyzen-van Greuningen
Fräulein J. M. Nieuwenhuyzen
Frau M. A. Nieuwenhuyzen-van der

Heyden
Pfarrer G. A. Smit
Frau G. Smit-Klapmuts



320

G. A. Smit
Frau Smit-Nieuwenhuyzen
Fräulein M. Staal
Fräulein C. J. M. Verkerk
Frau H. van der Voort-Gol
Frau H. M. de Wilde-van der Heyden

Krommenie
Pfarrer A. C. van de Poil

Leusden
A. F. C. Nieuwenhuyzen
Frau J. M. Verbeek-Botman

Leiden
Pfarrer G. A. van Kleef
Frau S. van Kleef-Hillcsum
P. Chr. Kok
Frau A. E. Kok-van den Bergh

Nieuwer -Amstel
Frau D. L. Maan-Lombard

Rotterdam
A. van Hasselt
Pfarrer H. D. Raymaekers
H. J. W. Verhey
Frau H. H. Verhey-Nevens

Rijswijk
Mr. W. A. Struyk
Frau L. Struyk-de Hoogh

Schiedam
Frau A. G. Grimeyer-Krijger
Pfarrer C. Toi
Frau C. E. Tol-Nijenhuis

Soestdijk
Fräulein Schwester E. P. M. Botman

Stompetoren
Frau M. Heringa-van Thiel

Utrecht
Pfarrer Th. Bakker
Frau M. Bakker-de Jager
Dr. G. Chapchal
T. Horstman
Pfarrer Mr. J. W. Key
Frau Key-Tepe
Mgr. E. Lagerwey
Prof. Dr. P. J. Maan
Frau F. M. Maan-Federer
Drs. R. Mulder
F. C. Nieuwenhuyzen
Frau Nieuwenhuyzen
Mgr. Dr. A. Rinkel
Frau CA. Rinkel-van Nus
Fräulein Schwester H. J. Smits
Drs. J. J. Vermeulen
Pfarrer M. A. Zwart
Frau C. C. J. Zwart-van den Bergh

Ijmuiden
Pfarrer Th. Moleman
Frau Moleman-Cornelisso
Kap. D. N. de Rijk

Zaandam
Pfarrer A. H. Guddee
Frau H. J. Guddee-Flohil

Zeist
Fräulein A. van Os

Zwolle
M. J. Aarents

Bonn
Prof. Dr. W. Küppers

Frankfurt am Main
L. Tullius

Köln
Pfarrer H. Michelis

Basel
E. Kamber

Bern
V. C. Jontschev
Frau A. Kaufmann-Herzog
Fräulein L. Kaufmann
Mgr. Dr. A. Küry

B. Deutschland
München

Pfarrer N. J. Demmel

Neckargemünd
Mgr. Dr. O. Steinwachs

C. Schweiz

Fräulein T. Küry
Dr. W. Meier
Frau E. Meier
F. Riette
Prof. Dr. A. E. Rüthy

Biel
Pfarrer P. Richterich



321

Biberist
Alt Pfarrer W. Herzog

Chambésy
Schwoster R. Moser

La Chaux-de-Fonds
Pfarrer J. B. Couzi

Dulliken
Ruedi Moll

Genf
Fräulein M. Bertrand

St. Gallen
Pfarrer W. Heim

Heiligenschwendi
Fräulein A. Peter

Kaiseraugst
Pfarrer F. Ackermann
E. Schmid

Laufen
Pfarrer O. Gschwind
Frau M. Gschwind-Kundert

Luzern
W. Moll
J. Ochsenbein
Frau Ochsenbein

Möhlin
Pfarror H. Flury

Ölten
Frau loin A. Christon
Fräulein M. Diotschi
Fräulein J. Ebner
Frau Gerny-Küry
Prof. Dr. U. Küry
Frau E. Küry-Vogt

Paycrne
Dr. med. dent. R. Caflisch

Solothurn
Pfarrer L. Affoltor
Frau E. Affolter
Paul Lüthy

Zürich
Fräulein F. Allemann

D. Amerika
Fond du Lac

Rt. Rov. Sturtevant Harwood D. D.
Pittsburg

Rt. Rev. Jolin Z. Jasinski D. D.
New- York

Mr. Floyd W. Tomkins D. D.

Liondon
E. England

Rev. J. Anderson-Burloy Rev. E. Kemp
Frau E. Anderson-Burloy-Bijls
Tho Most Rov. Archbishop Germanos D. D.

Oxford

Mgr. Cassian Prof. Dr.

G. J. de Wilde

F. Frankreich

Paris
Prof. Dr. L. A. Zander

G. Belgien
Brüssel

Frau de Wilde

Rt. Rev. K. C. H. Warner D.D.

II. Schottland

Edinburgh
Can. N. J. Cockburn

J. Tschechoslowakei

Krâsnà Llpa: Pfarrer O. Trnka


	Bericht über den XV. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Hilversum : Holland

