Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 4

Artikel: Bericht Uber den XV. Internationalen Altkatholiken-Kongress in
Hilversum : Holland

Autor: Heyligers, A.R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht

iiber den

XYV. Internationalen Altkatholiken-Kongress
in Hilversum-Holland

Bearbeitet von Pfarrer A. R. Heyligers, Amsterdam

Tagesordnung des Kongresses

Dienstag, den 17. August 1948

19.30 Uhr: Zwangloses Zusammensein der Kongressteil-
nehmer im Hotel Jans, Stationsstraat 1-3.

Mittwoch, den 18. August 1948

9.00 Uhr: Hohes Amt in der Kirche St. Vitus, Melkpad 12.
Celebrans: Mgr. Dr. A. Rinkel, Erzbischof von
Utrecht.
Diakon: Pfr. M. A. Zwart, Utrecht.
Subdiakon: Prof. Dr. P. J. Maan, Utrecht.
Presbyter assistens: Dechant C.F. Nieuwen-
huyzen, Haarlem.

10.30-12.30 Uhr: 1. Kongrefsitzung (im Hotel Jans, Stations-

straat 1-3).

1. Begriissung durch den Prisidenten des stén-
digen Kongressausschusses Dr. J. J. Vermeu-
len, Utrecht.

2. Wahl des Priisidenten und des Bureaus des
Kongresses.

3. Bericht des Sekretirs des stindigen Kon-
gressausschusses, Prof. Dr. U. Kiiry, Olten.

4. a) Bericht der «Internationalen Stipendien-

kasse»;
b) Bericht der «Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift»: Prof. Dr. U. Kiiry.

&
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1948, 15



12.30-14.00 Uhr:
14.00-15.30 Uhr:

16.00-17.30 Uhr:

18.30 Uhr:

— 218 —

5. Erster Beratungsgegenstand:
a) Die okumenische Bewegung: Mgr. Dr.
A. Kiiry, Bern.
Pause.

b) Unsere Probleme im ¢kumenischen theo-
logischen Gespréach: Mgr. Dr. A. Rinkel,
Utrecht.

Versammlung des Internationalen Altkatholi-
schen Hilfsvereins (im altkatholischen Vereins-
gebidude, Melkpad 21).

Festbankett im Hotel Jans.

Donnerstag, den 19. August 1948

9.00 Uhr:

10.30-12.30 Uhr:

12.30-14.00 Uhr:
14.00-16.00 Uhr:

Hohes Amt sub Octavo des Festes Marid
Himmelfahrt in der Kirche St. Vitus.

Celebrans: Kanonikus G. A. Smit, Hilversum.
2. Kongrefsitzung (im Hotel Jans, Stations-
straat 1-3).

Zweiter Beratungsgegenstand :

Die altkatholischen Kirchen tm Dienste des
geistigen Wiederaufbaus Europas.

a) Die allgemein-theologischen Grundlagen der
Wiederaufbauarbeit: Prof. Dr. U. Kiiry,
Olten.

Diskussion.

Pause.

b) Die missionarische Bedéutung des gottes-
dienstlichen Lebens: Prof. Dr. P. J. Maan,
Utrecht.

Diskussion.

c) Aufgaben der inneren Mission, mit beson-
derer Beriicksichtigung der Evangelisation
an Unkirchlichen: Prof. Dr. W. Kiippers:

Bonn.
Diskussion.



— 219 —

Freitag, den 20. August 1948

9.00 Uhr: Gedéachtnisgottesdienst fiir die entschlafenen
Fiihrer des Altkatholizismus, in der Kirche
St. Vitus.

Celebrans: Mgr. E. Lagerwey, Bischof von De-
venter.

10.30 Uhr: Offizieller Empfang des Kongresses durch den
Biirgermeister Hilversums und Besichtigung des
Rathauses.

11.30-13.00 Uhr: Internationale Presselkonferenz in altkatholi-
schen Vereinsgebidude, Melkpad 21.

14.30 Uhr: Letzte Kongrepsitzung (im Hotel Jans, Stations-
straat 1-3).
Betatungsgegenstand wie am Donnerstag:
d) Familie, Staat und Gesellschaftsordnung:
Pfarrer Lothar Affolter, Solothurn.
" Diskussion.

Schluss des Kongresses.

19.30 Uhr: Offentlicher Festabend im Grand Theatre Gooi-
land, Emmastraat 2, Hilversum.

a) Ansprachen der Vertreter der verschiedenen
Kirchen;

b) Auffihrung des Oratoriums: Das Lied der
Einheit. Text: Mgr. K. Lagerwey. Musik:
Alex de Jong.

Samstag, den 21. August 1948

9.00 Uhr: Hohes Amt in der Kirche St. Vitus.
Celebrans: Prof. B. A. van Kleef, Culemborg.

10.30 Uhr: Ausflug nach «De Hooge Veluwe», Naturreservat
und Museum.
Abfahrt ab Hotel Jans. Riickkunftin Hilversum
16.00 Uhr.



— 220 —

1. Sitzung der Kongressteilnehmer, Mittwoeh,
den 18. August 1948

Um 101, Uhr vormittags er6ffnet der Prisident des stdndigen
Kongressausschusses, Herr Dr. J. J. Vermeulen aus Utrecht, die
Sitzungen des Kongresses. Er begriisst die Teilnehmer in holldn-
discher, deutscher und englischer Sprache:

Hochansehnliche Versammlung!
Hochwiirdige Herren Bischéfe und Vertreter der mit uns
befreundeten Kirchen!
- Liebwerte Glaubensgenossen!

Wir befinden uns hier, in diesem Augenblick, vor der Tagung
eines langersehnten internationalen Altkatholikenkongresses.

Der Zeitraum zwischen dem vorigen und dem heutigen Kon-
gress hitte ein zweijahriger sein sollen, es ist aber ein zehnjihriger
geworden.

Ich brauche wohl nicht zu sagen, was hiervon die Ursache ge-
wesen ist. Mit mehr Recht konnte man fragen: Warum heute wohl
einen Kongress zusammenzubringen * '

Vierzehn Kongresse liegen jetzt hinter uns, welche in der
Geschichte der altkatholischen Kirche in den Niederlanden eine
Reihe von 14 Momenten bilden, wofiir die niederlandischen Alt-
katholiken weder Dank noch Anerkennung genug zollen konnen,
da unsere Kirche, statisch geworden in der vorangehenden Periode
der Verlassenhcit — eine Folge der Desertion so vieler im 17. und
18. Jahrhundert —, infolge dieser Kongresse wieder auf den Weg
gebracht wurde, der fithren konnte zu einem dynamischen Leben
und zu einem besseren Verstin<nis fiir ihre Existenzberechtigung.

Als 1890 in Koln der erste Kongress abgehalten wurde, hat
zweifellos eine stirkere Spannung die Gemiiter beherrscht als jetzt-
Wurde doch damals eine neue Welt erschlossen; damals wurden
von hervorragenden IFiihrern in beredten Worten miichtige Per-
spektiven ertffnet. Die altkatholische Kirche in den Niederlanden
erlebte cin Pfingstfest. Es wurde, nach den Worten Ulrichs von
Hutten, «wieder eine Lust zu lebenn».

Was ist aus diesen schonen Erwartungen geworden ?

Der Mann, der in unserer Geschichte bekannt ist als «der
Spiegel des 13. Jahrhunderts», Jacob van Maerlant, hat in der
Mitte jenes Jahrhunderts seine Welt geschildert in einem Cedich?s



— 221 —

das nach den Anfangsworten bezeichnet wird als « Wapene (Wehe)
Martijn». Die ersten drei Zeilen lauten (in Ubersetzung):

«Wehe, Martin, wie wird’s gehn ?
Wird die Welt noch linger stehn
In so schlechtem Rufe ?»

Tausend und aber tausend Male wurde seitdem dieser triib-
sinnige Seclenerguss wiederholt, zu mancherlei Zeiten und in
mancherlei Sprachen. Wem von uns ist dieser Seelenerguss nie
tiber die Lippen gekommen ?

Wenn uns denn auch in diesen Zeitliuften entgegnet wird:
«Wie haben Sie den Mut dazu aufbringen koénnen, unter den ob-
waltenden Umstinden ecinen internationalen Kongress einzu-
berufen ?», so wiirde eine solche Ausserung weder unsere Ver-
wunderung noch unseren Arger erwecken. Wir haben volliges Ver-
stindnis fiir die Geistesverfassung, aus welcher heraus ein dhn-
licher Seelenerguss hervorgeht. Immerhin diirfen und miissen wir
das nicht ohne weiteres hinnehmen, folglich miissen wir unseren
abweichenden Standpunkt verteidigen.

Die Geschichte der Menschheit weist dasselbe Bild auf wie die
Erdrinde, welche uns trigt und ernihrt. Wie die Erdrinde ihre
Meerestiefen und ihren Mont Blance hat, so hat die Geschichte der
Menschheit ihre Niederungen und ihre Hohepunkte, ihre «De pro-
fundis» — und ihre «Nunc dimittis» — Perioden. In diesen Perioden
der Niederungen gibt es immer Menschen, die geistig zusammen-
brechen. Aber, Gott sei Dank, gibt es zu gleicher Zeit auch andere,
in denen, gerade dann, die unsterbliche Heilshoffnung aufkeimt.
Sie heben ihre Augen zu den sic umringenden Bergen und sind
davon iiberzeugt, dass von dorther die Hilfe ihrer Genesung kommen
wird. Diese withlen dann ohne Zogern, weil sie sich gefiihrt wissen,
den Weg aufwiirts mit einem « Luctor et emergo» (ringend steige ich
aufwirts) im Herzen und auf den Lippen,

Fiir diese ist gerade der heutige Kongress zusammenberufen.
Selbstverstindlich bauen wir darauf, dass ihr Vorbild auf andere
begeisternd wirken wird. Aber im Anfangsstadium sind Pioniere
Unenthehrlich. Und wenn nur die Traktoren fir ihre Aufgabe
berechnet sind, folgen auch die schwersten Trucks.

Wir geben uns der Hoffnung hin, dass dieses unser Zusammen-
Sein und Zusammenreden zu einem Zusammenarbeiten fiithren wird.



— 222 —

Sagte nicht schon der Prophet Amos (III. 3.): «Mogen auch zween
miteinander wandeln, sie sein dann eins untereinander ?»

Aus diesem Grund wurde dieser Kongress einberufen.

Moge er die Wahrheit erfahren von Christi Wort: «Denn
wo zween oder drei versammelt sind in Meinem Namen, da bin Ich
mitten unter ihnen.» (Matth. XVIII. 20.) '

Wir legen grossen Wert auf die Anwesenheit der hochehr-
wiirdigen Repriisentanten der mit uns befreundeten Kirchen. Des-
halb moéchte ich besonders erwihnen die Herren: Seine Eminenz
Metropolit Germanos, Erzbischof von Thyatira, in Vertretung des
Patriarchen von Konstantinopel, Lordbischof Sturtevant Har-
wood, in Vertretung des Erzbischofs von Canterbury.

Viele vertraute und geschiitzte Personlichkeiten von fritheren
Kongressen her werden wir schmerzlich vermissen. Lasst uns ihrer
in Liebe und Dankbarkeit gedenken.

Die Zahl der Kongressisten ist nicht geradezu erheblich. Die
Zeitumstinde sind entschieden ungiinstig. Aber leider ist auch
noch immer das 1931 vom damaligen Schriftfithrer des Kongress-
ausschusses gesprochene Wort in Kraft: «Der geringe Fortschritt
der Mitgliederwerbung belehrt uns dariiber, dass unsere Kongresse
noch immer im wesentlichen eine Sache der Fiihrer sind, nicht des
Kirchenvolkes.»

Caveant consules!

Mit um so grosserem Vergniigen heisse ich darum willkommen
alle diejenigen, die hier anwesend sind und die ich, auf Grund ihrer
Anwesenheit, glaube begriissen zu diirfen als positive Trager einef
unerschiitterlichen Heilshoffnung.

Hiermit erklire ich den XV. Internationalen Altkatholiken-
kongress fiir er6ffnet.

Wahl des Priisidenten des Kongresses und des Bureaus

Zur Wahl in das Bureau des Kongresses werden im Auftrag
des stindigen Kongressausschusses von Herrn J.J. Vermeule?
vorgeschlagen: 1. Préisident: Prof. B. A. van Kleef (Holl&nd)’
2. Prisident: Bischof Dr. O. Steinwachs (Deutschland); 3. Pré-
sident Pfarrer W. Heim (Schweiz). Als Sekretiire : Pfarrer A. R. HeY"
ligers (Holland), Dr. W. Meier (Schweiz), Prof. Dr. W. Kiipper®
(Deutschland), Pfarrer A.Zwart (Holland). Als Stimmenzahle”
Pfarrer F. Ackermann (Schweiz) und Vikar D. N. de Rijk (Hoﬂand)'



e 998 =

Als Ubersetzer Pfarrer W. Heim fiir Franzosisch und Pfarrer
A. Zwart fiir Englisch.

Herr Prof. B. A. van Kleef iibernimmt die Leitung des Kon-
gresses und spricht den Kongressteilnehmern seinen Dank aus fiir
seine Wahl zum Prisidenten des 15. internationalen Altkatholiken-
kongresses.

«Ich begriisse Sie alle herzlich und ich heisse Sie alle will-
kommen. Der hollindische Teil des Kongresses wundert sich viel-
leicht dariiber, dass ich in der deutschen Sprache rede, aber ich
tue das zunichst fiir die Schweizer, die die grosse Reise gemacht
haben und die ich besonders willkommen heisse. Es ist fiir uns ein
Herzensbediirfnis, den Schweizern Dank zu sagen fiir alles, was sie
nach dem Kriege fiir unsere Kirchen, Kinder und unser Volk Gutes
getan haben. Ich freue mich ebenfalls, dass ich jetzt wieder die
Deutschen begriissen kann und dass wir die Verbindung mit der
deutschen altkatholischen Kirche wieder aufnehmen konnen. Wir
wollen nicht denken innerhalb der Grenzen eines Nationalismus,
sondern in der einen Kirche, die alle Grenzen umspannt. Ich habe
das Deutsche gebraucht. Das will nicht heissen, dass man wihrend
des Kongresses nicht Hollindisch sprechen darf. Ausdriicklich
soll festgestellt werden, dass auch die hollindische Sprache Kon-
greBsprache ist. Ich begriisse die Alten und auch die Jiingeren,
auf die unsere Hoffnung gebaut ist.»

Der Priisident verliest die eingegangenen Briefe, welche am
Ende dieses Berichtes aufgenommen sind.

Jetzt erteilt der Prisident dem Herrn Prof. Dr. U. Kiiry das
Wort, der berichtet iiber den stindigen Kongressausschuss, iiber
die Internationale Stipendienkasse und die «Internationale Kirch-
liche Zeitschrift».

Bericht des Sekretiirs des stiindigen Kongressausschusses

Der stindige Kongressausschuss, der im Jahre 1938 in Ziirich
heu gewiihlt worden war, bestehend aus den Herren Dr. J. J. Ver-
meulen, Utrecht, Prisident, Pfarrer P. H. Vogel, Saarbriicken,
Vizeprz’i,sident, und dem Sprechenden als Sekretér, konnte in dem
Zeitr&um, der hinter uns liegt, seine Tatigkeit naturgemiss nur
in sehr beschréinktem Umfange aufnehmen. Nachdem Pfarrer Vogel
Zuriickgetreten war und Pfarrer P. Pfister sich zur Ubernahme des
Amtes nicht hatte entschliessen konnen, wurde auf Vorschlag des



— 224 —

Herrn Bischof Kreuzer Pfarrer H. Michelis, Kéln, als Vizepriisident
zugewihlt. Leider konnte infolge der Kriegs- und Nachkriegs-
verhiltnisse der Ausschuss nie zu einer Sitzung zusammentreten.
Die Geschiifte mussten alle auf brieflichem Wege erledigt werden.

Schon im Dezember 1940 sah sich der Kongressausschuss in
Voraussicht der langen Kriegsdauer veranlasst, den Einzug der
Mitgliederbeitrige zu sistieren. Erst als die Einberufung eines
Kongresses wieder ins Auge gefasst werden konnte, wurden fiir die
Jahre 1947 und 1948 die Beitrige wieder erhoben und damit zu-
gleich eine Aktion zur Werbung neuer Mitglieder verbunden. Der
Mitgliederbestand ist gegenwirtig folgender: Holland 12, Deutsch-
land 77, Schweiz 97. Um die Mitgliederwerbung haben sich be-
sonders verdient gemacht in Holland Dr. Vermeulen, in Deutsch-
land Pfarrer Michelis und in der Schweiz Pfarrer P. Richterich.
Dieser ist an Stelle des letztes Jahr zuriickgetretenen langjihrigen,
iiberaus gewissenhaften und treuen Landeskassiers W. Herzog in
Lausanne getreten.

Seit dem letzten Kongress sind folgende Mitglieder gestorben,
deren wir in Pietit und Dankbarkeit gedenken:

Aus dem altkatholischen Episkopat : Herr Bischof Alois Paschek
in Warnsdorf.

In Holland: Hr. Dir. C. A. Mittelbeck, Utrecht; Hr. Prof. van
Riel, Amsterdam; Frau M. J. H. van de Ven, Schiedam; Hr.
T. H. Maan, Amsterdam; Hr.S.P. van Thiel, Haarlem; Hr.
B. J. Schade van Westrum, Soestdyk.

In Deutschland: Frau Berta Burr, Konstanz; Frl. Emilie
Heeg, Freiburg; Frau Centa Leeb, Passau; Stadtpfarrer P. Pad-
berg, Stiihlingen; Dekan Max Rachel, Miinchen; Frau Pauline
Straub, Konstanz; Frl. Clara Stumpf, Koblenz.

In der Schweiz: Hr. Dr. E. Spielmann, Bern; Frl. Emmy
Tschuy, Biel; Schwester Bea Ruefli, Biel; Hr. Pfarrer Emil Meier,
Olten; Frau M. Frey-Vogt, Basel;, Hr. Emil Gromann, Ziirich. —
Die Verstorbenen mégen ruhen in Gottes ewigem Frieden.

Die Kongresskasse, die von Herrn Max Giirtler in Basel ver-
waltet und vom Finanzverwalter der christkatholischen Kirche
der Schweiz revidiert wird, erzeigt auf den 7. Januar 1948 einen AK-
tivsaldo von Fr. 2305.45. Aus der Kasse ist jihrlich ein Beitrag von
ca. Fr. 100 an den Fortsetzungsausschuss der Konferenz fiir Glauben
und Verfassung in London bezahlt worden, gelegentlich ist auch di®



— 225 —

altkatholische Fliichtlingshilfe mit Beitrigen bedacht worden. Vor-
gesehen ist auch, unseren altkatholischen Vertretern an ékume-
nischen Konferenzen und Studientagungen, wie das friiher schon
geschehen ist, einen Kostenbeitrag zu entrichten. Zur endgiiltigen
Regelung dieser Frage wird sich der Ausschuss noch in Verbindung
setzen mit den zustdndigen Behorden der Landeskirchen.

Die vom Berner Kongress 1925 eingesetzten Arbeitsgemein-
schaften in den einzelnen Lindern haben bis jetzt leider nicht
reaktiviert werden konnen. Der Kongressausschuss ist aber der
Meinung, dass diese Arbeitsgemeinschaften unter den vielfach
verinderten Verhiltnissen neue Aufgaben zu erfiillen berufen und
imstande sind. Bei den bestehenden Schwierigkeiten im Grenz-
verkehr und in der Transferierung von Devisen erweist es sich iiber-
dies als notwendig, dass in Zukunft in den einzelnen Lindern aus
den Mitgliederbeitrigen besondere Kongresskonti angelegt und fiir
die Finanzierung kommender Kongresse bereitgestellt werden,
ebenso soll die Werbung von stiindigen Kongressmitgliedern und
vor allem von Abonnenten fiir die «Internationale Kirchliche
Zeitschrift» landeskirchlich neu organisiert werden.

Obwohl nicht direkt in den Arbeitsbereich des Kongress-
ausschusses fallend, soll hier auch iiber diejenigen Werke kurz
Bericht erstattet werden, die von fritheren Kongressen geschaffen
wurden oder die sonst fiir die gegenseitigen altkatholischen Be-
ziehungen von Bedeutung sind: die «Internationale Kirchliche
Zeitschrift», die Internationale Stipendienkasse und das alt-
katholische Hilfswerk.

Die «Internationale Kirchliche Zeitschrift» in Bern hat — so
entnehmen wir einem Bericht des Redaktors — auch den zweiten
Weltkrieg gliicklich iiberstanden, ohne dass sie das traurige Schick-
sal so vieler anderer kirchlicher und wissenschattlicher Zeitschriften
teilen musste, die ihr Erscheinen einstellen mussten. Sie hat zwar
auch schweren Schaden durch Verlust einer grossen Anzahl von
Abonnenten erlitten: sie war in der Zeit, als die Schweiz von der
ganzen Welt abgeschnitten war, sehr gefihrdet. Dank ihren
finanziellen Reserven, der materiellen Hilfe treuer Génner, der Ein-
schriinkung des Umfanges und grosster Sparsamkeit konnte sie
sich halten, nicht zuletzt weil Redaktion und Mitarbeiter sie von
jeher um Gottes Lohn betreuen. Nach dem Krieg meldeten sich
sofort, wieder viele Abonnenten. Eine neue Schwierigkeit bot die
rapide Steigerung der Druckkosten; ihr konnte zum Teil dadurch



— 226 —

begegnet werden, dass alte Jahrginge der Zeitschrift, die sehr be-
gehrt sind, verkauft werden konnten und dass das Hilfswerk Er-
satz fiir Abonnementsbeitrige leistet, die als Kompensation des
Hilfswerkes den Léandern zukommen, mit denen der ordentliche
Geldverkehr mit der Schweiz noch nicht in Gang gekommen ist.
Verloren sind die Abonnenten im Osten, doch ist der Tausch-
verkehr mit orthodoxen Zeitschriften wieder moglich geworden.
Wenig, fast keine Freunde besitzt die Zeitschrift in der angelsich-
sischen Welt, nicht einmal theologische Bibliotheken halten sie,
auch Tauschverhiltnisse sind ziemlich spéarlich. Wir hoffen aber,
die Abonnentenzahl, die die Vorkriegszeit aufzuweisen hatte, im
Verlaufe dieses Jahres wieder zu erreichen, obwohl auch das auf die
Dauer nicht geniigt, um sie durchzuhalten. Die Rechnung, die
von Herrn a. Direktor E. Frey gefiihrt wird, wird vom Synodalrat
der christkatholischen Kirche der Schweiz regelmissig gepriift.

Die von Herrn Bischof Kiiry verwaltete Internationale Stipen-
dienkasse, die geschaffen worden ist, um Studenten nichtschweize-
rischer Staatsangehorigkeit das Studium an der christkatholisch-
theologischen Fakultidt der Universitat Bern zu erleichtern, weist
in den Jahren 1937—1947 an Einnahmen eine Gesamtsumme von
Fr. 25 188.95 auf. Sie setzt sich ausser aus den Zinsen eines kleinen
Vermogens hauptsichlich zusammen aus Beitrigen des Synodal-
rates, der Gemeinden, der Frauenvereine und des Diasporavereins
sowie einzelner Gonner der christkatholischen Kirche der Schweiz,
des hollandischen Hilfsvereins, Bischof Hodurs und eines weiterern
Beitrags aus den USA. Stipendien haben in dieser Zeit bezogen
6 Bulgaren, 2 Serben, 1 Deutscher, 1 Hollinder, 1 Grieche und
1 Ukrainer, 12 Studenten, dazu kamen noch 5 Serben, die seit 1947
vom Hilfswerk des okumenischen Rates in Genf Stipendien er-
halten. An die 12 erstgenannten Studenten ist eine Summe von
Fr. 13 990.95 an Stipendien und eine solche von Fr. 2580 fiir ihre
Beherbergung im Studentenheim aufgewendet worden. Bis auf
einen wohnten alle Studenten im Studentenheim, wo sie freie
Wohnung, Heizung und Licht haben. Wihrend zwei Jahren waren
keine auslindischen Studenten an der Fakultit. Die Eingiange
dieser Zeit wurden dem Vermégen einverleibt, das Fr. 6000 betragt-
Die Jahresrechnungen werden von der Finanzverwaltung des
schweizerischen Synodalrates gepriift.

Wenn wir hier auch das von Herrn Bischof Kiiry betreute und
hauptsichlich von den schweizerischen Christkatholiken finan-



— 227 —

zierte, aber auch vom 6kumenischen Rat, der anglikanischen Kirche
Englands und der Vereinigten Staaten mit namhaften Zuschiissen
bedachte Altkatholische Hilfswerk erwiahnen, so geschieht es gewiss
nicht um eitlen Ruhmes, sondern um der Tatsache willen, dass
dieses Hilfswerk betrichtlich mitgehofen hat, die durch den Krieg
zerrissenen Bande zwischen den einzelnen altkatholischen Kirchen
und den uns befreundeten Kirchen wiederherzustellen und zu ver-
tiefen. Die Schaffung dieses Hilfswerkes hatte sich als notwendig
erwiesen, als im Spitsommer des Jahres 1938 die ersten Emi-
granten altkatholischen Bekenntnisses in der Schweiz Zuflucht
suchten, denen dann in den folgenden Jahren immer mehr Fliicht-
linge, vor allem auch solche orthodoxen Glaubens folgten. Diesen
Emigranten ist hauptsichlich geholfen worden durch Vertretung
ihrer Interessen vor den Behérden, durch Seelsorge und Besuche,
durch Auszahlung eines monatlichen Taschengeldes, durch Ver-
mittlung von Ferien- und Freiplitzen, durch Ausriistung mit
Schuhen und Kleidern, durch Beratung und Hilfe zur Weiterreise.
— Eine zweite wichtige Aufgabe brachte dem Hilfswerk der Aus-
gang des Krieges, als es sich darum handelte, den altkatholischen
Kirchen und Glaubensbriidern in den kriegsversehrten Léndern
selbst beizustehen. In den christkatholischen Gemeinden der
Schweiz sind zu diesem Zwecke vier Aktionen — eine fiinfte ist
noch im Gange — zur Sammlung von Geldmitteln und Naturalien
durchgefiihrt worden. Neben Lebensmitteln und Kleidern sind vor
allem auch Paramente und kirchliche Literatur in die notleidenden
Gebiete gesandt worden, ging es doch von Anfang darum, den be-
driingten Altkatholiken nicht nur materiell, sondern auch geistig
beizustehen und sie ihre Zugehorigkeit zur Gemeinschaft des
Einen Glaubens spiiren zu lassen.

Uber die Beziehungen zu den uns befreundeten Kirchen des
Westens und des Ostens sowie zum okumenischen Rat der Kirchen
wird in einem besonderen Referat Bericht erstattet werden. Uns
bleibt zum Schluss nur noch die angenehme Pflicht, unseren hol-
lindischen Freunden, die trotz der Ungunst der Zeit und manchen
Bedenken es gewagt haben, diesen Kongress einzuberufen und zu
organisieren, unseren herzlichsten Dank auszusprechen. Moge der
Kongressarbeit, die der Vertiefung des ckumenischen Gedankens
und dem geistigen Wiederaufbau unserer Kirchen und Vélker
dienen mochte, Erfolg und reicher Segen beschieden sein.




— 228 —

Nachdem der Prisident dem Berichterstatter den Dank des
Kongresses ausgesprochen hat, gibt er dem Erzbischof Dr. Ger-
manos und Bischof Sturtevant Harwood Gelegenheit, jetzt schon
ihre Ansprachen abzuhalten. Einen Auszug aus dem Gesagten
findet man am Ende dieses Berichtes.

Mit einigen Worten der Anerkennung spricht der Prisident den
hochwiirdigen Rednern den Dank der Horer aus. Die Tagung wird
unterbrochen und um 14 Uhr wieder aufgenommen.

Nunmehr hielt Bischof Dr. A. Kury der schweizerischen christ-
katholischen Kirche den Vortrag iiber:

Die 6kumenische Bewegung

Im ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts sind in verschie-
denen kirchlichen Zentren der Erde Stimmen laut geworden, die
die Kirchen zur Zusammenarbeit und zum Zusammenschluss in
irgendeiner Gestalt aufgerufen haben. Sie entsprangen der Ein-
sicht, dass die Zersplitterung der christlichen Welt in eine fast
uniibersehbar gewordene Zahl von verschiedenen grossen Kirchen
und kleineren Gemeinschaften dem Ansehen und Einfluss des
Christentums schade und dem Willen des Stifters der Kirche
widerspreche. Zwei Vorschlige, die auf eine Einigung und Zu-
sammenarbeit der Kirchen hinzielten, nahmen bald feste Formen
an. In der bischoflichen Kirche der Vereinigten Staaten von Nord-
amerika wurde vorgeschlagen, unter den Kirchen, die sich zu
Christus als dem Sohne Gottes und unserm Heiland bekennen, auf
der Grundlage gemeinsamen Glaubens und einheitlicher Ver-
fassung eine Einigung anzustreben. Der Gedanke fiel auf guten
Boden. Die Einladung zu einer ‘Weltkonferenz fir Glauben und
Verfassung wurde mit Ausnahme von Rom von fast allen Kirchen
angenommen. Ein zweiter Versuch ging von der Kirche von
Schweden aus mit der Absicht, die Kirchen fiir Werke des prak-
tischen Christentums — unbeschadet der Unterschiede in Lehre
und Verfassung — zu einheitlichem Handeln zusammenzuschliessen.

Die beiden Bewegungen, die uns beschiiftigen, haben in kurzer
Zeit grosse Weltkonferenzen einberufen, die fiir praktisches
Christentum im Jahre 1925 in Stockholm und 1937 in Oxford und
die fiir Glauben und Verfassung 1927 in Lausanne und 1937 in
Edinburg. Da fast alle Kirchen der bewohnten Erde — der Oku-
mene — sich an diesen Konferenzen beteiligten, spricht man von



— 229 —

der kumenischen Bewegung. Der Gedanke lag nahe, beide Organi-
sationen in eine zusammenzufassen. Das wurde auf den beiden
Konferenzen des Jahres 1937 in Oxford und Edinburg beschlossen
und in der Folge ein «Okumenischer Rat der Kirchen» gebildet, der
die dussere Organisation schuf und eine Tagung auf Ende August
nach Amsterdam vorbereitete und einberief. Die Teilnahme sagten
142 Kirchen der Erde zu.

Wir Altkatholiken haben von der ersten Stunde an die «oku-
menische Bewegung» lebhaft begriisst. Kirchliche Union ist ein
erstes und ernstes Anliegen der Altkatholiken seit ihrem ersten
Kongress in Koln 1871, der von Déllinger einberufenen Unions-
konferenzen in Bonn 1874 und 1875, der Bischofskonferenz der
seit 1889 in der Utrechter Union vereinigten Kirchen, der Inter-
nationalen Altkatholikenkongresse seit 1890, der «Internationalen
Theologischen Zeitschrifty 1893—1910 und ihrer Nachfolgerin, der
«Internationalen Kirchlichen Zeitschrift», seit 1911.

Nach unserer Auffassung ist die Weltkonferenz fiir Glauben
und Verfassung die wichtigere. Ihre Titigkeit ist in der neuen
Organisation gesichert. Ihr Ziel ist, die Voraussetzungen zu schaffen,
dass die organische Union, die innere Verbindung der Kirchen zu
einer sichtbaren Gemeinschaft, Tatsache werde. Was aber immer
wieder hervorgehoben werden muss: die Weltkonferenz fiir Glauben
und Verfassung — sie arbeitet in der neuen Organisation selb-
stindig weiter — will die kirchliche Union nicht durch einen regen
Aktivismus schaffen, sondern sie will nur vorbereitende Arbeit
leisten, die Voraussetzungen schaffen, die es den einzelnen
Kirchen erleichtern, in Unionsverhandlungen mit Kirchen ein-
zutreten, die ihnen am niichsten stehen. Das soll in erster Linie
herausgearbeitet werden, was die Kirchen an gemeinsamem Gut
besitzen, aber auch das, was sie voneinander trennt. In Lausanne
und Edinburg hat man den Eindruck bekommen, dass der gemein-
same Besitz viel grosser ist, dass man in wesentlichen Dingen ein-
ander viel niher steht, als man wohl allgemein vermutet hatte.
Jeder, der die Berichte dieser beiden Konferenzen studiert, wird
sich selbst davon iiberzeugen kénnen. Jedem Teilnehmer kamen
aber auch die Unterschiede stark zum Bewusstsein. Niemand
dachte wohl daran, die Gegensiitze konnten leicht iiberwunden
werden. Die tiefcehenden Unterschiede liessen erkennen, dass ein
langer und miihsamer Weg zum Ziel fithren kann, das nur mit
Gottes Hilfe erreicht werden kann.



— 230 —

So sehr die Gegensitze hervortraten, die Einheit im Glauben an
Jesus Christus, den Sohn Gottes, unsern Herrn und Erloser, kam in
Lausanne in den gemeinsamen Gottesdienstenzum Ausdruck, wenn
auch die Gemeinschaft durch gemeinsame Abendmahlsfeier noch
in ferner Zukunft steht. Sie kam zum Ausdruck in der einmiitigen
Zustimmung zur Botschaft der Kirche an die Welt: das Evange-
lium. Diese Kundgebung hebt an: «Die Botschaft der Kirche an
die Welt ist und bleibt das Evangelium. Das Evangelium ist die
Freudenbotschaft von der Erlosung, die Gott der siindigen Mensch-
heit in Jesus Christus fiir Zeit und Ewigkeit schenkt. In einer durch
das Walten des Geistes in der Menschheit... vorbereiteten Welt
kam das ewige Wort Gottes in der Fiille der Zeit ins Fleisch und
ward Mensch: Jesus Christus, der Gottessohn und der Menschen-
sohn, voller Gnade und Wahrheit...» — «In liebevollem Ver-
stéindnis fiir das Elend unseres Zeitalters, fiir seinen Drang nach
intellektueller Ehrlichkeit, nach sozialer Gerechtigkeit und nach
neuer Geistigkeit nimmt sich die Kirche durch dieses alte Evan-
gelium der No6te der Menschen von heute an und stillt das gott-
gewollte Verlangen der Emporstrebenden. So ist das Evangelium
heute wie ehedem der einzige Weg des Heils.» Einmiitig wurde «der
Ruf zur Einheit» angenommen: « Gott will die Einheit, so heisst es
darin. Unsere Anwesenheit auf dieser Konferenz legt Zeugnis dafiir
ab, dass wir begehren unseren Willen unter Seinen Willen zu
beugen... Gottes Geist ist in unserer Mitte gewesen. Er war es,
der uns hierher gerufen hat. Dass Er bei uns war, wurde in unsern
Gottesdiensten, unseren Beratungen und in unserem briiderlichen
Verkehr offenbar. Er hat uns geholfen, uns einander zu erschliessen.
Er hat unsern Horizont erweitert, unser Verstindnis beseelt und
unsere Hoffnung angefeuert. Ein Wagnis haben wir unternommen,
und Gott hat unserm Wagnis recht gegeben. Wir konnen niemals
- wieder dieselben sein, die wir ehedem waren.»

Man hat die Konferenz kritisiert, ihr jeden Erfolg abgesprochen-
Und doch war es ein Erfolg, dass sie iiberhaupt zustande gekommen
ist. Als sie zehn Jahre spiter in Edinburg zusammentrat, wurde
von 55 Versuchen berichtet, die Kirchen unternommen hatten.
um sich mit andern Kirchen zu vereinigen, mit dem Ergebnis:
dass in 38 Fillen eine Union durchgefiihrt werden konnte, iD
12 Fillen gegenseitige briiderliche Anerkennung a,usgesprochen
wurde und sich die Kirchen in fiinf Féllen zu einem Kirchenbun
zusammenschlossen. Beteiligt waren die Anglikaner, die Baptisten



— 231 —

Altkatholiken, Kongregationalisten, die Orthodoxen des Ostens, die
Quiker, Lutheraner, Methodisten, Méhrischen Briider, Presbyte-
rianer, Reformierten, Syrisch-Orthodoxen, Unitarier, Universa-
listen, wahrhaft eine 6kumenische Bewegung. Wir Altkatholiken
haben mit der Kirche von England im Jahre 1931 die Interkom-
munion abgeschlossen und die mit den Kirchen des Ostens vor-
bereitet. Die Verhandlungen haben so zum Ziele gefiihrt, dass sie
nur noch einer Bestitigung durch einen Beschluss einer allgemeinen
orthodoxen Synode bediirfen. Die Interkommunion mit der Kirche
von England hat sich besonders wihrend des Krieges praktisch
bewiihrt. In den Gefangenenlagern in Deutschland und in den
angelsidchsischen Lindern wurden briiderliche Seelsorgedienste ge-
leistet, in Holland gemeinsame (Gottesdienste gefeiert und unsere
Kirchen zur Verfigung gestellt, in der Schweiz firmte der Bischof
in anglikanischen Kirchen junge Anglikaner. Seither sind die Be-
ziehungen durch gegenseitige Besuche enger gekniipft worden.

In Edinburg sind 1937 die Untersuchungen im Sinne von
Lausanne fortgesetzt worden. In einer Rede der Konferenz sagte
der Prisident Erzbischof Temple von York, die Konferenz werde
nichts zur Weiterleitung annehmen, was nicht einstimmig oder
widerspruchslos beschlossen wiirde. « Wir tagen, um die Ursachen
unserer Entzweiung zu erortern. Daher muss in all unseren Be-
ratungen ein bevorzugter Platz der Frage eingerdumt werden:
Sind unsere Gegensitze derart, dass sie die Einigung derer hin-
dern, die die verschiedenen Auffassungen in der einen sichtbaren
Kirche vertreten ?» Konfessionelle Zuspitzungen werden ver-
mieden — nur zu oft Folgen der Auseinandersetzungen mit Anders-
gliubigen. Man ging auf die grundlegenden Wahrheiten zuriick,
die zu starke konfessionelle Ausprigungen erhalten hatten und eine
Verstindigung erschwerten. Dabei blieben die grundsitzlichen
Differenzen deutlich ausgesprochen. Diese Methode hatte zur Folge,
dags eine Einigung iiber die Gnade erzielt werden konnte. Die
Gnade wurde als einziger Grund unserer Erlésung und unseres Heils
anerkannt, ohne dass den verschiedenen Auffassungen der Kon-
fessionen Gewalt angetan wurde. Und wenn man bemerkt, was
liber die Kirche, iiber Kirche und Wort Gottes, iiber Tradition,
iber dje Sakramente, iiber das kirchliche Amt gesagt wurde, er-
kennt man, dass man einander niher gekommen ist, obschon ge-
Yade iiber die Anschauungen iber das Bischofsamt keine Ver-
Stindigung erreicht werden konnte.



— 232 —

Der zweiten Richtung der 6kumenischen Bewegung der Welt-
konferenz fiir praktisches Christentum wurde im allgemeinen mehr
Sympathie entgegengebracht als der Lausanner Konferenz. Weithin
herrschte die Ansicht, eine Zusammenarbeit auf praktischem Boden
zur Hebung der mannigfaltigen Note in der Welt sei aussichts-
reicher als die Versuche einer Einigung in Glauben und Verfassung.
Das Programm der beiden Konferenzen in Stockholm 1925 und
in Oxford 1937 war weit gefasst und erstreckte sich auf die wich-
tigsten Gebiete des moralischen, sozialen, wirtschaftlichen, indu-
striellen, internationalen Lebens. Allein es stellte sich heraus, dass
eine Zusammenarbeit auf diesen Gebieten sich nicht so einfach
gestalten ldsst, wie vielfach angenommen war. Auch hier offen-
barten sich in den Auffassungen und Bewertungen tiefgehende
Unterschiede, die sich nicht immer mit den konfessionellen Grenzen
decken, sondern durch die einzelnen Kirchen hindurchgehen. Eine
lehrhafte Begriindung der Verhandlungen erwies sich als wiin-
schenswert. Weder Stockholm noch Oxford brachten eine Ver-
standigung iiber die sozialethischen Grundlagen als einer gemein-
samen Basis der Zusammenarbeit. Weit gingen die Anschauungen
iiber das Reich Gottes und die menschliche Mitwirkung auseinander:
Der européiisch-kontinentalen eschatologischen Auffassung, das
Reich Gottes sei nicht das Werk der Menschen, sondern das Gottes,
stand die amerikanische gegeniiber, die den menschlichen Aktivis-
mus in erster Linie betont, der das Reich in langsamer fortschritt-
licher Entwicklung herbeifiihrt. Ein Ausgleich wurde gesucht,
das Reich Gottes ist gottlich und menschlich, wir sind Mitarbeiter
im Reiche Gottes. Als solche haben wir die Pflicht, vor ihm Zeugnis
abzulegen, es darzustellen. Jesus Christus ist Helfer in aller Not,
die die Menschen bedriickt. Die Christen sind verpflichtet, ihr in
ithrer mannigfachen Erscheinung in der Nachfolge Jesu entgegen-
zutreten.

Einigkeit herrschte dariiber, dass die Kirche ihre sozial®
Téatigkeit nicht auf barmherzige Werke beschrianken diirfe, dass sie
nicht achtlos an den sozialen Schiden voriibergehen diirfe, dass
sie es mit ihrer Pflicht diesen gegeniiber zu leicht genommen habe
dass sie fiir Gerechtigkeit, fiir einen Ausgleich der wirtscha,ftlichef1
Giiter, fiir den Frieden unter den Voélkern mitverantwortlich sét
Um den Kirchen bei der Losung solcher Aufgaben behilflich Z¥
sein, wurde ein internationales Forschungsinstitut fiir SOT‘i”‘le
Fragen in Aussicht genommen und in der Folge in Genf eingerichwt'



— 233 —

Das Institut hat diese Aufgabe iibernommen und vor allem auch
geholfen, die zweite Weltkonferenz in Oxford vorzubereiten. Thre
Geschiifte sollten sich in gleicher Richtung wie in Stockholm be-
wegen, erfuhren jedoch durch die Vorginge in Diktaturstaaten
eine besondere Ausgestaltung, sie bewegten sich um das Haupt-
thema: Kirche, Volk, Staat. Typisch war, dass die Konferenz in
Oxford sich gegen den Vorwurf der Verweltlichung, des Sikularis-
mus verteidigen musste, der gegen sie erhoben worden war. Sie
bringe die Kirche in Gefahr, dass sie verweltliche, wenn sie sich
zu schr mit den Noten dieser Welt befasse. Einig war man dariiber,
dass man keine sozialen, wirtschaftlichen, internationalen Pro-
gramme aufstellen diirfe, wie das zeitweise in Amerika geschehen
war. Man musste sich auch gegen die Forderung wehren, die Kirche
habe sich einzig auf die Verkiindigung des Heiles zu beschrinken,
wenn sie sich nicht der Gefahr aussetzen wolle, ein Teil dieser Welt
zu werden und in Gegensatz zu Gott und seinem Reich zu geraten.
Dagegen wurde, wie gesagt, verlangt, die Kirche habe in Ver-
bindung mit dem praktischen Leben zu bleiben. All die Note
wurden besprochen, gegen die sie sich zu wenden habe. Nur wenige
Punkte, die gerade jetzt aktuell geworden sind, seien erwahnt : Kampf
gegen einseitigen Nationalismus, gegen jede Art von Staatsvergot-
terung, gegen gesellschaftlichen, nationalen Rassenhass, gegen den
Krieg und fiir den Frieden in der Welt. « Die Kirche ist von Gott dazu
berufen, diesen Siinden und allen ihren Folgen mit aller Kraft
Widerstand zu leisten und dagegen eindeutig zu protestieren, so-
wohl innerhalb wie ausserhalb ihres Gebietes», heisst es in einem
Bericht von Oxford.

Wihrend der zehn Jahre seit Oxford wurde vom proviso-
rischen Ausschuss des Weltkirchenrates, vom Forschungsinstitut
und dem neu entstandenen Institut in Bossey bei Genf die Tagung
des Weltkirchenrates vorbereitet. Der Krieg und seine Folgen
hatten die Zentrale in Genf vor neue Aufgaben praktischer Natur
gestellt. Abteilungen fiir Flichtlinge, fiir Kriegsgefangene, fiir
Wiederaufbau und zwischenkirchliche Hilfe wurden organisiert, die
segensreich wirken. Besonders die Abteilung fiir Wiederaufbau
leistet fiir Bau und Restauration zerstérter und beschidigter Kir-
chen, christlicher Institute aller Art, fiir Erholungsurlaub von Geist-
lichen und Jugendlichen, Beschaffung von religioser und Kkirch-
licher Literatur, Evangelisation und andere Werke wie Lieferung
von Lebensmitteln, Kleidern, Wische, Schuhen, Medikamenten

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1948. 16



— 234 —

und andern lebenswichtigen Giitern in den kriegsgeschiadigten Lin-
dern Ausserordentliches. EKinzig an Geldmitteln liefen fiir diese
Linder in Genf folgende Summen ein: im Jahre 1945 376 500 $,
1946 1587 900 $ und 1947 1941100 $. Nicht eingerechnet in
diese Summen sind die Naturalgaben aller Art, die den notleidenden
Kirchen zugesprochen werden konnten. Mit besonderem Dank
erwihnen wir, dass die anglikanische und die bischéfliche Kirche
in USA. in briiderlicher Weise der altkatholischen Kirchen ge-
denken.

Durch die 6kumenische Bewegung haben alle Kirchen reiche
Anregungen empfangen. Die Botschaft von Lausanne mit ihrem
Ruf zur Einheit hat in den Kirchen der Erde iiberall freudigen
Widerhall gefunden. Gott will Einheit! Diesem Wort kann sich
heute keine Kirche mehr entziehen — auch die Kirchen nicht,
die die Bewegung ablehnen.

Die okumenische Bewegung hat der christlichen Welt die Be-
deutung alter zentraler Wahrheiten aufs neue zum Bewusst-
sein gebracht. Gott ist in Jesus Mensch geworden, unserm Erloser.
Die Kirche eine Gabe Gottes, getragen vom HI. Geist—ihr wesent-
lich das Amt, die Verkiindigung des Wortes Gottes, die Sakra-
mente. Christus, der Herr der Kirche, steht im Mittelpunkt der
Einheit. Zu diesem Bekenntnis stehen alle Kirchen der Bewegung.
Der Ruf der Einheit verpflichtet sie, fiir die Einheit zu beten und
zu arbeiten. Wie ganz anders beten wir heute um die Einheit der
Kirche, als das vor wenigen Jahrzehnten geschehen ist.

Von der okumenischen Bewegung stromt ckumenischer Geist
in die Kirchen. Keine kann sich diesem Geist entzichen. Er hilft
zur Uberwindung eines engen Konfessionalismus, der so viel Unheil
in der Christenheit angerichtet hat. Er erzieht die Vertreter der
Kirchen, in briiderlichem Geist iiber die ewigen Wahrheiten des
Evangeliums miteinander zu sprechen, iiber das, was sie eint und
das, was sie trennt; er erzieht sie, die andern Bekenntnisse zu stu-
dieren und zu wiirdigen. Okumenischer Geist hilft, die eigene Kon-
fession im Lichte des Evangeliums zu schauen, zwischen Wesent-
lichem und Unwesentlichem, Urspriinglichem und geschichtlich
Gewordenem, zwischen Ewigem und Menschlichem im eigenen Be-
kenntnis zu unterscheiden. Okumenischer Geist verpflichtet, den
Wert der eigenen Kirche richtig einzuschéitzen und fiir die erkannte
Wahrheit tapfer einzustehen.



— 235 —

Die 6kumenische Bewegung hat durch die Konferenzen in
Stockholm und Oxford endgiiltig festgelegt, dass es fiir alle Gebiete
des menschlichen Handelns im privaten und o6ffentlichen Leben nur
eine Moral gibt, die des Evangeliums. Die Zeiten sind vorbei, da
man in der Christenheit nach Kompromissen mit dieser Welt suchte,
indem man fiir diese oder jene Gebiete von einer Eigengesetzlich-
keit zu sprechen pflegte. Was im privaten Leben vom Evangelium
aus verwerflich ist, ist es auch im gesellschaftlichen, sozialen, indu-
striellen, offentlichen Leben. Diese Wahrheit ist Gemeingut aller
Kirchen geworden, wie auch die andere, dass der Heiland in aller
Not des Lebens Jesus Christus ist und das Heil nur im Glauben
an ihn und in seiner Nachfolge gefunden werden kann.

Wir Altkatholiken stimmen diesen Ergebnissen zu, ohne der
Gefahr der Verweltlichung unserer Kirche zu erliegen. Von Anfang
an haben es unsere Viter abgelehnt, wir folgen ihnen, sich als Kirche
in die offentlichen und weltlichen Angelegenheiten einzumischen
und kirchliche Parteiprogramme aufzustellen. Wir halten die
Gliubigen an, iiberall in allen Verhiltnissen Christus Treue zu
halten, geben uns Miihe, das heranwachsende Geschlecht zu dieser
Haltung zu erziehen und die reifen Menschen in ihr zu festigen.
Notwendig ist, dass wir als Kirche die Schiden und Note des
Lebens und die Vorschlige zu ihrer Hebung kennen. Wir nehmen
die Berichte und die Untersuchungen der ckumenischen Bewegung
gerne entgegen. Ohne genaue Kenntnis der so kompliziert gewor-
denen privaten, sozialen, wirtschaftlichen, offentlichen Verhilt-
nisse geht es in unseren Tagen nicht mehr. Fremd sein gegen die
Welt ist nicht gleichbedeutend wie fremd sein in dieser Welt.

Besonders wichtig ist es fiir das gegenwiirtige Geschlecht, in
der Nachfolge Jesu Christi nationale Vorurteile und volkische
Uberheblichkeit, nationale Feindseligkeit und Volks- wie Rassen-
hass zu bekimpfen. Nach all den Erlebnissen der letzten Jahre
Wwissen wir, wie schwer das ist. Wenn wir uns Miihe geben, iiber
all das hinwegzukommen, brauchen wir nichts zu beschonigen.
Das Urteil iiberlassen wir dem hochsten Richter. Um  Christi
willen sind die im Herzen lebendig gewordenen Gedanken des
Hasses zu bekampfen und mit versshnlichem Sinn zu iiberwinden.
Helfende Tat gegeniiber Briidern, die in leibliche und seelische
Not geraten sind, ist ein bewihrtes Mittel. Wir verstehen jetzt
besser denn je, dass das ausschlaggebende Urteil iiber unser Leben
lautet: «Was du einem meiner geringsten Briider getan hast, das



— 236 —

hast du mir getan.» Es handelt sich da nicht um vulgéiren Humanis-
mus. Versohnlichkeit, Friedfertigkeit, Gerechtigkeitsliebe und hel-
fende Tat ist auf die Dauer nur aus tiefer Verbundenheit mit
Christus und aus aufrichtigem Glauben an unsern Herrn und Hei-
land denkbar und ausfiihrbar.

Grosse Unternehmungen, wie die 6kumenische Bewegung,
bieten der Kritik stets grosse Angriffsflichen. An solchen fehlt es
auch bei ihr nicht. Wir wollen uns aber vor allem des Guten und
Wertvollen freuen, das sie der Christenheit bietet. Spatere Ge-
schlechter werden das noch mehr zu wiirdigen wissen als wir. Lasst
uns schliessen mit dem Wunsch: Gottes Segen moge der okume-
nischen Bewegung auch kiinftig beschieden sein. Alle Kirchen
mogen von diesem Segen beriihrt werden. Gott moge allen auch
kiinftig fromme und selbstlose Méinner erwecken, gleich den prich-
tigen Gestalten, die das grosse Werk auf seinen Ruf vor einem
Menschenalter in Angriff genommen haben.

Im Anschluss an dieses Referat spricht Mgr. Dr. A. Rinkel,
Erzbischof der altkatholischen Kirche Hollands, iiber:

Unsere Probleme im kumenischen theologischen Gespriich

Es diirfte sich empfehlen, zunichst die Uberschrift unseres
Gegenstandes zu erldutern. Jede Arbeit und jedes Gesprich auf
dem 6kumenischen Gebiete scheint oft eine iibermenschliche Auf-
gabe zu sein, und ich glaube, dass wir gut daran tun, die Sache so
anzusebhen. So wenig es dem Menschen méglich ist, die Siinde, die
er in die Welt gebracht hat, wegzunehmen und den daraus ent-
standenen Schaden wieder gut zu machen, so wenig werden die
Kirchen, die infolge gegenseitigen Missverstehens, gegenseitiger
Unduldsamkeit, durch Verblendung und Ubelwollen entstanden
sind, jemals imstande sein, aus eigener menschlicher Kraft den
Weg zu der einen Kirche zuriickzufinden. Hs ist unser unerschiit-
terlicher Glaube, dass unsere menschlichen Versuche im ¢kume-
nischen Streben unter der Leitung, Beseelung und Gnade von
Gottes Heiligem Geist stehen. Wenn dem nicht so wire, dann
wiirden wir niemals auf das geringste heilende Resultat zu hoffen
brauchen. Wohin sich unser Blick auf diesem Gebiet auch wendeb;
iiberall erheben sich die Probleme. Ich sage ausdriicklich «Pro-
bleme»; konnten wir doch als alte katholische Kirche, die sich mit



— 237 —

der Kirche der friithesten Jahrhunderte verbunden weiss, mit Uber-
zeugung von unserm «Standpunkt» sprechen, dessen wir sicher
sind und den wir nie preisgeben werden. Aber 6kumenisches,
gemeinschaftliches Arbeiten, Denken und Beten macht bescheiden
und verlangt als erste Pflicht die Bereitschaft, von anderen und
ihren «Standpunkten» zu lernen, und somit auch die Bereitschaft
(ich sage nicht: am eigenen Standpunkt zu zweifeln), Einsichten
anderer zu erfahren und diese mit den eigenen Einsichten zu ver-
gleichen. Und damit wird das, was fiir uns selbst im eigenen Kreise
«Standpunkt» heissen darf und muss, im 6kumenischen Ganzen
zum «Problem», einem der vielen. Darum miissen wir, ehrlichkeits-
halber und aus Bescheidenheit, die nie ungelehrig und hartnickig
sein will, von «Problemen» zu sprechen wagen.

Und zwar von «unseren» Problemen, denn wir halten einen
altkatholischen Kongress ab und wollen hier nicht simtliche Pro-
bleme aufsuchen, die das ékumenische Gebiet liefert, sondern uns
nur mit denjenigen beschiftigen, die durch unseren eigenen Stand-
punkt im ¢kumenischen Werk zur Sprache kommen.

Wir beschrinken uns noch weiter. Das okumenische Gebiet
erstreckt sich seit Anbeginn auf die beiden grossen Bereiche «faith
and order», Glaube und Kirchenverfassung, und «life and worky,
praktisches Christentum, und jedermann weiss, dass besonders
das letztere Gebiet sich immer mehr ausdehnt. Fiir unseren Gegen-
stand beschrinken wir uns ausschliesslich auf das erstere, und des-
halb sprechen wir von den Problemen im ékumenischen «theolo-
gischen» Gesprich. zumal es sich zeigt, dass schliesslich alle Pro-
bleme, die sich im o6kumenischen Werk ergeben, in den verschie-
denen theologischen Einsichten wurzeln,

1. Als ersten Punkt mochte ich die sogenannte «Basisformel»
nennen. Man nimmt an, dass die Kirchen, die sich der 6kumenischen
Bewegung anschliessen wollen, Jesus Christus bekennen als «God
and Saviour», als «Dicu et Sauveur», als Gott und Erloser. Diese
Formel hat bereits viel Staub aufgewirbelt. Den einen sagt sie zu
wenig aus, den anderen zu viel. Unter den Kirchen, die sich auf
die Glaubensbasis der alten Kirchenkonzilien stellen, gibt es viele,
die gerne eine breitere, ticfere, exklusivere Anschlussformel be-
fiirworten, weil sie fiir eine nutzbringende 6kumenische Zusammen-
arbeit die vollige Einstimmigkeit hinsichtlich des Glaubens an
die Person und das Werk Jesu Christi als unerlissliche Bedingung
bEtrachtren; und sie sind davon iiberzeugt, dass dic jetzt verwen-



— 238 —

dete Formel viel zu wenig aussagt. Kirchen jedoch, die auf uni-
tarischer Grundlage stehen — «unitarischy ist iibrigens ein vager
Begriff —, sagen wir: Kirchen, die nicht ohne Einschrinkung die
Trinitdtstheologie und die Christologie des 4. und 5. Jahrhunderts
annehmen, sagen wir es noch anders, obwohl die Sache auch dann
noch etwas vag bleibt: Kirchen, die auf «freisinniger» Basis stehen,
fithlen die Basisformel als ein zu enges Kleid, in welches sie sich
zu zwingen haben und in welchem sie sich dennoch nicht heimisch
fithlen.

Die Orthodoxie erblickt in der Formel die Gefahr des Mono-
physitismus; sie ist der Meinung, dass die wahre Menschheit Christi
darin nicht zum Ausdruck komme, eine Vorsicht, die meiner An-
sicht nach iibertrieben ist. Die Formel datiert offiziell von 1912,
als die Episcopal Church von Amerika die «faith-and-order»-Bewe-
gung ins Leben rief, und man hat damals in dieser Formel einen
Ausdruck finden wollen fiir die beiden Grundgedanken des christ-
lichen Glaubens aller Jahrhunderte: incarnation und atonement,
Fleischwerdung und Verséhnung. Es ist klar, dass durchaus nicht
alle Kirchen diese zwei Grundgedanken annehmen, sie jedenfalls
durchaus nicht alle im selben Sinne auffassen. Und mancher frei-
sinnig denkende Geist nimmt die Formel denn auch nur notgezwun-
gen an und legt sie in eigener Weise aus, wie sie der Glaubenslinie
Nicida—Konstantinopel—Chalcedon gewiss nicht entspricht.

Was haben wir dazu zu sagen? — Ich glaube nicht, dass
hier auch fiir uns ein «Problem» liegt. Wir sind davon iiberzeugt,
dass die «faith-and-order»-Konferenz von Edinburgh im Jahre
1937 sich viel deutlicher aussprach, als sie als Resultat bekannte:
«Wir sind eins im Glauben an unseren Herrn Jesus Christus, das
fleischgewordene Wort Gottes», von welchem Herrn es weiter
heisst: «der lebte, starb und auferstand, um uns zum Vater zu
bringen, und der durch den Heiligen Geist in Seiner Kirche wohnt».
Aber wir haben es jetzt nicht mehr ausschliesslich mit einer «faith-
and-order»-Bewegung zu tun, sondern mit dem ékumenischen Rat
der Kirchen, der méglichst viele Kirchen zu umfassen sucht und
seine Tiren am liebsten fiir jede Kirche 6ffnen mochte und 8
jeder Kirche selbst tiberlassen mochte, zu entscheiden, ob sie 2
diesen Tiiren hineingehen will oder nicht.

Wir zweifeln nicht daran, dass die genannte Formel «God
and Saviour» néchstens zur Diskussion gestellt werden wird, am
meisten von denen, die sie fiir ihr freisinniges Denken zu straff



— 239 —

und bindend finden. Und dann wird der ékumenische Rat tat-
siichlich vor die Frage gestellt werden, ob er eine maoglichst grosse
Freiheit zum Beitritt offenhalten oder aber eine doktrinire Auslese
vornehmen wird. Wie sehr unsere Kirche auch darauf besteht, den
trinitarischen und christologischen Glauben der Alten Kirche fest-
zuhalten, bin ich personlich doch der Meinung, dass ¢kumenische
Weisheit nicht zu bald Tiiren schliessen soll, auf Grund von Glau-
bensunterschieden, um derentwillen man gerade hinter den selben
Tiiren sitzen muss, um sie an einem Tisch besprechen zu konnen,
in der Hoffnung, sie zu einer ¢kumenischen Losung zu bringen.
Schliesst man die Tiiren zu frith, dann verfehlt das ganze ékume-
nische Gesprich — das ja die Moglichkeit einer Diskussion aller
mit allen bieten will — von vorneherein sein Ziel.

Ich bin vielmehr davon iiberzeugt, dass das Kriterium fiir den
Anschluss an die 6kumenische Bewegung anderswo liegt, nimlich
in der Gewissheit, dass man es tatsidchlich mit ¢«Kirchen» zu tun
hat. Ich bin sehr der Ansicht, dass der 6kumenische Rat darauf
zu achten hat, dass er ein Rat von «Kirchen» ist, mit andern Worten,
dass keine Gruppen beitreten, die fiir ihre Gemeinschaft grundsiitz-
lich das urchristliche, heilige Wort «Kirche» ablehnen ; dass er nicht
Gruppea von Personen «aus» einer Kirche als selbstiandige Glieder
annimmt, die erkliren, dass sie dem Bekenntnis «ihrer» Kirche
nicht beistimmen und nun fiir das Sonderbekenntnis ihrer Gruppe
— bisweilen wird sogar grundsitzlich jedes Bekenntnis abgelehnt —
ein breiteres Gehor suchen; dass er keine « Bewegungen», innere
oder #dussere Missionen aufnimmt, wie gross diese immer sein
sollten, die sich bewusst ausserhalb jedes kirchlichen Zusammen-
hangs betiitigen und deren Arbeit auch nicht auf eine bestimmte
Kirche hinzielt; und dass er ebenso wenig Personen (mit eventuell
hochténenden Titeln) aufnimmt, hinter welchen keine wirkliche
Kirche von numerischer oder historischer Bedeutung steht.

II. Wir kommen damit von selbst zum zweiten «Problemn»:
dem der Kirche. Es darf nicht wundernehmen, dass besonders
dieses «das Problem» ist nicht nur fiir uns, sondern fiir die ganze
Okumenische Bewegung.

Ich mochte hier aber gleich einen bedeutenden Kreditposten
feststellen. Im Beginn des 6kumenischen Strebens und Denkens
klaffte ein tiefer Riss zwischen den Kirchen katholischen Ur-
Sprungs und denen reformatorischer Denomation; einerseits brachte



— 240 —

man einen tiefgewurzelten, jahrhundertealten, durch Einrichtung,
Leben, Disziplin und Liturgie fest umrissenen Kirchenbegriff, oder
besser und katholischer gesagt: Glauben an die Kirche, mit, die
— davon war man fest iiberzeugt — in all ihren Ausserungen
unmittelbar durch den Heiligen Geist aus Christus, ihrem Herrn und
Haupt, lebte ; anderseits erblickte man in «der Kirche», mithin auch
in der eigenen «Kirchengemeinschaft» — diesem leidigen, die Zer-
setzung jedes Kirchenbewusstseins bezeichnenden Wort! — kaum
etwas anderes als das reglementarische, disziplinarische, organisato-
rische Band, das die Gleichdenkenden und Gleichbekennenden vor
dem Forum derWelt zusammenschloss. Inder verhéltnisméssig kurzen
Zeit, in der die Kirchen anfingen 6kumenisch zu denken, wurde hier-
auf reformatorischer Seite ein grosser Gewinn erzielt, der zugleich
ein Gewinn fiir die katholische Seite bedeutet. Auf reformatorischer
Seite ist man sich der Tatsache wieder bewusst geworden, was «die
Kirche» ist und was die eigene Kirche werden muss; dass sie mehr
ist als ein dusserliches, durch Satzungen oder sogar Bekenntnisse,
aber immerhin nur durch Menschen geschaffenes Band, dass sie eine
Schopfung Gottes ist, Christi Werk, durch den Heiligen Geist; dass
sie nidchst der Bibel, dem Amt und dem Sakrament nicht nur etwas
Nebensichliches ist, sondern der Faktor, mit dem die Trias: Bibel,
Amt und Sakrament unmittelbar zusammenhingt. Ich bin davon
iiberzeugt, dass es sich herausstellen wird, wenn néichstens, d. h.
nach der Versammlung von Amsterdam, die Studienausschiisse
die Diskussion iiber «die Kirche» beginnen, dass sich eine viel
grossere Ubereinstimmung zeigt, als es vor 25 Jahren moglich ge-
wesen ware.

Ich will damit nicht sagen, dass mit der Feststellung dieses
Gewinnpostens das Problem «Kirche» aufgehort hitte, « Problem»
zu sein. Und so scheint mir, dass hier das «Problem» fiir uns seinen
besondern Inhalt bekommt, in dem Sinne niamlich, dass wir hier als
katholische Kirche an die Grenze gefiihrt werden, die wir nicht
werden iiberschreiten kénnen. Ich meine folgendes: Fiir uns ist
die Kirche ausschliesslich «die Kirche Gottes», die in Christus Ge-
stalt gewonnen hat und ihr ganzes Leben aus dem Heiligen Geist
schopft. Jeder Name, den sie weiter trigt, auch unser eigener Namo
«Altkatholisch», ist menschlich und fiir Gott ohne jedes Interesse-
Diese Kirche ist der Leib Christi, und mit dieser offenbarten Wahr-
heit machen wir Ernst. «Leib Christi» ist kein bildlicher Ausdruck,
sondern besagt, dass es die Art und Weise, die Erscheinung ist:



— 241 —

in der der gekreuzigte und auferstandene Herr, der Versohner und
Erloser, unter uns lebt und uns in Seine Einheit mit dem Vater
aufnimmt. Fir den alten katholischen Glauben braucht es kein
Problem der «sichtbaren» und der «unsichtbaren» Kirche zu geben;
er sieht sie iiberall, wo Christus regiert und der Glaube Ihn durch
Sein Wort, Sein Sakrament und Sein Amt regieren lisst, sogar dort.
wo der Boden festgetreten, steinig oder durch Dornen und Disteln
verunreinigt ist. Fiir den altkatholischen Glaubigen ist das Konig-
reich Gottes — oder, wenn man will : die Konigsherrschaft Gottes
nicht lediglich eine eschatologische, vertikal ungreifbare oder hori-
zontal in Nebel zerfliessende Grosse, sondern er sieht dieses Konig-
reich in «der Kirche», in welcher er lebt und in Christus Gottes
Kind geworden ist, offenbar werden und am Werke, sogar dort, wo
das Unkraut unter dem Weizen wichst und die unbrauchbaren
Fische sich unter die guten in dem einen Schleppnetz mischen. Er
weiss sehr gut, dass «die Kirche», wie er diese reprisentiert, nicht
ohne weiteres mit Gottes Konigreich identisch ist, aber dass diese
Kirche nichtdestoweniger, als der lebende Leib des lebenden Herrn,
die Offenbarung dieses Reiches ist, auch wenn er schuldbewusst
bekennt, dass diese Offenbarung, infolge der Unvollkommenheit und
Siindhaftigkeit der Angehérigen der Kirche, idusserst mangelhaft
und unvollkommen ist, und dass daher tatsédchlich dieses Konig-
reich auf eine endgiiltige Offenbarung in unversehrter Kraft und
Herrlichkeit wartet.

Dieses «credo ecclesiam», dieser Glaube an die Kirche, steht
fiir den katholischen Menschen an erster Stelle, er nennt es in
einem Atem mit seinem Glauben an Gott, den allméichtigen Schop-
fer, mit seinem Glauben an Jesus Christus, Seinen eingeborenen
Sohn, und mit seinem Glauben an den Heiligen Geist, der Herr ist
und das Leben schenkt. Sie ist nicht bloss eine Gemeinschaft, der er
angehort, sondern sie ist der Lebensschoss, aus dem er geboren
ist; sie ist die «Mutter», die «seine Mutter» ist, weil Gott «sein
Vater» ist und ohne welche Mutter er Gott nicht Vater nennen
kénnte. Sie ist nicht nur ein von Menschen eingerichtetes Haus
zum Zusammenwohnen, sie ist «die Wohnung Gottes im Heiligen
Geist», ausserhalb deren er, als Mensch, keine Seligkeit finden darf
und kann. Die Kirche ist fiir den altkatholischen Gliubigen nicht
nur ein Stiick seines Inventars, sie ist der Inbegriff seines Besitzes,
aus dem er sein Heil empfingt. Und darum tritt fiir ihn die Kirche
tiberall dort auf, wo Gott durch menschliche Formen, Instrumente




— 242 —

und Organe spricht, lenkt und handelt, d. h. in der Bibel, im Amt
und im Sakrament.

III. Aus diesem Grunde kann der Katholik auch niemals die
Tradition preisgeben. Fiir ihn ist die Tradition das Glaubensdenken
der Kirche. Natiirlich steht fiir ihn vor allem fest, dass die Heilige
Schrift das von Gott gewollte urkundliche Zeugnis von Gottes
Offenbarung ist und dass es kein Glaubensdenken geben kann, das
nicht aus diesem Zeugnis, als der reinsten Wiedergabe der Offen-
barung, seinen Inhalt schopft. Er weiss, dass die Kirche, die ja
durch Menschen denkt, nie etwas anderes denken kann, als was
nach Gottes Willen das Zeugnis seiner Offenbarung, die Heilige
Schrift, ihr mitzuteilen hat. Er weiss ebenfalls, dass das kirchliche
Glaubensdenken, in dem der Heilige Geist lebt und herrscht, eben
in dem Zeugnis dieses Geistes seine Grenze findet, des Geistes, der
ja nicht aus sich selbst spricht, sondern alles von Christus empfangt.
Es ist dem Katholiken nicht moglich, anzunehmen, dass die Tra-
dition die Bibel beiseiteschieben konnte, aber ebenso wenig, dass
die Heilige Schrift dem Glaubensdenken der Kirche Schweigen auf-
erlegen konnte.

Was wir wollen mit unserer Ehrfurcht vor der Tradition, ist
dies: das Bewusstsein, dass wir ehrerbietig dariiber nachdenken, was
die Kirche durchgedacht, nachdem Gott es ihr vorgedacht hat.
Wir glauben nicht an die schrankenlose Freiheit des individuali-
stischen Glaubensdenkens, das so manches Mal wohl Denken, aber
wenig Glauben ist. Wir glauben an die Gebundenheit unseres -
Glaubensdenkens, weil wir glauben an unsere Gebundenheit an die
Kirche. Ich vermute, dass die Kirchen der Reformation das gleiche
sagen wirden, aber dann das Wort «Kirche» ersetzen wiirden
durch «unsere Gebundenheit an die Bibel als Gottes Wort». Hier
liegt ein wesentlicher Unterschied; nicht, dass wir nicht ebensogut
an «unsere Gebundenheit an die Bibel als Gottes Wort «glaubten,
sondern weil wir diese Bibel unmittelbar in die Hinde der Kirche
legen, m. a. W. weil wir glauben an unsere Gebundenheit an die
Kirche, die das Wort Gottes durch die Jahrhunderte hindurch zu uns
heriibertrigt und ohne die Gottes Wort uns sogar nicht einmal errei-
chen wiirde. Wir glauben an die Autoritit, mit der die Kirche, der
lebende Leib des lebenden Christus, das Wort ihres Herrn, der ibr
Haupt ist, bewahrt, weitertriagt und uns iiberliefert, in der ganzen
Fiille, die sie Jahrhundert fir Jahrhundert daraus schopft.



— 243 —

Ich weiss, dass man uns hier die Gefahr vorwerfen kann, dass
wir unseren Glauben an menschliche Phantasie und menschlichen
Irrtum binden, dass wir das historisch Gewordene als Offenbarung
ansehen und alles Geschichtliche zur Wahrheit erheben. Natiirlich
besteht diese Gefahr, und die Geschichte beweist, dass diese Gefahr
Wirklichkeit geworden ist; dies liegt aber nicht an unserem Glauben
an die Tradition, sondern an der falschen Anwendung, welche die
Menschen dadurch von ihr gemacht haben, dass sie die Tradition
eben von der Kirche losten, die in ihrem Glaubensdenken ja aus-
schliesslich die Heilige Schrift zum Objekt hat. Selbstverstiandlich
anerkennen wir das Recht unseres personlichen Glaubensdenkens;
wir schiitzen es sogar so hoch, dass wir wissen, darin uns selber in
die Kette der Treue einzuschalten, die uns durch die Jahrhunderte
des Glaubensdenkens der Kirche hindurch an das Zeugnis von
Gottes Offenbarung, d. h. an die Heilige Schrift, bindet.

IV. Wir diirfen bei diesem Punkt nicht linger verweilen, da
noch andere Punkte unsere Aufmerksamkeit beanspruchen. Wie
die Kirche die Heilige Schrift und die Tradition in das rechte Ver-
héltnis stellt und sie in demselben bewahrt und ihre Kinder an
beide bindet, so liegen auch in ihr Am¢ und Sakrament verankert und
bindet sie uns an dieselben.

Es ist nicht meine Aufgabe, hier die Theologie des Amtes und
des Sakramentes zu erortern; sondern zu sagen, wo hier fiir uns das
Problem liegt. Ich wiederhole, was ich eingangs sagte: nicht, weil
diese Faktoren fiir uns selber ein Problem wiiren, sondern, weil wir
uns hier im 6kumenischen Gesprich einer Grenze nihern, die wir
unserseits nicht iiberschreiten kénnen und diirfen.

Nach unserer Uberzeugung sind mit der Kirche auch Amt und
Sakrament gegeben. Und was im Besondern ersteres betrifft, das
Amt, betrachten wir es als zum Wesen der Kirche gehorig; die
Kirche ist undenkbar ohne das Amt, ohne dass ihr Werk, d. h.
das Werk ihres Herrn und Hauptes Jesus Christus, von Amts-
triagern verrichtet wiirde. Die Kirche trigt das Amt, und ihre
Amtstriger kénnen dieses Amt nur in ihrem Auftrag ausiiben.
Infolgedessen ist noch viel mehr das Umgekehrte wahr: das Amt
kann ohne die Kirche nicht bestehen; es wiire eine Fiktion, Schein,
Usurpation, Grossenwahn. Eine Linie von Bischofen, die sich selbst,
ohne irgendwelche Berufung der Kirche, durch Handauflegung fort-
setzt, ist eine Blasphemie, ein licherliches Spiel, eine Karikatur. Das



— 244 —

ist eine Uberschitzung des Amtes, wo es ganz vereinzelt dasteht und
des tragenden Bodens der Kirche entbehren zu koénnen glaubt.
Wir glauben nicht, dass man irgendwo in der ¢kumenischen Be-
wegung diese Ansicht vertritt. Aber es gibt eine andere Seite, wo
das Amt unterschitzt wird und wo in der Kirche ein jeder ein
Amtstriger sein kann oder ist. Dort vergisst man, dass niemand
sich diese Wiirde anmassen kann, wie der Brief an die Hebrier sagt,
als wer dazu berufen worden ist. Wie unser Herr seine Apostel
berief, um Seine Kirche zu bauen und zu verwalten, so beriefen
die Apostel wieder andere Amtstriager und erklérten von ihnen, dass
der HI. Geist sie bestellt habe, um die Kirche Gottes zu weiden,
d. h. zu leiten und zu nidhren. Natiirlich erhebt sich hier die Frage,
was unsere Kirche denn von dem Amte denkt, das in solcher Weise
nicht rechtmissig und ordentlich berufen fungiert. Wir miissen
darauf zunidchst antworten, dass es uns nicht erlaubt ist, zu be-
urteilen, ob das Wohlgefallen des HI. Geistes sich herbeilasst, auch
auf solch mangelhaftem und unserer Ansicht nach unstatthaftem
Wege seine Gnade zu wirken ; daneben muss die eigene Uberzeugung
solch ein Amt als unregelméssig und unvollkommen bewerten, und
wir diirfen nie zur Anerkennung der Gleichwertigkeit mit dem
eigenen Amt schreiten und werden niemals die in solcher Amts-
ausiibung gespendeten Sakramente als vollwertige, im Geiste
Christi und der Apostel gemeinte Gnadenmittel ansehen diirfen.
Die alte katholische Kirche kennt das Amt in seiner dreifachen
Form : Bischéfe, Priester und Diakone. Nun ist es eine merkwiirdige
Tatsache, dass einige Kirchen aus der Reformation die Dreizahl
(und wir denken dabei besonders an das Bischofsamt) behalten
haben, wihrend viele andere sie (wieder insbesondere das Bischof-
amt) aufgegeben haben. Im oékumenischen Gesprich gehen be-
sonders in diesem Punkt die episkopalen und die presbyterialen
Kirchen auseinander. Wir kénnen hier das Problem nicht theolo-
gisch untersuchen und das diesbeziigliche Zeugnis der Heiligen
Schrift systematisch behandeln. Wohl kénnen wir sagen, dass, wenn
es wahr ist, was ein Theologe unserer Zeit vor einigen Jahren sagte;
dass nimlich das Neue Testament unentschieden lasse, ob die dort
beschriebene Amtsformation in presbyteriale oder episkopale
Richtung weise, hier sehr entschieden das Glaubensdenken der
Kirche die Antwort gegeben hat, indem die ilteste Kirche das
episkopale System restlos angenommen hat. Und darum wird ein®
Kirche katholischen Ursprungs ihr Amt dem der presbyterialen



— 245 —

Kirche niemals gleichschalten kénnen und muss sie dieses letztere
Amt als unvollkommen und unregelméssig betrachten, zumal sie
ihrer Ansicht nach auch seit altersher — sie erklart iiberzeugt:
seit der apostolischen Zeit — an die regelméssige und rechtmaissige
und daher heilige Amtsiibertragung gebunden ist, die in der Hand-
auflegung durch den Bischof der Kirche, im Auftrag der Kirche,
behufs der Kirche besteht. Fiir sie ist diese Handauflegung die direkte
«Bestellung durch den Hl. Geist», von der die Apostelgeschichte 20, 28
spricht, wobei derjenige, der die Hinde auflegt, in keiner Hinsicht
aus eigener Kraft handelt, sondern «aus der Kraft des Hl. Geistes»,
in keiner Hinsicht handelt aus eigener Machtvollkommenbheit, son-
dern «im Auftrag der Kirche», in keiner Hinsicht handeln kann im
eigenen Interesse, sondern lediglich «wegen der Kirche». Gerade
indem wir es so sagen, wollen wir betonen, wie sehr Amt und Kirche
zusammenhingen und unzertrennlich sind. Aus diesem Grunde liegt
die richtige Auffassung der apostolischen Nachfrage nicht ledig-
lich in der ununterbrochenen Linie der Handauflegungen, sondern
in der Tatsache, dass die Handauflegung immer erfolgt «im Auftrag
der Kirche und behufs derselben», so dass man die Gewihr hat,
dass das Amt zu jeder Zeit in derselben Weise weitergegeben, emp-
fangen und ausgeiibt wird, wie die Apostel es an die Kirche weiter-
gegeben haben. In dieser Weise ist die apostolische Nachfolge, die
im Amt — und besonders im Bischofsamt — zum Ausdruck kommt,
das Zeugnis der Unzertrennlichkeit von Kirche und Amt, worin
sich sowohl die Einheit der Kirche als die Kontinuitit, die Un-
unterbrochenheit des Amtes, offenbart. Das «Problem» nun liegt
fiir uns darin, dass wir nicht einsehen kénnen, wie Kirchen, die
dieses nicht annehmen, uns niherkommen kénnen, wenn sie nicht
das Amt und die Amtsiibertragung durch bischoéfliche Handauf-
legung und in dem Sinne der alten katholischen Kirche annehmen.
Darum steckt ein starker und gesunder Gedanke in der bekannten
im Jahre 1947 in Cambridge gehaltenen Predigt des Erzbischofs von
Canterbury, in der er die Anregung aussprach, dass die pres-
byterianischen Kirchen das Bischofsamt annehmen und in ihrem
Organismus zum Wachstum bringen moéchten; wobei es sein Ge-
danke war, dass dieses Amt durch die Handauflegung von Bischofen
der katholischen Kirche verliehen wiirde. Dieser anregende Gedanke
hat seine schwache Seite -— und hier bleibt also auch das Problem
bestehen — nimlich, dass es fiir eine wahre und nicht nur formelle
Einheit denn auch erforderlich ist, dass das presbyteriale Glaubens-



— 246 —

denken diese Handauflegung und das damit gegebene Amt in
demselben Sinne auffassen miisste, wie es die katholische Kirche
die Jahrhunderte hindurch betrachtet hat.

V. Dies fithrt uns von selbst zum letzten Punkt, den wir bereits
in einem Atem mit dem Amt nannten: zu den Sakramenten der
Kirche. Hier droht im okumenischen Gesprich eine leichtfertige
Verwischung. Nahezu alle Kirchen anerkennen die zwei grossen
Sakramente der Taufe und des Abendmahls und betrachten die Taufe
als das Sakrament der initiatio, d.h. das Sakrament, wodurch man
dem Leib Christi, der Kirche, einverleibt wird, also als das Zeichen
der Vergebung der Siinden und der Aufnahme in die Kindschaft
Gottes; und das Abendmahl als das Sakrament mit dem Leib und
Blut Christi. Aber damit bleiben die tiefsten Unterschiede verdeckt.
Der alte katholische Glaube kann die Sakramente ebenso wenig
vom Wesen der Kirche trennen, wie er das Amt davon trennen
kann. Wie die Kirche Christi Leib ist, in dem Er lebt, weiterlebt,
und wie KEr durch diesen Leib der Kirche hindurch zu Seiner Kirche
spricht durch die Heilige Schrift als Sein lebendes Wort, und wie
Er diesen Leib der Kirche leitet durch das Amt, das Er ihr schenkte,
so handelt Er auch, unmittelbar und direkt und personlich in
diesem Leib der Kirche durch Seine Sakramente. Und das ist etwas
canz anderes als der Einwand, dass die Sakramente mechanische
Mittel oder Werkzeuge wiren, die die Gnade enthielten und ex
opere operato mitteilten. Das alte katholische Glaubensdenken kann
niemals dem reformatorischen Gedanken beistimmen, dass die
Sakramente nur ein Zeichen oder Siegel der Gnade seien, die sie
«abbildens. Fir den Katholiken stellt sich hier ein Mangel gegeniiber
dem Wesen des Sakramentes heraus, indem jede Sakraments-
handlung zu einem Schatten und durch das reformatorische Ada-
oium, dass das Sakrament nichts verleihe, was nicht bereits durch
das « Wort» verliehen sei, zu etwas Uberfliissigem wird. Gerade die
Erwigung des katholischen Glaubensdenkens, dass Christus in
jedem Sakrament der einzige und unmittelbare «minister» ist,
lisst ihn bekennen, dass die Taufe der Augenblick der Wieder-
geburt ist, dass das Hl. Abendmahl das Sakrament des real gegen-
wiirtigen Herrn ist, der unsere Lebensnahrung ist; dass die Hand-
auflegung fiir das Amt das Sakrament ist, wodurch der Herr auf
direktem Wege die Apostelberufung und die Apostelaufgabe weiter-
gibt als einen unveriiusserlichen Auftrag und als eine direkt®



— 247 —

Gnade; und dass das Buss-Sakrament das Sakrament der recon-
ciliatio ist, in dem das Gebet der Kirche um Nachlassung, Los-
sprechung und Verzeihung fiir den wahrhaft reuevollen Siinder
wirklich im Himmel bekriftigt wird. Ich weiss, dass man hier
schon die Hand aufhebt und mir sagt, dass ich bereits iiber mehr
Sakramente spreche, als iiber welche man einig zu werden hofft;
aber ich bin davon iiberzeugt, dass die Siebenzahl, oder vielmehr,
dass die « Bezeichnung» Sakrament hier von geringerer Wichtigkeit
ist, als was man das «Wesen» der Handlungen der Kirche, denen
man den allgemeinen Namen «Sakramente» gegeben hat, betrachtet.
Und gerade in der richtigen Auffassung dieses tiefsten Wesens des
sakramentalen Handelns der Kirche — ich betone nochmals; es
ist ein Handeln der Kirche, d. h. ein Handeln des Leibes Christi
und daher ein Handeln Christi selbst — liegt fiir uns das « Problem»,
das uns verbietet, die Grenze zu iiberschreiten, die eine bequeme
aber unwahrhafte Interkommunion ermdéglichen wirde.

Allein wir kommen zum Schluss unserer Betrachtungen. Wir
haben eine Anzahl Punkte genannt, die «Probleme» heissen im
okumenischen theologischen Gespriich, vor welche insbesondere wir
Altkatholiken uns gestellt sehen. Ich habe sie absichtlich scharf zu
umreissen versucht, damit wir selbst unsere Grenzen sehen und
damit diejenigen unter uns, die wohl einmal die 6kumenische
Zusammenarbeit mit einem vor Abgleitung und Verwisserung sich
fiirchtenden Herzen betrachten, davon tliberzeugt sein diirfen, dass
diese Grenzen uns bekannt sind und dass daher unsere Kirche sich
ihrer Verantwortlichkeit Gott und andern Kirchen gegeniiber voll
und ganz bewusst ist. Wir sind zahlenmassig klein, wissen aber,
dass Gott nicht zuniichst mit Zahlen rechnet. Wir sind davon iiber-
zeugt, dass wir keine Kirche bilden, die gestern sich selbst gebildet
hat, sondern die ihre Grundlagen, ihre Wurzel, ihren Ursprung hat
in der Kirche des Herrn und Seiner Apostel, einer Kirche, die das
katholische Erbgut, das Depositum der Apostel trigt und darin ihre
Kraft und Bedeutung findet. Nur darin; unsere Kirche — ich sage
es mit grossem Nachdruck — hat nur Bedeutung und Existenz-
berechtigung, soweit sie wahrhaft katholisch ist und bleibt und ihre
wahrhafte alte Katholizitit offenbart.

Dass dies uns vor « Probleme» stellt, die unlosbar scheinen, dass
wir dadurch vor Grenzen stehen werden, von denen wir wissen,
dass wir sie niemals iiberschreiten diirfen, darf uns nicht vom



— 248 —

okumenischen Gesprich der «Kirchen» abhalten. Die Einheit der
Kirche ist keine Frage, die wir Menschen losen miissen, keine Auf-
gabe, die wir Menschen erfinden und erfiillen, sie ist das Geschenk
Gottes, das in unserer Mitte liegt, fiir welche Erkenntnis wir aber
blind geworden sind. Die Lausanner Konferenz von 1927 begann
ihre Schlusskonferenz mit dem stolzen Wort, das an die Glaubens-
sicherheit eines Paulus erinnert: « Gott will Einheit.» Gott will es;
wir haben nur zu gehorchen und zu dienen mit dem Glaubensbesitz,
den Er uns anvertraut hat und den wir als die heutigen Triger der
Tradition, als die dussersten Glieder in der Kette des Glaubens-
denkens von Gottes Kirche den Zeiten und Geschlechtern, die nach
uns kommen, iibertragen miissen. Gott will es, d. h. der eine Herr
tiberwacht, leitet und baut seine eine Kirche; und wir wollen ihr
angehoren. Das glauben wir, und darum sprechen wir.

Summary of the Address on «Qur problems in ecumenical and
theological diseussion», by the Most Reverend Dr. A. Rinkel,
Archbishop of Utrecht

I.

Introduction: Explanatory statement and limits of the
subject. The basic formula: Jesus Christ as «God and Saviour».

This means too little in orthodoxy and too much in liberalism.
The intention is: to lay down belief in the incarnation and in the
atonement as the bases. Not everybody understands the same by
these dogmas. For us there is no problem here. May the world
council of churches have in view to encompass as many churches
as possible and may it open its doors wide, for its aim is: the
discussion of all with all.
More than the basic formula, the world council of churches
must stress the fact that it wants to be a council of churches and that
therefore only churches can join it.

II.

The Church. The church is «the problem»! Yet, in thi®
respect, we have gained already because, in the last 25 years me?
have started to think more profoundly and purely about the



— 249 —

church. Here the problem remains for us, while there is a limit
which we are not allowed to pass.

The church is the body of Christ; this may not be a metha-
phor. One should not blur the church either to something invi-
sible or to an escatological shade.

The church reveals to us the Kingdom of God even when she
does it imperfectly.

The «credo ecclesiam» must be professed in one breath with
the belief in Father, Son and Holy Spirit. Outside the church nobody
finds salvation. Therefore she acts everywhere, where God speaks,
rules and acts through her, that is to say in Bible, order and sacra-

ment.
I11.

Scripture and tradition. In the first place it is a certain
fact for us that the Bible is God’s witness of His revelation. The
traditional religious thinking of the church cannot but be that of
which God has given witness in the Scriptures. Neither can tra-
dition overrule the Bible, nor can the Bible silence the religious
thought of the church, which preserves, carries and transmits the
word of the Lord.

Only human abuse breaks apart tradition and church. Catholic
religious thinking unites itself with tradition and in doing so ties
itself to the Scriptures as the witness of God’s revelation.

IV.

The church also ties us to order and sacrament.

Here again the problem lies in the limit that may be passed.
Order belongs to the essential nature of the church. The church is
unthinkable without order; order is impossible without the church.
Not everybody in church can be a bearer of holy orders; the church
calls, and she confers the mandate. Where this is forgotten, we hold
the order to be irregular, defective and invalid. And we cannot
acknowledge it as equivalent to our order.

Catholic order, the consecrating of bishops, priests and deacons,
can never be the same as the presbyterian system.

We are bound to the transfer of orders by the accredited
laying on of hands by a bishop of the church, the representative
of the church for the benifit of the church.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4, 1048, 17



— 250 —

This laying on of hands is «the appointment by the Holy
Ghost». This mandatory action of and for the church defines
the apostolic succession.

Unity of the church demands the only order, which is the old
catholic order.

V.

By stating that Baptism and the Lord’s Supper are the two
great sacraments the cecumenical discussion is in imminent danger
of becoming vague. We cannot break apart church and sacrament.
Christ acts directly, immediately and personally in His chuarch.
This means no mechanical action of the sacraments. A sacrament
which is no more than «token or seal» or which only pictures
grace is superfluous. The «Essence» of these actions of the church,
which one calls sacraments, is more important than the name «sa-
crament». Where this essential depth is not really understood on
both sides intercommunion is impossible.

Our small church has apostolic origin: therefore she is of
importance in so far as she is really catholic and remains catholic
and reveals this catholicism. Problems and limits may not restrain
ecumenical discussion. It is not for us to make unity; God com-
mands unity.

Der Prisident dankt den beiden hochwiirdigen Rednern fiir
ihre Ausfithrungen. Er sagt, dass Bischof Kiiry uns vor das Antlitz
der okumenischen Bewegung gestellt hat. Die Theologen wiirden
inshesondere den Vortrag des Erzbischofs schitzen koénnen. Der
klare, alt-katholische Ton hat den Kongress sicherlich am meisten
gefreut.

2. KongreBsitzung, Donnerstag, den 19. August

Zuniichst méchte der Vorsitzende dem Kongress einige Ver-
waltungsfragen vorlegen. Der Kongressausschuss ist zusammen-
gesetzt aus den Herren Dr. J. J. Vermeulen, Prof. Dr. U. Kiiry und
Pfarrer P. H. Vogel. Der zuletzt Genannte ist zuriickgetreten, und
sein Amt wurde von Pfarrer H. Michelis iibernommen. Der Vor-
sitzende schligt vor, Pfarrer Michelis als Mitglied des stiandigen
Kongressausschusses fiir gewéhlt zu erkliren. Die Anwesenden sind
damit einverstanden.



— 251 —

Die Frage, in welchem Lande der nichste Kongress abgehalten
werden soll, ist nicht leicht zu beantworten. Osterreich ist zwar an
der Reihe, aber angesichts der unsicheren Weltlage schligt der
Vorsitzende vor, dem Kongressausschuss zu iiberlassen, wo der
nichste Kongress stattfinden konnte.

Die vier folgenden Referate lassen sich zusammenfassen unter
der Uberschrift: «Die altkatholischen Kirchen im Dienste des gei-
stigen Wiederaufbaues Europas».

Prof. Dr. U. Kury spricht iiber das erste Thema dieses Gegen-
standes:

Die allgemein-theologischen Grundlagen der Wiederaufbhauarbeit

Die gewaltige Geschichtskatastrophe des zweiten Weltkrieges,
deren verantwortliche Opfer wir alle unmittelbar oder mittelbar
geworden sind, notigt heute alle christlichen Kirchen und so auch
die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, sich im Blick
auf den Wiederaufbau Europas in neuer und vertiefter Weise auf
die Grundlagen ihres kirchlichen Handelns zu besinnen. Es wire
eine verhingnisvolle Selbsttiuschung, wollten wir unter dem Hin-
weis darauf, dass die Kirchen rechtzeitig und vernehmlich ihre
Stimme gegen die drohende Gefahr erhoben hitten —, etwa durch
die Entschliessungen der Oxforder Konferenz vom Jahre 1937 oder
auch durch das unvergessliche Referat des Prof. van Riel am Ziircher
Altkatholikenkongress vom Jahre 1938 —, uns heute begniigen mit
der Feststellung, dass die Kirche ihre Pflicht voll und ganz getan
und im iibrigen die bise Welt oder einzelne Volker und Volks-
schichten des Versagens und Ungehorsams anklagen. Die allein
sachgemiisse Haltung in der heutigen «Unordnung der Welt»
scheint uns vielmehr zu sein, dass die Kirchen selbst, insbesondere
wir, die verantwortlichen Triager des kirchlichen Lebens, uns in
aller Niichternheit und Selbstbescheidung fragen: Was haben wir
falsch gemacht, dass es so weit kommen konnte? Worin haben
wir als die berufenen Verkiinder des Evangeliums und Verwalter
des christlichen Erbgutes uns verfehlt, und was muss diesbeziiglich
in unserer kirchlichen Arbeit anders und besser werden ?

Wohlverstanden: nicht das christliche Erbgut selbst, das un-
serer Kirche hinterlegt ist, steht hier zur Frage. Dieses soll hier
Vielmehr als begriindet vorausgesetzt werden; es bleibt, wenn anders



— 252 —

unsere Kirche mit Recht den Anspruch erheben darf, eine christ-
liche und eine katholische Kirche zu sein, von allem Wechsel der
Zeiten und allen Erschiitterungen der Geschichte unberiihrt.
Andrerseits aber sehen wir unsere Aufgabe auch nicht bloss darin,
neue Wege und Methoden zu erkunden, wie dieses christliche Erbe
in der neuen Zeit und unter vielfach verinderten Verhiltnissen in
wirksamerer Weise geltend gemacht werden kénnte. Unsere Frage
geht vielmehr dahin, zu priifen, ob wir von diesem uns gegebenen
Erbe immer den rechten Gebrauch gemacht und stets auch genau
wussten, was wir sagten und taten, wenn wir auf dieses Erbe uns
beriefen ? Miissten nicht, damit unser kirchliches Handeln wieder
mehr Kraft gewiinne, bestimmte Wesenselemente unseres alt-
kkatholisch-kirchlichen Seins in unvergleichlich stirkerer Weise
akzentuiert und in den Vordergrund gestellt, andere, weniger
wichtige Dinge, an denen man aber in unseren Kreisen immer noch
so gerne festhalt, zuriickgestellt, bekdmpft und allméhlich abge-
streift werden ?

Es geht ja um den geistigen Wiederaufbau unserer Kirchen und
Volker, um eine eigentliche regeneratio, und eine solche ist nur
moglich, wenn alles Periphere, Zufillige, zeitgeschichtlich Bedingte
an unserem Kirchenwesen als solches erkannt und durch ein ent-
schlossenes, konsequentes und unbeirrbares Zuriickgehen auf die
eigentlich theologisch-kirchlichen Grundlagen unserer Bewegung
iiberwunden wird.

Diese Grundlagen sind in kurzer Zusammenfassung:

I. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes.
IT. Das katholische Erbgut in Lehre, Amter-Ordnung und
Kultus.
III. In einem bloss abgeleiteten Sinn: das geschichtlich ge-
wordene Sondergeprige der Einzelkirchen.

I. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes

Im altkatholischen Schrifttum ist sehr hiufig nur so von der
Hl. Schrift die Rede, dass mit ihr zusammen als autoritative
Glaubensquelle immer auch die Tradition genannt wird. Es ist in
unserem Zusammenhang nicht moglich, dass wir das schwierige
Problem «Schrift und Tradition», wie es sich unserer Kirche stellt
und unter anderem an der theologischen Studientagung des
Ziircher Kongresses eingehend erortert worden ist, des niheren



eintreten. Wenn wir aber das, was damals gesagt worden ist!)
und etwa noch die Stellungnahme, die von unseren altkatholischen
Vertretern in den Unionsverhandlungen mit den Anglikanern ein-
genommen worden ist 2), gebiihrend in Rechnung stellen, so muss
wohl gesagt werden, dass fiir den Altkatholizismus die HIl. Schrift
als primaria regula fidei eine unvergleichliche, alles andere iiber-
ragende Stellung einnimmt. IThr ist nichts an die Seite zu stellen.
Wenn es geschichtlich durchaus verstindlich war und an seinem
Ort auch heute noch unumginglich ist, dass von unserer altkatho-
lischen Kirche das denkbar grosste Gewicht gelegt wird auf die
Tradition, auf ihre «historische» Kontinuitit und sachliche Zu-
sammengehorigkeit mit der alten Kirche, so darf dieser gewiss
wohlbegriindete kirchliche Traditionalismus uns doch andererseits
weder in der Theologie noch in der praktischen Gemeindearbeit
dazu verleiten, die unvergleichliche Stellung des in den Schriften
des Alten und Neuen Testamentes ein fiir allemal niedergelegten
gottlichen Offenbarungswortes zu verkennen oder abzuschwichen.
Im Gegenteil : das Bibelwort als hdchste Norm fiir den Glauben der
Kirche noch stirker und kriftiger zu akzentuieren, wird eines der
wichtigsten Anliegen des Altkatholizismus sein und bleiben miissen.

Wir sprechen ausdriicklich von den Schriften des Alten und des
Neuen Testamentes. Es kann keine Rede davon sein, dass wir —
entgegen den klaren grundsitzlichen Entscheidungen der alt-
katholischen Kirche 3) — dem Alten Testament einen bloss unter-
geordneten Platz zuweisen oder es durch geringschitzige Beurtei-
lung und bewusste Vernachlissigung in unserem kirchlichen Leben
praktisch unwirksam machen. Das Alte Testament und die in ihm
bezeugte, am erwihlten Volke Israel sich vollziehende Gottes-
offenbarung bildet mit der Christusoffenbarung des Neuen Testa-
mentes zusammen eine unauflosliche Einheit. Wohl sind die Ge-
stalten der Offenbarung hier und dort verschiedene, aber der in den
beiden Testamenten sich offenbarende Gott, der Offenbarer selbst,
ist ein und derselbe. Wer infolgedessen das Alte Testament antastet,
um es aus der Bibel herauszubrechen, der vergreift sich an dem

1) Vgl. 1. K. Z. 1939, 1. Heft: E. Gaugler: Das Wort und die Kirche
im Neuen Testament; A. Gilg: Zum altkirchlichen Traditionsgedanken;
A. Rinkel: Wort Gottes und die Tradition in der altkatholischen Kirche
unter besonderer Berucksichtigung der Utrechter Konvention..

%) Vgl. Verhandlungsprotokoll der Bonner Unionskonferenz vom
2. Juli 1931.

3) Bonner Unionskonferenz von 1874, S. 15.



— 254 —

einen und einzigen Gott selbst und negiert die Schrift als heilige
Schrift.

Wir haben darum Geistlichen und Laien, die in der Zeit der
Anfechtung der Kirche durch dimonische Rassenlehren uner-
schrocken am Alten Testament als grundlegender Bezeugung von
Gottes Offenbarungswort festhielten, unsere Anerkenung zu zollen,
mochten aber zugleich der Hoffnung Ausdruck geben, dass in Be-
herzigung iberstandener Gefahren in Zukunft durch Predigt und
Unterricht noch viel mehr dahin gearbeitet wird, dass das Offen-
barungswort gerade des Alten Testamentes in unseren Gemeinden
lebendig werde. (Einen gewichtigen Beitrag dazu hat die holldndi-
sche Kirche bereits geleistet durch Veroffentlichung der Psalm-
betrachtungen von Erzbischof A. Rinkel.)

Damit kommen wir aber zu einem zweiten wichtigen Punkt. —
Heilig ist die Schrift darin, dass sie des Einzigen Gottes rettendes
Offenbarungswort an uns ist. Als solches verlangt es darnach, dass
es in lebendiger Anrede an die Menschen unserer Zeit, d. h. durch
Verkiindigung bezeugt werde. Die Verkiindigung des Wortes durch
die Predigt ist — zusammen mit der Spendung und dem Empfang
der Sakramente — das eigentlich entscheidende Geschehen in der
Kirche. Von ihr lebt sie, hiingt ihr Sein oder Nicht-Sein letzterdings
ab. Und zwar beruht der Entscheidungscharakter der Predigt darin,
dass sie im wortlichen Sinne Vergegenwirtigung, Gegenwart-
Setzung des einmal ergangenen und in der Bibel niedergelegten
Gotteswortes ist. Die Predigt ist nicht bloss eine menschliche, mehr
oder weniger tiefsinnige und gemiitvolle Betrachtung dber das Wort
Gottes, sondern sie ist Gottes ureigenstes Wort selbst, das in
Christus und im HI. Geist unter uns je und je gegenwirtig werdend,
sich des — vielleicht hilflosen, armseligen, stammelnden — Men-
schenwortes des Predigers bedient, um sich uns vernehmbar zu
machen. «Die wahrhaft Gliubigen — sagt Augustin — horen
(ndmlich: wenn gepredigt wird) nicht einen beliebigen Menschen,
sondern sie héren in Gehorsam Gott selbst reden.» Wir wissen wohl,
dass diese strenge, aber aus dem Wesen der Offenbarung selbst
sich notwendigerweise ergebende Fassung des Predigt-Auftrages zu
falschen, sei es iiberschwiinglichen oder dann zu skeptischen Schluss-
folgerungen Anlass geben kann; wir sind aber iiberzeugt, dass nur
dort, wo die Predigt in der skizzierten Weise!) als in Christus und

1) Vgl. den Aufsatz des Verfassers: Uber die Predigt, I. K. Z. 1946,
S. 69.



— 256 —

im HI. Geist sich vollziehende Vergegenwirtigung des Gotteswortes
verstanden wird, das Wort seine richtende und aufrichtende,
scheidende und sammelnde, schopferische und erlosende Wirkung
auszuiiben und aus unseren Gemeinden wirklich lebendige Gemein-
den zu machen vermag.

Voraussetzung solchen Predigens ist allerdings, dass der Pre-
diger keine Miihe scheut, um sich durch sorgfiltige exegetische Vor-
arbeit, durch Gebet und Meditation in den Text, durch den allein
Gott zu seiner Gemeinde spricht, zu vertiefen. Wie es umgekehrt
unerlisslich ist, dass unsere Gemeinden noch in ganz anderer Weise
als bisher durch Unterricht, Kurse, Vortriige und Presse und nicht
zuletzt durch die Predigt selbst dazu erzogen werden, in der Predigt
nicht nur eine vielleicht schone, gehaltvolle, aber im Grunde un-
verbindliche Rede dber Gott, sondern Gottes ureigenstes Wort
selbst zu horen. Das Ziel solcher Gemeindeerziechung zum Héren
des Wortes miisste es sein, dass unsere Gottesdienstbesucher immer
mehr dazu bewogen werden, selbst nach der Bibel zu greifen und,
wie das Gebetbuch so auch die Bibel mit in die Kirche zu bringen,
um bein: Horen der Predigt — wie es von den Christen zu Beroa
heisst — «in den Schriften zu forschen, ob es sich also verhielte»
(Apg. 17, 11). An diesem Punkte miissten wir jedenfalls zuallererst
mit unseren Anstrengungen im Blick auf eine Erneuerung unserer
Kirche einsetzen. Die Bibel darf uns Katholiken nicht, wie Friedrich
von Schulte noch am Miinchner Kongress von 1871 in Erinnerung an
seine romisch-katholische Erziehung klagen musste, «das verschlos-
sene Buch mit sieben Siegeln» seint).

Wenn wir uns die Mittel und Wege iiberlegen, wie in dieser
Beziehung eine Vertiefung erreicht werden konnte, so wiire in erster
Linie zu bedenken, ob unsere mit Amtsgeschiften und oft auch mit
administrativer Arbeit iiberlasteten Geistlichen nicht in vermehrtem
Masse zu ewegetischen Arbeitsgemeinschaften sich zusammenfinden
sollten, in denen die mit einem besonderen exegetischen Charisma
Begabten ihren Kollegen fiihrend und beratend beizustehen hétten.
Und andrerseits scheint es uns ein unbedingtes Erfordernis zu sein,
dass in unseren Gemeinden in vermehrtem Masse Bibelabende —
nicht pietistische Bibelstunden — durchgefiihrt werden, die, wenn
sie von Pfarrer und Gemeinde sorgfiltig vorbereitet werden, von
grosster Bedeutung fiir das kirchliche Leben werden konnen. Fiir
Laien und Geistliche gibt es heute fiir diesen Zweck sehr gute

1) Miinchner Kongress, Bericht S. 184.




— 256 —

Hilfsmittel in der Form von allgemein verstindlichen, wissenschaft

lich fundierten Bibelkommentaren. (Erwihnt sei hier nur der vorziig-
liche Kommentar zum Rémerbrief von Prof. E. Gaugler, Bern, der
unseren altkatholischen Gemeinden nachdriicklich empfohlen sei.)

Verkiindigung des reinen Wortes! — das ist also die erste
grundlegende Forderung, die wir im Blick auf eine regeneratio
an uns und unsere Gemeinden zu stellen haben. — Allein, das bisher
Gesagte konnte noch immer im Sinne eines falschen Biblizismus,
wie er vielfach dem Protestantismus eigen ist, missverstanden
werden, wiirde es nicht bezogen auf die Kirche, deren Glieder wir
sind, und das ist die katholische Kirche.

II. Das katholische Erbgut in Lehre, Amterordnung und Kultus

Wir werden uns, da das kirchliche Amt und das eucharistisch-
gottesdienstliche Leben Gegenstand besonderer Referate an diesem
Kongresse sind, auf eine Eréterung der katholischen Lehre beschrin-
ken kénnen und also fragen: Welche Bedeutung kommt der Lehre
fir eine regeneratio unserer kirchlichen Arbeit zu ?

In schlecht unterrichteten Laienkreisen kann man heute noch
die Redeweise horen, die altkatholische Kirche sei eine «dogmen-
freie» Kirche. Diese Meinung ist natiirlich falsch und muss, wo
immer sie sich vernehmen ldsst, mit aller Kraft bekdmpft werden.
Richtig ist nur, dass die altkatholische Kirche, die ihren ganz be-
stimmten Bestand von Dogmen und Bekenntnissen, d. h. von in-
haltlich bestimmten Glaubenssitzen hat, diese ihren Gliedern nicht
unter Anwendung von Zwang als blind anzunehmende Glaubens-
wahrheiten auferlegt. Von einem am Evangelium vertieften Ver-
stindnis des Glaubens her erwartet sie vielmehr und arbeitet sie
durch Unterricht und Predigt darauf hin, dass ihre Glieder zu den
in den Dogmen ausgesprochenen Glaubensinhalten sich in freter
Glaubensentscheidung wund personlicher Verantwortung bekennen.
Wenn es auch, besonders in den altkatholischen Kirchen, die sich
erst nach dem Vatikanum von Rom getrennt haben, in den ersten
Jahrzehnten weithin iiblich und bis zu einem gewissen Grade auch
berechtigt war, die altkatholische Kirche als Kirche der Freiheit
und der Liebe der romischen Kirche als der Kirche des Dogmen-
zwanges und des Gehorsams entgegenzustellen, so scheint sich uns
jetzt ganz klar die Notwendigkeit zu ergeben, mit aller Kraft z!
betonen, dass unsere altkatholische Kirche — bei aller Wahrung



— 257 —

der personlichen Freiheit der Glaubensentscheidung (aber nur
dieser!) — eine bekenninis- und dogmengebundene Kirche ist.

Welches sind aber die fir die altkatholische Kirche mass-
gebenden Bekenntnisse und Dogmen ? Es war von Anfang an das
«wesentliche Anliegen»?) der altkatholischen Bewegung, die Stimme
der einen und ganzen Kirche, der allein die Verheissungen des
Herrn gelten, wieder zu Gehor zu bringen. Diese eine und ganze
Kirche ist aber bis jetzt allein vernehmbar geworden in der alten,
ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends. Und darum koénnen
fir die altkatholische Kirche als verbindliche Glaubenswahrheiten
nur gelten die Bekenntnisse dieser alten, ungeteilten Kirche, und
das sind im wesentlichen das nicédnische und apostolische Glaubens-
bekenntnis und die Glaubensentscheidungen der sieben 6kumeni-
schen Konzilien.

Gewiss, das sind bekannte Dinge. Es ist aber zu fragen: Sind
diese Bekenntnisse und Dogmen als Normen des Glaubens in un-
seren Gemeinden wirklich lebendig ? Und, sollten sie es nicht sein:
Ist es dann notwendig und wiinschenswert, dass sie es werden ?
Wir stehen nicht an, diese Frage mit aller Eindringlichkeit zu be-
jahen.

Was sind denn Bekenntnisse und Dogmen iiberhaupt ? Sie
sind — auf den Unterschied zwischen Bekenntnis und Dogma
kommt es hier nicht an — kurze Zusammenfassungen des christ-
lichen Glaubensinhaltes, die, in Kampf- und Notzeiten der Kirche
entstanden, im wesentlichen die Funktion erfiillen, den Gehalt des
christlichen Glaubens vor widerchristlichen Irrlehren und hire-
tischen Entstellungen zu schiitzen. Sie sind Schutzlehren, Boll-
werke, errichtet zur Abwehr des Antichrist und seiner todlichen

Ideologien.

Sollten wir nicht gerade heute, da wir die weitgehende Si-
kularisierung und Entchristlichung der Vélker Europas zu be-
klagen haben, es aber keinem einsichtigen Beobachter entgehen
kann, dass diese Entchristlichung weitgehend nichts anderes ist als
die letzte, konsequente Auswirkung antichristlicher und hiretischer
Einfliisse auf die Kirche selbst, allen Grund haben, auf diese Bekennt-
nisse und Dogmen als eine noch immer nicht veraltete Waffen-
ristung im Kampf der Geister zuriickzugreifen ? Wir sind in der

—_—

1) Vg. E. Gaugler: Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Be-
wegung, I. K. Z. 1946, S. 8.



— 268 —

Tat iiberzeugt, dass durch eine lebendige Aktualisierung dieser
Dogmen unseren Gemeinden eine ungeahnte Hilfe erstiinde im
Kampfe gegen die fortschreitende Sékularisierung der Welt.

Wir konnen, was hier zu sagen wire, in der Eile nur eben an-
deuten. Auf das Wesentliche gesehen, sind es zwe: fundamentale
Glaubenssitze, die in den Dogmen der alten Kirche enthalten sind
und aus denen sich im Grunde alles andere ergibt: einmal die Lehre
von der Dreieinigkeit Gottes und dann die Lehre vom Gottmenschen-
tum Christi. Das Dogma von der Dreieinigkeit Gottes, wonach Gott
Einer ist in den drei «Personen» des Vaters, des Sohnes und des
HI. Geistes, schliesst in sich die Lehre, dass jede der drei Personen
ganz Gott ist und dass doch nur ein Gott ist. Mit dieser Lehre von
der wesenhaften Gottheit jeder der drei Personen aber richtet sich
das Dogma als echte Schutzlehre u.a.gegen jede Kreaturver-
gotterung, gegen jede Selbstvergotterung des Menschen und gegen
jede theistische Weltvergotterung, die in ihrer Verbundenheit
geradezu das Wesen des Neuheidentums ausmachen.

Wenn es — um damit zu beginnen — im Nicénum, das wir
im Credo unserer Messe jeden Sonntag beten, heisst, dass der Sohn
«einer Wesenheit» sei mit dem Vater, so soll damit gesagt werden,
dass wir in Jesus von Nazareth nicht bloss einen hervorragenden,
besonders heiligen und guten, einen gottihnlichen Menschen
und Menschheitsfiihrer verehren — gerade das wire ja Kreatur-
vergotterung —, sondern wir bekennen damit, dass in Jesus Gott
selbst, ndmlich der Sohn, der dem Vater gleich ist, Mensch geworden
ist, um uns zu erlosen. Wie leicht einzusehen ist, miissten, wenn
dieser Satz von der vollen Gottheit Christi in unseren Gemeinden
lebendig wire, nicht nur im Leben der Kirche selbst alle die zen-
tralen Aussagen vom Opfertod und der Auferstehung Christi, von
seinem Erloserwirken durch Wort und Tat, von seiner Stiftung der
Kirche und nicht zuletzt von seiner realen Gegenwart im Hl. Abend-
mahl eine ganz andere Resonanz finden, sondern es miisste auch
nach aussen allen Versuchen ein fiir allemal gewehrt sein, je wieder
der Kreaturvergdtterung zu verfallen und in einem fiir gottshnlich
gehaltenen, angeblich von der géttlichen Vorsehung gesandten
Menschen den Erloser, wenn auch nur einen politischen Erloser, ztt
erblicken. Wenn wir an gewisse Vorgiinge der letzten Jahre zuriick-
denken, mogen wir ermessen, wie dringend und wie aktuell fir
unsere Gemeinden die Verlebendigung und Verdeutlichung des
Christus-Glaubens im Sinne des altkirchlichen Dogmas ist.



— 259 —

Aber nicht minder wichtig ist, dass das Bekenntnis zur Gott-
heit des Hl. Geistes in unseren Gemeinden neu verstanden und ernst
genommen werde. Man begegnet in der dlteren altkatholischen Lite-
ratur keiner Klage so oft wie der iiber die kirchliche Gleichgiiltig-
keit des katholischen Kirchenvolks. Aber was ist solche Gleich-
giiltigkeit der Botschaft der Kirche gegeniiber letzterdings anderes
als ein Ausfluss jenes falschen Freiheitsverstindnisses und auf-
geklirten Selbstvertrauens in die Giite des Menschen, das in seiner
historischen Bedingtheit aus der allgemeinen Geisteslage der Zeit
und im besonderen noch aus der inneren Struktur des rémischen
Katholizismus selbst mit seiner ausgepriagten Naturrechtslehre zwar
verstindlich, aber nichtdestoweniger im Grunde gleichbedeutend
ist mit menschlicher Selbstvergitterung, Gnadenfeindschaft und
Missachtung des HI. Geistes ? Wir werden eben darum dieser Gleich-
giiltigkeit, die heute ganz andere, bedrohlichere Formen angenom-
men hat als ehedem, nicht begegnen kénnen durch Verstindnis,
Anpassung und Kompromissbereitschaft, sondern allein durch ein
resolutes Zuriickgehen auf die altkirchliche Botschaft von der
volligen Erlosungsbediirttigkeit und Ohnmacht des Menschen, der
allein der Hl. Geist, der von Gott kommt und Gott #st, aufzuhelfen
vermag dadurch, dass er die Erlosungstat Christi gegenwirtig
setzt.

Und endlich, was eigentlich alles in sich schliesst: Wo immer,
wie das in den letzten Jahren so oft geschehen ist, unter dem un-
bewussten Einfluss oder auch unter bewusster Bezugnahme auf das
miichtige Neuheidentum unserer Tage in 6ffentlichen Kundgebungen
die «gottliche Vorsehang» oder «Gott» selbst als Zeuge grosser
geschichtlicher Vorginge und Entscheidungen angerufen wird,
haben wir — soll es in unseren Gemeinden nicht zu einer heillosen
Verwirrung der Geister kommen — unerschiitterlich daran fest-
zuhalten, dass der Gott der christlichen Gemeinde nur der drei-
einige Gott ist, der Eine Gott, der in Jesus Christus sich geoffenbart
und im HI. Geist unter uns gegenwirtig ist. Es darf darum nicht
mehr vorkommen, dass wir in naiver Erkenntlichkeit dafiir, dass
es in dieser gottlosen Zeit doch noch Staatsmanner gibt, die sich
offentlich zu Gott bekennen, «gottgliubig» sind, uns dazu ver-
fithren lassen, zu verkennen, dass neben dem einen und einzigen
Gott, der der Vater unseres Herrn Jesus ist, alle anderen Gotter
eben «andere» Gotter und d. h. Gétzen sind, die, mogen sie den
Vélkern in noch so glanzvollem Lichte erscheinen, nur der Ver-



— 260 —

gotterung dieser Welt und damit indirekt immer auch der Kreatur-
vergotterung des Menschen dienen.

In dhnlicher Weise liesse sich zeigen, wie auch das zweite Grund-
dogma, die Lehre von der Gottmenschheit Christi, fiir unser heu-
tiges Leben in und ausserhalb der Kirche von hochster Aktualitiit
ist. Doch wiirde uns das zu weit fithren.
~ Man sage nicht, dass das alles theologische Subtilititen seien,
die unseren Gemeinden unverstandlich bleiben miissen und eben
darum keine praktische Bedeutung hitten. Gewiss wird es sich
nicht darum handeln koénnen, dass wir unseren Gemeinden diese
Dogmen dozieren und mit unseren Gemeindemitgliedern Theologie,
Laien-Theologie treiben. Wohl aber geht es darum, dass wir durch
eine lebendige Bezeugung dieser wenigen fundamentalen Glaubens-
wahrheiten in Predigt, Unterricht und Vortrigen dafiir sorgen, dass
— wie das ja Sinn und Zweck dieser Dogmen ist — die Offen-
barung und das Offenbarungswort des Einen Gottes unseren Ge-
meinden in seiner Reinheit erhalten und unser kirchliches Leben vor
jeder Zersetzung durch neuzeitliche Hiresien (die ja im Grunde
immer die alten sind) bewahrt bleibe. Zumal, wenn unsere Berufung
auf den Glauben und die Lehre der alten Kirche einen Sinn haben
und nicht bloss der Ausdruck eines unfruchtbaren Traditionalismus
sein soll, ist und bleibt es unsere dringende Pflicht, so wie das auf
dem Gebiete der Amterordnung und des Kultus weithin bereits ge-
schehen ist, auch auf dem Gebiete der Lehre das Erbgut der einen
und ganzen Kirche in seiner lebendigen Aktualitit fiir unsere Zeit
zur Geltung zu bringen. Wir sind deshalb iiberzeugt, dass eine neue,
starke Akzentuierung wenigstens der Grundlinien der altkirchlichen
Lehre — denn nur um eine Akzentuierung wird es sich auch hier
handeln kénnen — zur regeneratio unseres kirchlichen Lebens bei
Geistlichen und Laien Entscheidendes beitragen und auf jeden Fall
bedeutend wichtiger ist als die stindig wiederholte Erinnerung an
das geschichtliche Sondererbe unserer altkatholischen Teilkirchen,
obwohl auch dieses, wie wir abschliessend noch bemerken machten,
nicht vernachlissigt werden soll.

III. Das geschichtlich gewordene Sondergepriige der Einzelkirchen

Bekanntlich ist die geschichtliche Herkunft der altkatholischen
Teilkirchen im einzelnen eine sehr verschiedene. Und diese Ver-
schiedenheit der Herkunft bringt es mit sich, dass bei aller Gemein-
samkeit ihres Grundanliegens jede altkatholische Teilkirche ihr be-



— 261 —

sonderes Sondergeprige hat. Sie werden es mir als Glied einer
derjenigen Kirchen, die unmittelbar aus dem Kampf gegen das
Vatikanum hervorgegangen sind, zugute halten, wenn ich im be-
sonderen auf zwei geistesgeschichtliche Bewegungen zu sprechen
komme, die auf diese Kirchen von nachhaltigem Einfluss gewesen
sind, namlich auf den Nationalismus und Liberalismus des 19. Jahr-
hunderts.

Es konnen — es diirfte nicht iiberfliissig sein, das zu betonen! —
der Nationalismus und der Liberalismus mit ihren positiven und
negativen Auswirkungen auf die altkatholische Bewegung der 70er
Jahre natiirlich nicht im entferntesten im gleichen Sinne wie die
Heilige Schrift und die Lehre der alten Kirche als Grundlagen
einer regneratio gelten: Wir stehen sogar nicht an, in diesen beiden
politisch-weltanschaulichen Bewegungen, sofern sie mit dem An-
spruch auftreten, hochste und letzte Prinzipien zu sein, eine Gefahr
fir das kirchliche Leben zu erblicken. Ihre Geltung kann auf jeden
Fall nur eine begrenzte und untergeordnete sein: die Liebe zum
eigenen Volk und Land sowohl wie der Kampf um die Freiheit
gegen den totalitiren Imperialismus in Kirche und Staat kénnen
wohl zeitweise eine treibende Kraft, nie aber der tragende Grund
einer kirchlichen Bewegung sein. Es besteht darum allen national-
kirchlichen wie liberal-weltanschaulichen Ubertreibungen gegen-
iiber, an denen es in der Geschichte des Altkatholizismus bekannt-
lich nicht gefehlt hat, Anlass, dass wir in unserer Gemeindearbeit
wie in unserer kirchlichen «Propaganda»-Tatigkeit mehr und mehr
verzichten auf eine besondere, emphatische oder gar schlagwort-
artige Betonung des nationalen oder des liberalen Gedankens und
statt dessen das rein kirchliche, okumenische Grundanliegen
unserer Bewegung in den Vordergrund stellen.

Es ist dem national-kirchlichen Ideal unserer Kirche vollauf
Geniige getan, wenn wir schlicht am altchristlichen Gedanken des
autonomen, national organisierten Landeskirchentums festhalten
im Sinne etwa der These, die am Luzerner Kongress vom Jahre 1892
angenommen worden ist: «Es ist ein unveriusserliches Recht der
christlichen Einzelkirchen des Orients und Okzidents, ungehemmt
durch fremde Einfliisse iiber das religiose Denken und Leben ihrer
Vélker zu walten und in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte,
Bildung und Tradition Rechnung zu tragen!).» — Und in bezug
auf den Liberalismus diirfte fiir uns das vorsichtig abgrenzende und

e

1) Kongross-Bericht S. 114.



— 262 —

zuriickhaltende Wort Déllingers normativ bleiben, das Wort nam-
lich, dass wir uns als « Katholiken zu den Prinzipien der politischen,
intellektuellen und religiésen Freiheit und Selbstentscheidung,
soweit diese Prinzipien im christlichen Sinne verstanden werden, ja
gerade aus dem Geist und Buchstaben des Evangeliums geschopft
sind, nicht feindlich und abwehrend verhalten diirfen!).» Wir sollen
und diirfen uns also — das ist die Meinung Déllingers — als Katho-
liken zu den Prinzipien des modernen Rechtsstaates, der freien
Forschung und der religiosen Selbstentscheidung im Rahmen un-
serer katholischen Dogmengebundenheit bekennen. Weitergehende
Freiheitsforderungen aber wiirden eine Gefiahrdung unseres kirch-
lichen Seins bedeuten.

Jedenfalls — das ergibt sich aus der Sache selbst und wird
durch mannigfache Erfahrungen in unseren Gemeinden bestitigt
— dienen wir der altkatholischen Kirche besser als durch
nationalen oder liberalen Uberschwang durch ein niichternes,
gliubiges Zuriickgehen auf ihr wesentliches Grundanliegen, nim-
lich reprisentativ die eine und ganze Kirche zu sein. An diesem
Punkt erhebt sich aber eine grosse praktische Schwierigkeit:
Steht dieser Anspruch, die eine und ganze Kirche zu sein, nicht in
einem eklatanten Widerspruch zur numerischen Kleinheit unserer
Kirche ? Und ist dieses offenkundige Missverhéltnis zwischen dem
zahlenmiissigen Bestand unserer Kirche und ihrem Anspruch auf
Universalitdat nicht der Grund dafiir, dass gerade dieser fiir unsere
Kirche wesentliche Anspruch nicht mehr verstanden und selbst fiir
viele unserer eigenen Gemeindeangehérigen unglaubwiirdig, un-
real geworden ist ? Wahrend in den ersten Jahrzehnten auch unter
unseren Laien noch weitgehend das Bewusstsein vorherrschend
war, dass wir Altkatholiken das Erbe der alten, abendlindischen
Kirche iibernommen und die legitimen Nachfolger und Sachwalter
der Katholizitiat der Kirche seien, ist dieses Bewusstsein heute weit-
hin verschwunden. An seine Stelle ist das schmerzliche Wissen ge-
treten, dass wir eine ecclesia dispersa geworden sind.

Es wire uns wenig damit geholfen und bei der heutigen Geistes-
lage auch villig aussichtslos, wollten wir diesen Zwiespalt, an dem
wir alle leiden, dadurch zu iiberwinden suchen, dass wir durch
intensive historische Schulung und Aufklirung in unseren Leutcn
das stolze Bewusstsein erzeugen wollten, dass in unseren Gemeinden
die alte Kirche fortlebe, und noch verfehlter wiire es, wollten wir

1) J. von Déllinger: Das Papsttum, 1892, S. IX.



— 263 —

mit den Mitteln einer unbesonnenen, auf die Massen berechneten
Propagandatiitigkeit versuchen, unsere Reihen aufzufiillen mit
Menschen, die sich zuletzt doch als fiir unsere Sache unzuverlissig
erweisen miissten. Der einzig mogliche und legitime Weg ist und
bleibt der, dass wir durch eine Vertiefung der kirchlichen Ver-
kiindigungsarbeit und eine Verlebendigung des katholischen Lehr-
gehaltes, wie er in Bekenntnis und Dogma, aber auch in der Litur-
gie und im Gebetsleben der Kirche zum Ausdrack kommt, dahin zu
wirken trachten, dass unsere Gemeinden wirklich Gemeinde werden
und bleiben. Denn die Gemeinde, in der nach Massgabe der alt-
kirchlichen Normen das Wort des Herrn verkiindet und gehort und
seine Sakramente gespendet und empfangen werden, isi — nach
einem von den altkatholischen Theologen gerne zitierten Worte
A. Mohlers — die Kirche, die eine und ganze, die katholische Kirche
darin, dass «auch der Teil durch seine Qualitit das Ganze repri-
sentiert wie ein ... Wassertropfen seinem Wesen nach dasselbe ist
wie .. die Wassermasse !).»

Allerdings, die Gemeinde, die Kirche als solche darf und kann
nicht Selbstzweck sein. Die Kirche, im urspriinglichen Sinne des
Wortes verstanden als die messianische Gemeinde der Endzeit, ist
im besten Falle Vorhut, Stosstrupp des kommenden Qottesreiches in
dieser Welt. Und dieses kommende Reich hat Gegenstand all
unseres Glaubens und Hoffens, Betens und Arbeitens zu sein. In
dem Masse aber, als unsere altkatholische Kirche durch ihre Ver-
kiindigungs- und Besinnungsarbeit, durch ihr gottesdienstliches
Leben und nicht zuletzt durch ihr soziales Wirken diesem kommen-
den Reiche dient, vollzieht sich an ihr und durch sie an der heutigen
Welt die geforderte regeneratio bereits, und sie darf sich dann wohl
getrost unter die Verheissung des Herrn stellen: «Fiirchte dich
nicht, du kleine Herde, es ist eures Vaters Wohlgefallen, euch sein
Reich zu geben.» (Lk. 12, 32.)

Nach dem Referat von Professor Kiiry ergreift zundchst Erz-
bischof Rinkel das Wort. Er sagt, der Referent habe die richtige
Ansicht vertreten. Die Freiheit soll eine dogmatische Gebundenheit
haben. Die Kirche ist die Hiiterin der Wahrheit, und ganz richtig
hat der Redner die Trinitdt und die Christologie so in den Vorder-
grund geriickt. Man hat aus dem Zentrum des Glaubens heraus zu

1) Zitiert nach J. Reinkens: Uber die Einheit der katholischen Kirche,
8. 138.



— 264 —

sprechen. Mit der Frage: «Was diinkt euch von Christus ?» steht
und fillt alles. Wir miissen diesen Glauben aufrechterhalten.
Damit helfen wir unseren Mitbriidern und unseren reformatorischen
Mitchristen.

Bischof Lagerwey kann dem Erzbischof beistimmen und der
Freude Ausdruck geben, dass wir ein solches Wort gehért haben.
Er meint aber, der Referent hitte auch die Liturgie in seine Er-
wigungen einordnen konnen. Vor der Volkerwanderung hatte man
die grosse Liturgie in Taten; spater wurde es ein blosses Warten.
Er fragt sich, ob die Kirche sich jetzt mehr als frither als Reich
Gottes vollenden konne. Auch ist er der Meinung, dass vor und
nach dem 4. Jahrhundert im Glaubensbekenntnis ein Riss vor-
handen sei.

Mgr. Cassian aus Paris erklirt, dass er durch das Referat tief
geriithrt worden sei, insbesondere durch den letzten Teil desselben,
wo der Redner iiber die altkatholische Kirche als Repréisentantin
der allgemeinen Kirche gesprochen hat. Die orthodoxe Kirche lebe
aus dem Bewusstsein, der allgemeinen Kirche anzugehoéren, und
wenn die altkatholische Kirche eine positive Antwort gebe, werde
die Einheit Tatsache sein. Wihrend des Gottesdienstes habe es
ihn gefreut, dass im Credo das Filioque nicht enthalten ist.
Durch das romische Filioque werde der Vater herabgewiirdigt.
Die Kirche miisse betrachtet werden als die Offenbarung des Hei-
ligen Geistes, heisse es oft. Er mochte das umstellen, denn er sei
davon iiberzeugt, dass der Heilige Geist in der Kirche Jesum
Christum offenbart als Sohn des Vaters.

Der Vorsitzende, Prof. van Kleef, meint, dass die Worte des
Bischofs von grosser Bedeutung seien. Er behauptet, dass die alt-
katholische Kirche tatsiichlich beanspruche, ein Teil der all-
gemeinen Kirche zu sein. Hinsichtlich des Hauptstiickes der Ver-
sohnung weist er darauf hin, dass wir unter protestantischem Ein-
fluss standen, wihrend die Ostkirche den Nachdruck darauf lege,
dass die Menschen als Schne Gottes adoptiert werden.

Prof. Zander aus Paris sagt, dass wir iiber die Sikularisierung
der Kirche sprichen, aber diese Krankheit bestehe ebensosebr
unter den Christen. Es gebe eine tiefe Trennung zwischen der
Summa philosophiae und der Summa theologiae. Eine Philosophie
die nicht vom Dogma inspiriert sei, sei falsch. Die Dogmaitik lebendig
zu machen, sei die erste Aufgabe der Theologie. Alle Gebiete unseres
Denkens sollten mit dem Dogma verkniipft sein. Man miisse davon



— 265 —

ausgehen, dass man in dem Menschen eine Ikone sehe. Soweit sind
wir nicht. In der Arbeit Bulgakows werde ein Versuch gemacht,
alle Gebiete des Denkens zu beeinflussen. Wenn man die Philoso-
phie so aufbaut, befreie man sich von der modernen Ohnmacht.

Prof. Dr. Riithy legt den Nachdruck auf die konservierende
Bedeutung der Liturgie. Jeden Sonntag wird das Credo in der
Liturgie gelesen, und das verpflichtet zum Durchdenken des Glau-
benssymbols. Die Liturgie ist die Bewahrerin der Lehre und der
Sakramente. In der alten Kirche hatte man die Lehre, worauf sich
die Liturgie gestaltete. Wenn man an der Liturgie der alten Kirche
festhiilt, hat man die Lehre wieder. Es gilt, die liturgische Tra-
dition der alten Kirche wieder aufzunehmen.

Der Vorsitzende dankt Prof. Kiiry fiir alles Gebotene.

Bei der Eroffnung der Nachmittagssitzung macht der Priisi-
dent die Mitteilung, dass die hochwiirdigen Herren Bischife heute
nicht im Kongreflsaal anwesend sind. Man betrachte ihre Ab-
wesenheit nicht als einen Mangel an Interesse, denn die Bischofe
sind zu dieser Stunde zu einer Konferenz zusammengetreten, damit
sie sich mit den hier anwesenden orthodoxen und anglikanischen
Vertretern iiber die Weltkonferenz des Okumenischen Rates beraten
koénnen, die in der nichsten Woche zu Amsterdam stattfinden wird.

Der Vorsitzende erteilt Prof. Dr. P.J. Maan das Wort fiir
das Referat:

Die missionarische Bedeutung des gottesdienstlichen Lebens

Die Unkirchlichkeit, der wir auf der ganzen Welt begegnen
und die in einem nichts weniger als fleissigen Kirchenbesuch und
in Gleichgiiltigkeit in bezug auf das gottesdienstliche Leben zum
Ausdruck kommt, ist ein Problem, an dem wir nicht interesselos
vorbeigehen diirfen. Wird doch unsere Kirche am meisten darunter
zu leiden haben, weil sie keinen Zwang zum Besuch des Gottes-
dienstes kennt. Wenn wir dann horen, dass im romischen Spanien
auf dem Lande nur 5 %, der Bevolkerung regelmiissig der Messe bei-
wohnen, dass in Frankreich der Priester die Messe oft ohne Gliu-
bige lesen muss, dann begreifen wir, welche Gefahr die Unkirch-
lichkeit fiir unsre Glaubensgemeinschaft darstellt. Wir diirfen
dabei aber nicht untitig bleiben. Die Unkirchlichkeit ist fiir uns
nicht bloss eine Gefahr, die es ins Auge zu fassen gilt, sondern
vielmehr eine Frage, die das Gewissen der Kirche wachriitteln muss.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 104%. 18



— 266 —

Die Kirche besitzt das Wort ihres Herrn: Gehet hin, lehret
alle Volker und taufet sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes.

Dieses Wort enthilt die Aufgabe der Kirche zur Sendung,
nicht nur bei den fremden Volkern, sondern auch beim eigenen
Volk; dieses Wort besagt, dass die Kirche die Vilker, die Masse
an ihre Gemeinschaft binden und sie ihr einverleiben muss. Darum
kann und darf die Kirche die Tatsache der Unkirchlichkeit nicht
ohne weiteres hinnehmen, sondern sie hat die Aufgabe, diese mit
aller Kraft zu bekimpfen.

Es ist nicht unsere Aufgabe, iiber den missionarischen Cha-
rakter zu reden, der dem Wort der Kirche eigen sein muss. Ich
mochte versuchen, hier deutlich zu machen, welchen Anforderungen
das gottesdienstliche Leben geniigen muss, wenn es Werbekraft
besitzen und der Kirche die entfremdeten Menschen wieder zu-
fiilhren will. Es ist klar, dass unser Gegenstand in zwei Teile
zerfiallt: das gottesdienstliche Leben der Kirche und das gottes-
dienstliche Leben des Gldubigen. _

I. Das gottesdienstliche Leben der Kirche. Viele Be-
denken werden seitens des unkirchlichen Menschen gegen das
gottesdienstliche Leben der Kirche erhoben. Dies gilt wohl ganz be-
sonders fiir die katholische Kirche, in der es schon dusserlich vieles
gibt, was den Aussenstehenden befremden muss. Wir weisen auf
die kirchlichen Gewéander und die kirchlichen Gebérden hin, deren
Nutzen oder Zweck der Unkirchliche nicht einsieht. Dennoch hort
man dieses Argument nicht gar zu oft. Bedeutend mehr Bedenken
hat man gegen das Formulargebet, gegen die festgesetzte Form
und den Inhalt der Gebete. Die Sprache der kirchlichen Gebete
mutet archaistisch an, und manches Wort entspricht nicht dem
modernen Sprachgefiihl. Wir wollen nicht sagen, dass der moderne
Mensch, der durch den Verflachungsprozess des 20. Jahrhunderts
hindurchgegangen ist, sich seines Individualismus bewusst sei,
aber wohl hat er den Gemeinschaftssinn verloren, und daher weigert
er sich, eigenes Denken dem Gebet der Kirche unterzuordnen. Er
wird natiirlich dieses Argument nicht selbst ins Treffen fiithren,
sondern behaupten, sich damit vielmehr der Gefahr des Schlendrians
widersetzen zu wollen.

Nun kann bei der Kirche die Neigung entstehen, die Bedenken
dieser Menschen beseitigen za wollen. Wir sehen besonders it
Amerika, wie man Versuche anstellt, die der Kirche entfremdeten



— 267 —

Menschen wieder anzuziehen durch auffallende Reklame, wie Licht-
reklamen auf den Kirchen, das Auftreten von Jazzbands, von
Grossen auf dem Gebiet des Gesangs oder der dramatischen Kunst,
das Vorfithren von Filmen usw. Auch vermeidet man gern das
Wort «Kirche» und nennt sich vorzugsweise «interdenominationaly,
also «zu keiner der bekannten Kirchenformationen gehorendo.
Wir wollen das, was dort geschieht, nicht ohne weiteres verurteilen,
wir wollen aber wohl darauf hinweisen, dass man dabei zwei Dinge
verwechselt. In ihrem Auftreten nach aussen, ihrem evangelisie-
renden Werk, darf die Kirche alle Mittel anwenden, die threm
Zweck dienen: das darf aber nicht auf Kosten ihres eigenen, ganz
bestimmten gottesdienstlichen Lebens gehen.

Wir miissen hier feststellen, dass die bei uns gebriauchliche
Form des Kultus unserm Katholizismus verhaftet ist. Der Stifter
der Kirche hat den Seinen eine ganz bestimmte Gottesdienstform
hinterlassen, als Er am Vorabend Seines Leidens das heilige Sakra-
ment Seines Leibes und Blutes einsetzte und den Befehl gab: Tut
dies zu meinem Gediichtnis. In diesem Befehl war die Absicht
enthalten, dass das gottesdienstliche Leben der Kirche nicht auf
den Einzelnen, sondern auf die communio, die Gemeinschaft, ge-
richtet sein sollte. Unser Kultus wird nicht durch Menschen, son-
dern durch den Herrn bestimmt, der unter den Seinen in Seinem
Sakrament gegenwiirtig ist.

Darin ist ein deutliches missionarisches Element enthalten.
Sagt nicht der Apostel Paulus: «So oft ihr dieses Brot esst und
den Kelch trinkt, verkindigt ihr den Tod des Herrn, bis Er wieder-
kommt!» Die katholische Abendmahlsfeier predigt den Herrn,
der st und der kommt, den gegenwirtigen und wiederkommenden
Herrn. Hier liegt der Kern alles katholischen gottesdienstlichen
Lebens. Und nie ist die katholische Kirche diesem Kern untreu
geworden. Dix hat in seinem grossen Werk «The shape of the
Liturgy» betont, dass bei allen Unterschieden die Hauptform bei
allen verschiedenen Abendmahlsfeiern die nimliche ist. Und die
Geschichte der Kirche legt ein beredtes Zeugnis ab von der grossen
Werbekraft dieser Handlung. Zitieren wir nur den grossen Kenner
der alten Kirche, den Nichtkatholiken Adolf Harnack. Dieser
schreibt in seinem Werk «Mission und Ausbreitung des Christen-
tums in den ersten drei Jahrhunderten»:

«Eine solche Feier in ihrer Erhabenheit und Weihe, ihrer
Briiderlichkeit und Vielseitigkeit hatte kein anderer Kultus auf-



— 268 —

zuweisen. Jede Empfindung und jedes geistiges Bediirfnis fand
hier seine Nahrung. Die Zusammenstellung von Gebet, Gesang,
Schriftverlesung und Predigt war dem synagogalen Gottesdienst
nachgebildet und musste bereits auf die Heiden den tiefsten Ein-
druck machen; aber indem die Feier des Abendmahls dem zu-
gestellt wurde, war eine Handlung miteingefiihrt, die, so einfach
sie war, unter den verschiedensten Gesichtspunkten betrachtet
werden konnte und betrachtet worden ist. Sie war eine geheimnis-
volle, gottliche Gabe der Erkenntnis und des Lebens; sie war eine
Danksagung, sie war ein Opfer, sie war eine Vergegenwirtigung
des Todes Christi, sie war ein Liebesmahl der Briiderlichkeit, sie
war eine Unterstiitzung der Hungernden und Notleidenden. Mehr
kann eine Handlung schwerlich sein...» (A. Harnack: Mission
und Ausbreitung des Christentums, Leipzig 1902, S. 313 Anm.)

Zum Uberfluss bemerke ich, dass die alte Kirche ihr missiona-
risches Werk nicht beschrinkte auf die Feier der heiligen Geheim-
nisse, und dass in unsrer Zeit die Kirche, jede Kirche, ausser der
Feier der heiligen Geheimnisse, ihre Aufgabe hat in bezug auf
Sendung und Evangelisation, die Verbreitung der Frohbotschaft.
Eine Kirche, die sich mit der Spendung der Sakramente begniigt,
ist eine versagende, und eine, die sich der Verantwortung, die sie
der Masse ausserhalb der Kirche gegeniiber tragt, nicht bewusst ist.
Das gottesdienstliche Leben der Alten Kirche beschriinkte sich
auf die Gldubigen, die Menschen, die durch die Taufe in Christi
Kirche aufgenommen waren, die der Welt abgestorben waren und
nunmehr zum neuen Volk gehorten. Hier war eine neue Gemein-
schaft, in der kein Unterschied bestand zwischen Griechen und
Barbaren, Juden und Heiden, Frauen und Méinnern. Und diese
(temeinschaft kam im gottesdienstlichen Leben zum Ausdruck
und begriindete die grosse Anziehungskraft, die dort vom Kultus
ausging.

Wenn wir auf eine Geschichte von 19 Jahrhunderten zuriick-
blicken, konstatieren wir, dass, obwohl die Grundform, das Schema
des Kultus gleich blieb, doch eine grosse Differenzierung entstanden
ist. Wir denken dabei an die grossen Liturgien des Ostens, die ver-
schiedenen Formen im Westen. Wir brauchen diese Entwicklung
nicht zu verfolgen; fiir uns ist nur von Interesse, dass fir den
Westen durch das Missale Romanum der Abschluss gebildet wurde;
das mit wenigen Ausnahmen bis zum Jahre 1870 die Herrschaft
auf dem Kontinent Europas erlangte. Nur eine Bemerkung wollen



— 269 —

wir in bezug auf die Entwicklung machen. Wir sehen zu unserm
Bedauern, dass der Gemeinschaftsgedanke immer weniger zu
seinem Recht kommt. In der Alten Kirche beteiligte sich ein jeder
aktiv am Gottesdienst. Die Glaubigen brachten ihre Gaben zum
Altar. Die Diakone nahmen sie in Empfang, der Bischof zelebrierte
in Anwesenheit der Priester. Alle Glaubigen, die dazu berechtigt
waren, namen Anteil an der heiligen Kommunion. Im Westen ent-
stand die Praxis, dass der Priester allein zelebrierte, wiithrend die
Gemeinde zuhorte. Man sprach von Messehdren. Die Privatmesse
biirgerte sich ein, wobei der Priester auch nur mit einem Zuhérer
die Messe feiern konnte. Die Gabenspende verwandelte sich in
eine Geldspende, die oft in keinem Zusammenhang stand mit der
Messfeier. Es wurde moglich, dass in einer Kirche zwei oder mehr
Messen zugleich gelesen wurden. So wurde die heilige Handlung
immer weniger Tat, actio, der Gemeinschaft. Und noch haben wir
das Schlimmste nicht genannt. Es entstanden die Kirchensprachen,
wobei die Gebete in einer fir die Glidubigen unverstindlichen
Sprache gelesen wurden. Ja, so entstand die explizite Vorschrift,
dass bestimmte Teile der Messe durch die Gemeinde nicht gehort
werden durften.

Es diirfte einleuchten, dass in dieser Weise der Werbekraft
des gottesdienstlichen Lebens Eintrag getan wurde. Man hat ver-
sucht, dies in verschiedener Weise zu beheben. In der réomischen
Kirche forderte man Privatandachten wihrend der Messe, man
sorgte fiir pomphafte Kirchengebiude, die das Auge entziicken
sollten, man befleissigte sich, den Gesang wihrend des Kultus auf-
fallend schon zu gestalten; allein damit wurde der Bruch, der in
der Tradition der Alten Kirche entstanden war, nicht geheilt. In
unserm Vaterland hat man das auch gefiihlt, und bereits im
17. Jahrhundert Sorge getragen fiir die Ubersetzung des Messe-
textes, neben dem lateinischen Text, der vom Priester gelesen
wurde. Man ging schon so weit, dass man mehrere Sakramente in
der Muttersprache spendete, aber der Respekt vor der romischen
Autoritidt war so gross, dass man lange zogerte, das Latein als
Kirchensprache abzuschaffen.

Dass dies geschah, ist dem grossen Verdienst der Viter von
1870 zu verdanken. Thr Protest gegen das romische Dogma der
Unfehlbarkeit und der bischoflichen Allgewalt des Papstes, auf
Grund der Tradition der Alten Kirche, musste auch zu einer Um-
gestaltung des gottesdienstlichen Lebens fithren. Und wir diirfen



— 270 —

hier der grossen Gestalten des Bischofs Herzog und des Professors
Thiirlings in allen Ehren gedenken, die solch ein bahnbrechendes
Werk verrichtet haben. Man muss die romische Kirche von friiher
und jetzt gut kennen, um sich bewusst zu werden, welch ein ge-
waltiges Werk hier geschaffen wurde. Die Muttersprache wurde
eingefiihrt, die Kommunion unter beiderlei Gestalt wurde die Regel,
der Gemeindegesang wieder zu Ehren gebracht. Nunmehr konnte
erst die Rede sein von Kommunionsgottesdienst, Gottesdienst der
Gemeinschaft. Der schweizerische Zweig der altkatholischen
Kirchengemeinschaft war der erste, der eine eigene Form der
Abendmahlsfeier brachte. Das Auffallende ist hier, dass gerade der
erste Versuch auch der radikalste war, in dem Sinne, dass er am
meisten unabhingig war vom Missale Romanum. In bezug auf
dieses Formular bemerke ich, dass es in mancher Hinsicht den
Bediirfnissen des modernen Menschen entspricht, sich durch Kiirze
auszeichnet und die Aufzihlung von Heiligennamen vermeidet,
indem es nur von «den Heiligen» spricht. Der Aufbau des rémischen
Schemas wurde iibernommen, aber das Gebet nach der Konsekra-
tion hat einen ganz eigenen Charakter und eroffnet dadurch einen
neuen Gesichtspunkt, dass es die Fiirbitten fiir Lebende und Tote
zu einem Gebet zusammenkniipft, so dass sie nicht mehr, wie bei
uns, durch die Konsekration getrennt sind.

Die deutsche Bearbeitung des Messformulars schloss sich dem
Missale Romanum enger an, wie auch die niederlindische Be-
arbeitung von 1909, die die Apostelnamen beibehilt, aber den
Heiligenkatalog der Stadt Rom durch die vier grossen Kirchen-
viter des Ostens und des Westens ersetzt.

Selbstverstindlich wurde die Muttersprache auch fiir die
Spendung der iibrigen Sakramente eingefiihrt.

Nun ist es von Wichtigkeit, zu bemerken, dass das Kirchenvolk
in mancher Hinsicht auf diese Abiinderungen dusserst trige reagierte-
Es hat in Holland lange gedauert, bis die Kommunion unter beiden
Gestalten angenommen wurde. Bis vor einigen Jahren war in
verschiedenen Orten der Segen mit dem Allerheiligsten nach der
Messe noch in Ubung. Es ist im Zusammenhang mit dem Strebel
der Menschen von 1870 unbegreiflich, dass es noch Gemeinden
gibt, wo wihrend der Gebete des Priesters die Gemeinde smg’ﬁ,
oder dass withrend des Gebets nach der Konsekration die Orgel
spielt. Hier wurde der romische Sauerteig noch nicht ganz entfernt:
Und doch wird, wenn man der missionarischen Bedeutung unsré®



— 271 —

gottesdienstlichen Lebens nicht Eintrag tun will, wihrend des
Gottesdienstes eine ununterbrochene Gemeinschaft zwischen Prie-
ster und Glaubigen moglich sein miissen. Es befremdet uns Hol-
lander, zu erfahren, dass es in den Schwesterkirchen Tage gibt,
an denen es nicht maéglich ist, an der Kommunion Anteil zu nehmen.
Hier handelt die Kirche im Widerspruch mit Christi Absicht und
setzt die Kraft der Handlung herab. Wir wollen gleich mehr davon
sagen. Jetzt schon dieses: Wenn man die Kritik der Ausserkirch-
lichen widerlegen will, muss die Kirche selbst alles, was sie tut,
ernst nehmen. Warum, wenn die Glaubigen kommunizieren kénnen,
das Schuldbekenntnis aus dem Beginn der Messe zu wiederholen ?
Dann war es das erste Mal nicht nétig. Unser gottesdienstliches
Leben hat seine grosste Werbekraft, wenn es echt, rein und
wahr ist.

Denn welches ist die Aufgabe des gottesdienstlichen Lebens
der Kirche ? Es muss den Menschen, auch den suchenden, tastenden,
zweifelnden Menschen mit Gott in Beriithrung bringen! Es ist hier
nicht so wichtig, ob der Mensch alles begreift. Unser Gottesdienst
bringt ihn gerade mit dem Unbegreiflichen in Beriihrung. Aber
man darf den Unkirchlichen auch dadurch nicht abstossen, dass
in unseren Kirchen Dinge geschehen, die den MaBstiben, die wir
anlegen miissen, nicht entsprechen. Die Alte Kirche muss dabei
der Spiegel sein, den wir uns vorhalten. Hier liegt eine wichtige
Arbeit fiir unsre Theologen. Sie werden die Frage beantworten
miissen: Wie lassen wir unsre liturgischen Formulare dem Wesen
der katholischen Kirche am besten entsprechen, wie bringen wir
zum Ausdruck, dass die katholische Kirche in unsrer Zeit lebt ?
Es wiire unrichtig, zu sagen, dass unsre Liturgie auf einem be-
stimmten Zeitpunkt festgelegt werden miisste. Es leuchtet ein,
dass die Hauptsache feststeht, aber im Nebenséchlichen ist Raum
fiir Kritik und Moglichkeit zur Abéinderung. Und dann glaube ich,
dass ein solches Studium vom Gemeinschaftsgedanken wird aus-
gehen miissen. Erstens wird man untersuchen miissen, inwieweit
die Aktivitit der Gliubigen im Gottesdienst gesteigert werden
kann. Ich weiss nicht, wie es in anderen Landern ist, aber in Hol-
land wird fast kein Gottesdienst so gut besucht, wie der des Palm-
sonntags, in dem die Palmen verteilt werden und praktisch jeder-
mann aktiv eine Rolle spielt. Solcher Gelegenheiten gibt es mehrere;
ich denke an Marié Lichtmess mit der Kerzenweihe und der Ver-
teilung der Kerzen. Ich denke auch an die Moglichkeiten von



— 272 —

Erntegottesdiensten, wobei die Gemeinde Blumen und Friichte in
die Kirche bringt, die Gott dargebracht und spéter den Kranken
ausgehindigt werden. Ich mochte auf die Aktivierung des Amtes
des Kollektanten und des Tiirhiiters hinweisen. Und so gibt es
mehr Moglichkeiten, die Gemeinde eine Rolle spielen zu lassen.
In diesem Zusammenhang bemerke ich auch, dass es gewiinscht
ist, den Gemeindegesang zu seinem Recht kommen zu lassen, wobei
nicht vergessen werden darf, dass auch der schéne Chorgesang
Existenzberechtigung haben muss.

Der Gemeinschaftsgedanke sollte auch in den Gebeten zum
Ausdruck kommen. Unsre Messformulare enthalten eine Fiille
von Gebeten, aber umfassen doch nicht alle Né6te, die uns Menschen
mit Sorge erfiillen kénnen. Es miisste eine Stelle geben, wo der
Priester in einem freien Gebet oder durch eine Wahl aus einer
Reihe von Gebeten auf diese Bediirfnisse Bezug nehmen kann.
Schliesslich will ich in diesem Zusammenhang die Frage aufwerfen,
ob es in unseren Gottesdiensten nicht zu wenig stille Augenblicke
gibt, zu wenig Gelegenheit fiir das Gebet des einzelnen. Wir finden
davon noch eine Andeutung in der Karfreitagsliturgie. Dort sagt
der Priester: Lasst uns beten, beugen wir die Knie. Dann folgt das
Stillgebet, das vom Priester zusammengefasst wird, wenn er sagt:
Erhebet euch! Die Praxis zeigt, dass man dies zu wenig beachtet.
Das einzige Mal im Jahre, wo man ausgiebig Gelegenheit zum Still-
gebet, hitte, findet es nicht statt.

Im Anschluss hieran kénnte man fragen, ob nicht einige Ge-
bete einen biindigern Ausdruck finden kénnten, ob nicht Wieder-
holungen und veraltete Ausdriicke zu vermeiden wiren.

Es ist meine feste Uberzeugung, dass in dieser Weise die
Werbekraft unsres gottesdienstlichen Lebens zunehmen wiirde, be-
sonders bei einer wiirdigen Ausfiihrung durch den Priester und einer
erbaulichen Mitwirkung der Gemeinde. Hier gilt es wieder, den
Gemeinschaftsgedanken festzuhalten. Der Priester ist fiir die Ge-
meinde da, die Gemeinde muss sich mit dem Priester eins wissen.
Wie die Gemeinde von dem Priester erwarten darf, dass er den
Gottesdienst gehorig leitet, so muss auch die Gemeinde die Haltung
annehmen, die von ihr erwartet werden darf, diusserlich und inner-
lich. Gemeinde und Priester miissen sich der Tatsache bewusst
sein, dass der Kultus der Kirche sie mit dem lebendigen, uns in
Jesu Christo offenbarten Gott in Beriihrung bringt. Unser gottes-
dienstliches Leben ist das Leben, in dem wir Gott dienen, indem



— 2713 —

wir Thm unser Leben weihen. Dies heisst: es Gott darbringen als
ein Opfer, das 1hm wohlgefillig sein moge. Unsre Feier der heiligen
Geheimnisse muss ein Mitopfern all unsrer Werke in der Dar-
bringung der geweithten Gaben sein. Das heilige Messopfer stellt
uns Gottes Erlosungswerk vor Augen, wir feiern den gegenwiirtigen
Christus, der Sein Leben Gott darbrachte und weihte. In der Dar-
bringung der Gaben vereinigen wir uns selbst, unser Werk, unser
Leben mit Seinem Opfer, und in der Kommunion diirfen wir
Seiner, Seines Lebens, Seiner Gnade teilhaftig werden.

Wenn Gemeinde und Priester dieses durch ihre Handlungen
wihrend der Messe bekennen, will das nicht besagen, dass der
Unkirchliche, der zufiillig anwesend ist, dies begreifen wird, aber
er wird wohl erkennen, dass der Gott, dem man dort dient, ein
lebender Gott ist und etwas bedeutet fir diejenigen, die dort im
Gottesdienst zusammen sind. Und er wird spiiren, dass ihm etwas
fehlt.

Hier liegt eine wichtige Aufgabe fiir diejenigen, die Gelegenheit
haben, die Gemeinde zu wirklich liturgischem Bewusstsein zu
erzichen. Und ich mochte allen Geistlichen ans Herz legen, alle
gottesdienstlichen Handlungen der Kirche und alle kirchlichen
Feiertage wiirdig zu gestalten. Ich denke dabei an Aschermittwoch,
Griindonnerstag, Karfreitag, Ostersamstag, Marid Lichtmess. Ich
denke auch an die Moglichkeit, diese Tage eventuell in Abend-
gottesdiensten zu feiern.

Und dann moge die Kirche ihre Aufmerksamkeit auf die
Gottesdienste richten, die einen rein missionarischen Charakter
tragen. In Vesper und Abendandacht liegen Moglichkeiten, die
nicht versiumt werden diirfen. Ausserdem moge die Kirche be-
denken, dass sie auch die Moglichkeit besitzt, andere Gottes-
dienste einzurichten, die eine deutliche Sprache hinsichtlich der
der Kirche Entfremdeten sprechen, wenn diese Gottesdienste auch
erst dann ein wirkliches Resultat zeitigen, wenn sie zum Heiligtum
der katholischen Abendmahlsfeier fiihren.

Schliesslich wollen wir ein paar Bemerkungen iiber das gottes-
dienstliche Leben des Gliubigen machen. Wir kénnen uns kurz
fassen, da bereits vieles von dem vorstehend Gesagten auch auf
diesen zweiten Teil seine Anwendung findet.

I11.Das gottesdienstliche Leben des Gldubigen. Moge
doch von jedem Altkatholiken gesagt werden, was Gott von Paulus



— 274 —

sagte: Siehe, er betet. Unser Gottesdienst ist eitel, wenn er sich auf
die Kirche beschrinkt. Und wie die missionarische Bedeutung der
betenden Gemeinde nicht unterschitzt werden darf, so kann ein
gewaltiger Einfluss von der betenden Familie ausgehen. Und wenn
nur dieses das Resultat wire: dass die Familie wieder Gemein-
schaft wird und aufhort, ein Zusammensein von Menschen zu
sein, die aus mehr oder weniger zufilligen Griinden zusammen-
gehoren. Es kommt aber noch etwas hinzu. Es ist immer mehr meine
feste Uberzeugung geworden, dass die Kirche der Sikularisation
niemals durch Assimilation steuern kann; nicht durch Nachgeben
der Welt gegeniiber wird die Kirche diese wieder gewinnen: die
Kirche wird durch ihre Taten und ihr Verhalten zeigen miissen,
dass sie zum dritten Geschlecht gehort, jenem neuen Volk, der
Gemeinschaft derer, die aus der irdischen Finsternis zu Gottes
wunderbarem Licht berufen sind. Und die Christen miissen sich
nicht schimen, im téglichen Leben, das fiir sie ebenfalls Gottes-
dienst ist, anders als die Masse zu sein, die viel zu vielen, die ohne
Gott leben.

Es soll die Aufgabe der Geistlichen sein, den Gldubigen bei-
zubringen, dass die Familie die ecclesiola ist, die Kirche im Kleinen,
aber auch die Zusammenkunft der Gldubigen, Gemeinschaft der
Heiligen, in der Gott gesucht und geehrt wird. Einige nieder-
lindische Geistliche sind bereits geraume Zeit dabei, ein Hand-
buch abzufassen, das dabei als Leitfaden dienen kann. Dieses
wird auch Hinweise enthalten fiir die Haltung der Glaubigen bei-
Sakramentspendungen im Hause. Ich denke hier im besondern
an die Krankenolung und die Krankenkommunion. Ich habe den
Eindruck, dass man wohl einmal vergisst, welch eine gewaltige
Verkiindigung von diesen Handlungen ausgeht, gerade auch hin-
sichtlich des Unkirchlichen, der nicht immer ein Gleichgiiltiger
ist, der sogar oft ein Suchender ist. Hier soll die Kirche durch
Wort und Handlung zeigen, was sie dem kranken Menschen bringt,
und besonders, dass sie sich selbst davon bewusst ist, was sie
bringt, indem sie darauf besteht, dass die Umgebung, in der die
Handlung vor sich geht, der heiligen Bedeutung derselben ent-
spreche.

Ich méchte noch auf die Forderung der Bibellesung hinweisen,
die an die katholische christliche Familie gestellt werden darf
und die von den Geistlichen verlangt, dass sie ihre Gliubigen in die
Bibel einfiihren und zu derselben erziehen.



— 275 —

In dieser Weise ist grosser Gewinn zu erzielen, weil dann
unter uns das Streben nach bewusst christlichem IL.eben erwachen
wird, so dass die Gldubigen aus Gott und mit Gott leben und
durch diese Gemeinschaft mit Gott aus innerm Dringen den
Nichsten suchen, und die, gendhrt durch Gottes Nihe, diesem
Nichsten auch etwas geben konnen. Was niitzen Pline und Theo-
rien, was niitzt Evangelisation, wenn das alles nicht durch jenes
innig mit Gott verbundene Leben getragen wird, das nur durch
die Gemeinschaft der Kirche entsteht. Ich mochte in diesem Zu-
sammenhang noch einen Gedanken erwihnen, der in wunsrer
Kirche lebt, den Ordensgedanken, der nicht einen Moénchsorden
will, sondern im Geist der dritten Orden eine Vereinigung der-
jenigen, die sich dazu verpflichten, bestimmte Regeln in ihrem Leben
zu beobachten.

Denn, wenn unsre Kirche ihre missionarische Aufgabe lésen
will, wird dies nicht das Werk eines Komitees oder einer Vereinigung
sein, sondern dann wird jeder Altkatholik eine Zelle bilden miissen,
die nicht unterrichtet durch Worte, sondern die von Leben zeugt
und die bereit ist, dieses Leben weiterzugeben. Wenn unser ganzes
gottesdienstliches Leben, das der Kirche und des Gliubigen, zeugt
von Gottesdienst, vom gehorsamen Dienst fiir den lebendigen
Gott, dann wird Gott, der dreieinige Gott, den Voélkern ver-
kiindigt werden, dann wird die befreiende Botschaft Anklang
finden, dass Gott Vater ist, dass der Sohn Erléser ist, und dass der
reist herrscht.

Summary of the Address on «The missionary significance of
the life of worship», by Prof. Dr. P. J. Maan, of Utrecht

1. The Church must follow up the missionary command in its
life of worship also. This applies to the religious life of the Church
and of the individual.

2. With regard to the life of worship, the Charch is bound to
the form of worship prescribed by Christ.

3. Our life of worship must be tested by that of the ancient
Church, where it stood entirely as the sign of the fellowship (com-
munio).

4. The development of the Church’s life of worship has not
done complete justice to this thought of the fellowship.

5. The break with Rome has led to a new consideration in
the field of the life of worship.



— 276 —

6. The practical working out of the principles then established
has lagged behind the extension which these beginnings had.

7. Let the congress appoint a commission to study the co-
ordination of liturgical practice and to report thereon to the
bishops.

8. This commission to examine:

a} whether there is occasion and inducement to make alterations
in the existing eucharistic liturgies;

b) the desirability of providing opportunity for the congregation
to take part in the Holy Communion every Sunday;

¢) the desirability if a regulation prescribing that whilst the
priest is praying the congregation should not sing nor should
the organ be played;

d) the possibilities of greater activity for the congregation
during services.

9. The behaviour of the congregation both in and outside
the church building must bear witness to their fellowship with
the living God.

Der Vorsitzende stellt das Referat zur Diskussion.

Prof. Riithy meldet sich. Er meint, es sei hauptsachlich das
srundsitzliche zu beobachten. Die missionarische Bedeutung des
gottesdienstlichen Lebens stellt die Frage nach dem Zweck des
Gottesdienstes. Man hat jedoch zu unterscheiden zwischen &us-
serer Aufgabe und innerer Bedeutung. Die Liturgie kann keinen
missionarischen Zweck in sich haben. Unsere Liturgie zu moderni-
sieren ist ein gefihrliches Unternehmen. Er warnt davor, die
Liturgie als ein Propagandamittel zu betrachten. Rémischerseits
hat man unsere Liturgie in der Muttersprache in allzu kurzschliis-
siger Weise als ein Experiment betrachtet, das nicht imstande war,
die «erwarteten» Massen in die Kirche zu bringen. In der Familie
kann man allerdings Wesentliches leisten.

Pfarrer H. Flury bemerkt ebenfalls, dass die Liturgie kein
Gegenstand der Propaganda ist. Er wiirde eher der Arkandisziplin
beistimmen. Man soll die Gliubigen dazu bringen, dass sie durch
ihre Haltung in Kirche und Leben ihr religioses Bekenntnis auf-
bauen. Die Einsetzung einer internationalen Kommission fiir diese
Fragen scheint ihm nicht wiinschenswert. Jede Kirche soll fir
sich diese Arbeit an die Hand nehmen, und er meint, dass dies fiir



— 277 —

die Schweiz nicht notwendig ist. In der Schweiz kann jedermann
an der Kommunion teilnchmen. Das ist ein Recht der Gliubigen,
aber sie miissen von diesem Recht denn auch Gebrauch machen.
Es scheint ihm wiinschenswert, dass die Orgel schweigt wiithrend
des liturgischen Gebetes.

Prof. U. Kiiry weist darauf hin, dass eine Kommission fiir
diese Zwecke schon auf dem Kongress in Ziirich, im Jahre 1938,
auf Antrag des Prof. van Riel, eingesetzt worden ist. Die Bischife
haben diese Kommission ernannt. Sie hat vielleicht ihre Kxistenz-
berechtigung verloren. Statt der Ernennung einer neuen Kom-
mission wiire eine Neubelebung der Ziircher Kommission erwiinscht.

Prof. Maan sagt, dass das Verfahren des Ziircher Kongresses
ihm nicht unbekannt war. Weil man von der damals eingesetzten
Kommission nichts mehr gehort hat, hoffte er, durch seinen Vor-
trag das Interesse wieder erwecken zu konnen; er ist der Meinung,
dass eine Zusammenarbeit zweckmassig sein kann.

Der Vorsitzende schligt vor, diesen Gegenstand als Wunsch
des Kongresses dem Kongressausschuss zu iibergeben. Die An-
wesenden erkliren sich damit einverstanden.

Prof. Riithy fragt, welche Mitglieder dieser Kommission an-
gehoren. Dariiber kénne heute noch nichts gesagt werden, lautet
die Antwort.

Nunmehr erteilt der Vorsitzende Herrn Prof. Dr. W. Kippers,
Bonn, das Wort, der referiert iiber:

Aufgaben der inneren Mission mit besonderer Beriicksichtigung
der Evangelisation an Unkirehlichen

Allem zuvor mochte ich bemerken, dass mir das Thema dieses
Vortrages von der Kongressleitung gestellt wurde und somit nicht
meiner freien Wahl entsprungen ist. Ich habe mir deshalb die
Freiheit genommen, es in einem Sinne zu behandeln, der es mir
erlaubt, einige Gedanken auszusprechen, die mir fir die weitere
Entwicklung unserer altkatholischen Bewegung wichtig zu sein
scheinen. Da im Rahmen des bestehenden Programmes unserer
Tagung nur eine gute halbe Stunde zur Verfiigung steht, der viel-
leicht einige kurze Augenblicke klirender Aussprache sich anschlies-
sen, muss ich versuchen, den Stoff auf wenige Hauptgedanken zu-
sammenzudringen. Ich bitte deshalb von vornherein um Nachsicht,
wenn manches einseitig und vielleicht missverstindlich bleiben



— 278 —

sollte, was erst bei genauerer Ausfiihrung im Zusammenhang
seiner Begriindung und in seiner Zielsetzung deutlich werden kénnte.

Als im Jahre 1928 zu Jerusalem die Internationale Missions-
konferenz versammelt war, um die Lage der Christenheit nach den
tiefen Verdnderungen des ersten Weltkrieges zu iiberblicken,
herrschte Einmiitigkeit im Urteil iiber den neuen Weltzustand :
die in allen Vélkern mit der Gewalt eines Naturvorganges wirksame
Hinwendung zur reinen Diesseitigkeit wurde erkannt und mit dem
seither in christlichen Kreisen immer geliufiger gewordenen Wort
der «Sikularisierung» bezeichnet. Und wenn heute irgendwo in
unseren kleinen Gemeinden ehrlich arbeitende Pfarrer und ernst-
hafte, fromme, kirchliche Laien sich Rechenschaft geben iiber den
Stand der Dinge, so kommen sie wohl iiberall zu einem im Grunde
gleichen Ergebnis: viele, allzuviele um uns her und in unseren
Gemeinden selbst sind fern von der Kirche, leben ein Leben, in dem
sie die Kirche weder anklagen noch suchen, sondern ganz einfach
praktisch ignorieren! Sie sind moderne Menschen, vielleicht voller
Fragen, Sorgen, Hoffnungen und Interessen, doch die Kirche ist
fiir sie eine Groisse ausserhalb ihres Lebenskreises, vielleicht noch
ehrwiirdig wie das stille Sterbezimmer eines Grossvaters, doch in
keiner Weise aktuell und ohne erkennbare Verbindung mit ihrem
Alltag. Doch genug davon! Dieser Zustand ist ja zu bekannt. Es
fehlt durchaus nicht an Beschreibungen dieses modernen Menschen
und auch nicht an der Einsicht, dass gerade seine neue Lebensform
Anlass zu grossen, weltumspannenden Krisen mit erschiitternden
Zusammenbriichen ist. Ja weithin besteht sogar der Gedanke, dass
vielleicht allein die von der Kirche gehiiteten Werte in der Lage
sind, noch grossere Krisen und noch furchtbarere Zusammenbriiche
zu verhiiten. Von hier kommt auch das Interesse an der durch unser
Thema aufgeworfenen Frage: Konnen wir Altkatholiken einen
eigenen Beitrag leisten, der vielleicht eine neue Erfolgsaussicht er-
offnet im Kampf gegen die fortschreitende Entkirchlichung und
Sdkularisierung ? Oder vielleicht besser gesagt : Worin bewithren wir
uns als die Stadt auf dem Berge, als Salz der Erde und Licht der
Welt gegeniiber dem Verfall der Intelligenz, in dem Ringen der
Arbeiterschaft um soziale Gerechtigkeit, im Suchen der Jugend
nach sinnerfiilltem Leben? Im Lichte solchen Fragens wird der .
Zustand des modernen Menschen also als irgendwie anormal, als
eine Art Krankheit angenommen, bei der wir selbst glauben, um
die heilende Medizin zu wissen. Fragen wir nun aber, worin diese



— 279 —

Medizin genau besteht und wie sie wirksam werden kann, so zeigen
sich grosse Unklarheiten und Schwierigkeiten, und es ist der Sinn
dieser Ausfithrungen, hier vielleicht ein Stiick weiter zu helfen. Bei
der Behandlung einer Krankheit ist die richtige Diagnose das Ent-
scheidende. Der zureichende Grund fiir Schmerz und Missbildung
muss aufgedeckt werden! Und im wesentlichen gilt, vor allem bei
geistigen Vorgingen, der Satz: «cessante causa cessat et effectus.»

Natiirlich ist sich die grosse Masse der heute lebenden, modernen,
«aufgeklirten» Menschen der Griinde, die zu der sie beherrschenden
«Ideologie» oder «Mentalitdt» gefithrt haben, nicht bewusst. Die
Masse lebt, wie Prof. Brunner es so richtig erkannt und im 2. Band
der Studien fiir Amsterdam auch treffend dargestellt hat, im Banne
bestimmter « Axiomen», die sie beherrschen wie nur je die Gottheiten
der Vorzeit einen Negerstamm in Innerafrika! Doch diese Axiome
selbst sind ganz deutlich erkennbare Friichte des grossen, die neu-
eren Jahrhunderte durchziehenden Kampfes der europiischen Auf-
klirung. Dieser Kampf wurde im wesentlichen gefiihrt als ein
Kampf um die Freiheit gegen die Kirche oder doch als Befreiung
von der Vorherrschaft der Kirche. Der Mensch entdeckte die Welt
und ihre Gesetze und geriet dabei, oft ohne es selbst zu wollen, in
eine gefihrliche und erbitterte Auseinandersetzung mit der letzten
Endes auf das Jenseits gerichteten Kirche. Die erste Phase dieses
Freiheitskampfes war die Losung vom Bann des mittelalterlichen
Papsttums. Und wer wollte heute nicht einen Laurentius Valla
loben, der die «pia fraus» der konstantinischen Schenkung ent-
larvte; wer nicht einen Leonardo da Vinci preisen, der gegen das
heilige Gebot der Kirche menschliche Leichname mit dem Sezier-
messer erforschte ? Nun, iiber diese Dinge ist heute selbst im Rom
der Cittd del Vaticano kein Streit mehr. Die zweite, mit einem
weniger klaren Ergebnis abgeschlossene Phase der Befreiung ist
die in der grossen Franzosischen Revolution gipfelnde Geistes-
bewegung, die allein erst die eigentliche moderne Welt des 19. und
20. Jahrhunderts ermoglichte. Lassen wir hier den Streit um Wert
und Unwert dieser Vorgiinge auf sich beruhen, entscheidend ist fiir
uns nur das Eine: Die Kirche, die bis kurz vor 1798 Hexen ver-
brennen liess — und zwar bekanntlich im Bereich beider grossen
Konfessionen! —, war der neuen Geistesmacht nicht gewa.chsgn!
Ja mehr noch, genaue Einsicht in den wirklichen Verlauf der Dinge
zeigt, wie viel die Kirche selbst zur Entstehung und Verbreitung
des sie ablehnenden Geistes beigetragen hat. Mit ganz besonderer



— 280 —

Klarheit wird gerade diese Seite deutlich an dem zweibidndigen
Werk eines Berliner Gelehrten aus dem Jahre 1927, Bernhard
Groethuysen, «Die Katholische Weltanschaung und die Entstehung
der biirgerlichen Welt in Frankreich». An Hand ausgiebiger Quellen
wird hier mit vorbildlicher Einfiihlung und Gerechtigkeit gezeigt,
wie nun aber nicht etwa die «schlechte Kirche» der Jesuiten, sondern
gerade die ernste, edle, ehrliche, «gute Kirche» der Jansenisten es
war, aus der mit tnnerer Notwendigkeit der neue Mensch erwuchs.
Je treuer und ehrlicher Minner wie der ehrwiirdige Quesnel sich
an die alte, von Augustin vor allem bestimmte Tradition an-
schlossen, desto tiefer wurde die Kluft, die sich zwischen ihnen
und jenen neuen Menschen auftat, die von der Grosse und dem
Wert der Aufgaben im Diesseits erfiillt, den Willen des Schopfers
nicht im Weltuntergang und einer Ausgleichung der durch Luzifers
Fall verminderten Engelzahl erschépft sehen wollten.

Die prinzipielle Jenseitsreligion war nun einmal nicht fihig,
der Lebensentfaltung in Staat, Kultur, Wissenschaft und Technik
Richtung und Halt zu geben. Mit umstindlicher Genauigkeit lisst
Groethuysen dies in der Behandlung der Stellung zu Tod, Siinde,
Glaube und Gottesidee zu Tage treten: der eigentliche Gegenpol
zur Aufklirung ist nicht die durch die moderne Klugheit der Je-
suiten geleitete und geformte Kirche, sondern durchaus jene andere
Kirche, die sich selbst treu bleibt und ihren grossten Meister in
Augustin besitzt, der ihre Motive und Antriebe in klassischer Form
verkorpert hat.

Ist dies alles in bezug auf die «Causa» der Aufklirung und
damit die heute noch herrschenden Axiome des modernen Menschen
im wesentlichen richtig gesehen, so bleibt uns die Wahl zwischen
zwei Folgerungen :

Entweder ist der Anstoss des modernen Menschen an der
Kirche im Grunde jenes Argernis, dem schon Christus selbst be-
gegnete und das deshalb die Kirche in nichts von der geradlinigen
Verfolgung ihres einmal eingeschlagenen Weges abbringen darf;

oder der Anstoss des modernen Menschen ist darum berechtigt;
zum mindesten nicht einfach vollig unberechtigt, weil er auf einen
Erkrankungszustand der Kirche selbst sich bezieht und darum die
Kirche mahnen kann, den Schaden zu erkennen und abzustellen-

Bekanntlich hat nun aber die Kirche zu keiner Zeit gegeniiber
dem die neueren Jahrhunderte durchzichenden Prozess, der zurl
heute fast abgeschlossenen Sikularisierung aller Lebensgebiete §¢°



— 281 —

fiihrt hat, einfach stillschweigend kapituliert. Sie hat vielmehr oft,
lange und zum Teil sehr heftig dagegen reagiert, und tut dies nach
Kriften auch heute noch! Und zwar kénnen wir dabei vier Haupt-
formen der Reaktion unterscheiden, die natiirlich in der Geschichte
selbst sich nicht immer so reinlich von einander trennen lassen.
Hier interessiert uns jedoch nur das Wesentliche der vier Reaktions-
weisen selbst:

1. Die erste Antwort, die die Kirche ihren Gegnern erteilte,
war der Versuch gewaltsamer Unterdriickung. Getreu der Lehre
von den ihr anvertrauten Schliisseln zu ewiger Seligkeit oder
ewiger Verdammnis, vermochte die Kirche ja in denen, die sich
ihrem Einfluss grundsitzlich entzogen, nur verlorene Schafe zu
sehen. Kerker, Folter und Scheiterhaufen konnten, ja mussten
schliesslich als heilige Mittel anerkannt werden, um entweder die
Irrenden mit solchen drakonischen Mitteln doch noch dem Heile
zuzufithren oder doch wenigstens den Rest der Herde vor dem
Verderben zu bewahren. Es ist dies die bekannte, typische Reaktion
der papstlichen Kirche; doch beschrankte sich dieser Geist durchaus
nicht einfach auf dieselbe. Man kann aber doch sagen, nach und
nach ist die Einsicht in die praktische Erfolglosigkeit dieser Re-
aktion so gross geworden, dass Gewaltanwendung in Fragen des
Glaubens nur noch in Rom einen allerdings sehr vorsichtig gewor-
denen Anwalt besitzt, wihrend alle anderen Kirchen diese Moglich-
keit grundsétzlich ablehnen.

2. Die zweite Form der Reaktion auf den Freiheitskampf des
modernen Menschen, die aber schon von Anfang an neben der
ersten Form, der Gewaltanwendung, herlief, ist der Versuch der
Widerlegung mit geistigen Gegengriinden, genauer gesagt die grosse
und umfangreiche Bemiihung der Apologetik! Da die Kirche die
Verkorperung der Wahrheit ist oder doch wenigstens im Besitze
der Wahrheit sich befindet, hat sie, meint man, nur von sich
selbst Rechenschaft abzulegen, sich selbst zu erkliren, zu predigen
und zu bekennen, um mit Sicherheit die Gegner zu widerlegen und
ihnen wenigstens jedes Recht des weiteren Widerstandes zu nehmen.
Gross und weit ist das Feld, auf dem hier der Kampf gefiihrt wurde,
schier uniibersehbar sind seine Formen in den verschiedenen Zeiten
und innerhalb der verschiedenen Kirchen. Doch wihrend die Apo-
logeten der Alten Kirche einer Kette siegreicher Heerfiihrer gleichen,
angefangen von Justinus Martyr bis hin zu Augustin, ja in gewissem
Sinne bis zu den Summen des Aquinaten, so 16st sich die Geschichte

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1948. 19



— 282 —

der Apologetik der neueren Zeit umgekehrt eher auf in ein Gewirr
von Riickzugsgefechten eines wenn nicht geschlagenen, so doch
nicht mehr siegreich vordringenden und vor allem nicht mehr ein-
heitlich gefiihrten Heeres. Charakteristisch ist dabei auch, dass auf
einzelne bedeutende Namen am Anfang, von denen der Bossuets,
des grossen Bischofs von Meaux, vielleicht der gewichtigste ist,
keine grossen Namen mehr erscheinen. Heute gilt die Apologetik
allgemein als eine verlassene Wissenschaft. Wer wollte sie neu her-
vorholen? So haben also im grossen gesehen die beiden ersten
Reaktionen der Kirche auf die moderne Welt griindlich versagt und
abgewirtschaftet! Steht es nun um die beiden letzten besser und
aussichtsreicher ?

3. Der Schluss, den die Kirche selbst aus dem Versagen der
beiden erstgenannten Mittel zog, war die Erkenntnis, dass die
Auseinandersetzung mit dem unheimlichen Gegner nicht linger
mit Streit, sondern nur noch mit der stillen Macht dienender Liebe
gefithrt werden kénne und diirfe! Der Ruf nach dem «Praktischen
Christentum» wird zur rettenden Parole. Und in allen Kirchen
bliihen die Werke der inneren Mission auf (wenn wir den hier nicht
zu behandelnden Vorgang der dusseren Mission ausser acht lassen).
Mit dem Mut und der Selbstverleugnung von Helden und Mair-
tyrern steigen iiberall Manner und Frauen hinab in die Tiefen der
Not und beginnen einen ergreifenden Kampf um die Rettung von
Leib und Seele ihrer verlorenen Briider.

Es ist kaum noétig, hier Namen aufzuzahlen, Vinzenz von Paul,
Elisabeth Fry, Wichern, Pastor Fliedner, Dr. Barnardo, Mathilde
Wrede und der vielleicht grosste unter ihnen : Vater Bodelschwingh !

Obhne das Werk dieser Pioniere wire wohl kaum ein so
wichtiges und grosses Werk wie das Okumenische Hilfswerk der
Kirche so rasch gewachsen und wirksam geworden. Dennoch sind
sich schon heute die Einsichtigen klar dariiber, dass alle Erfolge
der Kirche auf diesem Gebiet an der Gesamtlage, die uns hier
beschéftigt, nichts Entscheidendes dndern. Es sind Achtungserfolge,
die gewissermassen gelungenen Ausfillen der Besatzung einer be-
lagerten Festung gleichen, ohne den Zustand der Belagerung selbst
aufheben zu kénnen. Dazu kommt gerade fiir uns Altkatholiken,
dass dieser ganze Weg infolge der véllig unzureichenden Mittel und
Moglichkeiten wirklich nur eine Nebenerscheinung sein kann.

4. So bleibt die vierte Reaktionsweise: die Selbstbesinnung der
Kirche, in der die Erkenntnis sich durchsetzt, dass die Gerichte des



— 283 —

Herrn beim Hause Gottes anfangen und dass der Herr des Wein-
berges «jede Rebe reinigt, damit sie mehr Frucht bringe», dass er
aber auch den unfruchtbaren Feigenbaum schliesslich wird abhauen
lassen, wenn alles Graben und Diingen um seine Wurzeln nichts
niitzt !

Wir sehen diese ganze, besondere Reaktionsweise geschichtlich
wirksam in den immer neuen Ansitzen zur Erneuerung, zur Re-
formation der Kirche von den Thesen Martin Luthers angefangen
bis hin zur « Gesellschaft der Freunde» und der modernen « Gruppen-
bewegung». Grosse theologische Namen und gesegnete Manner und
Frauen in grosser Zahl stehen dabel vor unserem geistigen Auge,
und wer, der wirklich weiss, worum es sich dabei im einzelnen
handelt, wollte heute Recht und Wert dieser Reaktion bezweifeln ?
Hier liegt offenbar der Punkt, an dem iiberhaupt in der ganzen
Frage noch etwas zu hoffen ist! Und menschlich gesehen darf man
auch sagen, dass alle Kirchen, einschliesslich der romischen, ihre
heutige Stellung in der Welt jenem Ernst der Selbstpriifung und
Selbstkritik verdanken, aus dem ihr immer wieder eine Erneuerung
geschenkt wurde. Hierher gehort ja auch die Entstehung unserer
altkatholischen Kirchen. Unter Schmerzen haben die Viter um 1700
und um 1870 erkannt, wie sehr die Kirche der «reformatio in capite
et membris» bedurfte.

Wihrend nun aber bei allen anderen reformatorischen Selbst-
besinnungen in der Kirche die Erneuerung auf Kosten und zum
Schaden der Einheit erfolgt, liegt das Wesentliche der altkatho-
lischen Selbstbesinnung gerade in der Besinnung auf die Einheit und
in der praktischen Riickkehr zu ihr! Und weil in der Spaltung der
Christenheit ein wichtiger Grund zum Irrewerden des modernen
Menschen an der Kirche liegt, bedeutet schon allein diese grund-
sitzliche Form der altkatholischen Erneuerung der Kirche einen
wichtigen Schritt vorwiirts zur echten Uberwindung des Sikula-
rismus. In der Okumenischen Bewegung sucht man das gleiche zu
erreichen; die altkatholische Kirche ist mit ihr deshalb zutiefst ver-
bunden. Nun haben wir aber, bedingt durch die besonderen Kampfe
gegen die falschen Neuerungen in der katholischen Kirche, prak-
tisch die Selbstbesinnung iiberwiegend als treues Festhalten am
tiberlieferten depositum fidei geiibt. Tatsiichlich bleibt dies auch
die unerlissliche Grundlage. Und doch herrscht wohl Einmiitigkeit
unter uns dariiber, dass ein blosses Konservieren der alten Kirche
ebenso wenig moglich ist wie eine einfache Repristination und dass



— 284 —

beide keine werbende und bewegende Kraft besitzen. Solche Kraft
besitzt stets nur das Neue. Da wir nun aber vollig einig dariiber
sind, dass dieses Neue niemals die von aussen eindringende oder
sich einschleichende Neuerung sein darf, so kommt nur in Frage, was
wir die «Katholische Erneuerung der Kirche» nennen kénnen. Raum
und Bereitschaft fiir den Creator Spiritus, der die Glieder am Leibe
Christi wachsen und zum rechten Gebrauch sich bewegen lisst, das
alletn ist die katholische Erneuerung, auf die alles ankommt. Das
blosse Bewahren des «Depositum» konnte ja eine Kirche dem
Knecht im Evangelium gleichmachen, der das anvertraute Pfund
vergrub und sich bei der Riickkehr des Herrn auf seine Treue be-
rief! Der Geist aber, der bestimmt ist, die Glaubigen in alle Wahr-
heit zu leiten, schafft auch jenes Wuchern mit dem anvertrauten
Pfund, das der Herr verlangt und lobt.

Wir konnen den Gehalt der Altkatholischen Bewegung nicht
gross, nicht weit und tief genug fassen. Bewdhren muss sie sich aber
darin, dass sie in sich die Voraussetzungen besitzt, bestimmte Fragen
besser zu beantworten und bestehende Note wirksamer zu iiber-
winden, als es anderen bisher méglich war! Im Wuchern mit dem
anvertrauten Pfund miissen sich ja der Wert der Ware und die
Tiichtigkeit des Héndlers zeigen. Wir wollen versuchen, in skizzen-
hafter Andeutung dies fiir die drei grossen Gebiete der Philosophie,
der Bibelwissenschaft und des praktischen Lebens aufzuweisen:

1. Wir wissen heute, das Kulturen und Zeitalter keine will-
kiirlichen Gebilde sind, sondern dass in all ihren Einzelgestaltangen
sich eine Ganzheit ausdriickt, die man stets auch in einer bestimm-
ten zugehérigen Gedankenwelt, einer Philosophie, wiederfindet.
Nun hat aber die altkatholische Bewegung sich noch nicht wirklich
umfassend entfalten konnen. Ihre Moglichkeiten sind deshalb bisher
nur in Anféingen und Bruchstiicken erkennbar. Und hierher scheint
uns nun vor allem eine ganz bestimmte Linie auf dem Gebiet der
Philosophie zu gehéren. Wir meinen den Gegenpart zu jener grossen,
die europiische Geistesgeschichte beherrschenden Geisteslinie, die
durch die Namen Plato, Augustin, Thomas und Kant gekennzeich-
net ist. Um dem Schoépfer und dem Geschopf besser gerecht werden
zu kénnen, als alle Platoniker es je vermogen, also um Raum zu
schaffen fiir eine bessere, gesiindere Stellung zu Bibel und Natur,
setzte Duns Scotus seinen Nominalismus gegen die platonisch-
aristotelische Spekulation der «Realisten». Die reifste Frucht dieses
Ansatzes liegt vor in der heute noch aktuellen, leider aber fast



— 985 —

vollig vergessenen und auch verkannten Philosophie des grossen
John Locke. Die alte, platonische Linie des Geist- und Weltver-
stindnisses setzte sich in moderner, kritischer Form fort in Kant.
Mit ihren Schriften «Antikant» und «Nexus naturalium et supra-
naturalium» traten ihm die zwei entscheidenden Inauguratoren
der altkatholischen Bewegung, Benedikt Stattler und Joh. Michael
Sailer, entgegen. Thnen folgten Hermes und Anton Giinther, und
auf ihren Schultern erhob sich schliesslich der altkatholische
Professor der Philosophie und zweite Bischof der Altkatholiken in
Bonn, Theodor Weber, mit seiner «Ontologie des positiven Christen-
tums», fand allerdings dabei in der eigenen Kirche nur einen ein-
zigen, vollig unbeachtet gebliebenen Schiiler und Fortsetzer seiner
Gedanken. Von der hier angedeuteten Generallinie aus wire es
leicht und verlockend zu zeigen, welche Verschiebungen grund-
legender Punkte biblischen Denkens in der Kirche unter dem Ein-
fluss platonisch-augustinisch-thomistischen oder auch kantia-
nischen Denkens eingetreten sind. Es sei nur kurz erinnert an das
entscheidende Schema Idee gleich wahres, werterfiilltes Sein gegen-
iiber der Materie als dem uneigentlichen, wertlosen oder doch minder-
wertigen Sein mit all seinen Folgeerscheinungen in der Anthropo-
logie, woraus dann wieder eine ganz bestimmte Wertung des
praktischen Lebens auf dieser Erde sich ergibt. Es wiire ein Leichtes,
von hier aus die gesamten Weltanschauungsfragen kritisch auf-
zurollen, doch ist ja hier keinerlei Méglichkeit dazu. Es ist nur
festzustellen, dass die geschichtlichen Anfinge der altkatholischen
Kirchenbildung besonders in der Person Bischof Webers mit einer
Gesamtschau dieser Fragen verbunden sind, die nicht ohne grossen
Schaden fiir die ganze Bewegung weiter in volliger Vergessenheit
ruhen kann. Fest steht jedenfalls auch, dass nur in dieser Weise
sich im Bereich des Altkatholizismus etwas verheissungsvoll
Neues gezeigt hat und noch zur Verfiigung steht. Groethuysen hat
gezeigt, dass die platonische Weltanschauung der Kirche einen ent-
scheidenden Grund fiir die Entkirchlichung bedeutete.

Das Fortbestehen dieser prinzipiellen Weltfremdheit und
latenten Weltverneinung in Verbindung mit einer gegen den
Pantheismus im Grunde nicht gesicherten Theologie ist die tiefe
Not der Kirche augustinischer Prigung ! Klerikale Herrschsucht oder
kligliche Verweltlichung sind nur natiirliche Folgen des tief ver-
borgenen, nicht erkannten und darum auch nicht behandelten



— 286 —

Leidens. Heilung aus starken und reinen Quellen tut not und
Schliissel und Weg dazu sind uns in die Hand gegeben.

2. Der entscheidende Grund fiir die moderne Abkehr von der
Kirche liegt nun aber doch noch in etwas anderem: in den als
unangreifbar hingenommenen Ergebnissen der historischen Kritik
an den Tatsachen der biblischen Berichte, zumal an allem, was
Wunder und Weissagungen betrifft. Wer wiisste nichts zu sagen von
dem todlichen Reif, der von hier aus auf alle verheissungsvollen
Bliiten kirchlicher Jugendarbeit oder auf die Kinderfrommigkeit in
christlichen Familien fillt ? Wer wiisste nichts von der zersetzenden
Wirkung dieser «theologischen» Wissenschaft auf die Herzen junger
Theologen ¢ Wer kann die lihmende Wirkung in den Kreisen der
Gebildeten iibersehen ? Oder wer wollte die Bedeutung der Ent-
wertung der Bibel als historischer Urkunde fiir die grossen Massen
des arbeitenden Volkes und ihre marxistischen Fiihrer abstreiten ?
Ist es da zu verwundern, wenn der dialektische Salto mortale Karl
Barths in dieser Frage oder die unentwegte Starrheit der rémischen
Bibelkongregation weithin bewundert werden und Nachahmung
finden ? Dennoch helfen hier weder der Riickzug auf die imaginire
«Ebene des Glaubens» noch die Unterwerfung des Verstandes unter
romische Dekrete wirklich weiter. Dadurch mag der noch bestehende
kirchliche Glaube konserviert werden, den tiefen Wurzeln des
Sékularismus wird dadurch bestimmt kein Abbruch getan! Wir
sind gliicklich, hier darauf hinweisen zu kénnen, dass in unserer
Kirche bestimmte, klare Ansiitze zu einer Wendung gerade dieser
Not gegeben sind. Grundsitzlich nahmen schon Stattler und Sailer
eine Stellung ein, die allein Aussicht auf eine positive Losung
bietet: Anerkennung freier, kritischer Forschung und ihrer Ergeb-
nisse, jedoch unter klarer Ablehnung der diese nur scheinbar «freie»,
«voraussetzungslose» Forschung bestimmenden Axiome des Un-
glaubens, dass néimlich von vorneherein Wunder und Weissagung
historisch nicht wahr sein kdnnen. Der grosse Freiburger Theologe
Leonhard Hug vertrat bis 1840 mit grossem Erfolg diesen Stand-
punkt, in England und Amerika beschritt man #hnliche Bahnen,
und auch in den Kreisen des deutschen Luthertums entstanden sehr
beachtliche Forschungen freier, kritischer Art in diesem Geist. Die
Haltung Déllingers und Langens entspricht dieser Grundhaltung
zeitlebens, Reusch hat praktisch auch nie etwas anderes vertreten,
sich allerdings spiter manchen «Ergebnissen» der negativen Kritik
akkommodiert, Alles spitzte sich naturgemiiss zu auf die Frage der



— 287 —

historischen Glaubwiirdigkeit der Evangelien, und damit steht es
bekanntlich heute fiir die Kenner dusserst schlecht, wenn man auch
auf dem Wege iiber die Aufnahme des «Zeugnisses der Urgemeinde»
eine gewisse Aufwertung der Triimmer und Fetzen historischer Be-
richte, die die kritische Arbeit hinterlassen hat, kiinstlich zustande
gebracht hat. Doch diese Aufwertung hat ja nur Geltung fiir die
noch Kirchlichen, keineswegs aber fiir die anderen, von denen wir
hier gerade zu handeln haben. Auch heute noch vermochte die
wissenschaftlich anerkannte Entdeckung etwa der Originalhand-
schrift des Johannesevangeliums die Offentlichkeit zu bewegen. Die
Folgen wiiren unabsehbar. Die Wertung des gleichen Evangeliums
als fromme, geisterfiillte Schau ohne sicheren Zusammenhang mit
geschichtlichen Leben Jesu von Nazareth hat fiir den der Kirche
Entfremdeten keine wirkliche Bedeutung.

Nun aber entdeckte schon vor ca. 50 Jahren ein junger alt-
katholischer Theologe die erstklassige, wissenschaftliche Arbeit
eines lutherischen Lic. der Theologie, Wuttich, iiber die Wahr-
scheinlichkeit der Prioritit des Johannesevangeliums wvor den
Synoptikern. Er gewann daraus die ehrliche, wissenschaftliche
Uberzeugung, dass dieses Hauptevangelium schon um das Jahr 40
in Jerusalem im Auftrage aller iibrigen Apostel von dem Lieblings-
jiinger verfasst und als erstklassiges historisches Dokument iiber
den wirklichen Verlauf und die Ausserungen des wichtigsten Lebens
im grossen Strom der Menschengeschichte anzusprechen sei. Er
fuhrte einen eigenen wissenschaftlichen Versuch zur Nachpriifung
dieser kithnen Hypothese bei den Synoptikern durch und fand volle
Bestiitigung, was ihn von der vollen historischen Glaubwiirdigkeit
auch dieser Schriften iiberzeugte. Das ihm gewordene Licht machte
er weithin offentlich bekannt. Doch nicht nur in den anderen
Kirchen verhallte infolge der souverian-verachtenden, ablehnenden
Haltung der Universititswissenschaft das am Anfang nicht un-
bedeutende Echo, sondern auch in der eigenen Kirche ging man
stillschweigend zur Tagesordnung iiber. Heute noch aber liegt hier
der Schliissel fiir die wirkliche «Innere Mission» und alle ernsthafte
Begriindung der Gemeindearbeit an Gebildeten, Arbeitern und
Jugendlichen. Es konnte natiirlich hier nur véllig unzureichend aus-
gesprochen werden, worum es sich in Wahrheit handelt. Ist das
Gesagte jedoch Wahrheit, so hat die altkatholische Kirche eine
wirklich neue Erkenntnis aufzuweisen in der entscheidenden Frage
der biblischen Wissenschaft. Ist es nicht wahr, so hat sie allerdings



S — 288 —

nicht mehr und nichis anderes zu sagen als die anderen Kirchen,
und das ist bekanntlich trotz vieler und vollklingender Worte sekr
wentg und erwiesenermassen auch sehr unwirksam! Wird dieser ver-
sunkene und vergessene Fund in unserer Kirche als Gold-Talent
erkannt und anerkannt, so ist uns damit ein Mittel in die Hand
gegeben, eine grosse Bresche in die Zitadelle des modernen Unglau-
" bens zu schlagen. Der Winkelried, der hier die Bahn bricht, muss
allerdings bereit sein, alle Spere der in den Kirchen herrschenden
Wissenschaft auf seine Brust zu sammeln. Gewiss ist die Entschei-
dung iiber Glauben und Unglauben nicht eine reine Frage des
Denkens und wissenschaftlicher Erkenntnis, sie hingt vielmehr nach
der Schrift zusammen mit der Herrschaft des Teufels iiber Leiber
und Seelen der Menschen. Doch ist ja Christus gekommen, um die
Werke des Teufels zu zerstoren, und dort ist doch wohl das rechte
Leben in der Kirche, wo dies weiter in ihr am wirkungsvollsten
geschieht. Wie aber kann solche Wirkung von einer Kirche aus-
gehen, deren geschichtliche Grundlage so briichig und unsicher ist,
wie es sich tatsdchlich aus den landléufigen, anerkannten Resultaten
der Bibelkritik mit Notwendigkeit ergibt ?

3. Wir kommen zum letzten Punkt und damit zur Frage: Was
hat die Kirche, was haben wir Altkatholiken dem zu sagen, zu dessen
praktischem Leben die Kirche nicht mehr mit jener iiberzeugenden
Notwendigkeit gehort, wie sie frithere Zeiten kannten? Und weil
es hier um die Kirche in der Welt und in der Wirklichkeit geht,
ist es auch zugleich die uns alle bewegende Frage nach der leben-
digen Gemeinde und unserer eigenen kirchlichen Arbeit! Wo aber
so gefragt wird, darf nie jener Ruf iiberhort werden, der in der
Bibel so unléslich mit der Entstehung der Gefolgschaft Jesu ver-
bunden ist: Tuet Busse; denn das Himmelreich (die «Gottes-
herrschaft») ist nahe herbeigekommen! Kann dies eschatologische
Wort bei uns einbrechen und Hérer finden, die zu Tatern werden,
so ist alles gewonnen; denn nicht nach Erfolgen einer utopischen
Rechristinarisierung der gottfremden Welt schielen wir, sondern
darum bemiihen wir uns, dass wir Gottes Auftrag recht er-
kennen und nach Kriften erfiillen! Busse heisst im Neuen Testa-
ment «metanoia», und damit gehort zum Kern der biblischen Busse
stets auch das entscheidende Umdenken, das Freiwerden fiir neue
Gedanken. Wo aber wiire fiir solche Busse, fiir wirkliches Umdenken
und Neudenken in der Kirche mehr greifbarer Anlass und frucht-
barer Inhalt als dort, wo «Plato» und sein gesamtes Gefolge iiber-



— 289 —

wunden und die biblischen Berichte wieder zu ernstgenommenen
Urkunden werden ? Ein schier unermessliches Feld tut sich hier
auf, dessen Anbau und Pflege sich wahrlich lohnen wiirde.

Dem Ruf zur Busse ist in der Schrift eine ganz besondere Be-
griindung gegeben: «Das Himmelreich ist nahe herbeigekommen!»

Nur vom Einbruch und Anbruch der Gottesherrrschaft her gibt
es deshalb Denken und Handeln des Christen, und das gesamte, echte
Leben der Kirche ist die Auswirkung hiervon. Nun wiirde sich
gewiss kein Widerspruch hier in unserm Kreis oder sonst einem
Kreis ernsthafter Christen erheben, wenn wir nun fortfithren und
sagten: Echte Erneuerung der Kirche erwichst nur aus dem Er-
griffensein von der Niahe der Gottesherrschaft, und nur die aus
solcher Ergriffenheit erneuerte Kirche trifft je und je des Menschen
trotzig und verzagt Herz. Doch was ist mit solcher Rede in der
praktischen, uns beschiiftigenden Frage gewonnen ? Gottes Herr-
schaft kommt mir doch offenbar nur dann wirklich nahe, wenn ich
fiir die Entscheidungen meines praktischen Lebens Klarheit iiber
Gottes Willen gewinne, wenn ich im Ganzen und Einzelnen des
Lebensverlaufes Gottes Handeln in Segen und Unsegen, Gericht und
Gnade, Verwertung und Erwihlung erlebe! Tue ich den erkannten
Gotteswillen, so herrscht doch offenbar dadurch Gott in diesen
praktischen, irdischen Tatsachen und Verhiltnissen. Und dass es
dieses alles micht gibt und nicht geben kann, dariiber sind sich ja
gerade im Grunde die Augustinische Kirche und ihre Gegner einig/
Aber lebt nicht dennoch heute in unserer Zeit, hier und dort in der
Kirche und in uns selbst die brenende Unruhe des Gedankens, dass
es zur Grosse der endzeitlichen Botschaft der Gottesherrschaft ge-
hort, dass sie alle Zeit umfasst und damit tmmer auch den Augen-
blick und die Lage, in der ich stehe, mich vorfinde und nun handeln
muss, so oder so? Wie leicht bleibt aber, wenn dieser Punkt be-
rithrt wird, die Predigt im Deklamatorischen stecken; wie leicht
gleitet sie ab und fiillt zuriick in den platonisch-asketischen Ruf zu
Entsagung und Entwerdung des Monchs oder des Mystikers, wie
leicht bleibt sie in der Aufstellung irgendeines Gesetzes stecken. Es
kommt eben nicht zu dem Durchbruch, der eintreten muss, um den
entkirchlichten Menschen in seinem Alltag unter die Gottes-
herrschaft zu stellen. Die Herrlichkeit Gottes, deren «alle Lande
voll sind», wird nicht erkannt und erlebt!

Auch hier aber liegt wieder ein entscheidender Beitrag von
altkatholischer Seite bereit, mit dem es zu wuchern gilt!



— 290 —

Wir wissen, dass unsere Bewegung, wenn nicht in den Nieder-
landen, so doch in der Schweiz und Deutschland geschichtlich eng
mit dem Liberalismus verbunden ist. Wenn wir hier auch alle
damit zusammenhingenden Fragen iibergehen miissen, konnen wir
doch dies Eine sagen: In ihren edelsten Vertretern stellt uns die
altkatholische Kirche eine Reihe von Personlichkeiten vor Augen,
in denen sich verwirklichte, was dem Liberalismus als Ideal vor-
schwebte: das frete Tun des Guten! War es nicht Bischof Reinkens
Wahlspruch «Was nicht aus Uberzeugung geschieht ist Siinde»?
Und sah er nicht den Weg zur Bildung solcher Uberzeugung im
Gewtssen, das jedem einzelnen Menschen die Moglichkeit gibt, sich
itber Gottes Willen selbst Gewissheit zu verschaffen ? Kommt also
deshalb nicht vielleicht alles darauf an, dass es uns gelingt, die Néhe
der Gottesherrschaft und das Gewissen des Einzelnen in Beziehung
zueinander zu bringen ? Gibt es tatsichlich einen positiven Willen
Gottes fiir jeden Menschen, an jedem Ort und zu jeder Zeit, so wire
also das jedem Menschen eigene, innerste Selbstgefiihl der Ort, an
dem er sich dieser, fiir sein Tun und Lassen entscheidenden Tat-
sache des Willens Gottes bewusst und dariiber klar zu werden
héitte. Kann die Gottesherrschaft niher herbeikommen — in Poli-
tik und Wirtschaft, im Familienleben, im Betrieb der Wissenschaft
und aller Pflege und Entwicklung geschaffener Dinge, d. h. auf dem
Gebiete der Kultur? KEin Mensch, der so den Willen Gottes in
seinem Leben und fiir sein Leben erkennt und zu tun sich anschickt,
dessen « Unkirchlichkeit» zerfillt von selbst wie ein miirbe geworde-
ner Schleier, 16st sich auf wie Nebel in der Sonne. Indem die Gottes-
herrschaft ihn nun wirklich entscheidend selbst betrifft, wird er
zugleich zu einem jener lebendigen Steine, die sich zum Tempel
der Kirche zusammenfiigen.

Was konnte jeder Pfarrer sich Besseres wiinschen als eine recht
grosse Anzahl solcher Menschen in seiner Gemeinde? Und sind
nicht gerade in dieser Hinsicht so manche der Entschlafenen
unserer Gemeinden um uns wie eine Wolke von Zeugen ? « Belebung
der Gemeinde» ist das anerkannte A und O aller kirchlichen Er-
neuerung ! Nochmals sei es gesagt, wir miissen es Gott iiberlassen,
wie er seine Herrschaft zum Siege bringen will. Ist es aber richtig
gesehen, dass die Entstehungsgriinde fiir die Entkirchlichung der
modernen Welt in wesentlichen Punkten in einer Entartung der
Kirche selbst zu finden sind, so darf iiberall dort, wo dieser Schaden
erkannt und abgestellt wird, neues Leben und neue Kraft zu innerem



— 291 —

und dusserem Wirken der Gemeinden erwartet werden. Lige dann
nicht vielleicht doch in dem Gesagten der Hinweis auf den archi-
medischen Punkt, von dem aus der falsche Kosmos der gottlosen
Welt neu bewegt werden konnte ? Wir haben bescheiden und treu
zu sein im Kleinen und Kleinsten, doch zugleich liegt es im Wesen
der uns nahe kommenden Gottesherrschaft, dass sie uns mit dem
Grossten und Geheimnisvollsten in Verbindung bringt, was Men-
schen je beriihrte. Wir haben zu wuchern mit dem anvertrauten
Pfund und diirfen dabei getrost sagen: Dominus providebit, der
Herr wird’s versehen.

Und dabei wird uns geschehen nach dem so wenig beachteten
und meist kaum verstandenen Wort im Jakobusbrief, Kap. 1, 25:

Wer hindurch schaut auf das vollkommene Gesetz der Freiheit
und ist nicht ein vergesslicher Horer, sondern ein Titer, selig wird
er sein in seinem Tun!

Welches Unheil hat falsche Theorie, falsche Schau, auf Erden
schon angerichtet; welche Flut von Not folgt aus dem Uberhéren
und Vergessen der Worte des Heiles; wie wenig bekannt ist aber
vor allem jene Seligkeit des T'wns, von der Jakobus spricht, auch
unter den Frommen!/

Je mehr im T'un ihres Alltages selige Titer des Wortes Gottes
aber eine Gemeinde aufweisen kann, desto lebendiger wird zweifellos
ihr Gottesdienst und desto grosser die missionarische Kraft ihres
Daseins sein.

Summary of the Address on «The Task of Home Missions»,
by Proi. Dr. W. Kiippers, of Bonn

(The thoughts here brought forward do not directly refer to
the practical work of Home Missions, but rather seek the answer to
the question: « What can we, Old-Catholics, contribute to the task
of overcoming modern men’s indifference to the Church ?»)

1. The International Missionary Conference in Jerusalem in
the year 1928 was right in designating the secularisation of the
whole of life in the entire world as the all-governing foundation of
our time. Have we Old-Catholics in these circumstances, which
also concern us, anything original, anything new and useful to say

2. The reaction of the Church to the process of unchurching,
which has for centuries been working against her, has been four-

fold:



— 292 —

a) Direction of power, violence, and outward regulations
towards the oppression of lapsed persons and opponents.
This way has found its classical personification in the be-
haviour of the Roman Catholic popes, and has also a re-
presentative there still to-day, whilst it has disappeared
amongst other Charches.

b) By all possible means of Apologetics the attempt has been,
and is still being, made, to win over the opponent spiritually,
or to keep him off. This does not succeed, because no Apolo-
getic whatever can clear out of the way the offence which
was bound to lead to unchurching.

¢) The Church has tried through works of practical charity (Home
Missions in a narrower sense) to overcome the indifference
to the Church, but could however always achieve no more
than a mitigation of the need and therefore could not work
really convincingly.

d) The latest reaction of the Church shows itself in the reflection
and self-testing which have become active in many ways; the
call to repentance in the Church itself and wrestling for her
renewal.

3. As Old-Catholics we can agree only with the fourth form of
ecclesiastical reaction to the process of unchurching; because our
forefathers, whether around 1700 or in 1870, had already had to
learn by suffering, how sorely the Church needed «reformation in
head and members». Without genuine renewal there is no power for
missionary work.

4. In three fields we consider that we can indicate a talent,
specially entrusted to us, which we all have to make the most of:

a) in the field of Philosophy and Weltanschauung;

b) relating to the Bible and especially the life of Christ;

¢) in our place as living Christians in the real world.

5. In conclusion it must still be said briefly that we think we
have already clearly described something of this in the rebuilding
of our Church life in Germany: in the discovery of the Catholic
Church by so many new fellovw-believers, who had become estranged
from the Church and the world and here found again an anchor
and Faith; in the growing together of the scattered and ruined
congregations, being one in their will to help (namely the attempt
to build up again sacred places which had been destroyed) and in
going through the Liturgy.



— 203 —

Bevor der Referent seinen Vortrag beendet hatte, verliess der
Vorsitzende, Prof. van Kleef, seinen Sitz, um durch den Rundfunk
der Welt mitzuteilen, was bis heute in unserem Kongress vorge-
gangen ist. Der zweite Vorsitzende, Pfarrer W. Heim, iibernimmt
die Leitung. Er sagt, dass er mit grossem Intetesse die Darlegungen
des Referenten angehort habe, und er spricht dem Redner seinen
Dank aus. Er stellt das Referat zur Diskussion.

Weil die Zeit schon stark vorgeriickt ist, beantragt Prof. Maan,
die Diskussion auf den niachsten Tag zu verschieben. Das erscheint
ihm auch deshalb vorteilhaft, damit man Gelegenheit bekomme,
iiber alles Gesagte nachzudenken.

Da dieser Vorschlag von den Anwesenden genehmigt wird,
schliesst Pfarrer Heim die zweite Kongreflsitzung mit Worten der
Anerkennung.

3. KongreBsitzung, Freitag, 20. August

Der Prasident erteilt Herrn Pfarrer L. Affolter aus Solothurn
das Wort. Er spricht iiber:

Familie, Staat und Gesellschaftsordnung

Als das jiidische Volk im 6. Jahrhundert vor Christus in der
babylonischen Gefangenschaft schmachtete und seiner verlorenen
Heimat, dem geschiéndeten und zerstorten Tempel nachtrauerte,
erstand ihm in Hesekiel ein grosser Prophet. Thm war die Aufgabe
iiberbunden, dem Volke den Zusammenbruch, den es erlebt hatte,
als Heimsuchung durch Gott zu deuten und es zur Einkehr und
Busse aufzurufen, aber auch die Aufgabe, in seinen Landsleuten
die Hoffnung auf die Heimkehr des durch Leiden geliuterten
Volkes wachzuhalten und es trostend aufzurichten. Dieser Seher
hatte eines Tages ein gewaltiges Gesicht: Er schaute im Geiste
den neuerstandenen Tempel der heimgekehrten Gottesgemeinde
auf Zion. Wie er niher hinblickte, sah er unter der Schwelle des
Hauses vom Altare her Wasser hervorquellen. Zuerst nur ein
diinnes Rinnsal, das dem Seher bloss an die Knochel reichte, wuchs
das Bichlein an zum Fluss, zum breiten Strom. Nach allen vier
Winden floss, am Tempel entspringend, ein solcher Wasserstrom
hinaus in das Wiistenland, aber nicht als verderbliche Flut, son-
dern als Lebensstrom. Wo immer nur er hinflutete, da wurde die
Wiiste fruchtbar, da begann es zu spriessen und zu sprossen;



— 294 —

Biume von unermesslicher Fruchtbarkeit wuchsen empor, das Salz-
wagser des Toten Meeres wurde gesund und wimmelte von Fischen.

Was fiir ein gewaltiges Bild, was fiir eine freudige Verheissung!
Sie sagt uns, dass vom Tempel als dem Ort der Gegenwart Gottes
bei den Menschen kraftvolle Lebensstrome auszufliessen vermaogen,
die das sieche Todesleben der menschlichen Gesellschaft befruchten
und mit wahrem, gottlichem Leben durchtrinken.

Der Tempel, den Hesekiel geschaut, ist erstanden und schon
langst wieder gefallen. Stehen geblieben aber ist die gottliche Ver-
heissung. Ein neuer Tempel, nicht aus toten Steinen, nicht mit
Hinden gemacht, ist erstanden, der Tempel, den der Seher wohl
zutiefst eigentlich sichtete, errichtet auf Jesus Christus als dem
lebendigen Eckstein, erbaut aus «lebendigen Steinen» (1. Petr. 2, 5),
die neutestamentliche Gemeinde, «die konigliche Priesterschaft,
das heilige Volk, das Volk des Eigentums», dem obliegt, «die herr-
lichen Taten dessen» zu verkiindigen, der es «aus der Finsternis
zu seinem wunderbaren Lichte berufen hat» (1. Petr. 2, 9). Nicht
mehr ist die Gegenwart Gottes bei den Menschen auf eine einzige
Kultstitte beschrinkt: Jesus Christus, das Mensch gewordene,
ewige «Wort», ist die vollkommenste und lebendigste Gegenwart
des Ewigen bei den Menschen. Er ist nicht nur hier oder dort zu
finden, sondern nach seiner Verheissung iiberall, «wo zwei oder
drei in seinem Namen versammelt sind». Wo das Brot gebrochen
und der Kelch getrunken wird, wie er es in der Nacht vor seinem
Opfertode angeordnet hat, da ist er selber gegenwiirtig. Brot und
Wein wird uns zum Symbol seines Leibes und Blutes, eine stete
stumme Predigt: «Fiir euch gebrochen, fiir euch vergossen!» Mehr
noch: Brot und Wein wird uns zum Unterpfand seiner geistig-
wirklichen Gegenwart!

Wo immer nun er gegenwirtig ist, wird dem Menschen ein
Stiick des verlorenen Paradieses zuriickgeschenkt. Durch die opfer-
gewirkte Wegrdumung des Schuldenberges, der den Menschen von
Gott trennte, wird dieser wiederum des goéttlichen Lebens, der
gottlichen Liebe und damit der tiefsten Gemeinschaft mit Gott teil-
haftig. Aber nicht nur in senkrechter, sondern auch in waagrechter
Richtung ereignet sich etwas. Der Mensch, welcher der durch das
Christusopfer gewirkten goéttlichen Vergebung und Liebe wirklich
teilhaftig geworden ist, wird diese nun nicht fiir sich behalten,
sondern die Mitmenschen, mit denen er es im Alltag zu tun hat,
nun ebenfalls in diese Liebe einbeziehen.



— 295 —

Durch die vergebende, dienende, sich selbst erniedrigende, in
Jesus Christus leibhaftig verkorperte gottliche Liebe wird der
Mensch erlést aus seiner Abkapselung und Verkrampfung, aus
seiner Absonderung, Ichbezogenheit und Icheinsamkeit. Wenn ihm
das nun nicht nur Katechismuswahrheiten sind, sondern lebendige
Wirklichkeit, kénnte es anders sein, als dass nun auch er gedringt
wird, die Menschen seines Umkreises in Familie, Volk und Arbeits-
gemeinschaft zu erlosen aus ihrer Absonderung und Einsamkeit ?
Treibt es ihn nicht, auch sie der gottlichen Liebe teilhaftig werden
zu lassen, die zu seinem eigenen Lebensgrund geworden ist, der-
jenigen gottlichen Liebe, die «nicht das Ihre sucht» (1. Kor. 13, 5),
die den andern Menschen nicht im Sinne des Eros liebt wegen seiner
Vorziige, wegen seines «So-Seins», um mit Emil Brunner zu
sprechen, sondern ihn liebend annimmt gerade auch in seiner
Andersheit und Einmaligkeit, Beladenheit und Siinde, einfach auf

Grund seines «Da-Seins» ?

Wo Jesus Christus gegenwiirtig ist — und er ist iiberall gegen-
wiirtig, wo «zwei oder drei in seinem Namen versammelt sind»
und das heilige Mahl halten! —, wird die Briicke geschlagen von
Gott zum Menschen und vom Menschen zum Menschen. Der Mensch,
der dem Menschen ein Wolf war, wird dem Menschen zum Bruder.
Die Korperschaft Christi entsteht, die Vergebungs-, Hilfs- und
Traggemeinschaft wird wirklich, an der es uns Menschen sonst so
sehr gebricht, eine Gemeinschaft, die, im Unterschied zu den
natiirlichen Verbinden oder eigenniitzigen Vereinigungen, nicht
nur die Glieder der blutsverwandten Familie oder eines Volkes,
oder einer Rasse oder einer Klasse umfasst, die vielmehr alle
Grenzen sprengt und solche Menschen einander zuordnet, die sich
sonst gleichgiiltig oder als Feinde gegeniiberstiinden. Das «geist-
liche Haus» (1. Petr. 2, 5) wiichst empor, eine Gemeinschaft wird
Wirklichkeit, die die gier- und hasszerrissene Welt nicht kennt,
die sie in ihren edelsten Vertretern wohl ahnt und ersehnt, die ihr
aber doch immer nur als Wunschtraum erscheint.

Ausserlich mag zunichst keine Verinderung festzustellen sein,
von aussen gesehen bleibt zuniichst alles scheinbar beim alten:
die nimliche Vielfalt, die das menschliche Leben schopfungsmiissig
kennzeichnet, die nimliche Vielfalt der Rassen, der Volker, der
Sprachen und der Klassen. Durch die «Christus-Uniform»(Gal. 3, 27)
aber ist die, sonst uniiberwindliche Gegensitze mit sich bringende



— 296 —

Vielfalt zur Vielfalt in der Einheit geworden. Die Fiille mensch-
licher Besonderheiten und Begabungen geistiger und materieller
Art findet in Christus als dem allumfassenden Ganzen ihre hohere
Synthese, in der jeder Mensch ganz das sein kann, was er ist, ohne
nun dadurch aber die Einheit zu sprengen, sondern als dienendes
Glied am gemeinsamen Ganzen. In Christus wird eine Gruppe
verschiedenster Menschen «uniformiert», zu einer Einheit gestaltet,
ohne dass nun aber diese Einheit zur Einténigkeit und Einférmig-
keit wiirde. Jeder ist und bleibt, was er ist, und doch ist etwas
Grundwichtiges geschehen: die Menschen verschiedenster Art sind
in Jesus Christus, durch das Band der Liebe, miteinander verbunden,
einander zuinnerst zugeordnet worden, so dass, inmitten der
grossten Vielfalt menschlicher Andersheiten, grundsitzlich gilt:
«Ihr alle, die ihr auf Christus getauft worden seid, habt Christus
angezogen. Da ist nicht Jude noch Grieche, da ist nicht Sklave
noch Freier, da ist nicht Mann noch Weib; denn ihr seid alle einer
in Christus Jesus» (Gal. 3, 27 f.). Vielfalt in der Einheit, Einheit
in der Vielfalt!

Von dieser, durch Jesus Christus, den Briickenbauer, gestif-
teten Gottesgemeinde, von diesem neuen, nicht mehr an einen Ort
gebundenen Tempel, Ort der Gegenwart Gottes bei den Menschen,
quillt ein Strom géttlichen Lebens hinaus in die Diirre unseres
herz- und friedlosen, gebrechlichen, gier- und hasserfiillten mensch-
lichen Zusammenlebens, hinaus in Familien, Volk und Arbeits-
gemeinschaft, und wo der Strom immer hinreicht, da tritt Ge-
sundung ein, da ist Leben und Fruchtbarkeit. Der neutestament-
liche Tempel, die Kérperschaft Christi, die Kirche, ist ja nicht be-
stimmt, sich selber zu leben, am Geschehen in der Welt teilnahmslos
vorbeizusehen, die Menschen hilflos sich selber zu iiberlassen und
sich in ihre vier Wiinde, auf einen «religiésen Bezirk des Lebens»
zuriickzuziehen. Thr gilt vielmehr die gewaltige Verheissung des
Propheten; sie ist bestimmt, Kristallisationskern einer wahren
Menschengemeinschaft zu sein, die um einen Frieden weiss, der
mehr ist als nur ein gebrechlicher Waffenstillstand, um einen
Frieden, der die Frucht der Gerechtigkeit ist, und zwar die Frucht
einer Gerechtigkeit, die wiederum mebhr ist als nur ein «gentleman
agreement», eine zweckbedingte Verstindigung verschiedener An-
spriiche, einer Gerechtigkeit, die griindet auf der Liebe, welche
den andern Menschen als andern in seiner Andersheit gelten lisst,
annimmt und sich ihm verantwortlich weiss.



— 297 —

Wessen aber ist die Welt bediirftiger als eben einer solchen
Gemeinschaft ? Fliesse der Strom der Gottesliebe, die zur tragenden
und ertragenden Bruderliebe wird, hinein in die Familie als die
kleinste menschliche Gemeinschaft, oder in die Arbeitsgemein-
schaft der Menschen, oder in die Volksgemeinschaft und in die
Voélker, immer wird er Schwierigkeiten losen und das Leben der
Menschen befrieden. Darum ist die Stunde der fast auswegslosen
Verfahrenheit der Weltlage in erhohtem Masse die Stunde der
Kirche, nicht, um die Angst der Menschen zu beniitzen und nun
rasch einen Beuteczug zu unternehmen, sondern einfach darum,
weil wohl sie allein um eine Gemeinschaft weiss, die diesen Namen
wirklich auch verdient. Diese Gemeinschaft zu lehren und mehr
noch zu leben, liegt ihr ob. Sie zu bezeugen durch ihr Wort und
mehr noch durch ihr Sein als der Leib des Christus, der das Wort
auch nicht nur sprach, sondern war, diirfte ihre dringendste Gegen-
wartsaufgabe sein.

Im Chaos aller Fragen und Schwierigkeiten, die die Menschen
bedriingen, als da sind Hunger, Blésse, Krankheit und Kriegs-
drohung, ist die Frage der menschlichen Gemeinschaft wohl die
Schliisselfrage schlechthin. Wie die menschliche Sonderung von
Gott zur Sonderung vom Bruder wird und das ganze Gewiihl von
Schwierigkeiten, Krankheit, Not und Tod nach sich zieht, so wird
die Wiedervereinigung des Menschen mit Gott durch Jesus Christus
zur Wiedervereinigung mit dem Bruder und zieht die Losung einer
Unsumme von fast unlésbaren Verwicklungen nach sich. Die Ge-
meinde Christi hat die Antwort auf die genannte Schliisselfrage.
Ob sie die Antwort wirklich auch lehrt und lebt, ob sie vor allem
das «Reich Gottes und seine Gerechtigkeit sucht» (Matth. 6, 33),
oder ob sie eigenbrodlerisch sich selber und allen den zweit- und
drittrangigen Fragen lebt, die sie vielleicht lange Zeit zu sehr be-
ansprucht haben, entscheidet iiber ihr Schicksal.

Die Menschengemeinschaft macht seit Jahren und Jahrzehnten
eine furchtbare Krise durch. Ausserlich betrachtet ist die Welt in
einem Masse zur Einheit geworden wie nie zuvor in der Geschichte.
Die Menschen sind sich in den GroBstidten und infolge der un-
erhorten Fortschritte der Technik riumlich gewaltig niher geriickt.
Ciemessen an den grossartigen Moglichkeiten, die dem zur Herr-
schaft auf Erden berufenen Menschen offen stehen, miisste es
keine hungernden und keine obdachlosen Menschen mehr geben,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4 1948, 20



— 298 —

aber auch keine Arbeitssklaven mehr, wie wir sie heute noch mil-
lionenweise in Fabriken und Bergwerken antreffen. Die Einheit,
von der wir gesprochen, ist aber nicht eine organische, sinnvolle,
sondern die zufillige Einheit einer Masse einzelner, die nicht zu
einer lebendigen Gemeinschaft, nicht zu einem sinnvollen Organis-
mus verbunden sind. Zu sehr fehlt dieser Menschheit, die dusserlich
so eng verbunden ist und iiber ungeheure Krifte verfiigt, die ge-
meinsame geistige Grundlage. Die Menschengemeinschaft ist «ato-
misiert», zerspalten in ein Chaos einzelner, die weithin beherrscht
werden vom Ungeiste des Materialismus und Nihilismus, vom
Ungeiste des «Nimm», des «Gib mir», wie der Englinder Peter
Howard ihn in seinem Buche «Ideen haben Beine» kennzeichnet.
Dieser «Nimm»-Geist zerfrisst und unterhéhlt alle menschliche
Gemeinschaft, die Familie, die Arbeitsgemeinschaft, Volk und
Volker. Es ist der Geist der Gier, die furchtbare Folge der mensch-
lichen Sonderung von Gott und der daraus sich ergebenden Leere,
die nach einem Ersatz fiir Gott lechzt ; es ist der Geist des « Gib mir»,
der sich selbst zum Mittelpunkt der Welt erhebt und alles ausser-
halb seiner, auch Gott und Menschen, zum Objekte erniedrigt und
fir sich beansprucht; es ist der Geist des Schuhputzers Carlyles
(Zitat in Band I des Ragazschen Bibelwerkes), der, eigentlich auf
Gott hin erschaffen, nun aber Gott am falschen Orte suchend, nach
dem Unendlichen trachtet und sich, weil er dieses nicht in Gott
sucht, auch dann benachteiligt und zuriickgesetzt und in seinem
Lebensraum verkiirzt vorkdme, wenn man ihm die halbe Welt
gibe. Dieser «Nimm»-Geist ist es, der das menschliche Gemein-
schaftsleben in ein zdhes, verbissenes und erbittertes Ringen ver-
wandelt, der die Menschen zu kleinen und grossen Teufeln macht
und sie dazu treibt, ihre Mitgeschopfe zu demiitigen und zu ernied-
rigen, riicksichtslos zu missbrauchen und auszubeuten.

Eine Zeitlang schien es, als habe sich die Menschheit zur
verloren gegangenen Einheit zuriickgefunden, damals, als es galt,
eine ungeheure Gefahr, einen tédlichen Geist aus dem Abgrund
mit vereinten Kriften abzuwehren. Damals sprach man von der
Befreiung des Menschen von Hunger, Blosse und Menschentyrannei;
verheissen wurde eine Rechtsordnung, die der Grund des zwischen-
staatlichen Lebens der Volker werden sollte. Zweifellos waren
diese Ziele nicht nur Kdéder, um die Menschen anzuspornen, im
Kampfe gegen die Bedrohung durch den Nihilismus ihr Letztes
herzugeben, es waren nicht nur leere, gar nicht ernst gemeinte



— 299 —

Versprechen; dennoch miissen wir heute zu unserm grossen Ent-
setzen feststellen, dass die Einheit nur notbedingt, nicht die aus
gleichem, gemeinsamem Glauben gefundene Einheit Gleich-
gesinnter war. Es war die Einheit im Verneinen und Bekampfen
einer von allen empfundenen Gefahr, aber leider nicht die Einheit,
die notig wire zum materiellen und geistigen Wiederaufbau. Die
verheissenen Ziele scheinen in fernste Fernen geriickt zu sein, und
statt der ersehnten Befreiung von Hunger, Blésse und Tyrannei
erlebt die enttiuschte Menschheit einen Riickfall in iiberwunden
geglaubte Zustinde; statt einer iiberstaatlichen Rechtsordnung
wird ihr eine zweigeteilte Welt beschert, in der die Drohung mit
der Atombombe schon nicht einmal mehr viel Aufsehen erregt.

Sind die Volker durch ihre Regenten erneut belogen und be-
trogen worden ? Der tiefere Grund wird wohl sein, dass die Vélker
selber nicht von unten herauf so gestaltet sind, wie sie sich das
Gemeinschaftsleben eigentlich ertriumen. Zu einem «Seid um-
schlungen, Millionen!» lassen sich die Menschen in einem Augen-
blick iiberschwiinglicher Stimmung vielleicht noch gerne hin-
reissen. Sollten sie aber in der Ehe, am Arbeitsplatz oder irgendwo
in der Volksgemeinschaft mit e¢inem einzigen, allereinzigen Men-
schen wirklich auskommen und trotz allfilligen Gegensiitzen sich
ihm verbunden oder doch verantwortlich wissen, ist es mit dem
«Seid umschlungen !» gewdéhnlich rasch vorbei; denn es ist leichter,
mit der ganzen Welt «von ferne» im Frieden zu leben, als mit einem
cinzigen Menschen tagtiglich auszukommen, den man sich nicht
ausgewithlt hat, der einem aber schicksalsmassig gegeben ist.
Gerade darauf aber kime es an!

Weil nun die Volker in ihren Familien, in ihrem politischen
und wirtschaftlichen Leben so weithin vom «Gib mir»-Geiste be-
herrscht sind, konnen sie gar nicht erwarten, dass ihre Vertreter,
die die grosse Politik besorgen und schliesslich nur der Vélker
Spiegelbilder sind, im Geiste der Verantwortung, im Dienstgeiste
entscheiden und handeln. Der Wiederaufbau der Welt hat also
von den Volkern selbst her zu geschehen. Es ist nétig, dass die
Urzelle der menschlichen Gemeinschaft, die Familie, dann die
Arbeitsgemeinschaft und die Gemeinschaft des Volkes von einem
neuen Geiste beseelt werde, vom Geiste, der nicht mehr das Ich
in den Mittelpunkt des Denkens und Handelns stellt, sondern Gott
und das Du, das ewige und unabdingbare Recht Gottes, das prak-
tisch immer zum Recht des Bruders wird.



— 300 —

Und hier fillt nun der christlichen Gemeinde eine entschei-
dende Aufgabe zu. Wenn die vom «Nimm»-Geist befallene und
durch ihn zerfallene Menschheit als «Leib des Todes» bezeichnet
werden muss, um mit Emil Brunner zu reden, so soll nun in diesen
«Leib des Todes» die christliche Gemeinde als «Leib des Lebens»
hineinwachsen, die christliche Gemeinde, die, wie wir zu zeigen
versuchten, wie keine andere Korperschaft auf Erden um das
Geheimnis wahrer Gemeinschaft weiss. Der Leib Christi kann
als der Leib des Lebens zum Kern einer neuen Gemeinschaft werden,
die beherrscht wird vom Geiste der Liebe, der Verantwortung und
des Dienens. In ihr stehen sich die Freiheit der Personlichkeit und
der Anspruch der Gemeinschaft nicht mehr als unverséhnliche
Gegensiitze gegeniiber; sie bilden vielmehr die beiden Brennpunkte
einer Ellipse, die erst die Ganzheit menschlichen Lebens ausmacht,
die Polaritét, in deren Spannung und Wechselwirkung das mensch-
liche Leben erst nach seiner gottlichen Bestimmung sich entfalten
kann. Es ist dann wirklich so, dass, nach dem Worte eines Refor-
mators, «ein Christenmensch ein freier Herr iiber alle Dinge und
niemand untertan ist» und zugleich «ein dienstbarer Knecht aller
Dinge und jedermann untertan».

In der christlichen Gemeinde haben die beiden Grundprinzipien,
die das Wesen des Menschen ausmachen, der als freie, Gott ver-
antwortliche Einzelpersonlichkeit und zugleich als Gemeinschafts-
wesen geschaffen ist, ihr Gleichgewicht gefunden. Wihrend die
Welt erfahrungsgemiiss immer zwischen beiden Gegensitzen hin-
und herschwankt, bald einem iibertriebenen Individualismus hul-
digt, der zur Auflésung der Gemeinschaft fiihrt, bald einem iiber-
triebenen Kollektivismus, der das Recht auf freie Entfaltung der
Einzelpersonlichkeit mit Fiissen tritt, kommt es im Leibe Christi
zur Ausséhnung dieser Gegensiitze, indem der Einzelmensch seine
Personlichkeit in ihrer einmaligen Gegebenheit entfalten darf, ohne
dass er dadurch nun zur Gefahr fiir die Gemeinschaft wiirde, weil
er seine materiellen und geistigen Giiter in den Dienst eines Ganzen
stellt, das iiber ihn hinausreicht. Der Leib Christi ist eine Gemein-
schaft durch Christus befreiter und also wirklich freier Menschen,
deren keiner im Grunde genommen dem andern iibergeordnet,
deren jeder dem andern aber zugeordnet ist in und unter dem,
der allein allem Geschaffenen iibergeordnet ist, in Christus. In
Christus ist der Starke dem Schwachen, der Schwache dem Starken,
der Mann der Frau, die Frau dem Manne, der Begiiterte dem Un-



— 301 —

begiiterten, der Unbegiiterte dem Begiiterten, der Arbeitgeber dem
Arbeitnehmer und der Arbeitnehmer dem Arbeitgeber zugeordnet.
Es ist gar nicht auszudenken, was fiir Folgen es haben miisste,
wenn die Korperschaft Christi diese Gemeinschaft nicht nur lehrte,
sondern auch lebte, wenn ihre Glieder in den Familien, in den Par-
teien und an den Arbeitsstitten in diesem Geiste entschieden und
handelten! Es ergibe sich daraus diejenige Revolution, worauf die
Menschheit eigentlich wartet, eine Revolution ohne Gewalttat und
Blutvergiessen, und dennoch eine Revolution, die mehr wire als
nur die Umkrempelung einer Gesellschaftsordnung durch blossen
Wechsel der Gewalthaber, aber ochne Umkehr der Herzen, nimlich
eine wirkliche Neuordnung des menschlichen Gemeinschaftslebens.
Gerade auf den Kirchen des Altkatholizismus liegt in dieser Hin-
sicht eine grosse Verantwortung. Wenn es ihr kirchliches Ziel ist,
den Ausgleich grosstmoglicher Freiheit und grosstméglicher Ge-
bundenheit zu leben, einen evangelischen Katholizismus, so kann
besonders von ihnen aus dieser Geist auf das soziale Leben aus-
strahlen. Als kleine Minderheit, die die altkatholischen Kirchen
innerhalb der Minderheit bilden, in der die gesamte christliche
Kirche dem modernen Heidentum gegeniiber sich befindet, kénnen
sie natiirlich niemals bestimmend mitwirken an der Gestaltung
einer neuen Welt. Und doch kann sich ihre Kleinheit auch giinstig
auswirken, indem es ihnen gerade wegen ihrer kleinen Gemeinden
eher moglich ist, die Gemeinschaft des Glaubens und des heiligen
Mahles zur Gemeinschaft des Lebens werden zu lassen, die Bruder-
schaft der Menschen nicht nur zu lehren, sondern auch zu sein.
Schliesslich haben sie iiberhaupt nicht nach dem Erfolg zu schielen.
sondern schlicht und treu den Alleinherrschaftsanspruch Gottes
zu bezeugen und in ihrem eigenen Leben gelten zu lassen.
Vielleicht wird die Menschheit, nicht ohne Mitschuld der
Kirche, die sich wohl zu lange gestrdubt hat, das erlosende Gottes-
wort in die politische und wirtschaftliche Gemeinschaft hinein-
zutragen und deshalb heute von vielen Menschen nicht mehr gehort
wird, noch in eine drgere Katastrophe als die vor kurzem erlebte
hineingefiihrt. Das muss mit aller Niichternheit gesehen werden,
soll die Kirche nun aber nicht lihmen, sondern zu doppeltem Ein-
satz, zum Glauben, der die Verheissung hat, Berge zu versetzen,
wie der Prediger des Kongresses mannhaft unterstrichen hat, an-
spornen, anspornen, Leuchtturmaufgaben in dieser Welt zu erfiillen.
In einer Welt, in der die Politiker zu Predigern werden — siehe



— 302 —

das Biichlein «Christliche Demokratie» von: Sir Stafford Cripps! —,
kime die bewusstere Sichtung dieser Aufgabe durch die Kirche
sicher nicht mehr zu friith. Zu lange schon hat die Kirche durch
ihre zu stark betonte Verlegung des Reiches Gottes in ein Jen-
seits, durch ihre Betonung der Eigengesetzlichkeit des wirtschaft-
lichen und politischen Lebens, das man dadurch nur den Di-
monen kampflos iibergab, der Welt einen Bérendienst erwiesen.
Das Reich Gottes, worum wir téglich beten, ist in Jesus Christus
jetzt schon «mitten unter uns», und in ihm kommt es auch zur
Vollendung, so dass dereinst alle Gebiete des Lebens ihrem recht-
miissigen Herrn zuriickerobert sein werden.

Wie vermag die Kirche die genannte Leuchtturmaufgabe zu
erfiillen ? Nicht durch Griindung eigener, «christlicher» politischer
Parteien, wohl aber dadurch, dass ihre Glieder den Ganzheits-
anspruch Gottes in alle Parteien hineintragen und mithelfen, diese
einander zuzuordnen, mithelfen, die Zerspaltungen, welche die
Parteien als Vertreterinnen verschiedener Menschengruppen mit
sich bringen, innerlich zu iiberwinden, mithelfen, sie vor Allmachts-
anspriichen, die nur zur Vergewaltigung Andersdenkender fiihren,
zu bewahren! Weniger durch gross aufgezogene Aktionen und
Aufrufe an die Aussenstehenden, die ja rein innerweltlich denken
und leben und deshalb die Sprache der Kirche als Fremdsprache
empfinden! Zwar kann auch ein mannhaftes Wort zur rechten
Zeit von Nutzen sein, wie etwa das offentliche Bekenntnis gegen
die Vergewaltigung und Ausbeutung Schwacher, gegen die Ent-
wiirdigung des Ebenbildes Gottes, gegen alle «Ismen», die Ge-
stalten des modernen Gotzendienstes, fiir das, was die Bibel das
«Recht der Witwen und Waisen» nennt, fiir das Recht der Armen
und Schwachen, fiir eine mit Christusgeist durchwirkte Humanitét.
Am wirksamsten erfiillt die Kirche aber ihre Aufgabe durch ihr
Sein dadurch, dass sie de facto ernst macht mit dem, was sie de
jure ist: Leib des Christus. Das braucht sich nicht gerade in dem
Masse auszuwirken, wie es uns die Apostelgeschichte von der Ur-
gemeinde zu Jerusalem bezeugt; dennoch ist in dieser Gemeinde,
wenn auch unter dem starken Eindruck der nichsthin erwarteten
Parusie Christi in etwas iiberschwiinglicher Weise, etwas Richtiges
empfunden worden. Ihre Glieder spiirten, dass die Gemeinschaft
des Glaubens und des heiligen Mahles auch zur Gemeinschaft des
Lebens werden muss, und zwar auch zur Gemeinschaft in den-
jenigen Belangen, die die Menschen sonst am schirfsten von-



— 303 —

einander scheiden, den materiellen! Sie darf nicht nur eine Ge-
meinschaft des feierlichen Kirchenraumes bleiben, sondern muss
zur Gemeinschaft der niichternen Werkstatt und des mannigfaltige
Schwierigkeiten und Fragen mit sich bringenden hiuslichen Lebens
werden.

Was das etwa bedeuten kann, sei mit ein paar Strichen kurz
angedeutet! Das hiiusliche Leben bekommt einen neuen Sinn.
Mann und Frau sind einander nicht mehr blosse Objekte des Eigen-
interesses und der Lust, sondern einander von Gott zur verant-
wortungsvollen Betreuung anvertraute Personlichkeiten ; die Kinder
sind den Eltern nicht mehr nur Spielzeuge oder Gegenstinde ehr-
geiziger Pline, sondern Wesen, die «in der Furcht und Ermahnung
zu dem Herrn» (Eph. 6, 4) emporzuziehen sind. Der aufreibende
Kampf der Generationen wird in Christus kaum aufkommen, weil
die Viter ihre Séhne nicht durch ihre fragwiirdige Autoritit unter-
jochen und bevormunden, iiberhaupt nicht an sich, sondern an
den Herrn zu binden bestrebt sind, dem allein letzte Autoritit
zukommt.

Im politischen Leben wird die Toleranz vorherrschen, Toleranz
nicht im Sinne weltanschaulicher Knochenerweichung und Gleich-
giiltigkeit, wohl aber im Sinne der Achtung des Andersdenkenden
als eines Menschen, der nach seiner ganzen Herkunft und Eigenart
«anders denken muss», wie Professor E. Gaugler es im diesjihrigen
«Christkatholischen Hauskalender» trefflich ausspricht. Kampf der
verschiedenen Ansichten wird immer und soll auch sein, aber ein
durch den Geist der Duldung entgifteter Kampf um eine Sache,
nicht gegen Personen.

Im Arbeitsleben wird der Unternehmer den Arbeiter nicht als
Werkzeug, sondern als ihm anvertrauten Mitarbeiter ansehen,
dem er den rechten Lohn schuldig und fiir den er verantwortlich ist.
Der Arbeiter wird den Unternehmer als den ihm durch Christus
zugeordneten Vorgesetzten betrachten, dem er Achtung, Liebe
und treue Pflichterfiilllung schuldet. Der Gldaubiger wird den
Schuldner nicht als Objekt der Ausbeutung betrachten, sondern
als ihm von Gott gegebenen Bruder, dem zu helfen er schuldig ist,
weil er seinen Besitz nicht als absolutes Eigentum, sondern als
Lehen von Gott zu betrachten und verwalten hat. Alle werden sie
ihre Arbeit nicht um des Profites willen tun; die Arbeit ist sicher
ihres Lohnes wert, wird aber dadurch zutiefst geadelt, dass sie der
menschlichen Gemeinschaft einen notwendigen Dienst leistet. Die



— 304 —

jetzige Herrsch- und Nimmordnung, trage sie nun ein rotes oder
ein gelbes Vorzeichen, wird umgewandelt zur Dienst- und Gib-
ordnung.

Sind das aber nicht Traumgebilde weltfremder Schwirmer
und Idealisten ? Doch wohl nicht! Wer nach der Gerechtigkeit des
Reiches Gottes trachtet, das in Jesus Christus wirklich angebrochen
ist, ist der niichternste Realist, der sich denken ldsst. Die «Rea-
listen des Augenblicks» sind eine Weltgefahr, die Realisten in der
Nachfolge Christi helfen mit an der Erlosung der Welt. Diese
wird umgewandelt zur Dienst- und Gibordnung in dem Masse,
als die unter die Volker zerstreute Gemeinde Christi wirklich ist,
was sie i1st, und die christliche Gemeinde ist, was sie ist, in dem
Masse, als das Abendmahl durch ihre Glieder nicht mehr eigen-
siichtig und privatissime genossen, wie es heute weithin der Fall
ist, sondern wiederum als das Mahl der messianischen Gemeinde
gewiirdigt wird — und dazu koénnen die im Vortrage Professor
Maans erwogenen Reformen des Gottesdienstes wesentlich bei-
tragen! —, gewiirdigt wird als das Mahl der Gemeinde, die auf
das kommende Reich Gottes hin betet und lebt, das bringen wird
«neue Himmel und eine neue Erde, in denen Gerechtigkeit wohnt»
(2. Petr. 3, 13), worin die «Schwerter zu Pflugscharen und die
Spiesse zu Rebmessern» (Jes. 2, 4) umgeschmiedet sein werden,
das Reich Gottes, das in Jesus Christus gekommen ist und kommt
und kommen wird, worin «Gott alles in allem» (1. Kor. 15, 28)
und der Mensch in Gott dem Menschen zum Bruder geworden
sein wird.

Summary of the Address on «The ordering of Family, State,
and Society», by Pastor L. Affolter, Solothurn

1. The Christian community possesses (just as did the temple
manifested to Ezekiel, the place of God’s presence amongst men)
the divine promise, that she shall exercise a fruitful influence upon
human society, which through the estrangement of humanity from
God and neighbour has become a waste land.

2. She will manage that best, if she is de facto what she already
is de jure: the fellowship of Christ. She lives out the reconciliation
effected by the sacrifice of Christ, through which man becomes
partaker of the love of God and thus also of the life of God. Through
the Communion men are freed from their isolation with regard
to God and their neighbour. There exists the Body of Christ, a



— 3056 —

fellowship of help, support, and forgiveness, wherein men find
one another without barriers of blood, language, or class.

3. The congregation is the nucleus of crystallisation of a new
human community. Her object is not to live for herself and to
retreat into a «religious department of life», but to witness to the
Kingdom of God, which has come and is coming upon earth in
Jesus Christ, and to which all aspects of life must be and shall be
subjected. It is her task, in a world which for years has been going
through a communal crisis and cannot find the reconciliation
between collectivism and individualism, not merely to proclaim
but to be the brotherhood of men in God. The fellowship of faith
must become a fellowship of life, in which men of the most divergent
quality in material and spiritual respects no longer live for them-
selves but for God.

4. When the congregation s what it is, it will become a beacon
for the world, through which the domestic, political, and economic
life will be influenced in the spirit of Jesus Christ. The smallness of
the Old-Catholic parishes must not discourage us in connection
with this gigantic task, for it is small communities which can
become true brotherhoods out of which fructifying streams of

life appear.

Nach dem Referat des Pfarrers Affolter folgt eine lebhafte
Diskussion, welche man als eine Diskussion aller Referate be-
trachten kann; nicht im einzelnen, sondern im allgemeinen.

Prof. Maan freut sich, dass der Referent dargelegt hat, dass
der Aufbau des geistlichen Lebens in der Realitit Aufgaben hat.
Friither war die Kirche fiir politische Fragen indifferent, jetzt wird
anerkannt, dass sie auch eine Aufgabe in der Politik hat. Er freut
sich, dass der Referent von der Abendmahlsgemeinschaft aus-
gegangen ist. Die praktische Frage ist, wie die Kirche auf die Lage
dieser Welt antwortet. Die Kirche hat ein warnendes Wort zu
sagen, und das haben wir etwas deutlicher gehort.

Frau A. Grimeyer sagt, dass sie mit Interesse die Verhand-
lungen angehort habe. Es ist viel Theoretisches ausgesprochen
worden, aber sie will eine Frage stellen fiir das praktische Leben.
Sie ist Lehrerin an einer Volksschule in einer GroBstadt, wo die
Jugend mit Religion und Christentum vollig unbekannt ist. Daher
stellt sie die praktische Frage: Welche Antwort kann dieser Kon-



— 306 —

gress geben auf die Not des Heidentums, wie kann ich diese Jugend
zum Glauben und zur Kirche fiithren ?

Pfarrer Affolter antwortet, dass er nur das Prinzipielle zur
Diskussion gestellt hat.

Bischof Steinwachs meint, dies sei eine Gewissensfrage fiir
jeden ernsten Christen. Wenn man uns iiberhére, dann sollen wir
uns fragen, ob etwa unser Zeugnis von Christus nicht tief genug ist.
Aber wenn der einzelne nicht kommt, bleibt dann nichts iibrig ?
Er denkt an Bischof Weber. Der hat seinen Studenten viel gegeben.
Er gab ihnen das Strahlende, das Leuchtende, das Warme, und
das hat sie ergriffen. Das ist auch hier die grosse Antwort.

Frau Grimeyer sagt, man habe oft behauptet, dass die Ent-
fremdung in der europiischen Aufkldrung ihren Grund habe;
sie aber meint, dass das moderne Heidentum eine Folge der Indu-
strialisierung sei. Die Massen sind dem Heidentum iiberliefert
worden. Thre Frage ist immer: Was hat die altkatholische Kirche
diesen Massen zu sagen ?

Bischof Lagerwey denkt bei diesen schweren Fragen an unseren
Herrn Jesus Christus, der den Menschen die Fiille Gottes gebracht
hat und einsam am Kreuz gestorben ist. Das sei uns zur Warnung.
Unsere geringe Kraft kann nicht leisten, was wir hoffen und er-
warten. Trotzdem diirfen wir nicht verzweifeln. Die Kirchen
wenden sich an den Menschen. Die in der 6kumenischen Bewegung
zusammenarbeitenden Kirchen versuchen das religiose Leben, in
der Familie zu heben. Jedes Jahr wird in den Niederlanden eine
Familienwoche abgehalten, wihrend welcher die Kirchen sprechen
iiber Ehe, Familienleben, Mischehen und Verm#dhlungen. Man wird
auch die Arbeit unter den abseits stehenden Arbeitern in Angriff
nehmen. Die altkatholische Kirche hat in diesen Dingen nicht die
Initiative ergriffen, sondern sich an der Arbeit der andern beteiligt.
Diese Antwort ist nicht befriedigend. Aber wenn die Bischofe diese
Arbeit in Angriff nehmen, seien sie doch als die Ersten zur Mit-
arbeit bereit.

Pfarrer Flury will die Sache nicht leicht nehmen. Es gibt keine
menschlichen Anstrengungen, die voéllig ihr Ziel erreichen. Es gibt
keine Cesellschaftsordnung, die vollkommen ist. Die Kirche hat
in dieser Hinsicht illusionslos zu sein. Diese abendlandische Kultur
kann untergehen, auch die Kirche, wie die Kirche Augustins in
Nordafrika untergegangen ist. Die Kirche hat zwar ein bejahendes



— 307 —

Wort fiir die Welt; namlich: Christus lebt — und wir werden auf
Thn hinblicken und auch leben.

Pfarrer van Zanten sagt, dass wir in diesen Kongresstagen ein
Abzeichen gekauft haben fiir die Heilung des Krebsschadens. Es ist
fraglich, ob sich ein Mittel zur Beseitigung dieser Krankheit finden
lisst. Trotzdem geht man an deren Bekimpfung heran. So geht
auch das Christentum an die Welt heran. Wir intensivieren die
Industrialisation und fallen ihr gleichzeitig zum Opfer. Die Christen
sind die Mediziner, die die Krankenanstalten besuchen. Des-
gleichen sollen wir auch an die Politik, die Okonomie, die Gesell-
schaft herantreten. Wir fahren auf den Wogen des Weltmeeres
und miissen mitfahren, und dennoch haben wir einen bestimmten
Kurs und haben Licht bei uns. Wir werden regiert von einer be-
stimmten Regierung, leben in einer kapitalistischen Welt und
tragen davon den Schaden, aber wir versuchen, das Licht in die
Regierung, den Kapitalismus, die Gesellschaft hineinzubringen.

Prof. Zander will ein Beispiel geben. Vor einem Jahre besuchte
ihn ein junger Mensch, der niemals Gottes Namen gehért hatte und
doch verstand, dass es einen Gott geben miisste. Jetzt ist er Theo-
logiestudierender. Daraus lisst sich herleiten, dass der Glaube ein
Wunder Gottes ist. Wihrend der Liturgie der Osternacht steht
man in der orthodoxen Kirche mit brennenden Kerzen da. Man
nimmt das Licht und man muss es weitergeben. Das ist das ein-
zige, was die Kirche tun kann, auch wenn viele Menschen das
Licht gar nicht sehen kénnen und wollen.

Als die Diskussion beendet ist, sagt der Prisident, Prof. van
Kleef, dass Frau Grimeyer wichtige Fragen aufgeworfen hat. Das
Interesse fiir diese Themen ist gross. Er sagt dem Referenten herz-
lichen Dank fiir seinen anregenden Vortrag.

Jetzt steht der gestrige Vortrag des Prof. Kiippers noch zur
Diskussion. Als niemand sich dazu meldet, sagt der Vorsitzende,
dass dies nicht bedeuten will, jedermann sei mit allem einverstanden.
Er dankt Prof. Kiippers fiir seine ausserordentliche Arbeit im
wissenschaftlichen Programm dieser Tage.

Unvorhergesehenes

Pfarrer A. Zwart schligt vor, sich auch in den Gemeinden
iiber alles im Kongress Verhandelte zu beraten und dariiber auch
in den kirchlichen Zeitschriften zu schreiben.



— 308 —

Friaulein Gerbrands konstatiert, dass viele Frauen dem Haus-
halt antipathisch gegeniiberstehen und ihr altes Gewerbe wieder
zu Hand nehmen. Sie meint, dass diese Erscheinung Verhandlungs-
gegenstand des nichsten Kongresses sein kann.

Der Prisident trigt Bedenken gegen diesen Vorschlag, denn
er weiss nicht, ob dieses Thema international das gleiche Interesse
hat wie im iiberindustrialisierten Holland.

Seminarpriasident Jans gibt der Hoffnung Ausdruck, dass
man die Aktivitit des Kongresses weiterfithren werde, notigenfalls
auf brieflichem Wege. Auch erscheint es ihm wiinschenswert, dass
die Einheit in den altkatholischen Kirchen immer mehr Gestalt
annehme. Zur internationalen Einheit kann auch mehr Einheit
in der Liturgie beitragen.

Fréaulein Mol macht die Bemerkung, dass grosse Unkenntnis
iiber die altkatholische Kirche bestehe. Gibt es ein Mittel, die
Unkenntnis zu beheben ? fragt sie.

Der Vorsitzende muss zugeben, dass viel Unkenntnis besteht
und dass unsere Stimme iiberhért wird. Er kann die Mitteilung
machen, dass er zweimal durch den Rundfunk iiber diesen Kon-
gress gesprochen hat.

Bischof Jasinski versichert, dass er eine gute Erinnerung an
diesen européischen Kongress mitnimmt nach Amerika. Der Kon-
gress hat ihm eine grosse und warme Inspiration gegeben, welche er
der Polnisch-nationalen Kirche Amerikas zu iibertragen hofft.

Schliesslich ergreift Pfarrer Heim das Wort. Er sagt: «Jetzt
bleibt noch die Pflicht des Dankes tiibrig. Zunichst danke ich dem
Vorsitzenden, der ein besonderes Charisma fiir eine Kongress-
leitung hat. Wir bewundern seine Energie, seine Freundlichkeit
und Liebenswiirdigkeit. Hinter dieser Bewunderung steckt unsere
grosse Dankbarkeit, der Dank aller, die in Holland so viel Schones
erlebt haben. Wir spiiren, wir sind eine Familie; wir waren daheim.
Herzlichen Dank fiir alles. Als wir Studenten waren, sagte man,
die altkatholische Kirche gleiche einer Lokomotive. Da seien
Maschinisten, Bremser und Heizer. Die Heizer seien die Schweizer,
die Bremser die Hollénder. Alle seien nétig. Jetzt hat sich etwas
geiindert, denn die Schweizer sind keine Heizer mehr. Besonders
danke ich den Herren Bischoéfen fiir alles, was sie fiir die Kirche
tun. Wir sind in guten Héinden und wir haben grosses Vertrauen zu
thnen. Dieser Kongress hat uns gestérkt in der Zusammengehorig-
keit iiber alle Grenzen hinweg. Das tragen wir in unsere Gemeinden



— 309 —

hinein. Unser Herr verbindet uns. Wir hoffen, nicht zu lange warten
zu miissen auf den nichsten Kongress. Mogen wir uns bald wieder-
sehen. »

Der Priasident dankt Pfarrer Heim, und weil wir uns heute
abend im Grand Theatre Gooiland wiedersehen, macht er dem
Kongress ein vorliufiges Ende.

Die Ansprachen

Wihrend des Kongresses und am letzten offentlichen Fest-
abend sind von Vertretern der mit dem Altkatholizismus befreun-
deten Kirchen Ansprachen gehalten worden, welche hier auszugs-
weise zusammengetragen sind.

Pfarrer H. Flury (Schweiz), nachdem er die Lage der Schweizer
withrend des Krieges dargelegt hat, fihrt folgendermassen fort:

Die Fragen und Probleme der kirchlichen Arbeit sind in allen
Kirchen aller Linder heute dieselben: die Antworten darauf unter-
scheiden sich nur durch Nuancen je nach der Lage der Kirche und
der Liander; so stehen fiir uns Schweizer andere Nuancen im Vorder-
grund als fir Linder, die vom Krieg heimgesucht wurden.

Von da aus wollen Sie die Tatigkeit unserer Kirche in den
vergangenen zehn Jahren beurteilen: die Hilfstitigkeit, mit der
wir unsern bediirftigen Volksgenossen und den ausléndischen Ge-
nossen des Glaubens beistehen wollten; die Bestrebungen, durch
Evangelisation Junge und Alte fiir das kirchliche, besonders das
gottesdienstliche Leben zu gewinnen und zu erhalten, besonders
die Soldaten, die oft wochenlang von der eigenen Kirchgemeinde
entfernt Dienst tun mussten. Das Hauptgewicht lag auf der Ge-
winnung der Minner und Jiinglinge. Durch Kurse, Vortriage in
den Gemeinden, Gewinnung von Laienhelfern in der Seelsorge-
titigkeit der Geistlichen, deren Zahl zu gering ist und deren Arbeits-
last vielfach zu gross ist, wollen wir diese Arbeit durchfiibren.

Mittelpunkt des kirchlichen Lebens bleibt aber auch bei uns
das gottesdienstliche L.eben und das Leben der Gemeinschaft in
der Kirche. Da haben wir in der Schweiz, weil es ihr verhéltnis-
miissig gut gegangen ist, gegen ganz bestimmte Ubel zu kimpfen,
die bei uns einen besonders guten Nihrboden gefunden haben:
die schulmeisterliche Gesinnung, die andere zurechtweist; die iiber-
triebene Selbstzuversicht und Selbstvertrauen, die sich die Be-
wahrung und Rettung selbst zumisst und darum Gottes gerne ver-



— 310 —

gisst, nicht im Bekenntnis des Mundes, sondern im Bekenntnis
der Tat; die aus der Sicherheit und Wohlhabenheit entspringende
Vergniigungssucht und Sonntagsentheiligung, kurz, die Gefahr der
Laster und Siinden, die uns zu schaffen machen, wenn es uns gut
geht und wenn Fleiss, harte Arbeit und Tiichtigkeit, die dem
Schweizer eignen, Erfolg haben.

Auch mit den sozialen Fragen haben wir uns zu befassen. Eine
vom Synodalrat bestelllte Kommission bearbeitet diese Fragen,
wie die Sorgen fiir die Alten, die Liebestitigkeit der Kirche, die
Heilighaltung der Ehe usw.

Im Mittelpunkt aller unserer Tatigkeit steht unser Herr Bi-
schof. Wir sind dankbar dafiir, dass ihm wihrend des Krieges bis
heute Kraft und Gesundheit geschenkt worden sind, um neben
seinem eigentlichen Amt die Arbeit eines Vermittlers zwischen den
Kirchen und ihren Mitgliedern, in der Hilfstétigkeit der anglika-
nischen Kirchen, des 6kumenischen Rates und der altkatholischen
Kirchen ausfiihren zu koénnen, dass er in Konferenzen, Bespre-
chungen und unzéihligen Briefen das Werk hat fordern koénnen.
Um ihn scharen sich alle jene Minner und Frauen, die an der
Spitze der Behorden und in den Vorstinden der Verbinde und
Vereine neben ihrem Berufe ehrenamtlich mitarbeiten, die Geist-
lichen und ihre Helfer in den Gemeinden.

Die gute finanzielle Lage und die Opferwilligkeit unserer Mit-
glieder hat es moglich gemacht, dass neben den erwiihnten Titig-
keiten neue Aufgaben haben in Angriff genommen und teilweise
durchgefiihrt werden konnen: der Bau einer neuen nétig gewor-
denen Kirche, der Bau neuer und die Renovation alter Pfarr-
hiuser, die moglichste Erhohung der Gehilter der Geistlichen.

Ich habe die Bitte an Sie, uns das Gute, das Sie in Thren
Kirchen besitzen, zu iibermitteln, so dass ein Strom von gegen-
seitiger Hilfe und Unterstiitzung, von Ermutigung und Kriftigung,
herrithrend von der Quelle des heiligen Geistes unsere Kirche
durchflute und belebe zur grossen Gemeinschaft, die der Apostel
Paulus im Epheserbrief schildert: Ein Herr, Ein Glaube, Eine
Taufe, Ein Gott und Vater aller.

Bischof Dr. O. Stetnwachs (Deutschland). Als Vertreter der
altkatholischen Kirche Deutschlands iibermittelt er die Griisse des
Bischofs Kreuzer. Sein korperlicher Zustand hat ihn verhindert,
selbst nach Holland zu fahren, aber mit der alten Klarheit seines



— 311 —

Geistes steht er mitten in der Arbeit. Aus allen Sorgen und Ent-
tiuschungen hat er neue Kraft geschopft. Fiir den hochwiirdigen
Redner hatte die Utrechter Kirche immer etwas Heiliges und Hei-
matliches. Es war ihm immer eine tiefe Erquickung, in einer Kirche
zu sein, die in ihrer Form gefestigt ist. Darauf gibt Bischof Stein-
wachs dem Kongress einen Einblick in die Lage der deutschen
Kirche, die iiberall stark von dem Krieg heimgesucht worden ist.
Die schweren Beschidigungen und die vollige Verheerung mancher
Kirchen und Pfarrhiuser, die Folgen der Besetzung und die Lage
der «displaced persons» hat einen ganz schwierigen Zustand hervor-
gerufen. Er spricht nicht, um zu klagen oder zu betteln, denn in
jeder Not will er auch neue Gnade finden. Die Not ist gross, aber
sie hat erfahren lassen, wieviel Liebe sich in der Schweiz und
Amerika kundgibt. Schmerzlich war es, dass blithende Gemeinden,
alte und neue, hinweggewischt wurden. Die altkatholischen Glau-
bensgenossen Schlesiens wurden alle iiber ganz Deutschland hin
zerstreut. Dem Rhein entlang sind alle Kirchen zu Ruinen geworden.
Das hat uns aber den Mut nicht verlieren lassen, denn in den zer-
storten Gemeinden ist die Aufbauarbeit in Angriff genommen
worden. Der Opferwille der Laien ist gross und die Opferbereit-
schaft der Pfarrer ausgezeichnet. So steht die deutsche Kirche da,
blutend aus tausend Wunden. Sie stirbt und sie lebt. Es gibt in
dieser Lage nur einen Weg: Christus dienen und den Briidern helfen
mit Wort und Sakrament. Der Bischof beendet seine Ansprache
mit der Bitte, der heimgesuchten deutschen Kirche im Gebet zu
gedenken.

Pfarrer O. Trnka (Tschechoslowakei) ist es gelungen, nach
Holland zu fahren. Er vertritt den Bistumsverweser V. I. Rab in
Prag. Es ist ihm eine sehr grosse Freude, die holléindische Kirche
zu begriissen, und er will die Aufmerksamkeit auf die altkatholische
Kirche der Tschechoslowakei lenken. Mit grosser Erwartung sieht
diese Kirche hierher. Er sagt Dank fiir alles, was er bekommen
hat, und in seiner Stimme hore man die Stimme seiner Kirche.

Bischof J. B. Jasinski der polnisch-nationalen katholischen
Kirche in Amerika sagt, dass er tausend Meilen von seiner Diozese
entfernt ist, und trotzdem hat er sich wihrend des Kongresses hier
wie zu Hause gefiihlt. Er vertritt die vier polnischen Bistiimer,
denen insgesamt 200 000 Gliubige angehéren, und Bischof Hodur,
der in seinem hohen Lebensalter mit grossem Interesse das Vor-



— 312 —

gehen der Kirche verfolgt und dessen Griisse er hier iibermittelt.
Er glaubt, die altkatholischen Kirchen haben einen Beruf in der,
Welt zu erfiilllen, und das gibt Mut, weiterzuschreiten. Die Ver-
ehrung und Liebe fiir die Utrechter Kirche ist gross, und nichts ist
imstande, diese Liebe und Verehrung hinwegzunehmen.

Prof. Dr. §. F. H. J. Berkelbach van der Sprenkel, Vorsitzender
des hollindischen 6kumenischen Rates, spricht iiber seine Zu-
sammenarbeit mit den katholischen Bischéfen, in deren Zusammen-
sein er sich immer wie zu Hause gefiihlt hat. Der Erzbischof von
Canterbury, Dr. Temple, hat sich einmal gewundert tiber die Tat-
sache, dass ein Kalvinist sich mit einem Altkatholiken verstehen
konne. Mit dem Erzbischof Rinkel hat er die 6kumenischen Fragen
studiert, und Bischof Lagerwey ist ein Stiick seines Lebens geworden.
Im 6kumenischen Gesprich braucht er die altkatholischen Bischofe.
Die altkatholische Kirche hat eine bedeutende Aufgabe in Holland
und in der Christenheit, und er betrachtet sie als eine Gabe Gottes.

Mgr. Sturtevant Harwood, Vertreter des Erzbischofs von Canter-
bury, hielt in englischer Sprache eine Ansprache, deren Zusammen-
fassung wie folgt lautet:

Es war mir eine grosse Ehre, vom Erzbischof von Canterbury
und dem Prisident-Bischof der Episcopal Church in Amerika zum
Vertreter der betreffenden Kirchen bestimmt zu werden.

Der Erzbischof bat mich nachdriicklich, seine herzlichen
Griisse zu iiberbringen und im besondern von den starken Freund-
schaftsbanden, die unsere Kirchen zusammenbinden, zu zeugen.
Seine Bitte und sein Wunsch ist es, dass dieser Kongress Gottes
Segen empfangen mage.

Der Prisident-Bischof der Eplskopalklrche bat mich eben-
falls, hier von dem festen Freundschaftsband, das unsere Kirchen
vereint, zu zeugen. Dieses Band findet seinen Grund in der Uber-
einkunft von 1931. Der Grund liegt tiefer: er wurzelt im Evange-
lium Jesu Christi und der Freiheit des Heiligen Geistes.

Moge dieses Band noch fester werden! Mége es Ihnen gegeben
sein, auch durch diesen Kongress zu bewirken, dass Ihre Kirche
grosser werde, dass sie bis in alle Ecken und Enden der Welt
bekannt werde, damit die Welt erkenne, was es heisst, geleitet zu
werden durch den Glauben an Jesus Christus, die Freiheit des
Heiligen Geistes und die Leitung durch die Sakramente und
das Amt.



— 313 —

Als ich heute morgen dem Gottesdienst beiwohnte, fiihlte ich
mich, abgesehen von der Sprache, ganz wie zu Hause in dieser
grossen und herrlichen Kirche des heiligen Vitus. Ubrigens fiihle
ich mich auch auf diesem Kongress wie zu Hause.

Uber dem Altar sah ich das Wort: «Seht das Lamm Gottes,
das hinwegnimmt die Siinden der Welt.»

Dieses beeindruckte mich um so mehr, als wir hier im Namen
dieses Gotteslammes zusammen sind.

Moge dieser Heiland, der uns zusammenbindet, Sie und Ihr
Werk segnen, damit wir die Welt zur Einsicht bringen mégen,
dass es ohne Christus keine Rettung gibt.

Bischof K.C. Warner von Edinburgh, der Episkopalkirche
Schottlands, sagt, dass dieser Kongress fiir seine Kirche und fiir
ihn personlich von grosser Bedeutung geworden sei. Er ist der
erste schottische Bischof, der die altkatholische Kirche besucht.
Alle drei hollindischen Bischéfe haben seiner Kirche einen Besuch
abgestattet, und der Bischof von Haarlem hat ihm bei seiner
Bischofsweihe die Hinde mit aufgelegt, und so ist er auch ein «alt-
katholischer» Bischof geworden. Der Redner geht zur Konferenz
der Kirchen in Amsterdam und hat eben die Lambethkonferenz
verlassen. Dort wurde eine Resolution gefasst, in welcher die
Lambethkonferenz ihre Befriedigung ausspricht iiber die Inter-
kommunion und darauf dringt, die Bande enger zu kniipfen. «Es
freut mich», so sagt der hochwiirdige Redner, «dass die Jugend
Ihrer Kirche die Arbeit aufnimmt, welche wir angefangen, und
dass sie ,missionary harted‘ ist. Sie sind zwar eine kleine Kirche,
und die Zahl ihrer Mitglieder ist nicht gross. Gott aber verwendet
kleine Zahlen, um grosse Ziele zu erreichen. In einem bestimmten
Teil unserer Kirche waren vor 100 Jahren nur sechs Gemeinden,
und jetzt gibt es deren neunzehn. Wir beten, dass auch lhre Kirche
wachsen moge und die Welt gewinne fiir Jesum Christum.»

Mgr. Dr. Germanos, Metropolit von Thyateira und Patriarchal-
Exarch in Mittel- und West-Europa, driickte seine Freude dariiber
aus, dass er wiederum als Abgeordneter seiner Heiligkeit des Oku-
menischen Patriarchen und der Heiligen Synode von Konstan-
tinopel diesem Kongress beiwohnen durfte. Schon als Student hat
er die Bewegung der bischoflichen Kirchen zur Einheit mit grossem
Interesse beobachtet. Mit Freude denkt er an die Vorbereitungs-
konferenz «Glaube und Verfassung» im Jahre 1920 in Genf, wo

Internat. Kire!il. Zeitschrift, Heft 4, 1948, 21



— 314 —

er Bischof Herzog kennenlernte. Schon damals hat eine Beratung
orthodoxer und altkatholischer Abgeordneter die Union beider
Kirchen als moglich und erwiinscht nachgewiesen. In der Lau-
sanner Konferenz sind die Orthodoxen und Altkatholiken in Plenar-
sitzungen und in den Kommissionen Hand in Hand gegangen, als
sie die Lehre der alten, ungeteilten Kirche der ersten Jahrhunderte
vertraten. In Bonn, im Jahre 1931, kam es zu einer Ubereinkunft
zwischen Abgeordneten der orthodoxen und altkatholischen Kir-
chen. Nur eine panorthodoxe Prosynode konnte iiber eine Inter-
kommunion beider Kirchen abstimmen. Leider hat diese Pro-
synode aus mehreren Griinden noch nicht einberufen werden kon-
nen, und unter den obwaltenden Umstidnden wiirde eine Uber-
eilung der Sache, welche uns so sehr am Herzen liegt, eher schaden
als niitzen. Oremus et laboremus.

Schluss des Kongresses

Am Abend des letzten Kongresstages brachte ein 6éffentlicher
Festabend die Kongressteilnehmer und viele Glaubige noch einmal
zusammen im Grand Theater Gooiland.

Mehrere Ansprachen der Vertreter der verschiedenen Kirchen
wurden abgehalten, welche vorstehend auszugsweise erwiahnt sind.

Nach diesen Ansprachen wurde das Oratorium «Das Lied der
Einheit» aufgefiihrt, dessen Text von Bischof E. Lagerwey ver-
fasst und vom Musiker Alex de Jong vertont wurde, unter dessen
Leitung auch die Auffiibrung stattgefunden hat. An der Auf-
fiihrung haben sich beteiligt der gemischte Chor «A. B. H. Verhey»
aus Utrecht und die Solisten Frau Ans Keman, Sopran, Frau Toop
van Domburg, Alt, Herr Willy Kléren, Tenor.

Der Kongressvorsitzende, Prof. van Kleef, hat mit Worten
der Anerkennung allen Mitwirkenden den Dank des Kongresses
ausgesprochen. Dem hochwiirdigen Dichter, dem Komponisten,
den Solisten und dem Chor hat er das ihnen gebiihrende Lob
gezollt.

Und so, fihrt der Prisident weiter, ist dieses Oratorium eine
grandiose Apotheose des Kongresses geworden. «Das Lied der
Einheit» ist ein Symbol des Kongresses gewesen. Welche Bedeutung
hat ein internationales Treffen ? Die Referate waren zwar das tig-
liche Brot, aber vor allem sind wir innerlich bereichert worden. In



— 315 —

unserer Kirche lebt etwas, dessen wir uns immer deutlicher be-
wusst geworden sind. Das hat uns Kraft fiir das Alltagsleben ge-
geben. Dieser Kongress war ein Antidotum gegen die Kriegs-
infektion. Ich danke allen, die zum Gelingen des Kongresses bei-
getragen haben, besonders unseren hollindischen Mitarbeitern und
Herrn Pfarrer Smit und seiner Frau. Der altkatholischen Jugend
danke ich fiir alles Dargebotene am Begriissungsabend, das uns
eine Uberraschung war. Auch der ortlichen Kongresskommission
danke ich herzlichst fiir alle wihrend Monaten geleistete Arbeit.

J’ai le plaisir de déclarer aux hotes de notre congrés, qui sont
de langue francaise, que ce fut une grande joie pour nous de les
accueillir ici. L’église d’Utrecht a — depuis des siécles — entretenu
des relations tres étroites avec I’'Eglise de France, notamment avec
le Gallicanisme, Port-Royal et la petite Eglise.

Ce fut aussi pour notre Eglise une joie de mettre notre chapelle
de Paris & disposition de nos amis orthodoxes. Nous espérons qu’ils
auront eu une bonne impression de notre congrés! Et... puisse
leur présence contribuer & avancer la réunion compléte entre I'Eglise
orientale orthodoxe et 'Eglise ancienne catholique. . . qui rencontre
encore quelques obstacles dont nous espérons vivement 1’élimina-
tion compléte!

We say farewell to our English, Scottish and American friends,
who have come to be with us at this Congress. It has been a pleasure
to have them here and to have visible signs of our intercommunion
with the Anghcan Church.

We count it an honour that two Anglican bishops have been
able to visit us and to take part im our services. The unity of our
faith has overcome the differences of race and language, and in
the union of the Anglican and the Old-Catholic churches we have
set an example for christendom. Some of our Anglican friends are
remaining in Holland to attend the Assembly at Amsterdam
and our delegates will have the pleasure of working with them
there. To the rest we say: Happy to meet—sorry to leave—happy
to meet again.

Ich weiss, so sagte der Prasident, dass viele deutsche Glaubens-
briider an diesem Kongress hiitten teilnehmen wollen. Sie sind
davon iiberzeugt, dass die Einheit sich wieder herstellt, wenn wir
einander anders gegeniiberstehen. Wollen Sie unsere Freundes-
griisse dem Bischof Kreuzer iibermitteln ?



— 316 —

Den Schweizern sage ich in der Abschiedsstunde: Wir haben
Ihnen fiir vieles zu danken, das unvergesslich ist. Wir werden Sie
nicht vergessen. Lebt wohl, bleibt gesund und behiite Sie Gott.

Dem Abgeordneten der Tschechoslowakei danke ich fiir seine
Griisse. Ich hoffe, dass die Leidenszeit der slowakischen Kirche
sich in eine Freudenzeit verwandeln wird. Wir tragen mit an
Ihrem Leiden und hoffen, dass Sie ausharren konnen.

Jetzt mache ich dem XYV. internationalen Altkatholiken-
kongress ein definitives Ende, und ich schliesse mit den Worten
des heiligen Chrysostomus: ddéa dep mavrdw Evexey — Gott sei
gelobt fiir alles!

Eingegangene Briefe:

1. Es ist uns Schweizer Geistlichen, die wir von ferne geistig
an Ihrer Tagung teilnehmen, ein Bediirfnis, Thnen aus dem Quell-
Land des Rheines hinab zu dessen Miindungsgebiet herzliche
Segenswiinsche fiir erfolgreiche Beratungen zu iibermitteln. Als vor
genau sechzig Jahren Bischof Herzog nach England reiste, munterte
ihn der Luzerner Gemeindeprisident, Dr. J. L. Weibel, auf, an-
ldsslich der Durchfahrt mit den hollindischen Bischéfen Beziehung
zu nehmen. Er schrieb: «Das Isolieren taugt nichts, und wir ge-
héren zusammen.» So reihten sich in rascher Folge aneinander:
freundschaftliche Verbundenheit mit Pfarrer van Santen, briicken-
schlagender Luzerner Vortrag Bischof Herzogs iiber die Utrechter
Kirche, Utrechter Konvention vom Jahre 1889 und geweiteter
II. Internationaler Altkatholikenkongress in Luzern.

Wir hatten gehofft, Threm Kongress als Schweizergruss das
kirchliche Jahrheft 1949 iibersenden zu konnen, welches im Ge-
denken an die 150. Jahresfeier seines Geburtstages dem geistigen
Wegbahner Ignaz von Déllinger und dem altkatholischen Schrift-
tum gewidmet ist. Leider rollen die Druckbogen im Moment erst
durch die Maschinen. Um so mehr méchten wir aus den 1872 ge-
haltenen Unionsvortrigen Déllingers Worte fiir die Kongresse in
Hilversum und Amsterdam in Erinnerung rufen: «Die Katholi-
zitét darf jetzt nicht schlechthin von einer einzigen Kirche, mit
Ausschluss der andern, in Anspruch genommen werden.»



— 317 —

In der Uberzeugung, dass wahre Erkenntnis und echte Liebe
eine unlosbare Einheit bilden miissen, weil Gott selbst Wahrheit
und Liebe ist, entbieten wir Ihnen ein herzliches: « Bhiiet Ech Gott.»

Namens der schweizerischen Generalkonferenz
der christkatholischen Geistlichen:

Pfarrer Otto Gilg

2. Nachdem ich schon vor einigen Tagen die gedruckte Ein-
ladung zum Kongress erhalten hatte, iiberraschen Sie mich heute
durch eine personliche Einladung. Ich danke Thnen verbindlichst
fiir Thre Freundlichkeit. Freilich ist meine Teilnahme am Kon-
gress so gut wie ausgeschlossen. Erstens diirfte die Zeit zur Er-
langung der Ausreisegenehmigung nicht mehr ausreichen, und die
Nerven-Zerreissprobe eines Wartens bis zur letzten Stunde:
«Kommt sie oder nicht ?» kann ich mir nicht mehr zumuten, drit-
tens wiirde bei meinem Alter von 70 Jahren und meiner nicht ein-
wandfreien Gesundheit die Mitnahme eines Reisebegleiters unerliss-
lich sein. So werde ich, der ich seit 1897 auf keinem Kongress
gefehlt habe, ausser dem von 1909 in Wien, diesmal auf den Be-
such des Kongresses verzichten miissen. Doch wiinsche ich dem
Kongress einen erfolgreichen Verlauf und damit dem Ortsausschuss
eine Belohnung fiir die Miihen seiner Vorarbeiten.

Mit altkatholischem Grusse

Eruwin Kreuzer

3. Leider kann ich erst heute auf Ihre freundliche Einladung
zum Kongress vom 4. Juni 1. J. antworten. Zwei Griinde hinderten
uns bzw. mich daran:

1. Unsere schwierige finanzielle Lage, welche sich fir alle
Kirchen in Osterreich, so auch fiir die unsrige nach der Geld-
abwertung entwickelte. Hilfe von seiten des Okumenischen Hilfs-
werkes in Genf wurde uns zugesichert, und wir warteten von Woche
zu Woche. Da sie bis jetzt leider nicht eingetroffen ist und wir aus
eigenen Mitteln keinem Vertreter die betriichtlichen Reisekosten
bezahlen konnen, miissen wir diesmal zu unserem grossten Be-
dauern auf dem Kongress fehlen.

9. Mitte Juni erkrankte ich schwer an einem Anfall von Herz-
schwiiche; mein Arzt hoffte, dass ich bis August wieder hergestellt



— 318 —

sein werde. Leider ist mein Befinden nicht derart gebessert, dass
wenigstens ich die Reise wagen diirfte, was ich um so mehr beklage,
da meine Konsekration hatte stattfinden sollen.

Genehmigen Sie daher auf diesem Wege die besten Wiinsche
fir den Kongressverlauf. — Wir hoffen, dass wir beim néchsten
Kongress wieder anwesend sein konnen.

Mit den besten Griissen und Empfehlungen
~ Thr ergebener

Dr. Térok

4. In my name, please express thanks to Most Reverend Arch-
bishop Rinkel for the invitation extended to the representatives
of the Polish National Catholic Church of America to take part in
the 15th International Congress of the Old-Catholic Churches.

Due to my advanced age and poor health, I am unable to
take part personally in that very important meeting of the Old-
Catholic Churches, therefore I have appointed the Rt. Rev. John
Z. Jasinski, bishop of the Buffalo-Pittsburgh diocese as a delegate
of the Polish National Catholic Church in America for the
15th Congress.

I sincerely believe that the Congress will add in a high degree
to the spiritual revival in our Utrecht Union of the Old-Catholic
Churches. :

I remain, ever ready to cooperate in the name of Christ, Our

Lord,
Bishop Fr. Hodur

5. (Telegramm) God Bless Bishops, Priests and all members of
the Conference. Church work permit me not to come.

Bishop Padewsk:



319 —

Teilnehmer am XV. Internationalen Altkatholikenkongress
in Hilversum (Holland)

18.—20. August 1948

Aalsmeer

Pfarrer E. Wijker
Frau J. M. M. Wijker-Pampel

Amersfoort

Fraulein J. A. v. d. Bergh
Frau M. C. H. van Boyen-Moors
R. Dekker

Frau Dekker )
Frau E. A. van Gent-de Wilde
W. G. van Gent

Prof. P. J. Jans

Frau A. Th. Jans-Hijzen

Prof. M. Kok

Y. R. H. J. Roosjen

Prof. C. Wijker

Frau E. Wijker-de Jager

Amasterdam
Pfarrer A. R. Heyligers
J. E. Keman
Mr. E. Maan
Fréulein J. J. van Thiel
Pfarrer A. Zwart

De Bilt

J. W. H. Patist
Frau Patist-van der Steen

Bussum
Friaulein M. van Thiel

Culemborg

Prof. B. A. van Kleof
B. N. Leverland

Deil

L. W. A. Colombijn
R. J. Colombijn

Delft

Pfarrer P. J. Conijn

Friulein G. Gerbrands

Friulein J. F. M. Gerbrands

Ir. J. H. Giskes

A. M. C. de Wilde

Frau C. de Wilde-Verbrugge

H. A. P. de Wilde

Frau B. C. F. M. de Wilde-Frehe

Egmond a. Zee

Pfarrer J. A. J. van Zanten
A. Zwart

A. Holland

Gouda
Friulein M. C. de Wilde

's-Gravenhage
Drs. C. Blase
Drs. Th. C. Hijzen
Fréulein Joh. de Jong
Friulein Schwester A. Kok
Pfarrer J. A. Roeseling
Frau A. W. Roeseling-de Winter
W. C. Schiltman

Haarlem

Pfarrer C. F. Nieuwenhuyzen
Friulein H. C. Nieuwenhuyzen
Mgr. J. van der Oord

Frau E. van der Oord-Kerkhoff

Heemstede
J. Botman
H. Thieme

Den Helder

Pfarrer H. J. Verhey
Frau J. B. Verhey-Zomer

R.
E.

Hilversum

V. G. van Beusekom

Frau van Beusekom

Frau P. Biller-van der Heyden

J. Glazemaker

Frau Glazemaker

Friulein R. Glazemaker

Frau J.van Groen-Nieuwenhuyzen

Friulein E. J. van der Heyden

T. C. van der Heyden

Frau W. M. van der Heyden-de Rijk

Friaulein A. G. de Jager

C. G. de Jager

Frau H. de Jager-Jans

K. de Jong

L. de Jong

C. G.de Jongh

Fraulein J.V. de Jongh

A. Maan

Frau Maan-Brooks

Friiulein J. M. Mol

Frau Nieuwenhuyzen-van Greuningen

Fréulein J. M. Nieuwenhuyzen

Frau M. A. Nieuwenhuyzen-van der
Heyden

Pfarrer G. A. Smit

Frau G. Smit-Klapmuts



G. A. Smit

Frau Smit-Nieuwenhuyzen
Fraulein M. Staal

Friulein C. J. M. Verkerk
Frau H. van der Voort-Gol

Frau H. M. de Wilde-van der Heyden

Krommenae
Pfarrer A. C. van de Poll

Leusden

A. F. C. Nieuwenhuyzen
Frau J. M. Verbeek-Botman

Leiden

Pfarrer G. A. van Kleef

Frau S. van Kleef-Hillesum

P. Chr. Kok

Frau A. E. Kok-van den Bergh

Nieuwer-Amstel
Frau D. L. Maan-Lombard

Rotterdam
A. van Hasselt
Pfarrer H. D. Raymaekers

H. J. W. Verhey
Frau H. H. Verhey-Nevens

Rijswijk
Mr. W. A. Struyk
Frau L. Struyk-de Hoogh

Schiedam
Frau A. G. Grimeyer-Krijger
Pfarrer C. Tol
Frau C. E. Tol-Nijenhuis

320 —

Soestdijk
Fraulein Schwester E. P. M. Botman

Stompetoren
Frau M. Heringa-van Thiel

Utrecht

Pfarrer Th. Bakker

Frau M. Bakker-de Jager

Dr. G. Chapchal

T. Horstman

Pfarrer Mr. J. W. Key

Frau Key-Tepe

Mgr. I£. Lagerwey

Prof. Dr. P. J. Maan

Frau F. M. Maan-Federer

Drs. R. Mulder

F. C. Nieuwenhuyzen

Frau Nieuwenhuyzen

Mgr. Dr. A. Rinkel

Frau C. A. Rinkel-van Nus
Friulein Schwester H. J. Smits
Drs. J. J. Vermeulen

Pfarrer M. A. Zwart

Frau C. C. J. Zwart-van den Bergh

Ijmuiden
Pfarrer Th. Moleman
Frau Moleman-Cornelisse
Kap. D. N. de Rijk

Zaandam
Pfarrer A. H. Guddee
Frau H. J. Guddee-Flohil

Zeist

Friulein A. van Os

Zwolle
M. J. Aarents

B. Deutschland

‘ Bonn
Prof. Dr. W. Kiippers

Frankfurt am Main

L. Tullius
Koln

Pfarrer H. Michelis

Mziinchen
Pfarrer N. J. Demmel

Neckargemiind
Mgr. Dr. O. Steinwachs

C. Schweiz

Basel
E. Kamber

Bern

V. C. Jontschev

Frau A. Kaufmann-Herzog
Frdulein L. Kaufmann
Mgr. Dr. A. Kiiry

Friaulein T. Kiiry

Dr. W. Meier

Frau E. Meier

F. Riette

Prof. Dr. A. E. Rithy

- Biel
Pfarrer P. Richterich



— 321 —

Biberist Luzern
Alt Pfarrer W. Herzog W. Moll
J. Ochsenbein
Chambésy Frau Ochsenbein
Schwester R. Moser .
M ohlin
La Chaux-de-Fonds Pfarrer H. Flury
Pfarrer J. B. Couzi
Duliik Olten
- LTy Friulein A. Christen
Ruedi Moll Friulein M. Dietschi
Genf Friulein J. Ebner
Friaulein M. Bertrand Frau Gerny-Kiiry
Prof. Dr. U. Kiiry
St. Gallen Frau E. Kiiry-Vogt
Pfarrer W. Heim
. ) Payerne
... Heligenschwendi Dr. med. dent. R. Caflisch
Friulein A. Peter
Karseraugst Solothyrn
Pfarrer F. Ackermann Pfarrer L. Affolter
E. Schmid Frau E. Affolter
Laufen ~ Paul Liithy
Pfarrer O. Gschwind Zirich
Frau M. Gschwind-Kundert Friaulein F. Allemann
D. Amerika
Fond du Lac Pittsburg
Rt. Rev. Sturtevant Harwood D. D. Rt. Rev. John Z. Jasinski D. D.
New-York
Mr. Floyd W. Tomkins D. D.
E. England
London Oxford
Rev. J. Anderson-Burley Rev. E. Kemp
Frau K. Anderson-Burley-Bijls
The Most Rev. Archbishop Germanos D. D.
F. Frankreich
Paris
Mgr. Cassian Prof. Dr. Prof. Dr. L. A. Zander
G. Belgien
Briissel
G. J. de Wilde Frau de Wilde
H. Sechottland
Edinburgh
Rt. Rev. K. C. H. Warner D.D. Can. N. J. Cockburn

J. Tsehechoslowakei
Krdsnd Lipa: Pfarrer O. Trnka



	Bericht über den XV. Internationalen Altkatholiken-Kongress in Hilversum : Holland

