
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 63

Bibliographie
v°n Balthasar, Hans Urs: Wahrheit.

Wahrheit derWelt. 312 Seiten.
Broschiert Fr. 9.—, gebunden Fr. 12.—
Verlagsanstalt Benziger & Co. AG.,
Einsiedeln/Zürich.

Es ist nicht möglich, in einer kurzen

Buchanzeige den reichen Gehalt
dieses schriftstellerisch hervorragenden

Werkes auch nur annähernd
anzudeuten. Beschränken wir un« darauf,
seine Grundabsicht hervorzuheben.

Der Verfasser will auf der Grund-
,age der platonisch-aristotelischen und
augustinisch-thomistischen Überlieferung,

insbesondere der Abhandlung
des Aquinaten «Über die Wahrheit»
^d unter Berücksichtigung der
modernen Denkvorsuche, insbesondere
*W Phänomenologie und des Exi-
ftcnzialismus, eine Wesensbeschrei-
5j?ng der Wahrheit «innerhalb der
»Veit» — also eino natürliche

Philosophie auf christlicher Grundlage
geben. Seine Absicht ist dabei, dio durch
jne vielfach lehrbuchartige Behand-
ung in Erstarrung geratene

thomistische Philosophie aufzulockern
Und dem modernen Verständnis
näherzubringen und andrerseits dio positi -

en Ergebnisse der modernen
Philologie in die patristisch-scholastischc
Überlieferung einzubauen. In der Tat
f,,1ngen dem Verfasser auf diesemw,ege zum Teil sehr gewichtige
Aufhellungen inadäquater moderner Fra-
«estellungen, wie auch geschickte
Richtigstellungen katholischer
Positiven, die in der konfessionellen
Rontrovorstheologio vom Protestati -

smus her angefochten wordon waren.

I .Da das Buch sich an gebildete
^aien und nicht an Fachtheologen
auf ^?*' verziclltet der Verfasser leider
J« eino expresse Auseinandersetzung
w: ^en von ihm visierten Gegnern,
8u "korhaupt <ias Work weniger im
haAn e'ner wissenschaftlichen Ab-
tor unR als vielmel11' oiner dich-
An18fk beschwingten spekulativon

Potheose der philosophia perennis

der römisch-katholischen Kirche
abgefasst ist. U. K.

con Brandenstein, Béla: Der Mensch
und seine Stellung im All. 608
Seiten. Broschiert Fr. 19.—, gebunden
Fr. 24. —. Verlagsanstalt Benziger
& Co. AG., Einsiedeln/Zürich.

Unter den in den letzten Jahren
erschienenen Anthropologien nimmt
vorliegende insofern eine besondere
Stellung ein, als sio nicht eine neue,
auf Grund der Forschungsergebnisse
der modernen Psychologie erarbeitete
Wesensschau des Menschen zu geben
versucht, sondern umgekehrt die
Resultate der neueren biologischen und
psychologischen Wissenschaft in das
Menschenbild einordnet, das die
Scholastik in ihrer Synthese von
christlichem Glauben und antiker
Philosophie bereits geschaffen hat.
«Analytisch», wie der Verfasser seine
Methode nennt, ist der Godankongang
des Buches allein darin, dass auf dem
Hintergrund dieser Synthese die
einzelnen Schichten des menschlichen
Seins — das physiologische, kulturelle,
psychologische und geistig!- Leben
in ihrer Besonderheit sorgfältig
voneinander geschieden und in ständiger
Auseinandersetzung mit den einschlägigen

modernen Theorien dargestellt
werden. Mag sein, dass dabei die
psychologischen Theorien der Neuzeit —
geschichtlich und systematisch — in
allzu grosse Nähe gerückt werden zu
den Wesensbestimmungen der
christlich-mittelalterlichen Philosophie und
dass hinter diesen die eigentlich
theologischen Aussagen ungebührlich
zurücktreten.

Das sorgfältig goarboitete Werk
des frühoren Budapester Professors
gibt einen guten Überblick über die
modernen anthropologischen Anschauungen

im weitesten Sinno des Wortes
und ist dadurch auch für den Leser,
der die scholastisch-aristotelischen
Voraussetzungen des Verfassers nicht teilt,
wertvoll. U. K.



— 64

Brandreth, Henry R.T.: Episcopi va«
gantes and the Anglican Church.
London 1947. S. P. C. K., 79
Seiten, 6 sh. 6 d.

Es ist nicht einfach, eine den
Begriff «episcopus vagans» völlig
umfassende Definition zu geben. Auch
der früher häufig gebrauchte Ausdruck
«Abenteurerbischof» trifft nicht immer
zu. Der am häufigsten gegen sie
angeführte Grund ist der, dass ihr
bischöflicher Status trotz lauttönender
gegenteiliger Ansprüche zweifelhaft
ist und dass, selbst wenn die Weihen
gültig sein sollten, ihre Ausübung
nicht legitim ist. Häufig ist eine
«Kirche» scheinbar eher für den
Bischof als der Bischof für die Kirche
da. Die Frage der Gültigkeit der
Konsekrationen ist ebenfalls ein
schwieriges Problem, da solche, die
eher der zu konsekrierenden Person
als der Sache der Kirche wegen
vorgenommen werden, nicht als gültig
anzusehen sind, von der Intention
ganz abgesehen.

Mit diesen Problemen befasst sich
Brandreth, der eine gute Übersicht
über die Geschichte und Entwicklung
der verschiedenen Sukzessionslinien
sowie ausführliche Listen der in ihnen
stehenden Bischöfe gibt. Mathew
Vilatte und Ferrette sind dio
hauptsächlichsten Stammväter, von denen
verschiedene grössere oder kleinere
(manchmal nur auf dem Papier
stehende) Gemeinschaften ihre «gültig»
geweihten Bischöfe herleiten. Danebon
gibt es noch eine Reihe solcher, deren
Weihen aus andern Quellen fliessen.

Brandreth betont, dass nicht alle
ep. v. über einen Kamm geschoren
werden können. Er sei im Verlaufe
seiner Forschungen mit einer Reihe
von ihnen in Verbindung gekommenund habe einige schätzen gelernt Dieskommt in seinen Ausführungen zustark zum Ausdruck. Bei der Mathew-
Unie vv-aren unbedingt die tiefschürfenden

Ausfuhrungen von Bischof Ed
Herzog in l.K.Z. 1915, S. 271 ff'heranzuziehen gewesen, während bei
Vilatte Bischof Grafton nicht als
einziger Zeuge hätte gelten dürfen,ilio Belebung der Ferrettelinie unddie phantastische Verschmolzunc derverschiedensten Linien durch* eineHin- „nd Herweiherei (sit venia

verbo sondergleichen sowie die vielen
bedingungsweisen Konsekrationen in
einer anderen Linie sind mehr als eine
fälsche Auffassung, dass der
Betreffende eher Bischof einer bestimmten

Sukzessionslinie als der Kirche
Gottes ist. Das ist Blasphemie.

Bei «Bischof» Bell (S. 29) hätte
nicht nur berichtet werden sollen,
dass er sich bei Carfora als vom
Bonner altkatholischen Bischof
konsekriert eingeführt habe, sondern die
Tatsache, dass sein Konsekrator
Brothers die Konsekration als null und
nichtig in einer feierlichen Bullo
erklärte. Der Ausdruck «französische
Liturgie der christkatholischen Kirche
in Bern» (S. 31) ist zum mindesten
irreführend. In der Listo der Carfora-
bischöfe fehlt mindestens Bischof
Donahue, während ausser Herzog kein
anderer von Geyer konsekrierter
Bischof angegoben ist. Im Verhältnis
zu den Ausführungen über Winnaert.
von dessen Aufnahme in die orthodoxe

Kirche seiner Zeit mehr
Aufhebens gemacht wurde als seiner
Wichtigkeit entsprach, sind die Mariaviten,

von denen festzustellen wäre,
ob sie überhaupt zu den ep. v.
gehören, zu unvollständig und knapp
behandelt. Zudem ist Bischof
Feldmann schon 1942 ausgeschieden und
infolgedessen nicht das gegenwärtige
Haupt der Mariaviten (S. 75).

Canon Douglas schrieb ein
instruktives Vorwort, in dem er der
Meinung Ausdruck gibt, dass in 20
Jahren nur noch Spuren von den ep. V.
vorhanden sind. Eine Hoffnung, die
sich beim Andauern der jetzigen
Vitalität einiger Bischöfe leider wohl
kaum erfüllen wird.

Neben einigen interessanten
Photographien von Weihe« dokumenten»ent-
halt das Buch auch eine Bibliographie,
leider nur in Auswahl, bei der man
die I. K. Zi. und «Religious Bodies»
ungern vermisst. Wie wir erfahren,
ist beabsichtigt, einen Nachtrag «ll
drucken, der hoffentlich die erforderlichen

Verbesserungen bringt. Wenn
auch das Problem der ep. v. in der
anglikanischen Kirche als brennender
empfunden wird, so ist die
Durcharbeitung des Buches auch für
Altkatholiken äusserst wertvoll, da häufig
ep. v. und ihr Klerus sich an sie
heranmachen, p u, V-



fio

L. Cabrai de Moncada : Lui
Illuministi! portugués de sedilo XVIII.:
Luis Antonio Verney Coni uni
«apendico» do novas cartas e docum-
mentas ineditos. Coimbra Armonio
Smsfo 1941 in Colecçao Studium
temas lilosoficos, juridicos e sociais.

Die letzte grosse geistige
Bewegung, dio nicht nui' in ganz Kuropa
sich ausgewirkt, sondern über Länder
und Völker hinweg eine enge Gemeinschaft

erzielt hat, war unzweifelhaft
die Aufklärung. Dies wieder aufgezeigt
zu haben, ist das Verdienst des Buches
von dem bekannten portugiesischen
Juristen L. Cabrai de Moncada, der
in der Sammlung «Studiuni» 1941 in
Coimbra eino Monographie über den
portugiesischen aufgeklärten Priester
Luis Antonio Verney herausgab.

Durch den Aufenthalt Verneys in
Italien berührt sich die mitteleuropäische

Aufklärung, vor allem auch
in Österreich, mit der portugiesischen,
die de Moncada in den Mittelpunkt
seines Forschens stellt. Die Arbeit des
portugiesischen Gelehrten zeigt aber
auch die Auswirkung der Aufklärung
über Europa hinaus, und gerade wegen
dieser Horizonterweiterung ist dieses
Buch von besonderer Wichtigkeit. Im
Anhang veröffentlicht Moncada das
erstemal Briefe Verneys an die Ora-
torianer in Goya in Indien. Die Ora-
torianer standen der Aufklärung
freundlich gegenüber und waren Cogner

des Jesuitenordens. Deswegen die
freundschaftliche Verbindung Verneys
mit den Oratorianern, den freilich
auch verwandtschaftliche Bande mit
dem Orden verknüpften. Von Portugal
Und Spanien ging die europäische
Aufklärung nach flem fernen Westen nach
Südamerika ebenso wie nach dem
fernen Osten nach Indien. Ein für die
Geschichte der europäischen
Aufklärung sehr bedeutsamer Mann, der
General der Augustinereremiten Vas-
'lues, kam nicht zufällig aus
Südamerika. Er hielt natürlich mit seiner
engeren Heimat dauernd Verbindung.
Das Bild der europäischen Aufklärung
erweiterte sich auf diese Weise weit
über Europa hinaus nach Asien und
Amerika. Der bedeutendste Mittel-
Punkt der Weltaufklärung, so dürfen
*ir sprochen, bleibt freilich, so para-
c'0x es klingon mag, wiederum
bounders erhärtet durch die Forschungen

de Moncadas, Rom. Dies zeigen
luteruut. Kirch!. Zeitschrift, Heft I 1U48.

vor allem die historisch wertvollen
Briefe, (fie Verney an den
portugiesischen Botschafter beim Heiligen
Stuhl, Francisco de Almade a Men-
donca, geschrieben und die Moncada
im Anhang das erstemal veröffentlicht.

Schon diese Briefe allein machen
das Buch zu einem Quellenwerk der
Aufklärung erster Ordnung, denn hier
erhalten die Leser den intimsten
Einblick in das Innerste der katholischen
.Aufklärung mit ihren Kämpfen und
Siegen. Der Kampf gilt vor allem den
Jesuiten, die als Gegner der
Aufklärung geflüchtet sind. Alle ihre
Bewegungen werden auf das
sorgfältigste beobachtet und registriert.
Immer enger wird der Ring, der um
die Gesellschaft Jesu gezogen wird.
Es ist aber nicht der Kampf gegen
die katholische Kirche im allgemeinen,

sondern nur gegen die
römischkatholische Kirche, wie sie sich in der
Gegenreformation entwickelt hatte.
Die engen Verbindungen zwischen der
österreichischen und der portugiesischen

Aufklärung ergeben sieh bereits
durch die Tatsache, dass Sebastiano
José de Carvalho e Melo, der spätere
Marquis Pombal, das Haupt der
portugiesischen Aufklärung, von 1745 bis
1749 in Wien portugiesischer
Gesandter war und hier mit den Häuptern

der österreichischen Aufklärung,
vor allem mit van Swieten und seinen
Mitarbeitern, zusammentraf. Es ist
scheinbar nicht, zufällig, dass er gleichzeitig

mit van Swieten in Wien
eintraf. Kaunitz, der spätere allmächtige
Aussenminister Maria Theresias und
entschiedener Aufklärer hat dio Hände
im Spiele. Diese Zusammenhänge
gilt es freilich erst vollständig zu
erforschen. Wien war ja neben Rom
seit 1745 einer der wichtigsten
Mittelpunkte der europäischen Aufklärung.
Der österreichische Geistliche Gürtler
wurde übrigens von den Bahnbrechern
der Wiener Aufklärung als Beichtvater

der Königin von Neapel, einer
Tochter Maria Theresias, nach dem
Süden geschickt und war ein wichtiges

Verbindungsglied zwischen der
Aufklärung und den bourbonischen
Höfen und Wien. Das Werk des
österreichischen Aufklärers aus dem
Freundeskreis van Swietons und
Kaunitz', Martini, über das Naturrecht
hat Pombal als Lehrbuch in Portugal
eingeführt. Die portugiesische Schul-



66 —

reform unter Pombal ist überhaupt
nicht wenig von der österreichischen
beeinflusst.

So zeigen sich schon in den wenigon
Hinweisen, anknüpfend an ein Buch,
das während des zweiton Weltkrieges
in Coimbra erschienen ist, die
Zusammenhänge der europäischen
Aufklärung. Die Zusammenarbeit auf dem
Gebiete der Forschung der
europäischen Aufklärung kann zum
geistigen Neuzusammenleben der Völker
Europas nach dem furchtbaren Weltkrieg

wesentlich beitragen.
Halle E. Winter.

Cullmann, 0.: Weihnachten in der
alten Kirche. Verlag H. Majer,
Basel 1947.

Über den Ursprung des
Weihnachtsfestes sind mehrere Publikationen

erschienen. Über alle entscheidenden
Punkte herrscht noch keine

Übereinstimmung. In der vorliegenden
kleinen Schrift will der Verfasser die
anerkannton Ergebnisse der Forschung
mit Einschluss der letzten Ergebnisse
einem weiteren Kreis bekanntgeben.
Wenn er in den Schlussfolgerungen
einer Überschätzung des Weihnachtsfestes

entgegentritt, ist das für die
katholische Auffassung nicht
angebracht. Nach ihr ist der Höhepunkt
der kirchlichen Feiertage Karfreitag
und Ostern. Das schliesst nicht aus,
dass das Kirchenjahr sachgemäss mit
dem Advent anheben kann. A.K.

Diem, Hermann: Karl Barths Kritik
am deutsehen Luthertum. 52 Seiten,
Fr. 3.20. Evangelischer Verlag AG.,
Zollikon-Zürich.
H. Diem nimmt in dieser sehr

lesenswerten Schrift die Auseinandersetzung

auf mit K. Barth, der schon
im Jahre 1935 in seiner Schrift
«Evangelium und Gesetz» gegen das
deutsche Luthertum unsorer Tage den
Vorwurf erhobon hatte, dass es auf
Grund einer falschen Vorordnung des
Gesetzes vor das Evangelium die
beiden Bereiche des Staates und der
Kirche in unzulässiger Weise isoliere
und damit der Selbstherrlichkeit des
nationalsozialistischen Staates
Vorschub geleistet habe. Diem weist, sich
auf die einschlägigen Untersuchungen
Ernst Wolfs und Harald Diems
stützond, nach, dass diesor Vorwurf,

dessen Berechtigung anerkannt wird,
wohl das neuere Luthertum, nicht
aber oder doch in weit geringerem
Masse Luther selbst zu treffen
vermag. U. K.

Weckerling, Rudolf: Ilio evangelische
Kirche zwischen Ost und West. 10

Seiten, Fr.—.80. Evangelischer
Verlag AG., Zollikon-Zürich.
In diesem Vortrag unterzieht

R. Weckerling, Pfarrer in Berlin-
Spandau, die Vorgänge in der heutigen

evangelischen Kirche Deutschlands

einer scharfen und schonungslosen

Kritik. Scino Hauptforderung
ist, daas die Kirche «sich nicht nach
dem Westen absetzt, sondern in der
Spannung zwischen Ost und West
lobt und mit dem Evangelium den
Menschen und Mächten begegnet».

U. K.

Ellul, Jaques: Le fondement
théologique du droit. 109 Seiten, Franken

4.25. Delachaux et Niestlé
S. A., Neuchâtel.
Die Frago einer christlichen

«Begründung» des Rechtes im umfassenden

Sinne des Wortes gehört zu den
dornenvollsten Problemen dor Theologie.

Was vorliegende Schrift
auszeichnet, das ist die Klarheit, mit der
in Anlehnung an K. Barth und Visser't
Hooft eine christologischo Begründung

des Rechtes in kritischer
Auseinandersetzung mit dem herkömmlichen

Naturrecht versucht wird. Zwar
wird in der Kritik am stoischen und
thomistischen Naturrecht in etwas
allzu summarischer Weise verfahren,
hingegen werden in den allgemeinen
Erörterungen über das Problem des
Naturrechts sehr viel richtigo und
wichtigo Dingo gesagt, vor allem in
bezug auf das Naturrecht als Phäno-
mon und Lehre, als theologisch-philosophische

und als juristische Doktrin-
' U. K.

Quiévreux François: Les Paranoie*-
262 Soiten. Delachaux et Nicstlé
S.A., Neuchâtel.
Der Verfasser, ein theologischer

Laie, sah sich durch das Studium dor
Glasmalereion der Kathedralen Frankreichs

veranlasst, sich oingehondd'
zu beschäftigen mit den Kommentaren,

dio das christliche Altertum und



67 —

Mittelalter zu den Gleichnissen Jesu
gegebon hat. Auf Grund kunsthistorischer

und thoologiogosehichtlichor
Studien kommt der Verfasser zum
Schluss, dass sowohl durch die
bildlichen Darstellungen in den
Glasmalereien (vor allem der Kathedrale
von Bourges) wie durch die allegorische
"Chriftauslegung der Väter und Lehrer
der Kirche die grossen Glaubens-
inysterion, das Gehoimnis dor Kirche,
die Einheit von Altem und Neuem
Testament usw. bezeugt werden sollen.
Das Buch will wenigor eine
wissenschaftliche Untersuchung als ein Beitrag

zur Erneuerung der Kireho dei'
Gegenwart sein. U. K.

Qrote, Gerrit : Die Nachfolge Christi
oder das Buch vom innern Trost.
In dem Toxt vom Jahre 1384
tunlichst wiederhergestellt, verdeutscht
und erklärt durch F. Kern. Verlag
Otto Waltor AG., Ölten 1947. Preis
Fr. 12.—.
Aus der Einleitung erfahren wir,

dass in den letzton Jahren die
Untersuchungen über ilio Autorschaft der
miitatio wieder aufgenommen worden
sind. Den beiden Gelehrten Paul
Hagen und P. Jacob van Ginneken
~- J. sei der Nachwois gelungen, dass
das Buch nicht Thomas von Kempen,
sondern dem Urhober der devotia
'nodorna, Gorrit Groto, selbst
zugeschrieben worden muss. Der heutige
lext ist wiederholt überarbeitet worden,

Thomas von Kempen erscheint als
drittor Bearbeiter. Es sei nun möglich
geworden, den ursprünglichen Text
herzustellen. Das Buch ist darnach aus
»1er voneinander unabhängigen Samm-
jijngen der religiösen Tagebücher
<-*rotos entstanden. Die textkritischen
•arbeiten sind noch nicht abgeschlossen,

der lateinische Urtext wird erst
spätor erscheinen. Doch sei das Wichtigste

klargestellt. Das hat wohl den
Übersetzer veranlasst, schon jetzt mit
seiner Arbeit an die Öffentlichkeit zu
reton. Zudem sind keine Übersetzten

mehr zu bekommen. Sprache
¦nd Text sind frei von allen Zutaten,° dass das Wort spröder erscheint,
88 der Übersetzer zu wahren sich

.«strebt. Ein Vergleich mit andern
^Versetzungen bestätigt das auf die
-rston Lesoproben. Der Übersetzungist
(ie

eino ausführliche Lobensskizzo des
•'rit Groto beigefügt, ein treffliches

Bild dos Wesens und dor Tätigkeit
dieses soltsamen Mannes. Anmerkungen

übor dio Literatur, über die
einzelnen Bücher, über die Anlage dieser

Auflage, über die Bibelzitato, vor
allem abor ausführliche Bemerkungen
und Erklärungen zum Text der
einzelnen Kapitel schliessen die gut
ausgestattete Publikation. A. K.

dcQucrvain, A. (ìlaube und Humanismus.

Evangelischer Verlag AG.,
Zollikon-Zürich 1947. 28 Seiton.
Preis Fr. 1.60.

Erbin und Verwalterin des
Humanismus ist dio römisch-katholische
Kirche, lebendig ist er in der Kirche
von England, vortreten wird er von
orthodoxen Denkern. Die ovangelische
Theologie steht nicht in diesor Reihe.
Sie geht aber beim Menschen nicht
vorbei, um Gott allein zu hören.
«Gerade darin wird Gott geehrt, dass
der Mensch in Jesus Christus und um
Jesu Christi Willen die Würde
empfängt, von der der Humanismus dann
ein Ausdruck sein kann.» Die evan-
golischo Theologio protestiert «gegen
eine humanistische Religion und Theologie,

die Jesus Christus ganz oder
auch nur ein wenig vordrängt», die
nicht ausschliesslich im Glaubon an
Christus begründet ist. Der Verfasser
hält eine Aussprache mit dem
angelsächsischen Humanismus für
notwendig, setzt sich aber mit dem der
römisch-katholischen Kirche kurz
auseinander. Für die Auffassung eines
Maritain wird die evangelische Theologie

Verständnis zeigen, lehnt sie
aber ab, da sie sich wohl auf Christus
beruft, aber sich auch auf Philosophie
und Naturrecht gründet, wodurch der
Verkündigung des Evangeliums, dem
ausschliesslichen Glauben an Christus,
Abbruch getan wird. A. K.

Pfeffcrmann, Hans. Die Zusammenarbeit
der Iteiiiiissancepäpstc mit

den Türken. Mit Geloitwort von
Prof. Fritz Blanke, Zürich. Mondial-
verlag, Winterthur 1946. XI, 256
Seiten.

Einleitend schildert Pfeffermann
auf Grund einer umfassendem Kenntnis

der politischen wie der Wirtschaftsgeschichte

die historische Situation
um die Mitte des 15. Jahrhundorts.



— 68 —

Wirtschaftliche Momente, wie das
.Alaunmonopol der Kurie für den
europäischen Handel, spielten, wie der
Schweizer Historiker mit Recht
feststellt, keine geringe Rolle in dem
tk-gensatz zwischen Papsttum unti
Osmanentum. Sehr gut arbeitete
Pfeffermann den Übergang im Kampfe
gegen dio Türken vom Kreuzzug zum
defensiven Grenzschutz heraus.
Selbstverständlich ist das Buch Pfeffermanns

auch ein Beitrag zur
osteuropäischen Geschichte im weiteren
Sinno; Polen, Ungarn, die Tschechoslowakei

treten auf. Eine stärkere
Rücksichtnahme besonders auch uuf
Russland in dieser Zeit wäre dem
Buche sehr zugute gekommen. Manche
Tatsachen wären in einem neuen
Lichte erschienen oder, hätten wenigstens

kräftigere Farben erhalten, denn
dem Kampf gegen die Türken
entspricht der Kampf gegen dio Russen,
die mit Juden und Hussiton in den
Predigton Capistranos in der Mitte des
15. Jahrhunderts aufeine Stufe gestellt
werden. Es ist nicht zufällig, dass die
Renaissancepäpste eine ebenso
ungewöhnliche Politik den Russen gegenüber

trieben, wie sie es den Osmanen
gegenüber taten.

Die Grunde für den Aufstieg des
osmanischen Reiches werden bei der
Lesung des Buches ebenso klar wie
filü Zorfa" ''es in sieh uneinigen
Abendlandes. Sehr treffend sind die
Porträts dor wichtigsten Türken-
kampfer und die erste Begegnung
zwischen islamischen Türken und
christlichem Eiiropa'geschildert. Pfof-
fermann schaut gründlieh unter den
Mantel dor Gesta Dei und entdeckthier sehr egoistisches weltliches Streben.

In manchem erscheinen freilichdie Tatsachen meinem härteren Lichte
™ "le wirkhch zu Pehen sind, dà
ftetïermann die Szenen aus don
Zusammenhängen herausgestellt inten-
siv beleuchtet. In der Beurteilung der
Turkonpolitik Pius IL, des früheren
Silvio Piccolomini, musste Nikolaus
von Cusa herangezogen werden
Dieser bedeutende europäische Denker
war als Spezialgesandter des Abendlandes

in Konstantinopel und schrieb
grundsätzliche Erwägungen zu dem
Problem Islam und Abendland. Vonhier könnon solir wesentliche
Rückschlüsse aufdas wahre Denken Pius IIgemacht werden.

Ausführlich schildert Pfeffermann
den sogenannten Dschemhandel, über
den Papst und Sultan ins Geschäft
kommen. Anders lässt sich wohl diese
grauenhafte Episode in der
Weltgeschichte kaum bezeichnen. Der os-
manische Kronprätendent Dschem
wurde zu Erpressungen am Sultan
benutzt. Als Verdienst ist es
anzusehen, dass Pfeffermann die Weisung
Alexanders VI. an seinen Gesandten
Buzardo für die Verhandlungen mit
der Pforte im Wortlaut mit Kommentar

bringt. Diese Weisung offenbart
die ganze Verruchtheit der christlichen

Politik am Ausgang des 15.
Jahrhunderts. Der Sultan ist in diesem
Spiel der weitaus weniger Durchtriebene

und Kämpferische.
Ein Höhepunkt des Buches Pfeffermanns

ist das Kapitel über die
Reformation und die Türken. Hier zeigt
sich besonders plastisch die Wandlung
vom Kreuzzugsgedanken zum Türkenkrieg.

Luthers unpolitisches, rein
religiöses Streben wird auch in dieser
Beleuchtung offenbar. Türken und
Reformation tragen in Wechselwirkung

dazu bei, dass die Hegemoniepläne
des Hauses Habsburg zum

Scheitern kommen.
Die soziale Lage in der ersten

Hälfte des 16. Jahrhunderts hat nicht
wenig zu den geringen Erfolgen im
Kampfe gegen die Türken beigetragen.
Der unterdrückte Bauer sah im Türken

keine Gefahr, ähnlich wie er vor
hundert Jahren sich nicht vor den
Hussiten gefürchtet hatte. Dies
erklärt manche Erfolge der Türken.
Der Zusammenhang zwischen
Ostkirche und Reformation musste schärfer

herausgearbeitet werden; es würde
sieh dann erweisen, wie weit hinter
diesen Zusammenhängen die türkische
Politik stand. Jedenfalls sah dor Sultan

in Luther einen Bundesgenossen,
«der es in seinem Reiche gut haben
würde».

Die wichtige Funktion von Türken
und Protestanton in den Beziehungen
• er europäischen Mächte untereinander

macht die Arbeit Pfoffermanns
besonders deutlich. So wird es auch
verständlich, d,Vss der Papst Klemens
V II. sieh der Türken zu bedienen
gedachte, um seine international
führende politische Stellung wieder zu
erobern. Und was Klemens VII-
dachte, führt pttu| m. durch. K'



69

spielte ohne Gewissensbedenken die
Türken gegen den Kaiser aus, nachdem

vorher der «allerchristlichste
König» von Frankreich durch das
Zusammengehen mit den Türken
grosse politische Vorteile gezogen
hatte. Erst wenn die Türkenpolitik
der Päpste genau studiert wird,
versteht man die Fortschritte des
Protestantismus in der ersten Hälfte des
16. Jahrhunderts. Als durch die
siegreiche Schlacht des Kaisers bei Mühl-
berg über den Schmalkaldisehen Bund
die Stellung des « Ordners der Christenheit»

eine dominierende wurde, blickte
der Papst auf die Türken als eine
Entlastung in dieser von ihm als
Gefahr gesehenen Kaisormaclit. Der
Papst Paul III. ist es daher, der den
König von Frankreich zu einem
Offensivbündnis mit den Türkon gegen den
Kaiser drängt. Der Türke erwies sich
Wiederum einmal als der moralisch
Höherstehende, da er einon Angriff
•nit dem Hinweis auf den zu Recht
bestehenden Waffenstillstand ablehnte.

Der Höhepunkt der kurialen Politik
den Türken gegenüber wird aber

unter Paul IV. erreicht. Es ist eine
der Paradoxien der Weltgeschichte,
dass gerade der Begründer der
Inquisition, dio für die Glaubensreinheit
durch Gewaltanwendung eino so wichtige

Rollo in der europäischen Kon-
jesaionsgestaltung spielt, am skrupellosesten

sich der Türkon als
Bundesgenossen bedienen möchte. Es mag
^ein Nopote Carlo Caraffa nicht wenig
Schuld an dieser Politik des Papstes
tragen, aber Pfeffermann weist nach,
dass der Papst keineswegs allein
durch seinen Neffen auf diese Bahn
Sedrängt wurde.

Zum Schluss fasst Pfeffermann die
Ergebnisse seiner Forschungen in
^uiein eigenen Kapitel: «Ideologischer
Hintergrund und politische
Atmosphäre der päpstlichen Türkenallianz»
'¦Usammen. In diesem Kapitel verfolgt*>r Verfasser die Türkenpolitik der
¦vurii! nocn einma] beinahe durch ein
ahrhundort. Die Inkongruenz von
°htik und Ideologie kommt dabei

'u.i' klassischen Darstellung. Dass die
apste und dio Kaiser nicht so sehul-
lg wurden, wie der «allerchristlichste

^c-nig» pYanz I., dos offenen
Bundesgenossen der Türken, lag keineswegs,

stali ^fermami überzeugend dar-
e"t, an ideologischen Hemmungen,

sondern an tien Türkon, denen solche
Anbiederung widerstand.

Wertvoll ist auch die zusammenfassende

Schilderung der Bedeutung
der sogenannten fuorisciti in der
europäischen Politik und Kultur. Die
fuorisciti waren jene Italiener, die
die politische Macht der Habsburger
in Italien leidenschaftlich ablehnten
und deswegen meistens als Emigranten

ausserhalb Italiens leben mussten.
Die Verbindung der Päpste mit

den Türken ist das Resultat der Nöte
eines verweltlichten Papsttums, das
keino Hemmungen kennt. Es nimmt
die Hilfe, woher sie kommt. Daraus
versteht sieh die Paradoxie, dass das
Papsttum im europäischen Kräfte-
spiel offensichtlich auf seiten der
Türken stand. Dass dieses Spiel mit
Paul IV. zu Ende ging, ist nicht nur
darauf zurückzuführen, dass das Papsttum

wieder mehr vorgeistlichte,
sondern vor allein, weil sich die Türkenhilfe

als Chimäre erwies. Ausserdem
war der Kirchenstaat in dieser Zeit
trotz aller Anstrengungen der Päpste
aus dem Konzern der Grossmäehte
in Europa endgültig ausgeschieden.
Auch die Anstrengungen der
Renaissancepäpste konnten an dieser in
der wirtschaftlichen und politischen
Gesamtlage Europas begründeten
Tatsache nichts ändern.

Das ausgezeichnet geschriebene
Buch Pfeffermanns ist gerade heute
nicht nur mit grossem Genuss, sondern
auch mit grossem Gewinn zu lesen.
Sapienti sat ist das ungeschriebene
Motto des Buches. Möge es auch
wirklich verstanden werden und durch
dasselbe die Gefahr der Verweltlichung
von Religion und Kirche in ihrer
ganzen Abgründigkeit erkannt werden.

Die Paradoxien, zu denen eine
Politisierung des Geistliehen logisch
führen muss, sind in der letzten Zeit
kaum deutlicher, aber doch absolut
sachlich, aufgezeigt worden wie durch
dieses Buch. E. Winter.

«Die Regel dos heiligen Benedikt»,
übersetzt und kurz erklärt von Dr.
P. Eugen Pfiffner. Benziger Verlag
1947. 182 Seiten. Fr. 6.50 bzw.
Fi'. 8.80.
Der hl. Benedikt hat seine Regula

nach 534 auf Monte Cassino im Vulgärlatein

seiner Zeit geschrieben. Das
Autograph ist verbrannt. Als bester



70 —

Text gilt heute die um 820 entstandene
Abschrift (Codex 914 von St. Gallen).

Der Dekan des Klosters Ein-
siedeln übergibt hier der Öffentlichkeit
eine deutsche Übersetzung in flüssiger
Spracho, mit kurzen Anmerkungen,
die vor allem den Philologen verraten.

Das Büchlein dient nicht nur
klösterlichem Gebrauehe; dort wird es
dreimal jährlich im Chore vorgelesen,
worauf die Datumsangabe am Rande
der einzelnen Abschnitte hinweist.
Der Geist, der sich durch die «heilige
Regel» hindurchzieht, ist der Geist
des Evangeliums; die Regel ist von
Schrifttexten und Väterzitatcn
durchwoben. Christus soll das Ideal des
Mönches sein. Darum wird auch heute
joder, der Christus nachfolgen will —
wenn auch mitten in der Welt und
in einer Familiengemeinschaft —, in
der Regula lebensnahe Beziehungen
finden, wird sich selbst angesprochen
fühlen von ihrem Geiste, ja angerufen
von Gott selbst. J. F.

Bolzano-Brevicr. Sozialethisehe
Betrachtungen aus dem Vormärz.
Ausgewählt und herausgegeben vonProf.
Dr. Eduard Winter. Verlag Josef
Friedrich, Wien 1947.

Bolzano gehört zu den selbständigen
katholischen Theologen der ersten

Hälfte des 19. Jahrhunderts, die auder Überwindung der Aufklärung
arbeiteten, in ihren Bestrebungen
abor m Konflikt mit den kirchlichen,
Bolzano auch mit den staatlichen
Behörden gerieten. Er beschäftigte sich
mit ethischon und sozialon Problemen
und bekämpfto den Endaimonismus
(1er Aufklärung durch eine selbständige

Auffassung des obersten
Sittengesetzes. Gedanken darüber hatte erin den 1813 publizierten Erbauungs-
roden niedergelegt, die seinen Gognorn
Material boten, dass er 1820 von dem
Lehrstuhl über Religionswissenschaft
an der Universität Prag abborufen
wurde und bis zu seinem Tod im Jahre
1848 als Privatgelehrter lebte.

Markante Stellen aus der genannten unti
noch zwei andere Schriften machon
den Inhalt des «Breviers» aus, leben-
digo Zougnisse, dass ihr Urheber seiner
Zeit weit vorauseilte und auch der
unsrigen als hochstehender sozial
denkender Christ viel zu sagen hatDie Schrift wird durch eine klare

Schilderung tier sozialcthischon
Auffassungen Bolzanos durch den Herausgeber

eingeleitet. A. K.

Winter, E. Josef IL Von den geistigen
Quellen und den letzten
Beweggründen seiner Reforiuidf.cn. Wien
1946. Bindenschild-Vcrlag.
Die Frage nach tien weltanschaulichen

Zusammenhängen, dio hinter
dem Reformwerk Kaiser Josefs IL
standen, ist schon öfters aufgeworfen
worden. Aber die Schwierigkeiten
einer richtigen Beantwortung dieser
Frage äussern sich darin, dass von
verschiedenen Forschern ganz
verschiedene, ja sieh gegensätzliche
geistige Strömungen als der angebliche
Nährboden der Josefinischen Ideen
genannt worden sind. Wo die einen
Einflüsse der Enzyklopädie und tier
Freimaurerei sahen, suchten andere
den Urgrund in den spätmittelaltcr-
lichon Vertretern dor absolutistischen
Staatslehre, den sogenannten Regali-
sten des XIV. Jahrhunderts!

Der sudetendeutsche, jetzt in Wien
ansässige Historiker E. Winter ist
bemüht, dieses Problem einer Lösung
zuzuführen, die dem gegenwärtigen
Stand der Forschung entspräche Der
verdienstvolle Verfasser dos umfangreichen

Werkes übor tien «Josefinis-
mus und seino Geschichte» (Brunn
1943) scheint die Voraussetzungen zu
diesom Anliegen in hohem Masso zu
besitzen. Das vorliegende Essay
gewährt in knapper Form sowohl eine
schöne Charakterstudie des Kaisers
als auch oinen Einblick in die Geistes-
geschichto dos XVIII. Jahrhundorts.

Der Grundgedanke Winters ist
folgender: Der Schlüssel zum
Verständnis tier Eigenart des Josefinismus
muss nicht so sehr in den objektiven
Zeitströmungon wie in tier ganz
persönlichen Veranlagung des Kaisers
selbst gesucht worden. Zwei Beweggründe

waren für die Handlungsweise
Josofs IL ausschlaggebend. Erstens
em echter und starker Sozialinstinkt:
der Wunsch für tlas allgemeine Wohl
zu wirken, sich besonders der Schwachen

und Unterdrückten anzunehmen.
Zwdtens ein selbstherrlicher Wille
oine ausgeprägte Vorstellung von der
eigenen kaiserlichen Majestät, flic
oline auf die Widerstände Rücksicht
nehmend, direkt auf die letzten Ziele



71 —

lossteuert und Menschen mit Gewalt
zu beglücken versucht. Bei solchen
eharakterlichen Voraussetzungen hatte
sich Josef IL nie einer einzigen
geistigen Strömung verschreiben können.

Seine Regierung ist ein
ausgesprochenes persönliches Regiment.
Auf Grund praktischer Erfahrungen
sowie umfangreicher, wenn auch
dilettantischer Lektüre*, ist der kaiserliche
Autodidakt bestrebt, zu einer
selbständigen Meinungsbildung über die
einschlägigen Probleme zu gelangen.
Um sodann die erworbenen
Überzeugungen mit grosser Zähigkeit in
dio Tat umzusetzen. Es kümmert ihn
dabei wenig, dass die Ideen, ohne
Rücksicht auf theoretische Konsequenz,

kompilatorisch aus verschiedenen

geistigen Systemen entlehnt
Werden. «Deswegen ist ja auch eine
Quollenanalyso (dos Josefinismus) so
reizvoll, weil sie gleichzeitig eine
Geistosgeschichto des XVITT.
Jahrhunderts darstellt.» (S. 34.)

In sorgfältigen Analysen werden
von dem Verfasser die einzelnen
Elemento horausgohobon. Der Einfluss
des philosophischen Enzyklopädismus
auf Josof IL wird verneint; die tiefe,
kirchliche Frömmigkeit tlos Kaisers,
die auch von seinen kurialen Gognern
anerkannt werden musste, stand dem
irn Wege. Um so starkor war tier Ein-
uuss des Jansenismus und tier
sogenannten katholischen Aufklärung,
die das Kirchenleben vom barocken
Ballast befreien wollte und eine
besondere Pflege der Seelensorge
anstrebte. Für die Goltung des Jan-
sonismus in Wiener Hofkreisen war
die Zugehörigkeit Bolgiens zur
Monarchie, wo dio in Frankreich
unterdrückte Strömung ihron Hauptstütz-
Punkt fand, von besonderer Betleu-
,ung. Hinzu kommen selbstverständ-
ieh die literarischen Vorkämpfer der

staatlichen Suprematie in der Kirche
IGallikanismus, Febronianismus), wie
überhaupt die Theoretiker des
Absolutismus (z. B. Bossuet, der während
i!es ganzon XVIII. Jahrhunderts in
usterroieh eifrig nachgedruckt und
Wiesen wurde).

Seinon volkswirtschaftlichen
Anwehten nach ist Josef IL, wie es in
¦neni hübschen Brief an seine Mutter
'eisst, «Atheist, was finanzielle Glau-
enabokenntnisse anbelangt». Vorurteilslos

möchte er die Vorzüge des

merkantilistischen und ties physiokra-
tischen Systems vereinigen und hat
tlas als Wirtschaftspolitiker tatsächlich

auch getan, indem er sich einerseits

für positive Aussenhantlelsbilanz
und industrielle Schutzzölle, anderseits

für tlie Hebung des Bauernstandes
unti direkte Grundsteuer einsetzte.
Trotz tier Mannigfaltigkeit der

Quellen, aus denen tlie Reformideen
des Kaisers gespeist worden sind, geht
durch Josefs Tl. politisches Werk ein
einheitlicher Zug, der nicht in der
Konsequenz eines theoretischen
Systems, aber in der eharakterlichen
Konsequenz des Schöpfers beruht.
Dazu getiört z. B. ein gewisser
hausbackener Utilitarismus, tlas Streben
nach sozialer Nützlichkeit in ihrer
handgreiflichsten, nämlich wirtschaftlichen

Form. Wenn Josef IT. in seiner
grossartigen|Strafrechtsreform die Folter

abschaffte und während seiner
Herrschaftszeit nie ein Todesurteil
vollstrecken liess unti es regelmässig
in lebenslängliche Zwangsarbeit
umwandelte, so spielte dabei, neben
Gründen der Menschlichkeit, die
Überzeugung eine Rolle, man müsse auch
tien Verbrecher für die Gesamtheit
nützlich machen können. Ähnliche
volkswirtschaftliche Überlegungen
und Motivo sind in fast allen Gebieten
der Politik Josefs IL nachweisbar
mitentscheidend gewesen, so z. B. in
seinen kirchlichen Reformen, wie in
den Bemühungen um das
Volksbildungswesen usw. Ein andorer
durchgehender Zug ist tlie zentralistische
Tendenz, der Kampf gegen die
unabhängige Stellung tier Stände und
Länder. Sogar scheinbar ganz
fernliegende Fragenkomplexe, wie
Bauernbefreiung unti kirchenpolitische
Massnahmen, wurden mit dem
Hintergedanken in Angriff genommen, die
Träger der ständischen Autonomie,
Adel unti Klerus, zu schwächen unti
die Unterschiede zwischen den
Ländern zu nivellieren.

An sieh waren die Reformitlecn
Josefs IL nichts Ungewöhnliches. Sie
lagen durchaus in tier Linie des
Zeitgeistes der Aufklärung; die meisten
von ihnen sind bereits unter tier
Regierung Maria Theresias, wenn auch
nur vorsichtig und oft andeutungs-
untl probeweise, eingeleitet worden.
Das Neue, was hinzukam, war der
Umfang der Reform, das überstürzte



72

Tempo und die Rücksichtslosigkeit,
mit der man sich über die vorhandenen

traditionellen Schranken hinwegsetzte.

In gewissem Grade war das
durch eine natürliche Wandlung des
Zeitgeistes gerechtfertigt. Maria
Theresia gehörte noch halb und halb zu
der barocken Periode, während der
Sohn ganz in der Aufklärung steht.
Aber auch da bleibt eine rein
«objektivistische» Deutung unzulänglich. 10s

waren individuelle Charaktereigenschaften

Josefs IL, die seinem Werk
das endgültige Gepräge gaben. Hier
lag das Verhängnis des Joseflnismus.
Des Kaisers übersteigertes
Selbstvertrauen, sein Starrsinn und seine
Hast, mussten, nach den ersten
Einbrüchen in die Fronten der Tradition,
die Widerstände in allen Richtungen
versteifen. Eine besonders fatale
Neigung Josefs IL war sein beissender
Hohn, mit dem er die Gegner
persönlich zu treffen, zu beleidigen und
gegen sich aufzubringen verstand. An
dem verhundertfachten Widerstand
mussten auch die hohe Begabung,
Fleiss und lautere Absicht des Kaisers
zerschellen. Maria Theresia, die als
Herrscherin einen genialen Takt und

als Mutter eine genaue Kenntnis ihres
Sohnes hatte, ahnte diese Entwicklung

im voraus und versuchte
vergeblich, Josef zu warnen.

Dei Historiker E. Winter behandelt

mit Vorliebe «Grenzprobleme»,
und zwar im doppelten Sinne des
Wortes. Erstens als Probleme der
Grenzländer, für die er, aus einem
Gronzland stammend, viel Verständnis

hat. Hinzu gehören die Werke
«Tausend Jahre Geisteskampf im
Sudetenraum» unti «Byzanz und Rom
im Kampfe um die Ukraine». Zweitens

Grenzprobleme zwischen
verschiedenen sachlichen Gebieten,
insbesondere zwischen Kirchen- unti
Religionsgeschichte einerseits und
allgemeiner Kultur- und politischer
Geschichte anderseits. Dadurch werden
neue, lehrreiche Perspektiven erschlossen.

Auch an das grosse
geistesgeschichtliche Problem des Joseflnismus

ist Winter ursprünglich als
Kirchenhistoriker herangetreten.

Die gediegene literarische Gestaltung

der Winterschen Schriften möge
nicht unerwähnt bleiben.

Dr. /. Lysiak-Rudnyckyj.

Ofdrnckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

