Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 1

Artikel: Orthodoxe Stimmen zur 6kumenischen Bewegung
Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Orthodoxe Stimmen zur Okumenischen Bewegung

In letzter Zeit sind einige Stimmen aus der orthodoxen Welt
laut, geworden, die sich zur Okumenischen Bewegung sehr kritisch
einstellen. In der Zeitschrift «Ekklesia», die in Athen erscheint,
sind zwei Arbeiten erschienen, die sich damit beschiiftigen, und
die «Zeitschrift des Moskauer Patriarchates» veroffentlicht die
Antrittsrede, die der neue Rektor der Geistlichen Akademie,
Bischof Hermogen, am 23. November gehalten hat, die der Be-
Wegung ebenfalls einige Beachtung schenkt. Prof. Dr. Bratsiotis
geht in dem Artikel « Der Kirchenbund» vom Vorschlag des Patriar-
chen von Konstantinopel aus, die Kirchen mochten sich in einem
«Kirchenbund vereinigen», welche Idee durch die Okumenische
B~‘:'J‘\ffegung nicht verwirklicht werden konnel). Er schreibt u. a.:

~ «Leider fehlt in der Okumenischen Bewegung — offiziell wenigstens —
die Rémisch-katholische Kirche, die ubrigens diese Bewegung argwohnisch
betraehbet, weil sie angeblich die Bildung einer antipépstlichen kirchlichen
Front im Auge hatte. Andererseits nahm auch die offizielle Orthodoxe
Kirche mehr der Form wegen an der Bewegung teil. Dies geschah aus ver-
Schiedenen Griinden, welche spiter von der Mehrzahl der fithrenden Minner
der Bewegung begriffen wurden. Kinige Griinde belasteten die Bewegung
Selbst. Ferner fehlt ihr die Einheit, da sie sich in verschiedenen Organisatio-
nen aufgespaltet hat. Da sie sich nicht auf das Gebiet des praktischen
Christentums beschriinkte, wie es ihr die Orthodoxe Kirche und Theologie
d}J.l'ch verschiedene ihrer Vertreter vorgeschlagen hatte, d. h. auf dem Ge-

let, auf welchem allein die Vereinigung und die wirkliche Zusammenarbeit

or christlichen Welt méglich ist, sondern sich mit dem Studium grosser

line beschiiftigte, welche tiber ihre Kriafte gingen, verschwendete sie kost-
Jare materielle und geistige Werte. Die Verwirklichung dieser Pliine wurde
‘-lberdies mit ganz ungeeigneten Mitteln erstrebt. Solche Pline und solche
Mittel waren z. B. die Freundschaft der Volker durch die Kirchen, wolche
Man durch die berithmten Nationalrite zu verwirklichen suchte. Durch
6 hat man — auf dem Balkan wenigstens — Resultate erreicht, die dem

lel ganz ontgegengesetzt waren. Ferner die Vereinigung der Kirchen, die
Man auf jenen unméglichen Weltkonferenzen verfolgte, zu welchen man

énschen zusammenbrachte, denen es zum Teil ganz unméglich war, sich
Bégenseitig zu verstindigen. So diskutierten z. B. Vertreter der radikalsten
Protestantischen Sekten, die alle Sakramente ablehnen, mit Vertretern der
Orthodoxen Kirche usw. Der wichtigste Fehler der Okumenischen Bewegung
Wwar aber der Mangel einer elementaren dogmatischen Basis, welche ist der
S}_I&Ube an Christus als Gott und Heiland der Welt. Diese Basis fehlte
Ofters an den Konferenzen firr Praktisches Christentum und leider auch
Manchmal an den Konferenzen fiir ,Glauben und Verfassung‘, wie z. B.

——

q ') Ekklesia Nr.33/34 vom 1. September 1947. Die Ubersetzung ver-
anken wir Herrn Dr. Kalogiru, zurzeit in Bern.



— 38 —

in Edinburg (1937), was damals dem jetzigen Metropoliten von Korinth,
Mrgs. Michael, Anlass zu scharfem Protest gab. Zum Gliick wurde schon
vor dem Ausbruch des zweiten Weltkrieges der Wunsch nach der Griindung
eines einheitlichen Okumenischen Rates — durch Vereinigung der einzelnen
Triiger der Okumenischen Bewegung — laut.»

Der Verfasser schildert hierauf kurz die Grundziige des Welt-
kirchenrates und die Vorarbeiten zur Tagung in Amsterdam. Ganz
besonders hebt er die dogmatische Basis der Konferenz hervor,
wozu er schreibt: «Ein verheissungsvoller Punkt fiir den Erfolg
der Konferenz ist, dass ,der Glaube an Christus als Gott und
Erloser der Welt offiziell als feste Grundlage der 6kumenischen
Zusammenarbeit der Kirchen in der Zukunft gelegt wird». Tm
Anschluss daran erlaubt er sich einige Bemerkungen und Emp-
fehlungen auf Grund seiner zwanzigjihrigen Erfahrungen an die
Orthodoxe Kirche und Theologie, an die provisorische Verwaltung
des Weltkirchenrates und an die Rémisch-katholische Kirche.
Unsere Aufmerksamkeit verdient der zweite Punkt. Dariiber
schreibt der Verfasser:

«Es ist zunichst wiinschenswert, dass auf alle Fille dafiir gesorgt
wird, dass von der gemeinsamen dogmatischen Grundlage der Verbindung
und der Zusammenarbeit der kirchlichen Welt nicht abgewichen wird,
d. h. von dem Glauben an Jesus Christus als Gott und Erléser der Welt.
,Einen anderen Grund kann niemand legen ausser den, der gelegt ist, welcher
ist Jesus Christus® (1. Kor. 3, 11). Dieser Glaube muss alle Veroffentlichungen
zur Vorbereitung der Konferenz und alle schriftlichen und miindlichen
drorterungen, welche fiir sie stattfinden und stattfinden werden, beherrschen.
Jede rationalistische Tendenz muss ausgeschaltet werden. Ebenfalls ist
es wiinschenswert oder vielmehr unbedingt nétig, dass fiir die Zukunft
oder wenigstens fiir eine Reihe von Jahren die Bemithungen und der Ehr-
geiz bei den Fiihrern der Okumenischen Bewegung sich bei der Zusammen-
arbeit der Kirchen hauptsiichlich auf Probleme des sogenannten Praktischen
Christentums beschréinken. Die dogmatischen Diskussionen miissen beiseite
gelegt oder auf die Kirchen und Gemeinschaften beschrinkt werden, die
sich ohnehin nahestehen. Der grossartige und fiir jeden wirklichen Christen
so schéne Gedanke der dogmatischen Vereinigung wird durch die Zusammen-
arbeit auf dem Gebiet des Praktischen Christentums vorbereitet und be-
deutend gefordert werden. Durch dogmatische Diskussionen wird, auch
unter dem Einfluss des menschlichen Egoismus, des kollektiven und des
individuellen, die Kluft erweitert, welche die Kirchen trennt, und die schon
existierenden Unterschiede werden schérfer und bewusster. Weiter ist
wiinschenswert, dass dafiir gesorgt wird, dass die Diskussionen und die
Ergebnisse der Konferenz in méglichst grossem Umfang auch in den andern
mitarbeitenden Kirchen und vor allem in der Orthodoxen Kirche verbreitet
werden, was eigentlich in der Vergangenheit vernachliissigt worden ist.
Ferner wiire es gut, wenn auf der kommenden Weltkonferenz fiir die ortho-
doxen und heterodoxen Bischéfe besondere Ehrenplitze reserviert wiirden,

“damit sie sich nicht mit den andern Vertretern vermengen, wie es leider
bei den fritheren Konferenzen geschehen ist.»



39 —

Der Metropolit Irendos von Samos behandelt in der erwiihnten
Zeitschrift 1) in einem Artikel zur Konferenz in Amsterdam unter
dem Titel « Gemeinsame Verstindigungsbasis die christliche Freiheit»
zuniichst die Bedeutung der Einheit fiir die Welt, woriiber er sagt:

«Es ist wahr, dass die christlichen Vélker nach Hunderten von Millionen
zishlen. Wenn alle diese Christen, unbeachtet ihrer dogmatischen Unter-
schiede, imstande wiren, die christliche Wahrheit zu erfassen und sie vor
allem zu erleben, so wiirde eine Front von Kriiften innerhalb der mensch-
lichen Gleschichte entstehen, welche die kulturelle Entwicklung der Vélker
sicherstellte. Sie wiirde gleichzeitig einen Fels bilden, an dem die materiali-
stischen, politischen und soziologischen Weltanschauungen zertriimmert
Wirden, jene Weltanschauungen, welche von manchen Vélkern schon, wie
auch von manchen politischen und sonstigen Organisationen iibernommen
wurden und den Anspruch erheben, die Rettung der Welt zu erwirken und
die Menschheit zu héheren kulturellen Formen zu fithren. Bei diesem Sach-
verhalt miusste gerade die Welt deutlich erkennen, was Wahrheit im Leben
ist, weil nur die Wahrheit befreit, den Enthusiasmus erzeugt und das Ringen
der Individuen und der Voélker rechtfertigt. Diese Wahrheit aber ist nur die
christliche Wahrheit.»

Auch Metropolit Irendos steht dem Versuch einer dogmatischen
Einigung der Kirchen skeptisch gegeniiber. Er schreibt:

«Wenn es die christliche Idee in der Welt zu fordern gilt, wird dies nicht
durch Diskussionen iiber das Dogma und iiber Fragen soziologischer Natur
erreicht. Die Einheit der universalen christlichen Idee beruht nicht darauf.
Die Dogmen sind nicht gedankliche Konstruktionen, um den Trieb der
menschlichen Lernbegierde zu befriedigen, sondern Geschehnisse, welche
sich, im Bereich des Geistes abspielen; sie sind Offenbarungen des Geistes.
Wenn die theologische Wissenschaft sie nur erkenntnismiissig behandelt,
kann dadurch die Weisheit der Studierenden vermehrt werden. Dieser
Standpunkt erwiirmt aber ihren Glauben nicht, er orientiert ihre Seelen
hicht in lebendiger Weise iiber die authentischen Wahrheiten als Licht und
Kraftzentren. Solche Wahrheiten sind gerade die iiber die Person des Gott-
menschen Christus und {iber das Wesen des Menschen. Diese Faktoren
wirken bei der Wiederherstellung der Welt, bei der Wiederaufrichtung der
;H(‘rrschuft der Liebe zusammen, welche das grosse Ziel der Geschichte
1st. Die Dogmen — Offenbarungswahrheiten — wie sie von den Vélkern
geglaubt wurden, empfingen bei ihrer Formulierung Elemente der Denk-
weise dieser Valker aus ihrem geschichtlichen Bewusstsein, so dass sie im
Laufe der Jahrhunderte selbst wieder auf die Seele der Vélker einwirkten
und sie tief beeinflussten und als Elemente bei der Schaffung der Kultur-
formen gebraucht wurden. So wurden die Dogmen nicht nur Symbole der
mystischen Erfahrungen des Geistes, sondern auch des Denkens, der Psycho-
logie des religiosen Empfindens der christlichen Volker. Deshalb kann viel-
leicht niemals eine Anniiherung, noch viel weniger eine Vereinigung der
christlichen Kirchen auf dem Boden der dogmatischen Fragen erfolgen.
Jede Diskussion auf diesem Gobiet ist unniitz. Denn, wenn eine Kirche,
im die Anniitherung oder Vereinigung der Kirchen zu erleichtern, einige
threr Dogmen abiinderte oder preisgiibe, so wiirde das in der Geschichte

e e

1) Ekklesia Nr. 41/42 vom 1. November 1947.



— 40 —

dieser Kirche auf Hindernisse stossen: in der Stimme ihrer Toten, ihrer
Heiligen, ihrer grossen Viter, ithrer Mirtyrer, welche ihre Bauleute und
ihre Beschiitzer sind. Nur durch das Erleben der dogmatischen Wahrheiten
wird es moglich, dass sich das Leben der christlichen Vélker zum Licht
der Liebe und Gite wendet; und hier entsteht die Grundlage einer leichten
gegenseitigen Verstindigung. Weder die Unterschriften der Kirchenfiirsten
noch ihre Entscheidungen (iber Glaubensfragen, welche sogar aus Griinden,
die dem religiosen Gewissen fremd sind, gefasst werden kénnten, vermogen
der Annéherung oder Vereinigung der Kirchen Autoritidt und praktischen
Wert zu verschaffen. Die Vereinigung der Kirchen zu einer 6kumenischen
Kirche wird sich nicht mit Hilfe von Verfassungen oder Verwaltungs-
systemen, wie die Romisch-katholische Kirche meint, verwirklichen, sondern
sie wird vom Heiligen Geist gewirkt, welcher die christlichen Gewissen
heiligen und sie durch Zusammenwirken der menschlichen Freiheit zu Giite.
Liebe und Gerechtigkeit, zur allumfassenden psychologischen Gewissens-
freiheit verwandeln wird. Vorldufig bleibt als gemeinsames Verstindigungs-
prinzip dies: die christliche Freiheit. Die Freiheit des Menschen, des Eben-
bildes Gottes, ist eine mystische christliche Wahrheit. Sie fillt nicht mat
dem politischen oder rechtlichen Freiheitsbegriff zusammen, auch nicht
mit dem den verschiedene philosophische Richtungen des Idealismus und
des Materialismus verkiinden. . ....... ..o ittt i
Das Christentum betrachtet die Welt in ihrer konkreten Form als Schopfung
(tottes und den Menschen als aus Seele und Leib bestehend, als Ebenbild
(lottes, als hochsten Wert in der Welt. Der Sohn Gottes ist die gottmensch-
liche Person, in der der Mensch die Flille seiner Existenz {indet. Das Leboen
Christi ist die fiir die Welt gekreuzigte gottliche Liebe; es ist auch Sieg
des Lebens, es ist Auferstehung. Seine Nachfolger sollen das Leben als
Pflicht, als Kampf, als Kreuz, als freiwillige Aufopferung fir die anderen
betrachten. Thre Vereinigung, ihre Einigung mit ithm legt von der Tiefe
ihrer Freiheit Zeugnis ab, welches als freiwilliges Opfer fir die anderen
aufzufassen ist und den Wert des menschlichen Lebens zum Bewusstsein
bringt. Dieses Leben findet durch Christus — die zweite Person der Heiligen
Trinitdat — seine Wurzel in Gott. Der Glaube an Christus verhilft zum Siog
itber die Welt, férdert und durchleuchtet die edlen Bestrebungen zur IFrei-
heit, rechtfertigt die Hoffnungen derer, die fur die Krhéhung und Wieder-
herstellung von vollkommenen Formen der Gerechtigkeit in der Geschichto
kimpfen. Das ist der Sinn der christlichen Freiheit fiir das Leben. Hice
gehen die Meinungen der christlichen Kirchen und aller christlichen Organi-
sationen nicht auseinander.

Wenn cine christliche Macht errichtet werden soll, nicht nur als cine
Reaktion gegen jede bose Macht, welche das Gottesbild im Menschen ver-
dirbt und zerstort, sondern auch als eine positive Macht, welche die mensch-
liche Wiirde rechtfertigt, die Solidaritiit und die gegenseitige Verstiandigung
der Vélker fordert, dann miissen die Kirchen und die christlichen Organi-
sationen die christliche Jugend der Welt zu einer Front, zu einer Friedens-
front zusammenfassen und sie gleichzeitig zu einem Kampf fir die Freiheit,
wie sie das Christentum verkiindet, aufrufen. Die Freiheit, wie sic das
Christentum versteht, ist cin Kennzeichen der Personlichkeit. Die Freiheit
kiimpft mit Christi Segen fiir das Recht, glaubt an die Uberlegenheit des
Geistes tiber den historischen Materialismus in der Kulturentwicklung und
in der Gieschichte. Sie kampft gegen die dunklen Michte, welche den Geist
gefithrden und den Menschen in seiner moralischen Wiirde zu ruinieren
versuchen, weil sie ihn als ein einfaches Element in der Natur, als ein bio-



— 4] —

!Ogisches Gefuge von Knochen und Fleisch betrachten. Die Freiheit wird
In _harmonischer Zusammenwirkung mit der goéttlichen Gnade Licht und
schépferische Macht. Sie verwandelt das Leben in Gerechtigkeit und Liebe.
Sie gibt dem Leben ein frohliches Gepriige, welches ein Vorgeschmack der
totalen Freude im Triumph des Reiches Gottes ist. Auf diesem Grund-
gedanken konnte die Jugend in der ganzen christlichen Welt organisiert
werden. Das hitte geschehen sollen, sobald die Fahrer der verschiedenen
Konfessionen auf internationalen Konferenzen zusamimenzukommen be-
ganncn. Diese Aufgabe hidtten begeisterte Fiihrer, die tief an ihre hohe
Sendung glauben, iibernchmen sollen. Der Dienst, welchen eine solche
Weltorgunis&tion der Menschheit leisten koénnte, wire grossartig und ausser-
ordentlich fruchtbar. Dies wiire das Schénste, was die Kirchen der Welt
schenken konnten. Nur in einer solchen positiven Arbeit kann sich der
wirkliche Charakter des christlichen ékumenischen Geistes bewihren.»

Der russische Redner feierte «die ungeheure historische Be-
deutung, dic der Geistlichen Akademie» zukommt?!). Diese gelte
nicht nur fiir die orthodoxe Kirchenwelt, sondern auch fiir die
auslandischen Kirchen der westlichen und ostlichen Weltkugel.
Die ungeheure Bedeutung erklire sich vor allem durch die Krise,
von der die westeuropiiische Theologie erfasst ist. KEin Beweis dafiir
seien die Kirchenkonferenzen von Stockholm, Lausanne, Oxford,
Edinburg u. a., die geistliche Vertreter der verschiedenen Bekennt-
hisse, «vornehmlich Protestanten, Anglikaner, Altkatholiken und
Orthodoxe zusammengefithrt haben». Auf diesen Konferenzen
«herrschte eine erstaunliche Unklarheit des theologischen Denkens
in allen fundamentalen Fragen der christlichen Religion». Manche
«einigten sich auf den Glauben an den Herrn Jesus Christus, die
heilige Dreieinigkeit und sonst nichts als Kernstiick des Christen-
tumsy, wobei «die Dogmen der Inkarnation, der Auferstehung,
der Mutter-Gottes-, Reliquien- und Heiligenverchrung (Ikonen)
entweder abgelehnt oder als nebensiichlich betrachtet werden».
Die Krise der westeuropiischen Theologic spitze sich besonders
zu um das Dogma von der Kirche. Einmal wird der Gedanke ver-
treten, dass «es die Eine Wahre Kirche gar nicht gibt». Dann lisst
sich die Einheit der Kirche nur durch eine Einigung aller bestehen-
den Kirchen-Teile erzielen, wobei die konfessionellen Lehrunter-
schiede «als fiir unsere Erlosung nicht wesentlich dem Vergessen
anheimgestellt werden». Ein weiteres Zeichen der Krise in der
Lehrtéi.tigkeit iiber das Dogma der Kirche «ist die Verweltlichung
fier Kirche», indem diese «aus dem mystischen Leib Christi in eine
Irdische, politische Organisation verwandelt wird mit Zielsetzungen,
die nichts gemein haben mit dem Werk der Seelenrettungy.

1) Ok. P. D. N.Z. vom 20. Februar 1948.



42

Hierauf geht der Redner mit der romischen und mit der
anglikanischen Kirche ins Gericht, um die Frage aufzuwerfen:
«Wer kann, wer muss der Christenheit heute auf die authentische,
okumenische Rechtgliubigkeit in ihrer ganzen Tiefe und Reinheit
hinweigen ? Diese ungeheure, verantwortungsvolle Aufgabe lisst
sich nur erfiillen unter der Anleitung der Orthodoxen Kirche.» Der
Gehorsam gegen die Kirche, «die ein Pfeiler und die Grundfeste
der Wahrheit und darin das gottliche Geheimnis bis ans Ende
der Welt kiindlich gross ist» (L. Tim., 3.15), ist eine der vornehm-
sten Pflichten der Christen. Die Glaubensgeschichte und die Ge-
schichte der universalen Kirche «bestitigen die Unfehlbarkeit der
Kirche auf dem Gebiet der Glaubenslehre». Durch «die Unzuling-
lichkeit der gefallenen Kreatur, aber auch durch eine Verkehrung
der Vernunft und Freiheit ergibt sich unschwer eine falsche Rich-
tung, eine Abweichung von der 6kumenischen Orthodoxie». Darum
«bitten wir Gott und sind iberzeugt davon, dass die Moskauer
Akademie in ihrer Tatigkeit fiir die geistliche Erleuchtung allezeit
beseelt sein wird von dem Wort des Apostel Paulus: ,So stehet
nun, liebe Briider, und haltet an den Satzungen, die ihr gelehrt seid,
es sel durch unser Wort oder Brief®y.

Zu den Ausserungen der griechischen Gelehrten sind einige
kurze Bemerkungen wohl angebracht. Offenbar wird in beiden
Aufsiitzen der Wert dogmatischer Erorterungen, wie sie z. B.
von der Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung durchgefiihrt
werden, unterschiitzt. Zunichst sei daran erinnert, dass die dog-
matische Voraussetzung dieser Konferenz der Glaube an Christus
als Gott und Erloser der Welt ist. Wenn das etwa einmal von
einem Teilnehmer iibersehen wird, so korrigiert es sich von selbst.
Proteste sind iiberfliissig, ein briiderlicher Hinweis geniigt wohl.
In Lausanne und in Edinburg ist immer wieder mit aller Deut-
lichkeit hervorgehoben worden, dass es nicht Aufgabe der Kon-
ferenzen sein kann, eine Union herzustellen, sondern die Kon-
ferenzen beschrinken sich darauf in ihren Berichten das heraus-
zuarbeiten, was die Kirchen gemeinsam haben und das was sie
trennt. Den einzelnen Kirchen wird es iiberlassen, eine Verstin-
digung mit den ihnen nahestehenden anzubahnen. Auf beiden
Konferenzen hat sich herausgestellt, dass das gemeinsame Gut
der Kirchen viel umnfangreicher ist als man allgemein erwartet
hatte. Das ist doch ein wunderbarer Erfolg. Wer daran zweifelt,
lese einmal aufmerksam «Die Botschaft der Kirche an die Welt:



== A8 ==

Das Evangelium» der Lausanner Konferenz, den Bericht iiber «Die
(made» und «Die feierliche Bestiitigung der Kinheit» der Konferenz
m Edinburg.

Aus der letzten Kundgebung wollen wir nur zwei kurze Ab-
schnitte anfiihren: « Wir sind einig im Glauben an unsern Herrn
Jesus Christus. das fleischgewordene Wort Gottes. Wir sind eins
in unserer Bindung an ihn, das Haupt der Kirche, den Kénig der
Konige, den Herrn der Herren. Wir sind eins im Bekenntnis. dass
diese Bindung den Vorrang hat gegeniiber allen andern Treu-
verpflichtungen, die Anspruch auf uns erheben. Diese Einheit
besteht nicht in der Ubereinstimmung in unserem Denken oder
dem Einklang unseres Willens. Sie ist in Jesus Christus selbst
gegriindet, in ihm, der lebte, starb und wieder auferstand, um uns
zum Vater zu bringen, und der durch Heiligen Geist in seiner
Kirche wohnt. Wir sind eins, weil wir alle der Gegenstand der
gottlichen Liebe und Gnade sind und weil wir vgn ihm gerufen
sind, vor seinem Evangelium in der ganzen Welt Zeugnis abzu-
legen . . .» Noch ein Satz sei angefiihrt : « Wir empfinden voll Dank,
dass wir in den letzten Jahren einander niithergekommen sind, dass
Vorurteile iiberwunden und Missverstiindnisse beseitigt wurden,
und dass ein wirklicher, wenn auch begrenzter Fortschritt auf
dem Wege zu unscrem Ziel, der Einheit des Geistes, gemacht
worden ist.» Ks darf zu diesem letzten Abschnitt gesagt werden
dass viele Vorurteile und Missverstindnisse, die im Westen all-
gemein gegen die orthodoxen Kirchen des Ostens verbreitet waren,
beseitigt worden sind und diese Kirchen durch ihre Beteiligung
an den Konferenzen tiir Gilauben und Verfassung an Ansehen ge-
wonnen haben, weil das Verstiindnis fir sie zugenommen hat. Ks
hat sich auch herausgestellt, dass manche Ansicht, die als Dogma
ausgegeben wird, als theologische Schulmeinung gewertet werden
muss. Solche Erkenntnisse und Erfahrungen sollten nicht iiber-
sehen werden. Die Ausfiihrungen des russischen Rektors sind zu
knapp wiedergegeben, um niher darauf eingehen zu konnen. Die
Kirche von Moskau hat sich bis jetzt an den Konferenzen nicht
beteiligt. Es wiire nur zu wiinschen, dass dies fortan geschehen
wiirde. Im Laufe der Zeit wiirde sicher manches Vorurteil weg-
geriumt und fiir manche Erscheinung im Westen Verstindnis
gewonnen werden. A. K.



	Orthodoxe Stimmen zur ökumenischen Bewegung

