
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 1

Artikel: Orthodoxe Stimmen zur ökumenischen Bewegung

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37

Orthodoxe Stimmen zur Ökumenischen Bewegung

In letzter Zeit sind einige Stimmen aus der orthodoxen Welt
laut geworden, die sich zur Ökumenischen Bewegung sehr kritisch
einstellen. In der Zeitschrift «Ekklesia», die in Athen erscheint,
sind zwei Arbeiten erschienen, die sich damit beschäftigen, und
die «Zeitschrift des Moskauer Patriarchates» veröffentlicht die
Antrittsrede, die der neue Rektor der Geistlichen Akademie,
Bischof Hermogen, am 23. November gehalten hat, die der
Bewegung ebenfalls einige Beachtung schenkt. Prof. Dr. Bratsiotis
geht in dem Artikel «Der Kirchenbund » vom Vorschlag des Patriarehen

von Konstantinopel aus, die Kirchen möchten sich in einem
«Kirchenbund vereinigen», welche Idee durch die Ökumenische
Bewegung nicht verwirklicht werden könne1). Er schreibt u.a.:

«Leider fohlt in der Ökumenischen Bewegung — offiziell wenigstens —
die Römisch-katholische Kirche, die übrigens diese Bewegung argwöhnisch
"©trachtet, weil sio angeblich die Bildung einer antipäpstlichen kirchlichen
^ront im Auge hatte. Andererseits nahm auch die offizielle Orthodoxe
Kirche mehr der Form wogon an der Bowegung teil. Dies geschah aus
verschiedenen Gründen, welcho später von der Mehrzahl der führenden Männer
der Bewegung begriffen wurden. Einige Gründe belasteten die Bewegung
selbst. Ferner fehlt ihr die Einheit, da sio sich in verschiedenen Organisationen

aufgospaltet hat. Da sie sich nicht auf das Gebiet des [iraktischen
Christentums beschränkte, wie es ihr die Orthodoxe Kirche und Theologie
durch verschiedene ihrer Vertreter vorgeschlagen hatte, d. h. auf dem Ge-
"leL auf welchem allein die Vereinigung und dio wirkliche Zusammenarbeit
der christlichen Welt möglich ist, sondern sich mit dem Studium grosser
"läne beschäftigte, welche über ihre Kräfte gingen, verschwendete sie kostbare

materielle und geistige Werte. Die Verwirklichung dieser Pläne wurde
überdies mit ganz ungeeigneten Mitteln erstrebt. Solche Pläne und solche
«uttel waren z. B. die Freundschaft der Völker durch die Kirchen, welche
man durch die berühmten Nationalräte zu verwirklichen suchte. Durch
sie hat man — auf dem Balkan wenigstens — Resultate erreicht, die dem
«¦lei ganz entgegengesetzt waron. Ferner die Vereinigung der Kirchen, die
man auf jenen unmöglichen Woltkonferonzen verfolgte, zu welchen man
lenschen zusammenbrachte, denen es zum Teil ganz unmöglich war, sich

gegenseitig zu verständigen. So diskutierten z. B. Vertreter der radikalsten
Protestantischen Sekten, die alle Sakramente ablehnen, mit Vertretern der
orthodoxen Kirche usw. Der wichtigste Fehler der ökumenischen Bewegung

ar aber der Mangel oiner elementaren dogmatischen Basis, welche ist der
glaube an Christus als Gott und Heiland dor Welt. Diese Basis fehlte
°fters an den Konferenzen für Praktisches Christentum und leider auch
Manchmal an den Konferenzen für ,Glauben und Verfassung', wie z. B.

M Ekklesia Nr. 33/34 vom I. September 1947. Dio Übersetzung
verdanken wir Herrn Dr. Kalogiru, zurzeit in Born.



— 38 —

in Edinburg (1937), was damals dem jetzigen Metropoliten von Korinth,
Mrgs. Michael, Anlass zu scharfem Protest gab. Zum Glück wurde schon
vor dem Ausbruch des zweiten Weltkrieges der Wunsch nach der Gründung
eines einheitlichen Ökumenischen Rates — durch Vereinigung der einzelnen
Träger der Ökumenischen Bewegung — laut.»

Der Verfasser schildert hierauf kurz die Grundzüge des
Weltkirchenrates und die Vorarbeiten zur Tagung in Amsterdam. Ganz
besonders hebt er die dogmatische Basis der Konferenz hervor,
wozu er schreibt: «Ein verheissungsvoller Puniet für den Erfolg
der Konferenz ist, dass ,der Glaube an Christus als Gott und
Erlöser der Welt offiziell als feste Grundlage der ökumenischen
Zusammenarbeit der Kirchen in der Zukunft gelegt wird'». Im
Anschluss daran erlaubt er sich einige Bemerkungen und
Empfehlungen auf Grund seiner zwanzigjährigen Erfahrungen an die
Orthodoxe Kirche und Theologie, an die provisorische Verwaltung
des Weltkirchenrates und an die Römisch-katholische Kirche.
Unsere Aufmerksamkeit verdient der zweite Punkt. Darüber
schreibt der Verfasser:

«Es ist zunächst wünschenswert, dass auf alle Fälle dafür gesorgt
wird, dass von der gemeinsamen dogmatischen Grundlage der Verbindung
und der Zusammenarbeit der kirchlichen Welt nicht abgewichen wird,
d. h. von dem Glauben an Jesus Christus als Gott und Erlöser der Welt.
,Einen anderen Grund kann niomand legen ausser den, der golegt ist, welcher
ist Jesus Christus' (I. Kor. 3, 11). Dieser Glaube muss allo Veröffentlichungen
zur Vorbereitung der Konferenz und alle schriftlichen und mündlichen
Erörterungen, welche für sie stattfinden und stattfinden werden, beherrschen.
Jede rationalistische Tendenz muss ausgeschaltet werden. Ebenfalls ist
es wünschenswert oder vielmehr unbedingt nötig, dass für die Zukunft
oder wenigstens für eine Reihe von Jahren die Bemühungen und der Ehrgeiz

bei den Führern der Ökumenischen Bewegung sich bei der Zusammenarbeit

der Kirchen hauptsächlich auf Probleme des sogenannten Praktischen
Christentums beschränken. Die dogmatischen Diskussionen müssen beiseite
gelegt oder auf die Kirchen und Gemeinschaften beschränkt werden, die
sich ohnehin nahestehen. Der grossartige und für jeden wirklichen Christen
so schöne Gedanke der dogmatischen Vereinigung wird durch die Zusammenarbeit

auf dem Gebiet des Praktischen Christentums vorbereitet und
bedeutend gefördert werden. Durch dogmatische Diskussionen wird, auch
unter dem Einfluss des menschlichen Egoismus, des kollektiven und des
individuellen, die Kluft erweitert, welche die Kirchen trennt, und die schon
existierenden Unterschiede werden schärfer und bewusster. Weiter ist
wünschenswert, dass dafür gesorgt wird, dass die Diskussionen und die
Ergebnisse der Konferenz in möglichst grossem Umfang auch in den andern
mitarbeitenden Kirchen und vor allem in der Orthodoxen Kirche verbreitet
werden, was eigentlich in der Vergangenheit vernachlässigt worden ist.
Ferner wäre es gut, wenn auf der kommenden Weltkonferenz für die orthodoxen

und heterodoxen Bischöfe besondere Ehrenplätze reserviert würdon,
damit sio sich nicht mit den andern Vertretern vermengen, wie es leider
bei den früheren Konferenzen geschehen ist.»



— 39 —

Der Metropolit Irenäos von Samos behandelt in der erwähnten
Zeitschrift1) in einem Artikel zur Konferenz in Amsterdam unter
dem Titel « Gemeinsame Verständigungsbasis die christliche Freiheit »

zunächst die Bedeutung der Einheit für die Welt, worüber er sagt:
«Es ist wahr, dass die christlichen Völker nach Hunderten von Millionen

zählen. Wenn allo diese Christen, unbeachtet ihrer dogmatischen
Unterschiede, imstande wäron, die christliche Wahrheit zu erfassen und sie vor
allem zu erloben, so würde eine Front von Kräften innerhalb der menschlichen

Geschichte entstehen, welche die kulturelle Entwicklung der Völker
sicherstellte. Sic würde gleichzeitig einen Fels bilden, an dem die materialistischen,

politischen und soziologischen Weltanschauungen zertrümmert
würden, jene Weltanschauungen, welche von manchen Völkern schon, wie;
auch von manchen politischen und sonstigen Organisationen übernommen
wurden und den Anspruch erheben, die Rettung der Welt zu erwirken und
die Menschheit zu höheren kulturellen Formen zu führen. Bei diesem
Sachverhalt musste gerade die Welt deutlich erkennen, was Wahrheit im Leben
ist, weil nur die Wahrheit befreit, den Enthusiasmus erzeugt und das Ringen
der Individuen und der Völker rechtfertigt. Diese Wahrheit aber ist nur die
christliche Wahrheit. »

Auch Metropolit Irenäos steht dem Versuch einer dogmatischen
Einigung der Kirchen skeptisch gegenüber. Er schreibt:

«Wenn es die christliche Idee in der Welt zu fördern gilt, wird dies nicht
durch Diskussionen über das Dogma und über Fragen soziologischer Natur
erreicht. Die Einheit der univorsalen christlichen Idee beruht nicht darauf.
Die Dogmen sind nicht godankliche Konstruktionen, um den Trieb der
menschlichen Lembegierde zu befriedigen, sondern Geschehnisse, welche
•sich im Bereich des Geistes abspielon; sie sind Offenbarungen des Geistes.
Wenn die theologische Wissenschaft sie nur orkonntnismässig behandelt,
kann dadurch die Weisheit der Studierenden vermehrt werden. Dieser
Standpunkt erwärmt aber ihren Glauben nicht, er orientiert ihre Seelen
nicht in lebendiger Weise über die authentischen Wahrheiten als Licht und
Kraftzentren. Solche Wahrheiten sind gerade die über die Person des
Gottmenschen Christus und über das Weson des Monschen. Diese Faktoren
wirken bei der Wiederherstellung der Welt, bei der Wiederaufrichtung der
Herrschaft der Liebe zusammen, welche das grosse Ziel der Goschichte
ist, Die Dogmen — Offenbarungswahrheiten — wie sie von den Völkern
geglaubt wurden, empfingen bei ihrer Formulierung Elemente der Denkweise

dieser Völker aus ihrem geschichtlichen Bewusstsein, so dass sie im
Laufe der Jahrhunderte selbst wiedor auf die Seele der Völker einwirkten
und sie tief beeinflussten und als Elemente bei der Schaffung der Kulturformen

gebraucht wurden. So wurden die Dogmen nicht nur Symbole dor
mystischen Erfahrungen des Geistos, sondern auch des Denkens, der Psychologie

des religiösen Empfindens der christlichen Völker. Deshalb kann
vielleicht niemals eine Annäherung, noch viel weniger eine Vereinigung der
christlichen Kirchen auf dem Boden der dogmatischen Fragen erfolgen.
Jede Diskussion auf diesem Gebiet ist unnütz. Denn, wenn eine Kirche,
)>m die Annäherung oder Vereinigung der Kirchen zu erleichtern, einige
ihrer Dogmen abänderte oder preisgäbe, so würde das in der Geschichte

') Ekklesia Nr. 41/42 vom 1. November 1947.



— 40 —

dieser Kirche auf Hindernisse stossen: in der Stimme ihrer Toten, ihrer
Heiligen, ihrer grossen Väter, ihrer Märtyrer, welche ihre Bauleute und
ihre Beschützer sind. Nur durch das Erleben der dogmatischen Wahrheiten
wird es möglich, dass sich das Leben der christlichen Völker zum Licht
der Liebe und Güte wendet; und hier entsteht die Grundlage einer leichten
gegenseitigen Verständigung. Weder die Unterschriften der Kirchenfürsten
noch ihre Entscheidungen über Glaubonsfragen, welche sogar aus Gründen,
die dem religiösen Gewissen fremd sind, gefasst werden könnten, vermögen
der Annäherung oder Vereinigung der Kirchen Autorität und praktischen
Wert zu verschaffen. Die Vereinigung der Kirchen zu einer ökumenischen
Kirche wird sich nicht mit Hilfe von Verfassungen oder Verwaltungs-
systemen, wie die Römisch-katholische Kirche meint, verwirklichen, sondern
sie wird vom Heiligen Geist gewirkt, welcher die christlichen Gewissen
heiligon und sie durch Zusammenwirken der menschlichen Freiheit zu Güte.
Liebe und Gerechtigkeit, zur allumfassenden psychologischen Gewissensfreiheit

verwandeln wird. Vorläufig bleibt als gemeinsames Verständigung* -

prinzip dies: die christliche Freiheit. Die Freiheit des Menschen, des Ebenbildes

Gottes, ist eino mystische christliche Wahrheit. Sie fällt nicht mit
dem politischen oder rechtlichen Freiheitsbegriff zusammon, auch nicht
mit dem den verschiedene philosophische Richtungen des Idealismus und
des Materialismus verkünden
Das Christentum betrachtet die Welt in ihrer konkreten Form als Schöpfung
Gottes und den Menschen als aus Seele und Leib bostehend, als Ebenbild
Gottes, als höchsten Wert in der Welt. Der Sohn Gottes ist die gottmonsch-
liche Person, in der der Mensch die Fülle seiner Existenz findet. Das Leben
Christi ist die für die Welt gekreuzigte göttliche Liebe; es ist aucli Sieg
des Lebens, es ist Auferstehung. Seine Nachfolger sollen das Loben als
Pflicht, als Kampf, als Kreuz, als freiwillige Aufopferung für die anderen
betrachten. Ihre Voreinigung, ihre Einigung mit ihm legt von der Tiefe
ihrer Freiheit Zeugnis ab, welches als freiwilliges Opfer für die anderen
aufzufassen ist und den Wert des menschlichen Lebens zum Bewusstsein
bringt. Dieses Leben findet durch Christus — die zweite Person der Heiligen
Trinität — seine Wurzel in Gott. Der Glaube an Christus vorhilft zum Sieg
über die Welt, fördert und durchleuchtet dio edlen Bestiebungen zur Freiheit,

rechtfertigt die Hoffnungen derer, die für die Erhöhung und
Wiederherstellung von vollkommenen Formen der Gerechtigkeit in der Geschichte
kämpfen. Das ist der Sinn der christlichen Freiheit für das Leben. Hier
gehen die Meinungen der christlichen Kirchen und aller christlichen
Organisationen nicht auseinander.

Wenn eine christliche Macht errichtet werden soll, nicht nur als eine
Reaktion gegen jede böse Macht, welcho das Gottesbild im Menschon
verdirbt und zerstört, sondern auch als eine positive Macht, welche die menschliche

Würde rechtfertigt, die Solidarität und die gegenseitige Verständigung
der Völker fördert, dann müssen die Kirchen und die christlichen
Organisationen die christliche Jugend der Welt zu einer Front, zu einer Friedensfront

zusammenfassen und sie gleichzeitig zu einem Kampf für die Freiheit,
wie sie das Christentum vorkündet, aufrufen. Die Freiheit, wie sio das
Christentum versteht, ist ein Kennzeichen der Persönlichkeit. Dio Freiheit
kämpft mit Christi Segen für das Recht, glaubt an die Überlegenheit des
Geistos über den historischen Materialismus in tier Knlturentwicklung und
in der Geschichte. Sie kämpft gegen die dunklen Mächte, welche don Geist;

gefährden und den Menschen in seiner moralischen Würde zu ruinieren
versuchen, weil sie ihn als ein einfaches Element in der Natur, als ein bio-



— 41 —

logisches Gefüge von Knochen und Fleisch betrachten. Die Freiheit wird
in harmonischer Zusammenwirkung mit der göttlichen Gnade Licht und
schöpferische Macht. Sie verwandelt das Leben in Gerechtigkeit und Liebe.
Sie gibt dem Leben ein fröhliches Gepräge, welches ein Vorgeschmack der
totalen Freudo im Triumph des Reiches Gottes ist. Auf diesom
Grundgedanken könnte die Jugend in der ganzen christlichen Welt organisiert
werden. Das hätte geschehen sollen, sobald die Führer der verschiedenen
Konfessionen auf internationalen Konferenzen zusammenzukommen
begannen. Diese Aufgabe hätten begeisterte Führer, die tief an ihre hohe
Sendung glauben, übernehmen sollen. Der Dienst, welchen eine solche
Weltorganisation der Menschheit leisten könnte, wäre grossartig und
ausserordentlich fruchtbar. Dies wäre das Schönste, was die Kirchen der Welt
schenken könnten. Nur in einer solchen positiven Arbeit kann sich der
Wirkliche Charakter des christlichen ökumenischen Geistes bewähren.»

Der russische Redner feierte «die ungeheure historische
Bedeutung, die der Geistlichen Akademie» zukommt1). Diese gelte
nicht nur für die orthodoxe Kirchenwelt, sondern auch für die
ausländischen Kirchen der westlichen und östlichen Weltkugel.
Die ungeheure Bedeutung erkläre sich vor allem durch die Krise,
von der die westeuropäische Theologie erfasst ist. Ein Beweis dafür
seien die Kirchenkonferenzen von Stockholm, Lausanne, Oxford,
Ëdinburg u. a.. die geistliche Vertreter der verschiedenen Bekenntnisse,

«vornehmlich Protestanten, Anglikaner, Altkatholiken und
Orthodoxe zusammengeführt haben». Auf diesen Konferenzen
«herrschte eino erstaunliche Unklarheit des theologischen Denkens
m allen fundamentalen Fragen der christlichen Religion». Manche

«einigten sich auf den Glauben an den Herrn Jesus Christus, die
heilige Dreieinigkeit und sonst nichts als Kernstück des Christentums»,

wobei «die Dogmen der Inkarnation, der Auferstehung,
der Mutter-Gottes-, Reliquien- und Heiligenverehrung (Ikonen)
entweder abgelehnt oder als nebensächlich betrachtet werden».
Lhe Krise der westeuropäischen Theologie spitze sich besonders
z" um das Dogma von der Kirche. Einmal wird der Gedanke
vertreten, dass «es die Eine Wahre Kirche gar nicht gibt». Dann lässt
sich die Einheit der Kirche nur durch eine Peinigung aller bestehenden

Kirchen-Teile erzielen, wobei die konfessionellen Lehrunterschiede

«als für unsere Erlösung nicht wesentlich dem Vergessen
anheimgestellt werden». Ein weiteres Zeichen der Krise in der
Lehrtätigkeit über das Dogma der Kirche «ist die Verweltlichung
der Kirche», indem diese «aus dem mystischen Leib Christi in eine

ndische, politische Organisation verwandelt wird mit Zielsetzungen,
die nichts gemein haben mit dem Werk der Seelenrettung».

') Ök. P. D. N. Z. vom 20. Februar 1948.



— 42 —

Hierauf geht der Redner mit der römischen und mit der

anglikanischen Kirche ins Gericht, um die Frage aufzuwerfen:
«Wer kann, wer muss der Christenheit heute auf die authentische,
ökumenische Rechtgläubigkeit in ihrer ganzen Tiefe und Reinheit
hinweisen Diese ungeheure, verantwortungsvolle Aufgabe lässt
sich nur erfüllen unter der Anleitung der Orthodoxen Kirche.» Der
Gehorsam gegen die Kirche, «die ein Pfeiler und die Grundfeste
der Wahrheit und darin das göttliche Geheimnis bis ans Ende
der Welt kündlich gross ist» (I. Tim., 3.15), ist eine der vornehmsten

Pflichten der Christen. Die Glaubensgeschichte und die
Geschichte der universalen Kirche «bestätigen die Unfehlbarkeit der
Kirche auf dem Gebiet der Glaubenslehre». Durch «die Unzulänglichkeit

der gefallenen Kreatur, aber auch durch eine Verkehrung
der Vernunft und Freiheit ergibt sich unschwer eine falsche Richtung,

eine Abweichung von der ökumenischen Orthodoxie». Darum
«bitten wir Gott und sind überzeugt davon, dass die Moskauer
Akademie in ihrer Tätigkeit für die geistliche Erleuchtung allezeit
beseelt sein wird von dem Wort des Apostel Paulus: ,So stehet

nun, liebe Brüder, und haltet an den Satzungen, die ihr gelehrt seid,

es sei durch unser Wort oder Brief'».
Zu den Äusserungen der griechischen Gelehrten sind einige

kurze Bemerkungen wohl angebracht. Offenbar wird in beiden
Aufsätzen der Wert dogmatischer Erörterungen, wie sie z. B.

von der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung durchgeführt
werden, unterschätzt. Zunächst sei daran erinnert, dass die
dogmatische Voraussetzung dieser Konferenz der Glaube an Christus
als Gott und Erlöser der Welt ist. Wenn das etwa einmal von
einem Teilnehmer übersehen wird, so korrigiert es sich von selbst.
Proteste sind überflüssig, ein brüderlicher Hinweis genügt wohl.
In Lausanne und in Edinburg ist immer wieder mit aller
Deutlichkeit hervorgehoben worden, dass es nicht Aufgabe der
Konferenzen sein kann, eine Union herzustellen, sondern die
Konferenzen beschränken sich darauf in ihren Berichten das
herauszuarbeiten, was die Kirchen gemeinsam haben und das was sie

trennt. Den einzelnen Kirchen wird es überlassen, eine Verständigung

mit den ihnen nahestehenden anzubahnen. Auf beiden
Konferenzen hat sich herausgestellt, class das gemeinsame Gut
der Kirchen viel umfangreicher ist als man allgemein erwartet
hatte. Das ist doch ein wunderbarer Erfolg. Wer daran zweifelt,
lese einmal aufmerksam «Die Botschaft der Kirche an clie Welt:



— 43 —

Das Evangelium» der Lausanner Konferenz, den Bericht über «Die
(biade» und «Die feierliche Bestätigung der Einheit» der Konferenz
in Edinburg.

Aus der letzten Kundgebung wollen wir nur zwei kurze
Abschnitte anführen: «Wir sind einig im Glauben an unsern Herrn
Jesus Christus, das fleischgewordene Wort Gottes. Wir sind eins
in unserer Bindung an ihn, das Haupt der Kirche, den König der
Könige, den Herrn der Herren. Wir sind eins im Bekenntnis, dass

diese Bindung den Vorrang hat gegenüber allen andern Treu-
verpflichtungen, die Anspruch auf uns erheben. Diese Einheit
besteht nicht in der Übereinstimmung in unserem Denken oder
dem Einklang unseres Willens. Sie ist in Jesus Christus selbst

gegründet, in ihm, der lebte, starb und wieder auferstand, um uns
zum Vater zu bringen, und der durch Heiligen Geist in seiner
Kirche wohnt. Wir sind eins, weil wir alle der Gegenstand der
göttlichen Liebe und Gnade sind und weil wir von ihm gerufen
sind, vor seinem Evangelium in der ganzen Welt Zeugnis abzulegen

...» Noch ein Satz sei angeführt: «Wir empfinden voll Dank,
dass wir in den letzten Jahren einander nähergekommen sind, dass

Vorurteile überwunden und Missverständnisse beseitigt wurden,
Und dass ein wirklicher, wenn auch begrenzter Fortschritt auf
dem Wege zu unserem Ziel, der Einheit des Geistes, gemacht
worden ist.» Es darf zu diesem letzten Abschnitt gesagt werden
dass viele Vorurteile und Missverständnisse, die im Westen
allgemein gegen die orthodoxen Kirchen des Ostens verbreitet waren,
beseitigt worden sind und diese Kirchen durch ihre Beteiligung
an den Konferenzen für Glauben und Verfassung an Ansehen
gewonnen haben, weil das Verständnis für sie zugenommen hat. Es
hat sich auch herausgestellt, dass manche Ansicht, die als Dogma
ausgegeben wird, als theologische Schulmeinung gewertet werden

muss. Solche Erkenntnisse und Erfahrungen sollten nicht
übersehen werden. Die Ausführungen des russischen Rektors sind zu
knapp wiedergegeben, um näher darauf eingehen zu können. Die
Kirche von Moskau hat sich bis jetzt an den Konferenzen nicht
beteiligt. Es wäre nur zu wünschen, dass dies fortan geschehen
würde. Im Laufe der Zeit würde sicher manches Vorurteil
weggeräumt und für manche Erscheinung im Westen Verständnis
gewonnen werden. A. K.


	Orthodoxe Stimmen zur ökumenischen Bewegung

