
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 1

Artikel: Erziehung zu ökumenischem Ethos

Autor: Kalogiru, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Erziehung zu ökumenischem Ethos

Mit Freude nahm ich kürzlich das Septemberheft der
Zeitschrift «Junge Kirche», welche in Zürich erscheint, zur Hand. Das

grosse christliche Ereignis, welches alle Seiten dieses Heftes in
Anspruch nimmt, ist die Weltjugendkonferenz, die im vergangenen
Juli in Oslo stattgefunden hat. Seitdem sind zwar schon mehrere
Monate vergangen, und darüber ist viel von verschiedenen Seiten
geschrieben worden. So werden wir vielleicht den Eindruck
erwecken, dass wir mit Verspätung auf ein Thema zurückgreifen,
wenn wir hier noch etwas darüber sagen wollen.

Nein, dass schon einige Monate vergangen sind, ist kein Grund,
das Osloereignis und die Diskussion darüber als veraltet zu
betrachten. So bleibt auch das Septemberheft der «Jungen Kirche»,
mit den strahlenden Gesichtern von Christen, von jungen Menschen
aus allen Völkern und Rassen, welche wir auf den Bildern des
nettes sehen, mit den begeisterten und gleichzeitig tiefsinnigen

erlebten von glücklichen Teilnehmern der Konferenz und mit den
eisen und anregenden Sprüchen von älteren und jüngeren Bahn-

euern und führenden Persönlichkeiten in den grossen christen

Weltbewegungen unserer Zeit, mit all dem reichen Inhalt,
lT*nier noch frisch und aktuell.

*vran wird sich immer von neuem mit Dankbarkeit und Freude
lesc unH. ähnliche Berichte vertiefen, in welchen, angestimmt

und und Herz junger Menschen aller Nationen und Rassen,
uirtnonische Lied und der erhabene Lobpreis des Namens

eres Herrn Jesus Christus erklingt und seine Herrlichkeit in
deichen unserer Zeit sich kundgibt.

Dies ist aber nur der eine Gesichtspunkt, unter welchem man
e und ähnliche Osloberichte betrachten und auf sich einwirken

' kann. Der andere Eindruck, der sowohl in Oslo während der
Konferenz zum Ausdruck kam, als auch durch die Berichte
hindurch immer wiederkehrt und als traurige Feststellung auftritt, ist
die Uneinigkeit der Christen, welche auch in dieser grossen christlichen

Versammlung sichtbar wurde. «Freilich muss das auch
gesagt werden, wir haben in Oslo nicht nur die Einigkeit, sondern wir
haben sehr schmerzlich auch die Uneinigkeit erlebt», berichtet
S. 88 des genannten Heftes ein Osloteilnehmer (Paul Bühler). Diese
Feststellung der erlebten Uneinigkeit will er dann konkreter ver-



— 30 —

deutlichen: er bringt Beispiele sowohl aus dem politischen und
kulturellen Sektor des Lebens der dort vertretenen Nationen wie
auch aus dem innerkirchlichen Gebiet der dort versammelten
christlichen Gemeinschaften, aus welchen Beispielen die politische
und die kirchliche Zerrissenheit in der Welt sichtbar wird. Als ein
solches konkretes Beispiel der christlichen Uneinigkeit, welche, wie

gesagt, in Oslo sichtbar wurde, berichtet Paul Bühler Vorgänge.
die sich in bezug auf die Abendmahlsfeier während der Konferenz
abspielten.

So erwähnt er zunächst, dass der anglikanische Bischof, der
in Oslo anwesend war, sich geweigert habe, an der Abendmahlsausteilung

der norwegischen lutherischen Kirche teilzunehmen, mit
der Begründung, dass seine Kirche mit dieser keine
Abendmahlsgemeinschaft habe.

Dann kommt P. Bühler auf die Abendmahlsfeier der Orthodoxen

zu sprechen. Er schreibt: «Aber als die Orthodoxen mit
grosser liturgischer Feierlichkeit das Mahl Christi feierten, da haben
sie alle anderen ausdrücklich nur als Zuschauer zugelassen, so dass

wir verblüfft fragten, ob denn eigentlich der Patriarch von so und
so oder der Herr Christus das Abendmahl gestiftet und dazu
eingeladen habe »

Als ich, ein Orthodoxer, diese Zeilen las, erinnerte ich mich
an den Bericht, welchen ein orthodoxer Vertreter in Oslo — der
Archidiakon des orthodoxen Patriarchen von Alexandrien — seiner
Kirche über die Oslokonferenz erstattet hatte. Aus diesem Bericht
habe ich damals folgende Bemerkung notiert: «Die Protestanten
und viele Anglikaner können es nicht begreifen, warum wir ihnen
verbieten, an unsere Abendmahlskommunion zu kommen und daran
teilzunehmen. Sie meinen, alles sei frei und jeder habe die Freiheit,
in jeder Kirche an der Abendmahlsausteilung teilzunehmen, wenn
er auch nicht zu dieser Kirche gehöre.»

Diese Stelle wollte ich gelegentlich als Beweis zur Widerlegung

von Bemerkungen, welche von römisch-katholischer Seite
in dieser Hinsicht gegen die orthodoxe Kirche gemacht worden
sind, verwenden. So lesen wir z. ß. in einer römischen Dogmatik:
«Es ist jedoch bemerkenswert, dass nach dem Berichte einer
unlängst nach Europa und dem Osten entsandten amerikanischen
Abordnung zwecks Einladung zu einer Weltkonferenz etc. sämtliche
orthodoxen Griechen diese Einladung angenommen haben. Da und
dort im Osten hielt man nicht nur einen gemeinschaftlichen Kultus



— 31 —

ab, sondern liess die fremden Gäste auch zur Abendmahlsgemeinschaft

zu l).» Es mag sein, dass dies einmal vorgekommen ist. Dass
dies aber nicht die Regel ist, kann auch Pfarrer Karl Fueter aus
Zürich bezeugen. Er berichtet folgendes: «An der ,Weltkirchenkonferenz

für praktisches Christentum* in Oxford 1937, also auf
klassisch anglikanischem Boden, erlaubte die anglikanische Kirche
als Zeichen ihres grossen, verständnisvollen Entgegenkommens -
zwar nicht generell, aber für besondere Angelegenheiten — auch
w,n Reformierten und Orthodoxen die Teilnahme an ihrer
Kommunion. Die Orthodoxen waren darüber verärgert (von mir gesperrt),
die Reformierten nahmen dankend an. Wenige Wochen später
fand in Edinburgh, also auf klassisch ealvinistischem Boden, die
.Weltkirchenkonferenz für Glauben und Verfassung' statt. Auch
die Schotten luden unterschiedslos alle Kirchen zur Abendniahls-
feier ein. Aber die Anglikaner lehnten ab (von mir gesperrt); sie
anerkannten das Abendmahl nach reformiertem Ritus nicht als das
Herrenmahl. Denn noch immer scheint den Kirchen das korrekte
Denken über das Abendmahl wichtiger als der bussfertige Genuss
yun Brot und Wein, und noch immer wird die leise Stimme des

bedingungslos einladenden Herrn vom lauten Schreien zänkischer
•-neologen übertönt, die sich gegenseitig das Recht zur Teilnahme
aiïl Tisch des Herrn absprechen, als wäre es ihr Tisch !»2) (Vom
Verfasser gesperrt und mit versehen.)

Diese Beispiele von einander widersprechenden Bemerkungen.
la Vorwürfen, welche gegen die orthodoxe Kirche des Ostens
römischer- und protestantischerseits in bezug auf einen zentralen
' unkt ihrer Beteiligung an der ökumenischen Bewegung
(Abendmahlsgemeinschaft) gemacht werden, spricht schon deutlich von
der eigentümlichen Lage, in welche die orthodoxe Kirche durch
ihre Teilnahme an der ökumenischen Bewegung versetzt worden ist.

Die orthodoxe Kirche ist bekanntlich romfrei, aber nicht
protestantisch. Sie ist katholisch, aber nicht römisch. Sie ist
«altkatholisch», ja sie ist die älteste «altkathohsche» Kirche (dieser
I leonasmus darf nicht befremden). Ihre Beteiligung an der
ökumenischen Bewegung wie auch die Beteiligung der übrigen rom-
freien «katholischen» Kirchen (das sind: ein grosser Teil des Angli-

') Bernhard Bartmann: «Lehrbuch der Dogmatik», (5. Aufl., Bd. II.
Freiburg im Br. 1923, S. 194.

Pfarrer Karl Fueter: «Die Ökumene gestern, heute unii morgen.»
Zürich, Zwingli-Verlag, 1947, 8. 32.



— 32 —

kanismus, der Alt- oder Christkatholizismus, die kleinen alten
Nationalkirchen des Ostens [armenische, jakobitische usw.]. Auch
die schwedische Hochkirche hat es gern, wenn ihr das Prädikat
«katholisch» gegeben wird)1), rechtfertigt und begründet gerade
den nökumenischen» Charakter dieser Bewegung. Ohne diese

Beteiligung liefe sie Gefahr, zu einer einseitigen panprotestantischen
Bewegung zu werden.

So haben sich auf dem Boden der ökumenischen Bewegung
der Katholizismus (mit Ausnahme des römischen Katholizismus,
der sich von den ökumenischen Bestrebungen unserer Zeit offiziell
ausgeschlossen hat) und der Protestantismus in allen seinen
Richtungen zusammengefunden. In dieser Begegnung versucht die
teilnehmende katholische und protestantische kirchliche Welt seit
ungefähr 30 Jahren, sich in christlicher, brüderlicher Liebe mehr
zu nähern, gegenseitige Vorurteile und Missverständnisse zu
beseitigen und sich gegenseitig offen zu betrachten und sich
auszusprechen. Auf diese Weise will man die christliche Sache mitten in
unserer zerrissenen Welt durch eine einheitliche christliche Front
durchsetzen, um der Welt und dem Leben seinen Weg und seinen
Sinn zu zeigen und sie aus dem Chaos, in der sie durch die Sünde

geraten ist, im letzten Moment herauszuholen und zu retten.
Im Rahmen dieses Zieles wurde auch die christliche Jugend

durch ihre Vertreter aus aller Welt nach Oslo eingeladen und hatte
dort das Glück, dieses Ideal, für einige Tage wenigstens, in einem
Zusammenleben und Zusammendenken in Christo buchstäblich zu
verwirklichen.

In der ökumenischen Bewegung, welche wir hier unter dem
Gesichtspunkt der Begegnung des (romfreien) Katholizismus und
des Protestantismus betrachten, bemüht man sich bekanntlich,
auch die spezielleren kirchlichen und theologischen Lehr- und
Verfassungsunterschiede, welche die genannten zwei kirchlichen Welten
trennen, allmählich und nach Möglichkeit zu beseitigen.

Dies ist aber eine grosse Aufgabe, die nicht von heute auf
morgen von uns gelöst werden kann und die letzten Endes in der

') Es ist ja die führende Persönlichkeit in der schwedischen Kirche,
Erzbischof Soderblom, gewesen, der den schönon Ausdruck «Evangelische
Katholizität» prägte, welchen dann Fr. Heiler aufnahm und weiter
entwickelte. Vgl. Fr. Heiler: «Evangelische Katholizität» (gesammelte Aufsätze
und Vorträge, Bd. I), München 1926. Siehe besonders den Aufsatz: «Der
Stroit um die evangelische Katholizität, meine Stellung zu Erzbischof
Soderblom.» Ebd. S. 179—198 und in: «Die Eiche», 1920, S. 20—26.



— 33 —

Hand Gottes liegt. Er allein kann entscheiden und die Stunde
bestimmen, in welcher sich die grosse christliche Erwartung und
Hoffnung von der allgemeinen Vereinigung der Kirchen auf der
Erde zu einer Herde unter einem Hirten, unserem Herrn Jesus
Christus, realisieren wird. Bis diese gesegnete und von allen heiss
ersehnte Stunde kommt, haben die Christen und die Kirchen zu
beten und nach dieser Richtung hin eifrig zu arbeiten. Und dies
tun sie tatsächlich in unserer «ökumenischen» Zeit.

Dabei haben sich die beteiligten Kirchen entschlossen und sich

gegenseitig versprochen Achtung und Ehrfurcht vor den
Prinzipien und Einrichtungen, welche das Wesen einer jeden der
erwähnten Gruppen (katholische — protestantische) ausmachen und
von welchen sie vorläufig nicht abweichen können und dürfenx).

Dies wissen freilich alle ökumenischen Theologen ; und es wird
tatsächlich bei allen ökumenischen Veranstaltungen und
Begegnungen darauf geachtet, dass keine unvorsichtige Äusserung und
Handlung vorkommt, welche den Eindruck erwecken könnte, dass
dies ökumenische Prinzip der gegenseitigen Achtung, der
ökumenischen Solidarität, preisgegeben werde.

Diese Haltung muss aber im Interesse der ökumenischen Sache
auch den weiteren Schichten der Pfarrerschaft und des Kirchenvolkes

bekanntgemacht werden. Es muss eine ökumenische
Erziehung neben der eigenen konfessionellen einsetzen, eine Erziehung
zum ökumenischen Ethos. Wenn z. B. die Teilnehmer von Oslo vor
ihrer Abreise eine derartige ökumenische Vorbereitung genossen
mitten, dann hätten sie sich nicht «verblüfft» gefragt, «ob denn
eigentlich der Patriarch von so und so oder der Herr Jesus Christus
das Abendmahl gestiftet und dazu eingeladen habe». Auch ein
anderer Osloteilnehmer, Heinrich Frei, kommt in demselben Heft
der «Jungen Kirche» (S. 93) auf die Abendmahlsfeier der Orthodoxen

zu sprechen. Nachdem er eine knappe und einigermassen
richtige Wiedergabe der Auffassung der orthodoxen Kirche vom
heiligen Abendmahl gegeben hat, macht er auch Bemerkungen
über die Bestimmung der Orthodoxen, dass zum Sakramentempfang

nur Orthodoxe berechtigt sind. Er schreibt: «Es wäre
auch wohl den meisten Evangelischen nicht möglich gewesen (d. h.
an der orthodoxen Abendmahlskommunion teilzunehmen, wenn

') Dies Ethos vertrat der Erzbischof von Canterbury bei der letzten
''Usammenkunft der fünf Präsidenten des ökumenischen Kirchenrates.
Vgl.Ök. P. D.,N 4, 1948.

Internat. Kirchl. Zeltsctirlft, Heft I, 194«. 3



— 34 —

man es ihnen erlaubt hätte), denn bei aller Ehrerbietung der orthodoxen

Kirche gegenüber standen wir doch unter dem Eindruck,
dass hier eine Feier begangen werde, die mit dem schlichten Abendmahl,

wie es Jesus mit seinen Jüngern gehalten hat, nicht mehr
viel gemeinsam habe.» Hier vergisst dieser Osloteilnehmer (oder
er weiss es nicht), dass sich das Prinzip der organischen Entwicklung

auch in der Entfaltung der Kirche und ihres vielseitigen
Lebens geltend machte. Nach diesem Prinzip haben sich elementare
und keimhafte Formen und Einrichtungen der Urgemeinde durch
die Zeiten hindurch, ohne etwas von ihrem Grundgehalt zu
verlieren, zu komplizierteren, reicheren und grandioseren Gestaltungen

entwickelt. Das ist nicht nur bei der Liturgie der orthodoxen

Kirche und der übrigen «katholischen» Kirchen der Fall,
sondern auch selbst bei den extremsten Protestanten. So z. B.

haben auch die protestantischen prächtigen Dome und Münster,
die riesigen Orgeln und die Meisterwerke der Musik eines Bach u. a.,
deren Werke man im protestantischen Gottesdienst aufführt, nichts
mehr Gemeinsames mit den schlichten Gottesdiensten auf den

Söllern, von welchen im Neuen Testament (Apostelgeschichte)
berichtet wird, und in den Katakomben der Zeit der
Christenverfolgungen.

Freilich, vergessen wir nicht, dass es sich in Oslo nicht um eine

Theologenversammlung handelte, sondern um eine Versammlung
der christlichen Jugend der Welt, die vorwiegend mit Laien
beschickt war (und es war gut so). Diese betrachteten, mit erklärlicher
Begeisterung von ihrem eigenen konfessionellen Standpunkt
eingenommen, kritisch die Grundprinzipien und Einrichtungen der
anderen. Daher kam es spontan zu solchen Aussagen, wie sie in
bezug auf die Abendmahlspraxis der orthodoxen und überhaupt
der katholischen Gruppe laut wurden. Wir wollen hier diese

Aussagen der erwähnten Osloteilnehmer in der Zeitschrift «Junge
Kirche» nicht gerade zum Gegenstande konfessioneller Streitigkeiten

erheben. Aber immerhin war die Oslokonferenz trotz ihrem
Laiencharakter eine christliche Konferenz im Rahmen der
ökumenischen Bewegung, und schon dies begründet unsere
Aufforderung zur ökumenischen Vorbereitung, Erziehung und
Aufklärung der Teilnehmer.

Auf diese Weise werden sie nunmehr bei ähnlichen Zusammenkünften

wissen, dass eines der grundlegenden Prinzipien der
katholischen Gruppe in der ökumenischen Bewegung die Beachtung der



Einrichtungen ihres heiligen Kultus ist und vor allem, was die
sogenannte «Intereommunio» — Abendmahlsgemeinschaft —
betrifft. Das diesbezügliche Verhalten und Handeln unterliegt
bestimmten Regeln und Grenzen, damit man eine Kontrolle darüber
ausüben kann1). Diese Grenze darf und kann mau nicht einfach und
nach Belieben überschreiten. Man kann sich dabei nicht auf den
Gedanken und das Prinzip der christlichen Freiheit berufen. Christliche

Freiheit und kirchliche Anarchie sind zwei verschiedene
Sachen. Das «korrekte Denken über das Abendmahl» seheint der
Kirche tatsächlich sehr wichtig. Denn dabei handelt es sich nicht
nur um «bussfertigen Genuss von Brot und Wein2)», sondern um Empfang

des Heiligen Leibes und Blutes des Herrn, wie die Schrift und
die Kirche vom Anfang an bis heute ununterbrochen lehrt und glaubt.

Durch diesen Glauben wird das grosse Geheimnis der
göttlichen Liebe, welches im heiligen Sakrament des Altars seinen
Ausdruck findet, nicht bloss zu einem Mittel eines äusseren und losen
Zusammenhangs der christlichen Gruppen, welche doch sonst
Peinlich weit auseinander stehen. Das heilige Abendmahl soll nicht
zum Verdecken eines traurigen Zustandes der tatsächlichen
Nichtübereinstimmung und Uneinigkeit dienen. Mit unserer eventuellen
losen und unorganischen Versammlung um den Altar des Herrn
können wir uns leicht zufrieden geben, ja uns anmassen, dass wir
Unsere Pflicht getan und unsere Aufgabe der letzten und entscheidenden

Vereinigung gelöst haben. Das heilige Abendmahl muss,
m seinem vollen und korrekten Gehalt und Sinn aufgefasst, immer
als das letzte Ziel und Ideal der tatsächlichen, der organischen und
vollständigen Übereinstimmung und Vereinigung da sein. Zur
Erreichung dieses Zieles müssen wir uns immer, in schmerzlicher
Lnipfindung unserer Trennung und unseres vorläufigen Nicht-
nn standest'ins, das Liebesmahl in vollständiger Gemeinschaft zu
leiern und zu geniessen, durch unaufhörliches Gebet und
ununterbrochene Arbeit, anstrengen, diesen traurigen Zustand zu ändern.
L'as jetzige schmerzliche Empfinden muss uns immer mahnen und

') Dor Protestantismus kennt ähnliche Bestimmungen. Siehe Artikel
"Communicatio in sacris». R. G. ti., B. I., S. 1715: «Die ovangolischon Kirchen
Restatton Katholiken Anwesenheit bei allen Gottesdiensten ; Empfang des
Abendmahls bedeutet Übertritt.» Vgl. : Ebda. S. 40, «Abendmahl : Rechtlich » :

«Der Übertritt von der katholischen zur evangelischen Kirche wird (wenn
•tuch nicht rechtskräftig) durch Teilnahme an einer evangelischen Abendmabls-
•eier vollzogen.»

2) Pfr. Karl Fueter, a. a. O. S. 32.



— 36 —

daran erinnern, dass wir noch viel zu tun und zu beten haben.
Dadurch verschiebt sich zwar die Erreichung des letzten Ziels in
einer gewissen Hinsicht in die Sphäre der allgemeineren
eschatologischen Hoffnung unseres Glaubens; damit verwandelt es sich
aber nicht etwa in ein unerreichbares und verschwommenes Ideal.
Denn auch hier findet die Aussage des Apostels ihre Anwendung:
«vwi ôè pévsi nlaxiç, êXnlç, âyânrj, xà xgla xavxa /uslÇwv ôè xovxwv
i) âyânrj» (1. Kor. 13, 13).

z. Z. Bern. J. Kalogiru.


	Erziehung zu ökumenischem Ethos

