Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 1

Artikel: Erziehung zu 6kumenischem Ethos
Autor: Kalogiru, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erziehung zu okumenischem Ethos

Mit Freude nahm ich kiirzlich das Septemberheft der Zeit-
schrift «Junge Kirche», welche in Ziirich erscheint, zur Hand. Das
grosse christliche Ereignis, welches alle Seiten dieses Heftes in An-
Spruch nimmt, ist die Weltjugendkonferenz, die im vergangenen
Juli in Qslo stattgefunden hat. Seitdem sind zwar schon mehrere
Monate vergangen, und dariiber ist viel von verschiedenen Seiten
geschrieben worden. So werden wir vielleicht den Eindruck er-
wecken, dass wir mit Verspitung auf ein Thema zuriickgreifen,
wenn wir hier noch etwas dariiber sagen wollen.

Nein, dass schon einige Monate vergangen sind, ist kein Grund,
das Osloereignis und die Diskussion dariiber als veraltet zu be-
t’“f“?hten. So bleibt auch das Septemberheft der «Jungen Kirche»,
mit den strahlenden Gesichtern von Christen, von jungen Menschen
aus allen Volkern und Rassen, welche wir auf den Bildern des
Heftes sehen, mit den begeisterten und gleichzeitig tiefsinnigen
Bef'iChten von gliicklichen Teilnehmern der Konferenz und mit den
:elsen und anregenden Spriichen von ilteren und jiingeren Bahn-
lize(;l:fr\r;; und fihrenden Pers(')nlriclvlkeit(-an in den grossen christ-
immer :1tbe“-regungen unserer Zeit, mit all dem reichen Inhalt,

ch frisch und aktuell.
in (“Ziinu“’i(;‘dﬂsicl} immer von neuem mit I?ankbarkoit und Fll‘eudc
Vo Mllndn a,hnllche. Berichte vertiefen, in we!(:hen, angestimmt
it ]lm'mou'nd Herz' junger Menschen aller Natlongn und Rassen,
7 Nische Lied und der erhabene Lobpreis des Namens
}111:\‘(}1'(‘.5; Herrn Jesus Christus erklingt und scine Herrlichkeit in
Ao:chef\ unserer Zeit sich kundgibt.
S()Ich:: ‘3; iﬂfhabgr nur der elzne Gesichtspunkt, unter w‘velch.em.man
lassen ka,nnd It)lhohe Oslobe‘rlchte betrachten un.(l auf mch“emwu'ken
Konforery ;u er andere Eindruck, der sowohl in O.slo waz.hrend (..ler
Yurch i — Ausdruck kam, als au?h durch die Berlcht.e lu.n~
:1;:'0[/’ 7:;?;?;;8;\;13(1&1;‘(3}1?1; und als traurige Fest:qtellung auftrltt,.lst
lichen Verc.;a,mml 31‘ (/}I.I'lsten, welche auc:h in dieser grossen christ-
A8 ng sichtbar wurde. «Freilich muss das auch ge-
?agt werden, wir haben in Oslo nicht nur die Einigkeit, sondern wir
;agi“d:f’hl' schmerzlich a,u(.:h die l{neinigkeit.orlebt», beric}.ltetv
. S genannten Heftes ein Osloteilnehmer (Paul Biihler). Diese
Feststellung der erlobten Uneinigkeit will er dann konkreter ver-



— 30 —

deutlichen: er bringt Beispiele sowohl aus dem politischen und
kulturellen Sektor des Lebens der dort vertretenen Nationen wic
auch aus dem innerkirchlichen Gebiet der dort versammelten
christlichen Gemeinschaften. aus welchen Beispielen die politische
und die kirchliche Zerrissenheit in der Welt sichtbar wird. Als ein
solches konkretes Beispiel der christlichen Uneinigkeit, welche, wic
gesagt, in Oslo sichtbar wurde, berichtet Paul Biihler Vorgiinge.
dlie sich in bezug auf die Abendmahlsfeier wihrend der Konfereny,
abspielten.

So erwiahnt er zuniichst, dass der anglikanische Bischof. der
in Oslo anwesend war, sich geweigert habe, an der Abendmahls-
austeilung der norwegischen lutherischen Kirche teilzunehmen, mit
der Begriindung, dass seine Kirche mit dieser keine Abendmahls-
gemeinschaft habe.

Dann kommt P. Biihler auf die Abendmallsteier der Ortho-
doxen zu sprechen. Hr schreibt: «Aber als die Orthodoxen mit
grosser liturgischer Feierlichkeit das Mahl Christi feierten, da haben
sie alle anderen ausdriicklich nur als Zuschauer zugelassen, so dass
wir verbliifft fragten, ob denn eigentlich der Patriarch von so und
so oder der Herr Christus das Abendmahl gestiftet und dazu ein-
geladen habe ?»

Als ich, ein Orthodoxer, diese Zeilen las, erinnerte ich mich
an den Bericht, welchen ein orthodoxer Vertreter in Oslo — der
Archidiakon des orthodoxen Patriarchen von Alexandrien — seiner
Kirche iiber die Oslokonferenz erstattet hatte. Aus diesem Bericht
habe ich damals folgende Bemerkung notiert: «Die Protestanten
und viele Anglikaner kénnen es nicht begreifen, warum wir ihnen
verbieten, an unsere Abendmahlskommunion zu kommen und daran
teilzunehmen. Sie meinen, alles sei frei und jeder habe die FFreiheit,
in jeder Kirche an der Abendmahlsausteilung teilzunehmen, wenn
er auch nicht zu dieser Kirche gehére.»

Diese Stelle wollte ich gelegentlich als Beweis zur Wider-
legung von Bemerkungen, welche von rémisch-katholischer Seite
in dieser Hinsicht gegen die orthodoxe Kirche gemacht worden
sind, verwenden. So lesen wir z. B. in einer romischen Dogmatik :
«Es ist jedoch bemerkenswert, dass nach dem Berichte einer un-
lingst nach Europa und dem Osten entsandten amerikanischen Ab-
ordnung zwecks Einladung zu einer Weltkonferenz ete. simtliche
orthodoxen Griechen diese Einladung angenommen haben. Da und
dlort im Osten hielt man nicht nur cinen gemeinschaftlichen Kultus



— B

ab. sondern liess die fremden Giiste auch zur Abendmahlsgemein-
schaft zu 1) Ks mag sein, dass dies einmal vorgekommen ist. Dass
dies aber nicht die Regel ist, kann auch Pfarrer Karl Fueter aus
Ziirich bezeugen. Kr berichtet folgendes: «An der .Weltkirchen-
konferenz fiir praktisches Christentum® in Oxford 1937, also aul
klassisch anglikanischem Boden, erlaubte die anglikanische Kirche
als Zeichen ihres grossen. verstiindnisvollen Entgegenkommens -
zwar nicht generell, aber fiir besondere Angelegenheiten - — auch
den Reformierten und Orthodoxen die Teilnahme an ihrer Kom-
munion. Die Orthodoxen waren darither verdirgert (von mir gesperrt),
die Reformierten nahmen dankend an. Wenige Wochen spiter
fand in Kdinburgh, also auf klassisch calvinistischem Boden, dic
'Weltkirchenkonferenz fiir Glauben und Verfassung' statt. Auch
die Schotten luden unterschiedslos alle Kirchen zur Abendmahls-
teier ein. Aber die Anglikaner lehnten ab (von mir gesperrt); sie an-
erkannten das Abendmahl nach reformiertem Ritus nicht als das
Herrenmahl. . . Denn noch immer scheint den Kirchen das korrekte
Denken iiber das Abendmahl wichtiger als der bussfertige Genuss
von Brot und Wein, und noch immer wird die leise Stimme des
rbedingungslos einladenden Herrn vom lauten Schreien zinkischer
Fheologen tibertont, die sich gegenseitig das Recht zur Teilnahme
Am Tisch des Herrn absprechen, als wiire es ih» Tisch 1»2) (Vom Ver-
fasser gesperrt und mit ! verschen.)
~ Diese Beispiele von einander widersprechenden Bemerkungen,
Ja Vorwiirfen, welche gegen die orthodoxe Kirche des Ostens ro-
Mischer- und protestantischerseits in bezug auf einen zentralen
Punkt jhrer Beteiligung an der ¢kumenischen Bewegung (Abend-
mahlsgemeinschaft) gemacht werden, spricht schon deutlich von
der eigentiimlichen Lage, in welche die orthodoxe Kirche durch
thre Teilnahme an der 6kumenischen Bewegung versetzt worden ist.
Die orthodoxe Kirche ist bekanntlich romfrei, aber nicht pro-
testantisch. Sie ist katholisch. aber nicht romisch. Sie ist «alt-
katholisch », ja sie ist die ilteste «altkatholische» Kirche (dieser
Pleonasmus darf nicht befremden). lhre Beteiligung an der oku-
l.nenischen Bewegung wie auch die Beteiligung der iibrigen rom-
freien «katholischen» Kirchen (das sind : ein grosser Teil des Angli-

o ') Bernhard Bartmann: «Lehrbuch der Dogmatik», 6. Aufl., Bd. 1I.
Freiburg im Br. 1923, S. 194,

e *) Pfarrer Karl Fueter: «Die Okumene gestern, heute und morgen.»
Zarich, Zwingli-Verlag, 1947, S. 32.



kanismus, der Alt- oder Christkatholizismus, die kleinen alten
Nationalkirchen des Ostens [armenische, jakobitische usw.]. Auch
die schwedische Hochkirche hat es gern, wenn ihr das Pridikat
«katholisch» gegeben wird)!), rechtfertigt und begriindet gerade
den «okumenischen» Charakter dieser Bewegung. Ohne diese Be-
teiligung liefe sie Gefahr, zu einer einseitigen panprotestantischen
Bewegung zu werden.

So haben sich auf dem Boden der tkumenischen Bewegung
der Katholizismus (mit Ausnahme des romischen Katholizismus,
der sich von den ékumenischen Bestrebungen unserer Zeit offiziell
ausgeschlossen hat) und der Protestantismus in allen seinen Rich-
tungen zusammengefunden. In dieser Begegnung versucht die teil-
nehmende katholische und protestantische kirchliche Welt seit
ungefihr 30 Jahren, sich in christlicher, briiderlicher Liebe mehr
zu nithern, gegenseitige Vorurteile und Missverstindnisse zu be-
seitigen und sich gegenseitig offen zu betrachten und sich auszu-
sprechen. Auf diese Weise will man die christliche Sache mitten in
unserer zerrissenen Welt durch eine einheitliche christliche Front
durchsetzen, um der Welt und dem Leben seinen Weg und seinen
Sinn zu zeigen und sie aus dem Chaos, in der sie durch die Siinde
geraten ist, im letzten Moment herauszuholen und zu retten.

Im Rahmen dieses Zieles wurde auch die christliche Jugend
durch ihre Vertreter aus aller Welt nach Oslo eingeladen und hatte
dort das Gliick, dieses Ideal, fiir einige Tage wenigstens, in einem
Zusammenleben und Zusammendenken in Christo buchstéblich zu
verwirklichen.

In der 6kumenischen Bewegung, welche wir hier unter dem
Gesichtspunkt der Begegnung des (romfreien) Katholizismus und
des DProtestantismus betrachten, bemitht man sich bekanntlich,
auch die spezielleren kirchlichen und theologischen Lehr- und Ver-
fassungsunterschiede, welche die genannten zwei kirchlichen Welten
trennen, allmihlich und nach Moglichkeit zu beseitigen.

Dies ist aber eine grosse Aufgabe, die nicht von heute auf
morgen von uns gelost werden kann und die letzten Endes in der

1} Es ist ja die fithrende Personlichkeit in der schwedischen Kirche,
Erzbischof Sdderblom, gewesen, der den schénen Ausdruck «Evangelische
Katholizitit» prigte, welchon dann Fr. Heiler aufnahm und weiter ent-
wickelte. Vgl. Fr. Heiler: « Evangelische Katholizitiit» (gesammelte Aufsiitze
und Vortrige, Bd. I), Miinchen 1926. Siehe besonders den Aufsatz: «Der
Steeit um die evangelische Katholizitiit, meine Stellung zu Erzbischof
Soéderblom.» Ebd. S. 179—198 und in: «Die Eiche», 1926, S. 20—26.



— 33 —

Hand Gottes liegt. Er allein kann entscheiden und die Stunde be-
stimmen, in welcher sich die grosse christliche Erwartung und
Hoffnung von der allgemeinen Vereinigung der Kirchen auf der
Erde zu einer Herde unter einem Hirten, unserem Herrn Jesus
Christus, realisieren wird. Bis diese gesegnete und von allen heiss
ersehnte Stunde kommt, haben die Christen und die Kirchen zu
beten und nach dieser Richtung hin eifrig zu arbeiten. Und dies
tun sie tatsichlich in unserer «dkumenischen» Zeit.

Dabei haben sich die beteiligten Kirchen entschlossen und sich
gegenseitig versprochen Achtung und Ehrfurcht vor den Prin-
zipien und Einrichtungen, welche das Wesen einer jeden der er-
wihnten Gruppen (katholische — protestantische) ausmachen und
von welchen sie vorliufig nicht abweichen kéonnen und diirfen ).

Dies wissen freilich alle 6kumenischen Theologen; und es wird
tatsachlich bei allen 6kumenischen Veranstaltungen und Begeg-
nungen darauf geachtet, dass keine unvorsichtige Ausserung und
Handlung vorkommt, welche den Eindruck erwecken kénnte, dass
dies ¢kumenische Prinzip der gegenseitigen Achtung, der oku-
nienischen Solidaritit, preisgegeben werde.

Diese Haltung muss aber im Interesse der 6kumenischen Sache
auch den weiteren Schichten der Pfarrerschaft und des Kirchen-
volkes bekanntgemacht werden. Es muss eine okumenische Er-
ziehung neben der eigenen konfessionellen einsetzen, eine Erziehung
zum okumenischen Ethos. Wenn z. B. die Teilnehmer von Oslo vor
threr Abreise eine derartige okumenische Vorbereitung genossen
hiitten, dann hitten sie sich nicht «verbliiffty gefragt, «ob denn
eigentlich der Patriarch von so und so oder der Herr Jesus Christus
das Abendmahl gestiftet und dazu eingeladen habe». Auch ein
anderer QOsloteilnehmer, Heinrich Frei, kommt in demselben Heft
der «Jungen Kirche» (8. 93) auf die Abendmahlsfeier der Ortho-
doxen zu sprechen. Nachdem er eine knappe und einigermassen
richtige Wiedergabe der Auffassung der orthodoxen Kirche vom
heiligen Abendmahl gegeben hat, macht er auch Bemerkungen
itber die Bestimmung der Orthodoxen, dass zum Sakrament-
empfang nur Orthodoxe berechtigt sind. Er schreibt: «Es wiire
auch wohl den meisten Evangelischen nicht moglich gewesen (d. h.

an der orthodoxen Abendmahlskommunion teilzunehmen, wenn
—h"——

. ') Dies Ethos vertrat der Erzbischof von Canterbury bei der letzten
/allsmpmenkunfb der fiinf Priisidenten des Okumenischen Kirchenrates.
Vel. Ok. P. D., N 4, 1948.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1948, 3



34

man es ihnen erlaubt hiétte), denn bei aller Ehrerbietung der ortho-
doxen Kirche gegeniiber standen wir doch unter dem Kindruck,
dass hier eine Feier begangen werde, die mit dem schlichten Abend-
mahl, wie es Jesus mit seinen Jiingern gehalten hat, nicht mehr
viel gemeinsam habe.» Hier vergisst dieser Osloteilnehmer (oder
er weiss es nicht), dass sich das Prinzip der organischen Entwick-
lung auch in der Entfaltung der Kirche und ihres vielseitigen
Lebens geltend machte. Nach diesem Prinzip haben sich elementare
und keimhafte Formen und Einrichtungen der Urgemeinde durch
die Zeiten hindurch, ohne etwas von ihrem Grundgehalt zu ver-
lieren, zu komplizierteren, reicheren und grandioseren Gestal-
tungen entwickelt. Das ist nicht nur bei der Liturgie der ortho-
doxen Kirche und der iibrigen «katholischen» Kirchen der Fall,
sondern auch selbst bei den extremsten Protestanten. So z. B.
haben auch die protestantischen préichtigen Dome und Miinster,
die riesigen Orgeln und die Meisterwerke der Musik eines Bach u. a..
deren Werke man im protestantischen Gottesdienst auffiihrt, nichts
mehr Gemeinsames mit den schlichten Gottesdiensten auf den
Sollern, von welchen im Neuen Testament (Apostelgeschichte)
berichtet wird, und in den Katakomben der Zeit der Christen-
verfolgungen.

Freilich, vergessen wir nicht, dass es sich in Oslo nicht um eine
Theologenversammlung handelte, sondern um eine Versammlung
der christlichen Jugend der Welt, die vorwiegend mit Laien be-
schickt war (und es war gut so). Diese betrachteten, mit erklirlicher
Begeisterung von ihrem eigenen konfessionellen Standpunkt ein-
genommen, kritisch die Grundprinzipien und Einrichtungen der
anderen. Daher kam es spontan zu solchen Aussagen, wie sie in
bezug auf die Abendmahlspraxis der orthodoxen und iiberhaupt
der katholischen Gruppe laut wurden. Wir wollen hier diese Aus-
sagen der erwihnten Osloteilnehmer in der Zeitschrift «Junge
Kirche» nicht gerade zum Gegenstande konfessioneller Streitig-
keiten erheben. Aber immerhin war die Oslokonferenz trotz ihrem
Laiencharakter eine christliche Konferenz im Rahmen der oku-
menischen Bewegung, und schon dies begriindet unsere Auf-
forderung zur okumenischen Vorbereitung, Erziehung und Auf-
klarung der Teilnchmer.

Auf diese Weise werden sie nunmehr bei dhnlichen Zusammen-
kiinften wissen, dass eines der grundlegenden Prinzipien der katho-
lischen Gruppe in der 6kumenischen Bewegung die Beachtung der



— 35 —

Einrichtungen ihres heiligen Kultus ist und vor allem, was die so-
genannte «Intercommunio» — Abendmahlsgemeinschaft — be-
trifft. Das diesbeziigliche Verhalten und Handeln unterliegt be-
stimmten Regeln und Grenzen, damit man eine Kontrolle dariiber
ausiiben kann'). Diese Grenze darf und kann man nicht einfach und
nach Belieben iiberschreiten. Man kann sich dabei nicht auf den
Gedanken und das Prinzip der christlichen Freiheit berufen. Christ-
liche Freiheit und kirchliche Anarchie sind zwei verschiedene
Sachen. Das «korrekte Denken iiber das Abendmahl» scheint der
Kirche tatsichlich sehr wichtig. Denn dabei handelt es sich nicht
nur um ¢bussfertigen Genuss von Brot und Wein?)». sondern um Emp-
fang des Heiligen Leibes und Blutes des Herrn, wie die Schrift und
die Kirche vom Anfang an bis heute ununterbrochen lehrt und glaubt.
Durch diesen Glauben wird das grosse Geheimnis der gott-
lichen Liebe, welches im heiligen Sakrament des Altars scinen Aus-
druck findet, nicht bloss zu einem Mittel ecines iusseren und losen
Zuﬂammenha,ngs der christlichen Gruppen. welche doch sonst
ziemlich weit, auseinander stehen. Das heilige Abendmahl soll nicht
Zum Verdecken eines traurigen Zustandes der tatsiichlichen Nicht-
ibereinstimmung und Uneinigkeit dienen. Mit unserer eventuellen
losen und unorganischen Versammlung um den Altar des Herrn
kénnen wir uns leicht zufrieden geben, ja uns anmassen, dass wir
Unsere Pflicht getan und unsere Aufgabe der letzten und entschei-
denden Vereinigung gelist haben. Das heilige Abendmahl muss,
in seinem vollen und korrekten Giehalt und Sinn aufgefasst, immer
als das letzte Ziel und Ideal der tatsiichlichen, der organischen und
Vollstindigen Ubereinstimmung und Vereinigung da sein. Zur Er-
Teichung dieses Zieles missen wir uns immer, in schmerzlicher
_Empﬁnrlung unserer Trennung und unseres vorldufigen Nicht-
!mstandeseins, das Liebesmahl in vollstindiger Gemeinschaft zu
feiern und zu geniessen, durch unaufhérliches Gebet und ununter-
brochene Arbeit, anstrengen, diesen traurigen Zustand zu édndern.
Day Jetzige schmerzliche Empfinden muss uns immer mahnen und

—_—

) Der Protestantismus kennt ahnliche Bestimmungen. Siehe Artikel
“Communicatio in sacriss. R. G. G., B. L, 5. 1715: «Die evangelischen Kirchen
Restatten Katholiken Anwesenheit bei allen Gottesdiensten; Empfang des
Abﬂndgnahls bedeutet Ubertritt.» Vgl.: Ebda. S.40, «Abendmahl: Rechtlich»:
*Der Ubertritt von der katholischen zur evangelischen Kirche wird (wenn
"“{Ch nichtrechtskriftig) durch Teilnahme an einer evangelischen Abendmahls-
foier vollzogen.»

) Pfr. Karl Fueter, a.a. O. S. 32.



daran erinnern, dass wir noch viel zu tun und zu beten haben.
Dadurch verschiebt sich zwar die Erreichung des letzten Ziels in
einer gewissen Hinsicht in die Sphire der allgemeineren eschato-
logischen Hoffnung unseres Glaubens; damit verwandelt es sich
aber nicht etwa in ein unerreichbares und verschwommenes Ideal.
Denn auch hier findet die Aussage des Apostels ihre Anwendung:
«vovi 08 péver mioteg, €Amic, aydan, Ta tola Tatta pellwv 6¢ Todrwy
n aydan» (1. Kor. 13, 13).

z. 7. Bern. J. Kalogiru.



	Erziehung zu ökumenischem Ethos

