Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)
Heft: 1
Artikel: Petrus, der Primat, die Kirche in den auf uns gekommenen Schriften

des Bischofs Irenaus von Lyon, der "Widerlegung und Abwehr der
falschen Gnosis" und der "Darlegung der apostolischen Verkiindigung"

Autor: Katzenmayer, Hans
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Petrus, der Primat, die Kirche in den auf uns

gekommenen Schriften des Bischofs Irenius von

Lyon, der «Widerlegung und Abwehr der falschen

Gnosis» und der «Darlegung der apostolischen
Verkiindigung »

(Fortsctzung der Abhandlung I. K. Z. 1947, Heft 1, 8. 31 ff.)

In der «constitutio dogmatica prima de ecclesia Christi edita
in sessione quarta Sacrosancti Oecumenici Coneilii Vaticani» vom
I8, Juli 1870 wird in caput II, das «de perpetuitate primatus beati
Petri in Romanis pontificibus» handelt !), zur Begriindung dieses
Titels auf Irenius, adv. haer. IIT 3, 22), hingewiesen. Um das vor-
wegzunehmen, die Stelle wird nicht vollstindig zitiert, sondern man
hat statt des unterdriickten Schlusses Worte aus dem Konzil von
Aquileia v. 381 angehingt: «ut in ea sede. .. coalescerent». F. von
Schulte hat in seinem grundlegenden Werk « Der Altkatholizismus»?)
dariiber das harte Urteil «plumpe Filschung» gefiillt. Wie dem auch
sein mag, Irendus ist ein gewichtiger Zeuge fir die Entwicklung
der kirchlichen Zustinde am Ende des 2. christlichen Sikulums.
Insofern braucht es keiner Begriindung, sich mit seinen Schriften
zu beschiiftigen. Bedauerlich ist, dass uns der griechische Original-
text nur in Bruchstiicken bei Kirchenvitern, welche ihn zitiert
haben, erhalten ist. Die lateinische Ubersetzung ist, soweit wir
sie kontrollieren kénnen, sklavisch getreu, deshalb an nicht wenigen
Stellen schwerfiillig und fiir das Verstindnis nicht leicht. Jede
Ubersetzung aus einer in eine fremde Sprache krankt, wie jeder
Sprachkenner weiss, mehr oder weniger daran. Bevor ich an das
Thema herangehe, seien einige Daten und Begebenheiten aus dem
Leben des Autors genannt, dus denen seine Bedeutung gerade fiir
die Fragen, welchen meine Ausfihrungen nachgehen, hervor-

Iy Der lateinische amtliche Text ist einzusehen hei (. Mirbt, Quellen
z. Gesch. d. Papsttums usw. 1924, Nr. 606, S. 461 ff,

2) Ich benutze die Ausgabe von A. Stioren, 2 Bde., Leipzig 1853. Sic
entspricht nicht dem Ideal einer philologischen Ausgabe, cine bessere habo
ich aber nicht erhalten kénnen.

3) (Hiessen 1887, 8. 299,



— 13 —

leuchtet 1). Irenius stammte aus Kleinasien, jener Landschaft,
die unter dem Kinfluss des Orients wie auf profanem so auch auf
religiosem Giebiet eine lebhafte Entwicklung genommen hatte und
dadurch den tbrigen Teilen der damaligen Welt vorausgeeilt war.
Er war ein Schiiler des in der Kirchengeschichte des 2. Jahrhunderts
bedeutenden Bischofs Polykarp von Smyrna, der seinerseits nach
den Angaben des Irenius ein Schiiler des Johannes, des Apostels
von Kleinasien, gewesen war. Polykarp war sozusagen die ver-
korperte «traditio apostolica». Erinnert sei nur an seinen Besuch
bei Bischof Aniket von Rom und die Auseinandersetzung zwischen
ihm und jenem iiber die Osterfrage ?). Irendus hatte also zu den
[Miissen des ehrwiirdigen Kirchenfiihrers eine griindliche religiose
Schulung  durchgemacht. Wohlvertraut mit der Tradition des
kleinasiatischen Christentums, kam er in den fiinfziger Jahren des
schon genannten Sikulums nach Rom. Es war die Zeit. wo sich auch
in den einzelnen Kirchen des Abendlandes, so auch in der Reichs-
hauptstadt, im Kampf gegen die Gnosis der monarchische Episkopat
durchsetzte. Aniket, der zehnte «Nachfolger von Petrusund Paulus».
hatte in jenen Jahren die «cathedra urbis Romae ecclesiae» inne.
Die «Kirche Gottes in Rom» war im Abendland einzig dastehend,
nicht in erster Linie, weil sie zahlreich, vermégend und wohltiitig
war, so dass ihr der Mirtyrerbischof Ignatius in seinem sicher auch
Irenéus bekannten Brief «die Vorstandschaft der Liebe» zuspricht?),
sondern weil sie dort die einzige apostolische Kirche war und dazu
noch durch die Lehrtitigkeit und den Blutzeugentod der beiden
Hauptapostel Petrus und Paulus in ihren Mauern doppelte aposto-
lische Tradition besass. Kam hinzu, dass die Hauptstadt der da-
maligen Okumene, in der sich Vélker, Sprachen, Religionen,
Kulte, philosophische Lehren mischten, eine gewaltige Anziehungs-
kraft ausiibte, Tacitus hat allerdings zu schwarz gesehen, wenn er
annales XV 44 schreibt., dass dort «alles, was immer die Welt
an Schindlichem und Nichtswiirdigem hervorbringt, zusammen-
stromt und seine Verehrer findet». Kein Wunder, dass auch wiss-
begierige Christen von iiberall her Rom aufsuchten. So finden wir
zur selben Zeit, als Trenius unter den hauptstiidtischen Glaubens-
geweilte, ausser dem schon erwahnten Bischof Polykarp,

1) Uber Ireniius orientiert ausser den bekannten Lehrbiichern der

Patrologie knapp und sehr gut H. Lietzmann, Gesch. d. alten Kirche, Bd. TI,
Berlin 1936, S. 206 ff.

) Vel. LK. Z. 1945, S, 13 ff.
1y Vgl I. K. Z. 1942, S, 189 f.



— 14 —

in dessen Begleitung wohl jener mitgekommen war, den Juden-
christen Hegesipp, bekannt durch seine Forschungen iiber die
«apostolische Nachfolge» und die Herstellung der romischen
Bischofsliste, der ersten dieser Art, von Ireniaus beniitzt und seit-
dem «ein fester Bestandteil der kirchlichen Uberlieferung» 1).
Weiter finden wir damals in Rom den Orientalen Justinus, der
seine apologetische Schriftstellerei mit dem Mirtyrertod besiegelte,
dessen Schiiler, den Assyrer Tatian, der nachher das Haupt einer
gnostischen Sekte wurde, ferner Marcellina, eine ebenfalls zuge-
wanderte Anhiingerin der in Libertinismus ausgearteten Sekte des
Carpokrates, die nach Ireniius’ Angabe %) «viele betortes. Diese
Beispiele, die sich noch vermehren lassen, zeigen hinreichend,
welche Moglichkeiten sich dem aufgeschlossenen Schiiler des
Polykarp boten, in das Leben der Kirche von Rom nach jeder
Richtung hin Einblicke zu tun und sich mit ihrer Tradition vertraut
zu machen, ebenso wie die verschiedenen gnostischen und philo-
sophischen Systeme kennenzulernen, welche gerade zur Zeit des
Bischofs Aniket — man denke an die einflussreiche Gegenkirche
des Marcion — das religios-geistige Leben der romischen Christen
in bedrohliche Unruhe versetzten. Wie lange Ireniius in Rom sich |
aufgehalten hat, wissen wir nicht. Wir finden ihn spiiter in Lyon,
dem alten Lugudunum, der Hauptstadt Galliens, einem wichtigen
Kulturzentrum fiir die Romanisierung des Keltenlandes, beriithmt
durch die «Ara Romae et Augusti», bei der jedes Jahr das «con-
cilium trium Galliarum» abgehalten wurde, und in deren Mauern
zahlreich besuchte kaufmiinnische Messen stattfanden, wobei die
Orientalen stark vertreten waren. Auch Christen werden viel ge-
nannt ?). Aus welcher Veranlassung Ireniius dorthin gekommen ist,
entzieht sich ebenfalls unserer Kenntnis. Als die Christenverfolgung
durch den princeps Marc Aurel im Jahre 177 die Kirche von Lyon
heimsuchte, war jener Mitglied des Presbyterkollegiums und erlebte
den «furchtbaren Hass der Heiden gegen die Heiligen», von dessen
Auswiichsen uns die bei Eusebius %) erhaltenen Berichte der «her-
vorragenden Kirchen» von Lyon und. Vienne an die «Briider in
Asien und Phrygien» anschauliche Schilderungen geben. Im selben
Jahr treffen wir den Presbyter Irendus wieder in (er Reichshaupt-

1) J. Haller, Das Papsttum I, Stuttgart 1934, §. 7.

2) Adv. haeres, I 25, 6,‘ '

3) Uber die gallische Kirche handelt kury yng klar Fr- Heiler, Alg.
kirchliche Autonomie und pipstlicher Z"'nt'l“&lismu,,-, Miimehen 1941, S.78 g

1) Hist. eccles., V 1 ff.



stadt. Wie Kusebius berichtet, iiberbrachte er Briefe der lyone-
sischen Mirtyrer an Eleutheros, den « Bischof der Romer», in Sachen
des Montanismus, in denen jene zum «Frieden in den Kirchen»
mahnten. Nach seiner Riickkehr wurde Irenius dann Nachfolger
des mit 90 Jahren gemarterten Pothinus «im Bischofsamt der Kirche
(-= paroikia) von Lugudunum». Als monarchischer Bischof der
Stadt verfasste er in den achtziger und neunziger Jahren des
2. Jahrhunderts die oben genannten Schriften. Von anderen, welche
er zur Verteidigung der Rechtgliubigkeit gegen Gnostiker, wie
z. B. den romischen Presbyter Florinus, verfasste, kennen wir nur
die Titel und wenige Bruchstiicke !). Auf sein Eingreifen in den
Streit um die Osterfeier zur Zeit des Bischofs Viktor I. von Rom
komme ich noch zu sprechen 2). Wie der kurze Uberblick iiber seinen
Lebensgang zeigt, war Irendus, wie keiner, mit der Lehre und der
Verfassung der Kirche vertraut, wie sie sich von den Tagen der
- Apostel bis auf seine Zeit herausgebildet hatten. Kein Wunder, dass
er sich wie Clemens, der Konzipient des Schreibens der Kirche von
Rom an die Glaubensbriider in Korinth, und der Mirtyrerbischof
Ignatius eines grossen Ansehens erfreute, dass seine Schriften ins
Armenische, Syrische, Athiopische und Arabische iibersetzt wurden
und noch heute im Orient in Geltung sind. Euscbius nennt und
zitiert ihn in der «Kirchengeschichte» unter seinen Quellen am
meisten. Wenn er ihn unter andere «alte und wirklich heilige
Ménner», die «ein glinzendes Beispiel gewissenhaftester Sorgfalt»
waren, rechnet 3), so ist diesem Urteil zuzustimmen. Uber die Be-
deutung. welche Irendus fiir die Ausgestaltung der Dogmen in der
abendlindischen Kirche gehabt hat, sei nur hingewiesen. Fr. Heiler
sagt nicht zu viel, wenn er die Schriften jenes Bischofs neben denen
Tertullians « Waffenarsenale der alten Kirche im Kampf wider
die Ketzer» nennt %).

Nach dem oben Ausgefiihrten hatte Irenius lange genug
unter den rémischen Christen geweilt, um die geschichtliche Ent-
wicklung der hauptstidtischen Kirche und die Tradition, auf die
sich jene stiitzte, kennenzulernen. Aber nicht nur das. Dadurch,
dass er die Gelegenheit gehabt hatte, verschiedene Kirchen von
Smyrna, wo er geboren und beheimatet war, bis Lyon, wo er die

1) Hist. eccles., V 15.

5 Vel L K. Z. 1945, 5. 13 ff.

%) Hist. eccles., V 20.

') Urkirche und Ostkirche, Miinchen 1937, 5. 103.



ey 18 =

zweite Hilfte seines Lebens zubrachte und starb, inihrer Besonderheit
zu beobachten, hatte er sich auch eine Vorstellung von der Gesamt-
kirche jener Zeit bilden kénnen. Wir haben an ihm einen gewichtigen
Zeugen. Deshalb ist es von besonderem Interesse zu erfahren, was
er von Petrus, dem Primat und der Kirche seiner Zeit iiberliefert.

Petrus wird in den fraglichen Schriften!) an 45 Stellen er-
wiahnt. Gleich an der ersten Stelle I, 13, 6, wird er mit Paulus zu-
sammen «den anderen Aposteln» gleichgestellt. Ebenso I 25, 2— TII
12, 7— 11T 12, 15 — IIT 21, 3 — IV 35, 2. An der Stelle IIT 12, 5,
wird er mit Johannes zusammen erwihnt, die iibrigen Apostel
werden als «ihre Mitapostel» bezeichnet. Petrus ist demnach fir
Irendus ein Apostel wie Paulus, Johannes und die ibrigen Matglieder
des Kollegiums der Zwolf. Von einer Vorrangstellung des Petrus ist
nirgends die Rede. Die Triger der Wahrheit sind ausschliesslich
«die Apostel». Sie empfingen alle «Kraft aus der Hohe, indem der
Heilige Geist iiber sie kam» und dadurch «die Fiille von allem und die
vollkommene Erkenntnis». Deshalb «erhielten sie alle in gleicher
Weise und jeder einzelne von thnen das Evangelium Gottes»?2).
Deutlicher kann die Gleichstellung der Apostel nicht zum Ausdruck
gebracht werden. Irenius kennt die beiden Briefe des Petrus, er
zitiert jeden einmal. Was er von den Taten des Apostels weiss,
beschriankt sich aut die Fakta, welche die sogenannte Apostel-
geschichte berichtet. Von der Missionstéitigkeit des Petrus ausserhalb
Palistinas wird nur die Verkiindigung der Frohbotschaft in Rom
erwithnt. Dem widerspricht, dass an einer anderen Stelle (III 13, 1)
darauf hingewiesen wird, Petrus habe «unter den Juden» als
Inhaber «des Apostolats der Beschneidung» gepredigt. Vom Mar-
tyrium des Apostels endlich héren wir nichts. Obwohl in den neu-
testamentlichen Schriften nichts iiber die Tétigkeit des Petrus in
der Reichshauptstadt und iiber die Griindung der Kirche von
Rom zu lesen ist, kennt Ireniius eine Tradition, die besagte, jener
und Paulus hiitten dort «gepredigt und das Fundament zur Kirche
gelegt», als Matthius bei den Hebrdern in ihrer Sprache seine
Evangelienschrift verfasst habe (IIT 1, 1). ITI 3, 2, spricht von der
«a gloriosissimis duobus apostolis Petro et Paulo Romae fundata
et constituta ecclesia»; III 3, 3 berichtet, die seligen Apostel

1) Bei den Angaben der Stellen kann die Schrift « Darlegung der aposto-
lischen Verkiindigung» wegfallen, sie erwithnt nur fiinfmal die « Kirche», ohne
Neues zu den Ergebnissen aus der Hauptschrift zu bringen.

5 TIT 1, 1.



—_ 17 —
hitten, nachdem sie «das Fundament zur Kirche gelegt und sie
aufgebaut» hitten, Linus das Amt des Bischofs tlibertragen. Kein
Zweifel daran, dass Irenius die zu seiner Zeit in der romischen
Kirche gelehrte Tradition hier wiedergibt. Darnach glaubte man
in der zweiten Hiilfte des 2. Sikulums in den Kreisen der haupt-
stidtischen Christen, dass die ecclesia Romana zu Begriindern die
beiden Apostel Petrus und Paulus habe und Linus als erster Bischof
von thnen gemeinschaftlich eingesetzt worden ser. Man wusste also
nichts davon, dass Petrus allein jene gegriindet habe und der erste
Bischof gewesen sei, wie das Vaticanum an der oben genannten
Stelle mit den Worten «. .. sanctae Romanae sedis ab ipso (sc.
Petro) fundatae eiusque consacratae sanguine...» lehrt. Fast zur
selben Zeit liess auch Bischof Dionysius von Korinth in seinem
Schreiben an Bischof Soter von Rom 1) die Kirche dort von Petrus
und Paulus «gepflanzty sein. Es ist hier nicht der Ort, darauf ein-
zugehen, wie diese Tradition entstanden ist und inwieweit sie der
Kritik standhilt. Nur soviel sei angefiigt: dass Paulus in der Stadt
gepredigt und das Martyrium erlitten hatte, konnten die romischen
Christen von damals mit denselben literarischen Quellen belegen
wie, wir heutigen. Anders verhilt es sich mit Petrus. Die schriftliche
Uberlieferung, welche uns zur Verfiigung steht, ermoglicht es nicht,
den Aufenthalt des Apostels in der Tiberstadt mit derjenigen
Sicherheit festzustellen, mit welcher wir z. B. Ereignisse aus dem
Leben der ihm gleichzeitigen principes Claudius und Nero belegen
kénnen. So sind wir auch nicht imstande, jene Angabe des Irendus
und Dionysius auf die Richtigkeit zu iberpriifen. Es ist lebhaft zu
bedauern, dass die seit den letzten Jahren getitigten Forschungen
nach dem Petrusgrab unter der Basilika in Rom noch zu keinem ge-
sicherten Ergebnis gefiihrt haben. Bei der Mangelhaftigkeit der
literarischen Quellen kann nur der archdologische Befund die letzten
Zweifel beheben. Ferner, auf die oben zitierten Worte des Irenius
folgt die fir uns ilteste Liste der romischen Bischofe, durch-
gefithrt bis auf Eleutherus, «der jetzt (= z.Zt. des Verfassers)
an zwolfter Stelle von den Aposteln an den Episkopat innehat»?).
Zihlt man die Glieder der Reihe von Eleutherus an auf Linus zu,
so erhilt man diesen als Nr. I, mit ihm beginnt also die Liste, die
Apostel stehen ausserhalb. Kommt hinzu, dass mit dem Ausdruck

1) Kuseb. hist. eccles., 11 25.
¥) Dazu dice grundlegenden Forschungen E. Caspars, zusammengefasst
in sciner Gesch. d. Papsttums, I Tiibingen 1930, S. 6 ff.

Internat, Kirchl. Zeitsehrift, Heft 1 1948, 2



— 18—

«von den Aposteln an» nicht Petrus und Paulus allein gemeint
sind, sondern das Kollegium der zwolf, das «dodecastylum firma-
mentum ecclesiae» ). Von ihm aus geht die ihm selbst von dem
Christus tibertragene Gewalt. Folglich ist weder Petrus noch Paulus
fiir Irendus Bischof von Rom gewesen?). Was beide dort getan haben,
haben sie iiberall getan, wo sie durch ihre Predigt und die Taufe
«das Fundament» zu einer Einzelkirche gelegt haben und an ihrem
«Aufbau» beteiligt waren. Nur das war die Aufgabe der Apostel,
wie man immer wieder bei Irendus und anderen nachlesen kann.

Als Ergebnis des ersten Teiles meiner Ausfithrungen bleibt:
Petrus ist nach der Lehre des Bischofs Irenius Apostel genau so
wie Paulus und die iibrigen, als solcher hat er missioniert, wie
jeder der Apostel es getan hat, von einem Vorrang vor den anderen
ist nirgends die Rede, zu der Kirche von Rom hat er keine anderen
Beziehungen als Paulus, Bischof kann er als Apostel nirgends ge-

wesen sein.

Zur Frage des Primats ist nach dem bisherigen (Gang der
Untersuchung nicht viel zu sagen. Nach der Stellung. welche
Ireniius, der Uberlieferung folgend, dem Petrus einriiumt, ist ex
nicht zu verwundern. dass an keiner Stelle des umfangreichen
Werkes von einem Primat des Apostels und seiner Nachfolger auf
der romischen Kathedra die Rede ist. obwohl dazu Gelegenheit
genug war. Das wird vollauf bestitigt durch das Verhalten des
bischoflichen Autors im Streit um die Feier des Osterfestes, welchen
Bischof Viktor I. von Rom (189—198) benutzte, um die Herrschaft
seines Stuhles iiber die anderen Kirchen durchzusetzen ?). Durch
sein scharfes Vorgehen gegen die vom abendlindisch-romischen
Brauch abweichenden Kirchen Kleinasiens bedrohte jener ernstlich
die Einheit der Gesamtkirche. Das gefiel aber «nicht allen Bi-
schéfen». In der Opposition gegen Viktor tat sich Irenius besonders
hervor. Nachdem er «mit sehr vielen anderen Vorstehern der Kijr-
chen brieflich. .. iiber die angeregte Streitfrage verhandelt» hatte,
richtete er ein Schreiben an den kampflustigen Romer, hielt ihm
das Unberechtigte an seinem Vorgehen gegen (laubensbriider in
«geziemender und eindringlicher Weise» vor und mahnte ihn zum
Frieden. Auf jeden Fall war das Schreiben «von peinlicher Deut-

Hy IV 21, 3.

2) Deutlicher wird das noch, wenn [rendus 111 4, 3, Hyginus den 8.,
Aniket den 10. Bischof nennt.

3) Vel. . K. Z. 1945, S.13 ff.



— 19 —

lichkeit» 1). Das Bemerkenswerteste ist, dass withrend der Verhand-
lungen nirgends auf einen Primat des romischen Bischofs, gegriindet
auf die Nachfolge Petri, Bezug genommen wurde. Weder berief
sich Viktor darauf, er argumentierte lediglich mit den Gribern
der beiden Hauptapostel, deckte sich durch einen Beschluss der
italischen Bischife, welche er zu einer Synode nach Rom ein-
berufen hatte, noch spielte das in die Gedankenginge des Irenius
hinein. Als gleichberechtigter Fithrer der gallischen Kirche setzte
er die Einheit der ecclesia, die er in seinem Hauptwerk mit Nach-
druck hervorhebt, dem Exkommunikationsversuch Viktors ent-
gegen und brachte ihm das auf den Frieden bedachte Verhalten
seines Vorgiingers Aniket in derselben Sache in Erinnerung. Aber
auch ein Primat der Kirche von Rom lasst sich durch die Schriften
des Irendus nicht belegen. An 6 Stellen wird sie im 3. Buch der
Kampfschrift wider die Gnosis erwihnt. Von diesen kommt fiir
die Untersuchung hier nur IIT 3, 1 und 2 in Frage. Der Verfasser
nennt sie zundchst «maxima», «antiquissima» und «omnibus
cognita». Diese Epitheta entsprechen der Wirklichkeit, vom Stand-
punkt eines Abendlinders aus betrachtet. Fiir einen sotchen war
die Kirche der Hauptstadt «sehr alt», gingen doch ihre Anfinge bis
in die vierziger Jahre des 1. Jahrhunderts zuriick 2), auf ihre
Grosse hatten schon der sogenannte 1. Klemensbrief und Tacitus
in seinen annales hingewiesen, von ihrem weit verbreiteten Ruf
Paulus in seinem Brief gesprochen. Irenius schreibt ferner: «Ad
hanc enim ecclesiam propter potentiorem principalitatem necesse
est omnem convenire ecclesiam, hoc est eos, qui sunt undique
fideles, in qua semper ab his (qui sunt undique) conservata est.
quae est ab apostolis traditio.» Dass der Originaltext, wie eingangs
bemerkt, verlorengegangen ist, hat der Interpretation bis heute
Schwierigkeiten bereitet. Die eingeklammerten Worte «qui sunt
undique» ergeben keinen Sinn, (. Morin hat sie als Irrtum des
Kopisten nachgewiesen 3). Was fiir einen Sinn hat die Stelle !
[ch zitiere zuniichst die Ansichten einiger fithrender Forscher aus
beiden Konfessionen. M. Schmaus ) schreibt: « Wenn die Ireniius-
stelle auch nicht ausdriicklich eine rechtliche Verpflichtung der
iibrigen Kirchen lehrt, auf die romische Gemeinde zu héren, so

1) H. Lietzmann, a.o. 0. 8. 131.

2) Vgl I. K. Z. 1941, S. 36 ff.

3) Revue Bénédictine 1908, S. 515 ff.

1) Kathol. Dogmatik, IIT 1, Minchen 1940, S. 97.




920 —

schreibt sie dieser doch eine in ihrer doppelten Apostolizitit be-
griindete Erhabenheit iiber alle anderen Gemeinden zu.» K. Priimm
vertritt die Ansicht!), dass Ireniius zugleich der klassische Aus-
leger ist des kirchlichen Gemeindebewusstseins iiber die Vorrang-
stellung der Nachfolger Petri, deren Katalog er uns auch erhalten
hat, so dass er zugleich die Petrinische Sukzession als die Grundlage
dieses einzigartigen Rechtes angibt. E. Krebs ®) sieht in der Stelle
«die Anerkennung des Primats in der Friihkirche». A. Ehrhard 3)
geht noch weiter, indem er schreibt: «Wenn er (Irendus) der ro-
mischen Kirche eine wirksamere Fiihrerschaft als allen iibrigen
Kirchen zuspricht und nach der Aufzihlung ihrer Bischiofe von
Linus bis Eleutherus hinzufiigt, sie sei durch ihre bischofliche
Sukzession und ihre Lehre der vollkommenste Beweis des lebendig-
machenden Glaubens, so liegt darin die Anerkennung eines Vor-
rangs, dessen letzter und innerster Grund nur der Primat im dogma-
tischen Sinn des Wortes sein kann.» Fr. Heiler ¢) erblickt darin
den «Primat der romischen Gemeinde, nicht einen solchen ihres
Bischofs». K. Aner ?) spricht von «einem Vorrang Roms im Zeit-
alter des Irenius». J. Haller ) bestreitet eine solche Vorzugs-
stellung: «Ein Recht, von sich aus den richtigen Glauben und
Brauch fir die gesamte Christenheit festzusetzen, hat damit
weder Irenéius noch ein anderer der romischen Gemeinde zu-
sprechen wollen.» Welche Bliiten eine im voraus auf ein bestimmtes
Ergebnis gerichtete Interpretation treibt, zeigt Joseph Wittig,
wenn er in dem sehr lesenswerten Buch «Das Alter der Kirche»,
Bd. I, S. 246 7), schreibt: «Principalitas bedeutet den Zusammen-
hang mit den primi oder principes der Kirche, also mit den Aposteln;
potentior principalitas heisst also: Zusammenhang mit den miich-
tigeren der Apostel, also mit Petrus und Paulus, die damals noch
beide als ,Befehlende der romischen Kirche‘ galten, wie aus dem
Romerbrief des Ignatius hervorgeht.» Eindeutig ist die Stellung-
nahme altkatholischer Forscher. So schrieb J.von Déllinger im

1) Christentum als Neuheitserlebnis, Freiburg 1939, S. 286.

2) Dogma und Leben II, Paderborn 1925, S. 518 f.

3) Urkirche und Friihkatholizismus, Bonn 1936, S.214. Principalitas
mit «Fithrerschaft» zu iibersetzen, ist reichlich gewagt und wider den Sprach-
gebrauch.

4 A.0.0. S. 191 £

5) Kirchengeschichte I, Berlin 1928, S. 63 f.

6 A.o. 0. S.22.

) Zusammen mit Eugen Rosenstock, hrsg. Berlin 1927.



— 91 —

«Janus, der Papst und das Konzil» 1), S. 92: «In den ersten drei
Jahrhunderten ist Irenius der einzige, welcher den Vorzug der
romischen Kirche mit der kirchlichen Lehre in Zusammenhang
bringt, diesen Vorzug aber, richtig verstanden, doch nur in ihr
Alter, in den doppelt apostolischen Ursprung und darein setzt, dass
die reine Uberlieferung daselbst durch die fortwiithrend aus allen
Gegenden ankommenden Gliubigen bewahrt und konstatiert
werde.» Deutlicher wird er in seinen « Erwiigungen fiir die Bischife
des Konziliums iiber die Frage der pipstlichen Unfehlbarkeit» 2),
wo er S. 12 ff. auf die fragliche Stelle TIT 3, 2, zu sprechen kommt
und abschliessend urteilt: «... Ireniius weiss nichts von einem
besonderen, dieser Kirche (sc. der romischen) oder ihrem Bischof,

als Nachfolger Petri, gewihrten Privilegium... Bei Ireniius ist
die Lehre der rémischen Kirche abhiingig von der der iibrigen
Kirchen, das heisst der katholischen Kirche ...» J. Langen

widmet Irenius mehrere Zeilen seiner «Geschichte der rémischen
Kirche»3). S. 167 ff. behandelt er ausfiihrlich die genannte Stelle
und kommt zu dem Ergebnis, dass die «Vorstellung», welche jener
von der Kirche und der Stellung der Partikularkirche von Rom
h?'t’ fain'e ‘ganz andere ist als jene mittelalterlich-moderne, dass
die rémische Kirche oder gar ihr Bischof auserkoren sei, mit der
rGab‘e der Unfehlbarkeit iber alle Glaubensfragen zu entscheiden».
E.‘ (J.&Spar ") findet, dass neben anderen auch unsere Stelle «der
I'filmsehen Kirche einen Vorrang vor allen anderen zubilligt;
ste bewahrt die apostolische Tradition in besonderem  Masse.
Dieser Vorrang hebt aber die rémische Kirche nicht als etwas Be.
sonderes aus allen anderen heraus und stellt sie ihnen gegeniiber.
Um zur Interpretation der viel kommentierten Stolle iilj)m'zug(a_hon.
80 ist «potentiorem» nicht ganz sicher. der codex (‘laromontanus,
die ilteste Handschrift. hat «potiorem». (‘onvenire ad aliquem =
bei jemanden zusammenkommen, sich einfinden, passen zu. Die
grosste Schwierigkeit bereitet «principalitas» der Erklirung. Das
Wort ist nachklassisch, vom Adjektiv principalis abgeleitet und
bezeichnet, wie die Substantive mit dem Suffix «tas», die in dem
Adjektiv dargestellte Eigenschaft. Das Adjektiv principalis findet
,Sic}‘ an 18, das dazugehirige Adverb principaliter an 7. das davon
1) Leipzig 1869,

*) 1869, hrsg. v. K. H. Reusch in «Briefe und Erklirungen von J. von

Déllinger iiber dic Vatikanischen Dekrote 1869 —1887», Minchen 13890,

3y Bd. I, Bonn 1881.
H A 0.0, S, 17 F



abgeleitete Substantiv principalitas an 10 Stellen. Die Grund-
bedeutung des principalis erhellt aus V 21, 1, wo Adam als «prin-
cipalis homo» bezeichnet wird, als der erste Mensch in der langen
Reihe der Menschen = qui in principio stat. Dieselbe Bedeutung
hat principalis in 'V 14, 2. wo Adam «principalis patris plasmatio»
genannt wird. Ebenso 11 13, 1 — IV 26, 3. An diesen und anderen
Stellen wird durch das Adjektiv principalis zum Ausdruck gebracht,
dass eine Person oder Sache den ersten Platz innerhalb einer Reihe
einnimmt, ohne dass damit aber ein Werturteil abgegeben wird.
iir die Feststellung, welchen Sinn das Substantiv principalitas
hat, erscheint mir die Stelle IV 38, 3, von besonderem Gewicht
zu sein. Hier wird Gott die principalitis zugeschrieben, «quoniam
et solus infectus et prior omniwm et omnibus. ut sint, ipse est causan».
Der griechische Text hat an Stelle des principalitas — iibrigens hat
der Ubersetzer eine Vorliebe fiir Substantiva auf tas — das Verbum
Fowtederr. Gemeint ist also mit principalitas die erste Stelle.
der erste Platz, was durch die Worte «prior omnium» unterstrichen
wird. Dieselbe Bedeutung hat principalitas an der fraglichen Stelle
111 3. 2. Dass es dazu noch mit einem Komparativ verbunden
werden kann, zeigt 1 31, 1 «a superiore principalitater. Die romische
Kirche besitzt die Eigenschaft der principalitas. Der Komparativ
potior zeigt. dass diese, wie P. Batiffol richtig bemerkt hat '),
nicht der Kirche von Rom allein zukommt. Vielmehr besitzen alle
Kirchen jene Eigenschaft, welche unmittelbare Griindungen von
Aposteln sind. ecclesiae apostolicae, von denen Tertullianus de
praescriptione haer. 36, 1 ff., spricht. Er nennt ausser Rom Korinth,
Philippi. Thessalonich und Ephesus. Diese ecclesiaec apostolicae
stehen in den zu ihmen gehorigen Landschaften an der Spitze der
dort befindlichen Kirchen, sie haben die principalitas. Die princi-
palitas der romischen Kirche ist aber potior als die der anderen
Kirchen. Warum? Die Erklirung gibt wiederum Tertullianus,
wenn er a. 0. O. schreibt: «. .. felix ecclesia, cui totam doctrinam
apostoli cum sanguine suo profuderunt; ubi Petrus passioni do-
minicae adaequatur; ubi Paulus Johannis exitu coronatur; ubi
apostolus  Johannes, posteaquam in oleum igneum demersus
nihil passus est, in insulam relegatur.» Er behauptet also, iiber
[veniius hinausgehend, eine dreifache Apostolizitiit fiir die ecclesia
Romana. Dadurch iibertrifft sie die iibrigen Partikularkirchen nicht
nur Italiens, welches nach Tertullianus die zu ihr gehérige Land-

“l-) fT;'Ai;.i‘rchc und Katholizismus, Kempten und Miinehen 1910, S. 216,



schaft ist («Ni autem Italiae adiaces. habes Romam. . .»). sondern
auch der anderen Teile des Imperiums. Tatsache ist, dass keine an-
dere Kirche zwei oder gar drei Apostel unter ihren «fundatores»
und «constitutores» und als Mirtyrer aufzuweisen hat. P. Batiffol
hat in der nach seinem Tod herausgebrachten Sammelschrift
«Cathedra Petrin 1) zu den oben zitierten Worten des Irenilus
Htcllung genommen. Wenn er daraus fiir die romische Kirche einen
“avantage d’anciennité sur toutes les églises» herausliest und wieder-
um daraus «un véritable droit d’ainesse» folgert und diese ainesse
nur damit erkliren zu koénnen glaubt, dass «l'église romaine a
rm’mlt""gf‘ davoir été Uéglise de Pierre, 'église ol Pierre avait
mission d’établiv sa cathedra. ol en fait sa cathedra demeures.
80 hat er in den Ireniiustext Vorstellungen hineingetragen, welche
thm fremd sind. abgesehen davon, dass er nicht angegeben hat,
von wem Petrus den «Auftragy bekommen hat. «seine Kathedra
in Rom aufzustellen». Kbensowenig folgt aus den Worten des
Ireniius «Pobligation pour omnem ecclesiam, toute Iéglise ou
toute église, de s'accorder avec ['église romaine. . .» nicht als eine
<I<0'[)P0rtunité, mais bien plutot comme une regle dictée par la foin.
;{lit«i(:;::;: :;ﬁ:’rlpl‘ftatipr}en lasst ii(-h. sclﬂiesslich alles bewo?sen.
— na’tﬁ[:lich 1‘1‘{ _H- Lietzmann 2) I‘l'Chtlg bemerkt.‘dass (((l'leb'(’-h‘
Folgerune aus de eine Rech__tsvorsghrlft, 's%(md(jern eine lOng(:‘h(‘
o 5 us der durch den HI. (eist gewihrleisteten Allgemein-
g,llltlgk?lt des r'[‘m‘dit‘i()llsprinzipca-:. ist». Was an Stelle der von
(. .\:'l()rm als Abschreibfehler gekennzeichneten Worte «qui sunt
“.n(ll(]ue» cinzusetzen ist, ist unmoglich festzustellen. Konjekturen
*nd mehr oder weniger Gliickssache. Nicht vergessen werden darf
aber bei der Beurteilung der Stelle der Kontext, in welchem sie
steht und von dem sie getragen wird. Trenius handelt in 111 3
Sl der wahren Tradition. Der (redankengang ist folgender:
”'("' von den Aposteln verkiindete Tradition kann in jeder Kirche
gefunden werden. Ebenso kionnen die Bischéfe der einzelnen Kir-
(‘then_, die von den Aposteln cingesetzt worden sind, und ihre Nach-
folger aufgezihlt werden. Diese haben nichts von den falschen
Lehren der Gnostiker gehort noch tberliefert. Die apostolische
Sukzession aller Kirchen (sic!) aufzuzihlen ist aus Mangel an
Raum nicht moglich. Kin Beispiel geniigt, nimlich die Kirche von

1) Litudes d’histoire ancienne de 'église, Paris 1938, S, 35 ., dazu
N 113 und S. 201.
2y A0, 0, 8,212,



— 924 —

Rom. Warum ? Sie ist «sehr gross, uralt, allbekannt und von den
beiden ruhmreichen Aposteln Petrus und Paulus grundgelegt und
eingerichtet». Durch die «Nachfolge ihrer Bischofe» liegt die «apo-
stolische Tradition» bei ihr klar zutage. Dadurch werden alle, die
aus irgendwelchen Beweggriinden private Zirkel griinden, wider-
legt. Inwiefern ? «Zu dieser Kirche ndmlich muss wegen ihres be-
sonderen Vorzugs (potior principalitas) jede Kirche passen, d. h.
die Gldaubigen allerorts, in welcher immer von denen, welche. ..
die apostolische Tradition bewahrt worden ist.» Es folgt die Liste
der romischen Bischéfe von Linus, welcher das Amt aus der Hand
der beiden Apostel empfangen hat, bis zu Eleutherus, unter dem
Irendus schrieb. Damit ist der «vollkommene Beweis» erbracht,
dass es «ein und derselbe Leben spendende Glauben ist, der in der
Kirche von den Aposteln her erhalten und in Wahrheit iiberliefert
worden ist». Worin besteht nun die potior principalitasder rémischen
Kirche ? Offenbar neben den anderen Vorziigen in der Doppel-
apostolizitit. Dadurch steht sie einzig da unter den iibrigen Einzel-
kirchen 1). Aus diesem Grund ist sie der Prototyp, ist die in ihr
bewahrte apostolische Tradition massgebend. Daran gemessen,
kann jede Einzelkirche auf ihre Rechtgliubigkeit hin beurteilt
werden. Insofern muss sie zu ihr passen (convenire). Diese vorbild-
liche Stellung verleiht aber der ecclesia Romana keinen Rechts-
anspruch gegeniiber den iibrigen Kirchen, sie ist nur die prima
inter pares. Noch ein Wort zu dem Relativsatz «in qua. . . traditio».
Manche Forscher beziehen ihn auf hanc ecclesiam und geben ihn
wieder: «. .. in welcher immer von den Glidubigen, welche allerorts
sind, die von den Aposteln stammende Tradition bewahrt worden
ist.» Wie oben schon bemerkt, kann das der Sinn des Satzes nicht
sein. Es ist nimlich nicht einzusehen, auf welche Weise die apo-
stolische Tradition in der Kirche Roms von Gldaubigen anderer
Kirchen bewahrt worden ist und iiberwacht wurde. Gerade Trenius
ist es, der immer wieder betont, dass die Erhaltung und der Schutz
des von den Aposteln iiberkommenen depositum fidei Sache der
Bischofe ist, «welche ein grosser Nutzen sind, wenn sie das Amt
fehlerfrei verwalten, aber ein sehr grosser Schaden, wenn sie Fehler
begehen» 2). Der fragliche Relativsatz gehort also zu omnem
ecclesiam und hat den Sinn: jede Kirche, wo auch immer sie sich
befindet, passt zu dem Urbild, das in der rémischen Kirche ver-

. 1) Ebenso auch M. Schmaus, a.o. O.
%) 11T 3, 1.



kdrpert ist, vorausgesetzt, dass in ihr die apostolische Tradition
erhalten worden ist. Von wem ? Von ihren Bischofen. Das muss
indem von (i. Morin angefochtenen Stiick zum Ausdruck gekommen
sein. Lehrreich ist in diesem Zusammenhang die Stelle I11 4, 1:
«8i de aliqua modica quaestione disceptatio esset, nonne oporteret
" antiquissimas recurrere ecclesias, in quibus apostoli conservati sunt
et ab eis de praesenti quaestione sumere quod certum et re liquidum
est ¥y, die zeigt, dass es ausser Rom noch andere Kirchen gab,
welche in strittigen Fragen «eine sichere und klare» Kntscheidung
fillen konnten. Es kam nur darauf an, dass sie aus der Apostelzeit
stammten (antiquissimae) und die apostolische Tradition unversehrt
bewahrt hatten. Aber selbst unter diesen antiquissimas ecclesias
ragte die ecclesia in der Reichshauptstadt durch ihre doppelte
Tradition von Petrus und Paulus hervor. _

Was sich somit als Ergebnis des zweiten Teiles der Unter-
suchung herausstellt ist: Im Zeitalter des Irenius findet sich weder
ein Primat des Bischofs von Rom noch ein solcher der Kirche, deren
Cftthedra. jener innehatte. Wohl geniesst die ecclesia Romana
el.nes hoheren Anseheng unter den damals schon zahlreichen Lokal-
kirchen und einer gewissen Autoritdt in Sachen der apostolischen
Eg:;e'f r::z; }:Va::e aber nichts mit Kirchem'ec-ht,' das jener Zeit
i, sheesclien VO;I 311 tun, sondern berlihtc lediglich darauf, dass

em Glanz und der Wiirde der sacra urbs Romal),
der auch auf sie abfiel, sich von den beiden Hauptaposteln. den
«duo principes» 2), herleitete, deren Griiber besass und ihre Lehre
als kostbarstes Erbe hiitete.

Das Wort «Kirche», um zum dritten Teil der Abhandlung
iiberzugehen, findet sich in beiden Schriften des Trenius 122mal,
in der H.}?,uptschrift- [7mal, in der kleineren 5mal. In der latei-
nischen Ubersetzung erscheint es als «ecclesiay, als Lehnwort aus
dem Griechischen, schon damit auf den éstlichen Ursprung des
Qhristentums hinweisend. Wie in den anderen christlichen Schriften
Jener Zeit, wird mit dem Wort bezeichnet 1. die Kirche als Gesamt-
heit, gelegentlich in Verbindung mit universa, 2. die einzelne
Kirche, und zwar erscheint os in der Bedeutung 1 an 104, in der
Bedeutung 2 an 20 Stellen. Auf den aussermenschlichen Ursprung
der ecclesia weist der appositionelle Genetiv «Dei» hin, der einige

1T . - - ol &
1 Vgl. dazu das schone Bueh D. von Kalckreuths, Dreitausend Jahre
Rom, Leipzig, o. J.
*) Breviarium Romanum zum 29. Juni.



Male gesetzt ist. An Hinzelkirchen werden mit Namen aufgefiihrt
«die in Germanien gegriindeten Kirchen», «die in Spanien, bei den
Kelten, im Orient, in Agypten, in Libyen, in der Mitte der Welt»
(I 10, 2)1), die Kirche zu Rom (I 1. 1; 3, 2; 3, 3), die Kirche
von Smyrna (111 3. 4), die Kirchen von Ephesus und den iibrigen
benachbarten Stiadten (111 14, 2), die Kirche zu Korinth (ILI 3, 3),
die Kirche von Antiochia (II1 12. 14), die Kirche von Jerusalem
(IT1 12, 14). Es war also zur Zeit des [renius so, dass die christliche
Kirche ein Bund von Lokalkirchen war. die sich an die zahlreichen
Stidte des imperium Romanum anlehnten. Der Begriff Kirche ==
(resamtheit der Einzelkirchen ist wohl vorhanden, wie z. B. die
Stellen T 10, 1; 10, 3 — 1 16, 6 — 1124, | — IV 26, 2—V Vor-
rede — V 20. 1 u. a. zeigen. Jede einzelne Kirche ist nach III 12, 5
aus der Kirche von Jerusalem hervorgegangen, der « metropolis
der Biirger des Neuen Testamentes». Nirgends zeigt sich eine
Spur von einem auf rechtlicher Grundlage aufgebauten, zentrali-
sierten Kirchenverband. Lokalkirche steht neben Lokalkirche,
jede entwickelt sich nach ihrer Besonderheit. Die Kirche von Jerusa-
lem hat eine gewisse Vorzugsstellung, sie beruhte auf der Bedeutung
der Stadt als des Ortes, an welchem der Christus gelitten hatte
und auferstanden war. Mit der Katastrophe des Jahres 70 und 135
verschwand sie mit der Stadt und machte die Bahn fiir die Kirche
von Rom frei. Aber es gibt eine unitas ecclesiae (IV 26, 2). Diese
besteht lediglich darin. dass die Kirchen ein und dasselbe « Haupt»
haben, Christus Jesus, das ¢« Wort» (IV 16, 6 — V 18, 2) und ¢ein
und denselben Glauben, dieselben Gebote beobachten, ein und
dieselbe Form der kirchlichen Verwaltung bewahren, dieselbe An-
kunft des Herrn erwarten und ein und dasselbe Heil fiir den ganzen
Menschen, fir Seele und Leib, erhoffen» (V 20, 1—LII 10, 3u.a.).
Noch deutlicher kommt das 1 10, 2 zum Ausdruck: «... Diese
Verkiindigung und diesen Glauben bewahrt die Kirche, wie sie ihn
empfangen hat, sorgfiiltig, obwohl sie iiber die ganze Welt zerstreut
ist, wie wenn sie in eenem Haus wohnte, und glaubt daran, wie wenn
sie esne Seele und ein Herz hiitte, und verkiindigt, lehrt und iiber-
liefert es einstimmig, wie wenn sie emen Mund besisser. Ein
und dieselbe ist die apostolische Tradition, in ihrer Reinheit
garantiert und weitergegeben von denselben Amtstrigern aller-
orts. den Episkopen oder presbyteri, wie Irendus oft schreibt. Die

1y Nach christlicher Vorstellung lag dic Landschaft Judia «in medio

mundi»,



— 97—

Kirche «erstreckt sich iiber den ganzen Erdkreis bis an die Grenzen
der Welt» (I 10, 1). Nebenbei bemerkt, Irenius ist fiir uns die iilteste
Quelle fiir die Existenz christlicher Kirchen in Spanien und Ger-
manien. Was die «figura eius, quae est erga ecclesiam, ordinationis »
angeht, so findet sich gegen Ende des 2. Sikulums iiberall der
monarchische Episkopat. Die Bischofe «praesunt ecclesiis». ihnen
haben die Apostel die «Kirchen iibergeben» (V 20, 1). Nicht ein-
dringlich genug kann Ireniius die Stellung der Bischofe als «Nach-
folger der Apostel» (qui successionem habent ab apostolis) betonen.
Sie haben «cum episcopatus successione charisma veritatis certum»
erhalten (IV 26, 2). Auf diesem charisma beruht ihre Autoritiit.
.Deshalb «muss man eis, qui in ecclesia sunt, presbyteris gehorcheny.
Da jeder von ihnen dasselbe charisma veritatis «cum presbyterii
ordinatione» empfangen hat, ist jeder dem anderen gleichgestellt.
Finen Vorrang eines Bischofs hinsichtlich des « Gnadengeschenks
der Wahrheit» kann es nicht ogeben. Besondere Beachtung verdient,
dass an keiner Stelle seiner beiden Schriften Ireniius die Amts-
gf_Bwa,lt der Bischife mit Petrus in Verbindung bringt und aus der
erl um:@.trittenen Stelle Mat. 16, 18 f. herleitet. Massgebend ist also
gizh«tL(:;freAc‘;z:r:@z ttairlles der biaj.ch(')fliche?n Stiil}le, spndgrn allf)in
andere als dio « Dfi ;ﬂiei ;)1 (&p(.Jstoh(‘:a, doctrllna,). Diese ist aber ‘kemcj
N —— wetigen é)tctlrlna 1. e ¢ veritas». Neben{ den episcopi
Mitte jene emporgelom ellen die Presbyter.(IIIlM, 2), aus deren
3 ‘ men waren, und die Diakone (1 13, 5)
”'W':"h"‘t- Unter ihnen stehen dje «Briider» (I 13, 5) und «Schwestern»
E’In;m;)( lt‘iV;:Eyz::(‘;é ii}(:e Hl. Geist, .das .belebfende m.ld tragende
o ganze — «Wo die Kirche ist, da ist auch der
Greist Gottes, und wo der Geist Gottes ist, dort ist auch die Kirche
}md alle Gnade» (IT1 24, 1) —, in jedem Gliubigen seit der Taufe
Innewohnt (V 18, 2) und so ein unsichtbares Band der Einheit um
alle schlingt, so verleiht doch die ordinatio presbyterii durch das
charisma veritatis certum den Ordinierten eine besondere Amts-
gnade und hebt sie dadurch iiber diec Menge der Briider und
Schwestern hinaus. Auf diese Weise entsteht der Klerus, der sich
vom Laos = Kirchenvolk zu einem besonderen Stand sondert.
Damit im Zusammenhang steht, wenn die charismatischen Prediger
der Friihzeit, die «Apostel, Lehrer und Propheten», zuriickgedringt
werden und vor dem Am¢ verschwinden. Das alles hat sich in der
Zeit, in welcher der von seinem Bischofsamt vollig durchdrungene
Irenéus, der «Fiihrer der gallischen Briider», schrieb, so gut wie



ganz durchgesetzt. Mit seiner klaren Herausarbeitung der successio
apostolica ist jener der erste und zugleich bedeutendste Theoretiker
der Amts- oder Bischofskirche geworden.

Um zum Schluss zu kommen, auch die Uberpriifung dessen,
was Irendius von der ecclesia sagt, bestitigt das Ergebnis meiner
friiheren Abhandlungen in dieser Zeitschrift: Von einer zentralistisch
aufgebauten, rechtlich fundierten Heilsanstalt mit einem infalliblen
Spitzenamt findet sich um die Wende vom 2. zum 3. Jahrhundert
nirgends ein Anzeichen, sondern die «Kirche Gottes» erscheint,
soweit sie sichtbar ist, als gegliedert in eine Anzahl von selb-
stiindigen Bischofskirchen. Wie die Namen dieser Einzelkirchen,
z. B. die Kirche Gottes in Rom oder die Kirche zu Smyrna,
zeigen, stellt jede von ihnen in ihren lokalen Verhéltnissen ein
Abbild der ecclesia dar. Zwischen ihnen herrscht reger Verkehr
durch wandernde Glaubensgenossen, durch Austausch von reli-
giosen Schriften, durch Briefwechsel der Bischofe. Diejenigen,
welche ihren Ursprung auf einen Apostel zuriickfithren kénnen,
geniessen eine gewisse Autoritit. Zusammenkiinfte der Episkopen
regeln, wie das Beispiel des Osterstreites unter Viktor I. von Rom
lehrt, wichtige Fragen der Lehre, Disziplin und der Sitten und
(tebriiuche. Nicht vergessen werden darf endlich die Bedeutung,
welche der in jener Zeit entstandene Kanon der neutestamentlichen
Schriften fiir die unitas ecclesiae gehabt hat, ebenso wie das Alte
Testament, welches man aus dem Judentum fir sich als das neue,
wahre Volk Israel annektiert hatte. Diese Zustdnde dauerten auch
in der folgenden Zeit, bis Konstantin die mittlerweile zu einer
geistigen Macht herangewachsene Kirche seinen weniger religios
als weltlich gerichteten Bestrebungen einfiigte, um das aus den
Fugen geratene Imperium im Sinn des «Ein Gott — ein Kaiser —
ein Reich» zu reorganisieren. Damit aber begann fiir die ecclesia
Dei ein neuer Lebensabschnitt: Die nach dem Vorbild des Staates
zentralistisch aufgebaute Reichskirche mit dem Bischof der alt-
ehrwiirdigen Hauptstadt als dem Reichsbischof an der Spitze,
dariiber die Hand des allmichtigen Imperators, welcher allerdings,
fiir ihn kennzeichnend genug, erst auf dem Sterbelager sich von
Bischof Eusebius von Nikomedien taufen liess.

Léffingen (Schwarzwald), Advent 1947,

Studienrat 1. B. Hans Katzenmayer



	Petrus, der Primat, die Kirche in den auf uns gekommenen Schriften des Bischofs Irenäus von Lyon, der "Widerlegung und Abwehr der falschen Gnosis" und der "Darlegung der apostolischen Verkündigung"

