
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 1

Artikel: Petrus, der Primat, die Kirche in den auf uns gekommenen Schriften
des Bischofs Irenäus von Lyon, der "Widerlegung und Abwehr der
falschen Gnosis" und der "Darlegung der apostolischen Verkündigung"

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 12

Petrus, der Primat, die Kirche in den auf uns
gekommenen Schriften des Bischofs Irenäus von
Lyon, der «Widerlegung und Abwehr der falschen
Gnosis» und der «Darlegung der apostolischen

Verkündigung »

(Fortsetzung der Abhandlung l.K.Z. 1947. Heft 1, S. IÌI ff.)

In der «constitutio dogmatica prima de ecclesia Christi edita
in sessione quarta Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani» vom
LS. Juli 1870 wird in caput II, das «de perpetuitate primatus beati
Petri in Romanis pontifieibus» handeltx), zur Begründung dieses

Titels auf Irenäus, adv. haer. III 3, 22), hingewiesen. Um das

vorwegzunehmen, die Stelle wird nicht vollständig zitiert, sondern man
hat statt des unterdrückten Schlusses Worte aus dem Konzil von
Aquileia v. 381 angehängt: «ut in ea sede. coalescerent». F. von
Schulte hat in seinem grundlegenden Werk « Der Altkatholizismus»3)
darüber das harte Urteil «plumpe Fälschung» gefällt. Wie dem auch
sein mag, Irenäus ist ein gewichtiger Zeuge für die Entwicklung
der kirchlichen Zustände am Ende des 2. christlichen Säkulums.
Insofern braucht es keiner Begründung, sich mit seinen Schriften

zu beschäftigen. Bedauerlich ist, dass uns der griechische Originaltext

nur in Bruchstücken bei Kirchenvätern, welche ihn zitiert
haben, erhalten ist. Die lateinische Übersetzung ist, soweit wir
sie kontrollieren können, sklavisch getreu, deshalb an nicht wenigen
Stellen schwerfällig und für das Verständnis nicht leicht, .fede
Übersetzung aus einer in eine fremde Sprache krankt, wie jeder
Sprachkenner weiss, mehr oder weniger daran. Bevor ich an das
Thema herangehe, seien einige Daten und Begebenheiten aus dem
Leben des Autors genannt, aus denen seine Bedeutung gerade für
die Fragen, welchen meine Ausführungen nachgehen, hervor -

') Der lateinische amtliche Text ist einzusehen bei ('. Mirbt, Quellen
z. Gesch. d. Papsttums usw. 1924, Nr. 606, S. 461 ff.

-) Ich benutze die Ausgabe von A. Stieren, 2 Bde., Leipzig 1853. Sie

entspricht nicht dem Ideal einer philologischen Ausgabe, eine bessere habe
ieh aber nicht erhalten können.

3) Giessen 1887, S. 299.



— 13 —

leuchtet *). Irenäus stammte aus Kleinasien, jener Landschaft,
die unter dem Einfluss des Orients wie auf profanem so auch auf
religiösem Gebiet eine lebhafte Entwicklung genommen hatte und
dadurch den übrigen Teilen der damaligen Welt vorausgeeilt war.
Er war ein Schüler des in der Kirchengeschichte des 2. Jahrhunderts
bedeutenden Bischofs Polykarp von Smyrna, der seinerseits nach
den Angaben des Irenäus ein Schüler des Johannes, des Apostels
von Kleinasien, gewesen war. Polykarp war sozusagen die

verkörperte «traditio apostolica». Erinnert sei nur an seinen Besuch

bei Bischof Aniket von Rom und die Auseinandersetzung zwischen
ihm und jenem über die Osterfrage 2). Irenäus hatte also zu den
Füssen des ehrwürdigen Kirchenführers eine gründliche religiöse
Schulung durchgemacht. Wohlvertraut mit der Tradition des

kleinasiatischen Christentums, kam er in den fünfziger Jahren des

schon genannten Säkulums nach Rom. Es war die Zeit, wo sich auch

in den einzelnen Kirchen des Abendlandes, so auch in der
Reichshauptstadt, im Kampf gegen die Gnosis der monarchische Episkopat
durchsetzte. Aniket, der zehnte «Nachfolger von Petrus und Paulus»,
hatte in jenen Jahren die «cathedra urbis Romae ecclesiae» inne.
Die «Kirche Gottes in Rom» war im Abendland einzig dastehend,
nicht in erster Linie, weil sie zahlreich, vermögend und wohltätig
war, so dass ihr der Märtyrerbischof Ignatius in seinem sicher auch
Irenäus bekannten Brief «die Vorstandschaft der Liebe» zuspricht3),
sondern weil sie dort die einzige apostolische Kirche war und dazu
noch durch die Lehrtätigkeit und den Blutzeugentod der beiden

Hauptapostel Petrus und Paulus in ihren Mauern doppelte apostolische

Tradition besass. Kam hinzu, dass die Hauptstadt der
damaligen Ökumene, in der sich Völker, Sprachen, Religionen,
Kulte, philosophische Lehren mischten, eine gewaltige Anziehungskraft

ausübte. Tacitus hat allerdings zu schwarz gesehen, wenn er
annales XV 44, schreibt, dass dort «alles, was immer die Welt
an Schändlichem und Nichtswürdigem hervorbringt, zusammenströmt

und seine Verehrer findet». Kein Wunder, dass auch
wissbegierige Christen von überall her Rom aufsuchten. So finden wir
zur selben Zeit, als Irenäus unter den hauptstädtischen Glaubensgenossen

weilte, ausser dem schon erwähnten Bischof Polykarp,
i) Über Irenäus orientiert ausser don bekannten Lehrbüchern der

Patrologie knapp und sehr gut H. Lietzmann, Gesch. d. alten Kirche, Bd. II,
Berlin 1936, S. 206 ff.

2) Vgl. I. K. Z. i945> S. 13 ff.
:i) Vgl. LK.Z. I942j s. 189 f.



— 14 —

in dessen Begleitung wohl jener mitgekommen war, den
Judenchristen Hegesipp, bekannt durch seine Forschungen über die
«apostolische Nachfolge» und die Herstellung der römischen
Bischofsliste, der ersten dieser Art, von Irenäus benützt und
seitdem «ein fester Bestandteil der kirchlichen Überlieferung»1).
Weiter finden wir damals in Rom den Orientalen Justinus, der
seine apologetische Schriftstellerei mit dem Märtyrertod besiegelte,
dessen Schüler, den Assyrer Tatian, der nachher das Haupt einer
gnostischen Sekte wurde, ferner Marcellina, eine ebenfalls
zugewanderte Anhängerin der in Libertinismus ausgearteten Sekte des

Carpokrates. die nach Irenäus' Angabe2) «viele betörte». Diese

Beispiele, die sich noch vermehren lassen, zeigen hinreichend,
welche Möglichkeiten sich clem aufgeschlossenen Schüler des

Polykarp boten, in das Leben der Kirche von Rom nach jeder
Richtung hin Fernblicke zu tun und sich mit ihrer Tradition vertraut
zu machen, ebenso wie die verschiedenen gnostischen und
philosophischen Systeme kennenzulernen, welche gerade zur Zeit des

Bischofs Aniket — man denke an die einflussreiche Gegenkirche
des Marcion — das religiös-geistige Leben der römischen Christen
in bedrohliche Unruhe versetzten. Wie lange Irenäus in Rom sich

aufgehalten hat, wissen wir nicht. Wir finden ihn später in Lyon,
dem alten Lugudunum, der Hauptstadt Galliens, einem wichtigen
Kulturzentrum für die Romanisicrung des Keltenlandes, berühmt
durch die «Ara Romae et Augusti», bei der jedes Jahr das
«concilium trium Galliarum» abgehalten wurde, und in deren Mauern

zahlreich besuchte kaufmännische Messen stattfanden, wobei die

Orientalen stark vertreten waren. Auch Christen werden viel
genannt 3). Aus welcher Veranlassung Irenäus dorthin gekommen ist,
entzieht sich ebenfalls unserer Kenntnis. Als die Christenverfolgung
durch den princeps Marc Aurei im Jahre 177 die Kirche von Lyon
heimsuchte, war jener Mitglied des Presbyterkollegiums und erlebte
den «furchtbaren Hass der Heiden gegen die Heiligen», von dessen

Auswüchsen uns die bei Eusebius4) erhaltenen Berichte der

«hervorragenden Kirchen» von Lyon und Vienne an die «Brüder in
Asien und Phrygien» anschauliche Schilderungen geben. Im selben

Jahr treffen wir den Presbyter Irenäus wieder in der Reichshaupt-
T) j. Hallor, Das Papsttum I, Stuttgart I934> s [7
-) Adv. haeres, I 25, 6.

¦¦>) Über die gallische Kirche handelt kurz und klar Fr. Heiler,
Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus, München 1941, S. 78 ff.

¦•) Hist, cedes., V I ff.



— 15 —

stadt. Wie Eusebius berichtet, überbrachte er Briefe der lyone-
sischen Märtyrer an Eleutheros, den «Bischof der Römer», in Sachen
des Montanismus, in denen jene zum «Frieden in den Kirchen»
mahnten. Nach seiner Rückkehr wurde Irenäus dann Nachfolger
des mit 90 Jahren gemarterten Pothinus «im Bischofsami der Kirche

paroikia) von Lugudunum». Als monarchischer Bischof der
Stadt verfasste er in den achtziger und neunziger Jahren des

2. Jahrhunderts die oben genannten Schriften. Von anderen, welche

er zur Verteidigung der Rechtgläubigkeit gegen Gnostiker, wie

z. B. den römischen Presbyter Florinus, verfasste. kennen wir nur
die Titel und wenige Bruchstücke *). Auf sein Eingreifen in den
Streit um die Osterfeier zur Zeit des Bischofs Viktor I. von Rom
komme ich noch zu sprechen 2). Wie der kurze Überblick über seinen

Lebensgang zeigt, war Irenäus. wie keiner, mit der Lehre und der
Verfassung der Kirche vertraut, wie sie sich von den Tagen der
Apostel bis auf seine Zeit herausgebildet hatten. Kein Wunder, dass

er sich wie Clemens, der Konzipient des Schreibens der Kirche von
Rom an die Glaubensbrüder in Korinth, unti der Märtyrerbischof
Ignatius eines grossen Ansehens erfreute, dass seine Schriften ins
Armenische, Syrische, Äthiopische und Arabische übersetzt wurden
und noch heute im Orient in Geltung sind. Eusebius nennt und
zitiert ihn in der «Kirchengeschichte» unter seinen Quellen am
meisten. Wenn er ihn unter andere «alte und wirklich heilige
Männer», die «ein glänzendes Beispiel gewissenhaftester Sorgfalt»
waren, rechnet 3), so ist diesem Urteil zuzustimmen. Über die

Bedeutung, welche Irenäus für die Ausgestaltung der Dogmen in der
abendländischen Kirche gehabt hat, sei nur hingewiesen. Fr. Heiler
sagt nicht zu viel, wenn er die Schriften jenes Bischofs neben denen
Tertullians «Waffenarsenale der alten Kirche im Kampf wider
die Ketzer» nennt4).

Nach dem oben Ausgeführten hatte Irenäus lange genug
unter den römischen Christen geweilt, um die geschichtliche
Fintwicklung der hauptstädtischen Kirche und die Tradition, auf die
sich jene stützte, kennenzulernen. Aber nicht nur das. Dadurch,
dass er die Gelegenheit gehabt hatte, verschiedene Kirchen von
Smyrna, wo er geboren und beheimatet war, bis Lyon, wo er die

') Hist, eccles., V 15.
2) Vgl. l.K.Z. 1945, IS. 13 ff.
:i) Hist, ecclos., V 20.
¦) Lrkirche und Ostkirche, München 1937, S. 103.



— 16 —

zweite Hälfte seines Lebens zubrachte und starb, in ihrer Besonderheit
zu beobachten, hatte er sich auch eine Vorstellung von der Gesamtkirche

jener Zeit bilden können. Wir haben an ihm einen gewichtigen
Zeugen. Deshalb ist es von besonderem Interesse zu erfahren, was
er von Petrus, dem Primat und der Kirche seiner Zeit überliefert.

Petrus wird in den fraglichen Schriften *) an 45 Stellen
erwähnt. Gleich an der ersten Stelle I, 13, 6, wird er mit Paulus
zusammen «den anderen Aposteln» gleichgestellt. Ebenso 125, 2— III
12, 7 — III 12, 15 — III 21, 3 — IV 35, 2. An der Stelle HI 12, 5,

wird er mit Johannes zusammen erwähnt, die übrigen Apostel
werden als «ihre Mitapostel» bezeichnet. Petrus ist demnach für
Irenäus ein Apostel wie Paulus, Johannes und die übrigen Mitglieder
des Kollegiums der Zwölf. Von einer Vorrangstellung des Petrus ist
nirgends die Rede. Die Träger der Wahrheit sind ausschliesslich
«die Apostel». Sie empfingen alle «Kraft aus der Höhe, indem der
Heilige Geist über sie kam» und dadurch «die Fülle von allem und die
vollkommene Erkenntnis». Deshalb «erhielten sie alle in gleicher
Weise und jeder einzelne von ihnen das Evangelium Gottes»2).
Deutlicher kann die Gleichstellung der Apostel nicht zum Ausdruck
gebracht werden. Irenäus kennt die beiden Briefe des Petrus, er
zitiert jeden einmal. Was er von den Taten des Apostels weiss,
beschränkt sich auf die Fakta. welche die sogenannte
Apostelgeschichte berichtet. Von der Missionstätigkeit des Petrus ausserhalb
Palästinas wird nur die Verkündigung der Frohbotschaft in Rom
erwähnt. Dem widerspricht, class an einer anderen Stelle (III 13, 1)

darauf hingewiesen wird. Petrus habe «unter den Juden» als

Inhaber «des Apostolats der Beschneidung» gepredigt. Vom
Martyrium des Apostels endlich hören wir nichts. Obwohl in den
neutestamentlichen Schriften nichts über die Tätigkeit des Petrus in
der Reichshauptstadt und über die Gründung der Kirche von
Rom zu lesen ist, kennt Irenäus eine Tradition, die besagte, jener
und Paulus hätten dort «gepredigt und das Fundament zur Kirche
gelegt», als Matthäus bei den Hebräern in ihrer Sprache seine

Evangelienschrift verfasst habe (III 1, 1). III 3, 2, spricht von der
«a gioriosissimis duobus apostolis Petro et Paulo Romae fundata
et constituta ecclesia»; III 3, 3 berichtet, die seligen Apostel

l) Bei den Angaben der Stellen kann die Schrift «Darlogung der apostolischen

Verkündigung» wegfallen, sie erwähnt nur fünfmal die «Kirche», ohne
Neues zu den Ergebnissen aus der Hauptschrift zu bringen.

-) III 1, L



— 17 —

hätten, nachdem sie «das Fundament zur Kirche gelegt und sie

aufgebaut» hätten, Linus das Amt des Bischofs übertragen. Kein
Zweifel daran, dass Irenäus die zu seiner Zeit in der römischen
Kirche gelehrte Tradition hier wiedergibt. Darnach glaubte man
in der zweiten Hälfte des 2. Säkulums in den Kreisen der
hauptstädtischen Christen, dass die ecclesia Romana zu Begründern die
beiden Apostel Petrus und Paulus habe und Linus als erster Bischof
von ihnen gemeinschaftlich eingesetzt worden sei. Man wusste also

nichts davon, dass Petrus allein jene gegründet habe und der erste
Bischof gewesen sei, wie das Vaticanum an der oben genannten
Stelle mit den Worten «... sanctae Romanae sedis ab ipso (sc.

Petro) fundatae eiusque consacratae sanguine. .» lehrt. Fast zur
selben Zeit liess auch Bischof Dionysius von Korinth in seinem

Schreiben an Bischof Soter von Rom *) die Kirche dort von Petrus

und Paulus «gepflanzt» sein. Es ist hier nicht der Ort, darauf
einzugehen, wie diese Tradition entstanden ist und inwieweit sie der

Kritik standhält. Nur soviel sei angefügt : dass Paulus in der Stadt

gepredigt und das Martyrium erlitten hatte, konnten die römischen
Christen von damals mit denselben literarischen Quellen belegen
wie, wir heutigen. Anders verhält es sich mit Petrus. Die schriftliche
Überlieferung, welche uns zur Verfügung steht, ermöglicht es nicht,
den Aufenthalt des Apostels in der Tiberstadt mit derjenigen
Sicherheit festzustellen, mit welcher wir z. B. Ereignisse aus dem
Leben der ihm gleichzeitigen principes Claudius und Nero belegen

können. So sind wir auch nicht imstande, jene Angabe des Irenäus
und Dionysius auf die Richtigkeit zu überprüfen. Es ist lebhaft zu

bedauern, dass die seit den letzten Jahren getätigten Forschungen
nach dem Petrusgrab unter der Basilika in Rom noch zu keinem
gesicherten Ergebnis geführt haben. Bei der Mangelhaftigkeit der
Uterarischen Quellen kann nur der archäologische Befund die letzten
Zweifel beheben. Ferner, auf die oben zitierten Worte des Irenäus
folgt die für uns älteste Liste der römischen Bischöfe,
durchgeführt bis auf Eleutherus, «der jetzt z. Zt. des Verfassers)

an zwölfter Stelle von den Aposteln an den Episkopat innehat»2).
Zählt man die Glieder der Reihe von Eleutherus an auf Linus zu,
so erhält man diesen als Nr. I, mit ihm beginnt also die Liste, die

Apostel stehen ausserhalb. Kommt hinzu, dass mit dem Ausdruck

') Euseb. hist, eccles., II 25.

-) Dazu die grundlegenden Forschungen E. Caspars, zusammengefasst
in seiner Gesch. d. Papsttums, I Tübingen 1930, S. 6 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1 l'.us. 2



— IS —

«von den Aposteln an» nicht Petrus und Paulus allein gemeint
sind, sondern das Kollegium der zwölf, das «dodecastylum firma-
mentum ecclesiae»1). Von ihm aus geht die ihm selbst von dem
Christus übertragene Gewalt. Folglich ist weder Petrus noch Paulus
für Irenäus Bischof von Rom gewesen2). Was beide dort getan haben,
haben sie überall getan, wo sie durch ihre Predigt und die Taufe
«das F'undament» zu einer Einzelkirche gelegt haben und an ihrem
«Aufbau» beteiligt waren. Nur das war die Aufgabe der Apostel,
wie man immer wieder bei Irenäus und anderen nachlesen kann.

Als Ergebnis des ersten Teiles meiner Ausführungen bleibt:
Petrus ist nach der Lehre des Bischofs Irenäus Apostel genau so

wie Paulus und die übrigen, als solcher hat er missioniert, wie

jeder der Apostel es getan hat, von einem Vorrang vor den anderen
ist nirgends die Rede, zu der Kirche von Rom hat er keine anderen
Beziehungen als Paulus, Bischof kann er als Apostel nirgends
gewesen sein.

Zur Frage des Primats ist nach dem bisherigen (Jang der

Untersuchung nicht viel zu sagen. Nach der Stellung, welche

Irenäus, der Überlieferung folgend, dem Petrus einräumt, ist es

nicht zu verwundern, dass an keiner Stelle des umfangreichen
Werkes von einem Primat des Apostels und seiner Nachfolger auf
der römischen Kathedra die Rede ist. obwohl dazu Gelegenheit

genug war. Das wird vollauf bestätigt durch das Verhalten des

bischöflichen Autors im Streit um die Freier des Osterfestes, welchen

Bischof Viktor I. von Rom (189—198) benutzte, um die Herrschaft
seines Stuhles über die anderen Kirchen durchzusetzen 3). Durch
sein scharfes Vorgehen gegen die vom abendländisch-römischen
Brauch abweichenden Kirchen Kleinasiens bedrohte jener ernstlich
die Einheit der Gesamtkirche. Das gefiel aber «nicht allen
Bischöfen». In der Opposition gegen Viktor tat sich Irenäus besonders

hervor. Nachdem er «mit sehr vielen anderen Vorstehern der
Kirchen brieflich. über die angeregte Streitfrage verhandelt» hatte,
richtete er ein Schreiben an den kampflustigen Römer, hielt ihm
das Unberechtigte an seinem Vorgehen gegen Glaubensbrüder in
«geziemender und eindringlicher Weise» vor und mahnte ihn zum
Frieden. Auf jeden Fall war das Schreiben «von peinlicher Deut-

') IV 21, 3.

2) Deutlicher wird das noch, wenn Irenäus III 4, 3, Hyginus den 8.,
Aniket den 10. Bischof nennt.

3) Vgl. l.K.Z. 1945, S. 13 ff.



— 19 —

lichkeit» *). Das Bemerkenswerteste ist, dass während der Verhandlungen

nirgends auf einen Primat des römischen Bischofs, gegründet
auf die Nachfolge Petri, Bezug genommen wurde. Weder berief
sieh Viktor darauf, er argumentierte lediglich mit den Gräbern
der beiden Hauptapostel, deckte sich durch einen Beschluss der
italischen Bischöfe, welche er zu einer Synode nach Rom
einberufen hatte, noch spielte das in die Gedankengänge des Irenäus
hinein. Als gleichberechtigter Führer der gallischen Kirche setzte

er die Einheit der ecclesia, die er in seinem Hauptwerk mit Nachdruck

hervorhebt, dem Exkommunikationsversuch Viktors
entgegen und brachte ihm das auf den Frieden bedachte Verhalten
seines Vorgängers Aniket in derselben Sache in Erinnerung. Aber
auch ein Primat der Kirche von Rom lässt sich durch die Schriften
des Irenäus nicht belegen. An 6 Stellen wird sie im 3. Buch der
Kampfschrift wider die Gnosis erwähnt. Von diesen kommt für
die Untersuchung hier nur III 3, l und 2 in Frage. Der Verfasser

nennt sie zunächst «maxima», «antiquissima» und «omnibus

cognita». Diese Epitheta entsprechen der Wirklichkeit, vom Standpunkt

eines Abendländers aus betrachtet. F'ür einen solchen war
die Kirche der Hauptstadt «sehr alt», gingen doch ihre Anfänge bis

in die vierziger Jahre des 1. Jahrhunderts zurück2), auf ihre
Grösse hatten schon der sogenannte 1. Klemensbrief und Tacitus
in seinen annales hingewiesen, von ihrem weit verbreiteten Ruf
Paulus in seinem Brief gesprochen. Irenäus schreibt ferner: «Ad

hanc enim ecclesiam propter potentiorem principalitatem necesse

est omnem convenire ecclesiam, hoc est eos, qui sunt undique
fidèles, in qua semper ab his (qui sunt undique) conservata est.

quae est ab apostolis traditio.» Dass der Originaltext, wie eingangs
bemerkt, verlorengegangen ist, hat der Interpretation bis heute
Schwierigkeiten bereitet. Die eingeklammerten Worte «qui sunt
undique» ergeben keinen Sinn, Morin hat sie als Irrtum des

Kopisten nachgewiesen3). Was für einen Sinn hat die Stelle >.

[ch zitiere zunächst die Ansichten einiger führender Forseher aus
beiden Konfessionen. M. Schmaus4) schreibt: «Wenn die Irenäus-
stelle auch nicht ausdrücklich eine rechtliche Verpflichtung der

übrigen Kirchen lehrt, auf die römische Gemeinde zu hören, so

i) H. Lietzmann, a. o. O. S. 131.
2) Vgl. L K.Z. 1941, S. 36 ff.
3) Rovno Bénédictine 1908, S. 515 ff.
<) Kathol. Dogmatik, III 1, München 1940, S. 97.



— 20 —

schreibt sie dieser doch eine in ihrer doppelten Apostolizität
begründete Erhabenheit über alle anderen Gemeinden zu.» K. Prümm
vertritt die Ansichtl), dass Irenäus zugleich der klassische
Ausleger ist des kirchlichen Gemeindebewusstseins über die Vorrangstellung

der Nachfolger Petri, deren Katalog er uns auch erhalten
hat, so dass er zugleich die Petrinische Sukzession als die Grundlage
dieses einzigartigen Rechtes angibt. E. Krebs 2) sieht in der Stelle
«die Anerkennung des Primats in der Frühkirche». A. Ehrhard 3)

geht noch weiter, indem er schreibt: «Wenn er (Irenäus) der
römischen Kirche eine wirksamere Führerschaft als allen übrigen
Kirchen zuspricht und nach der Aufzählung ihrer Bischöfe von
Linus bis Eleutherus hinzufügt, sie sei durch ihre bischöfliche
Sukzession und ihre Lehre der vollkommenste Beweis des
lebendigmachenden Glaubens, so liegt darin die Anerkennung eines

Vorrangs, dessen letzter und innerster Grund nur der Primat im dogmatischen

Sinn des Wortes sein kann.» Fr. Heiler 4) erblickt darin
den «Primat der römischen Gemeinde, nicht einen solchen ihres
Bischofs». K. Aner5) spricht von «einem Vorrang Roms im
Zeitalter des Irenäus». J. Haller6) bestreitet eine solche Vorzugsstellung:

«Ein Recht, von sich aus den richtigen Glauben und
Brauch für die gesamte Christenheit festzusetzen, hat damit
weder Irenäus noch ein anderer der römischen Gemeinde
zusprechen wollen.» Welche Blüten eine im voraus auf ein bestimmtes
F]rgebnis gerichtete Interpretation treibt, zeigt Joseph Wittig,
wenn er in dem sehr lesenswerten Buch «Das Alter der Kirche»,
Bd. I, S. 246 7), schreibt: «Principalitas bedeutet den Zusammenhang

mit den primi oder principes der Kirche, also mit den Aposteln ;

potentior principalitas heisst also: Zusammenhang mit den
mächtigeren der Apostel, also mit Petrus und Paulus, die damals noch
beide als ,Befehlende der römischen Kirche' galten, wie aus dem
Römerbrief des Ignatius hervorgeht.» Eindeutig ist die Stellungnahme

altkatholischer Forscher. So schrieb J. von Döllinger im

') Christentum als Neuheitserlebnis, Freiburg 1939, S. 286.
2) Dogma und Leben II, Paderborn 1925, S. 518 f.
;i) Urkirche und Frühkatholizismus, Bonn 1936, S. 214. Principalitas

mit «Führerschaft» zu übersetzen, ist reichlich gewagt und wider den
Sprachgebrauch.

") A. o. O. S. 191 f.
5) Kirchengeschichte I, Berlin 1928, S. 03 f.
°) A. o. O. S. 22.

') Zusammen mit Eugen Rosenstock, hrsg. Berlin 1927.



— 21 —

«Janus, der Papst und das Konzil»1), S. 9*2: «In den ersten drei
Jahrhunderten ist Irenäus der einzige, welcher den Vorzug der
römischen Kirche mit der kirchlichen Lehre in Zusammenhang
bringt, diesen Vorzug aber, richtig verstanden, doch nur in ihr
Alter, in den doppelt apostolischen Ursprung und darein setzt, dass
die reine Überlieferung daselbst durch die fortwährend aus allen
Gegenden ankommenden Gläubigen bewahrt und konstatiert
werde.» Deutlicher wird er in seinen «Erwägungen für die Bischöfe
des Konziliums über die Frage der päpstlichen Unfehlbarkeit»2),
wo er S. 12 ff. auf die fragliche Stelle HI 3, 2, zu sprechen kommt
und abschliessend urteilt : «... Irenäus weiss nichts von einem
besonderen, dieser Kirche (sc. der römischen) oder ihrem Bischof.
als Nachfolger Petri, gewährten Privilegium. Bei Irenäus ist
die Lehre der römischen Kirche abhängig von der der übrigen
Kirchen, das heisst der katholischen Kirche ...» J. Langen
widmet Irenäus mehrere Zeilen seiner «Geschichte der römischen
Kirche»3). S. 167 ff. behandelt er ausführlich die genannte Stelle
und kommt zu dem Ergebnis, dass die «Vorstellung», welche jener
von der Kirche und der Stellung der Partikularkirche von Rom
hat, eine «ganz andere ist als jene mittelalterlich-moderne, dass
die romische Kirche oder gar ihr Bischof auserkoren sei, mit der
Lrabe der Unfehlbarkeit über alle Glaubensfragen zu entscheiden».
L.Caspar1) findet, dass neben anderen auch unsere Stelle «der
römischen Kirche einen Vorrang vor allen anderen zubilligt;
sie bewahrt die apostolische Tradition in besonderem Masse.
Dieser Vorrang hebt aber die römische Kirche nicht als etwas
Besonderes aus allen anderen heraus und stellt sie ihnen gegenüber».
Um zur Interpretation der viel kommentierten Stelle überzugehen,
so ist «potentiorem» nicht ganz sicher, der codex Claromontanus,
die älteste Handschrift, hat «potiorem». Convenire ad aliquem
bei jemanden zusammenkommen, sich einfinden, passen zu. Die
grösste Schwierigkeit bereitet «principalitas» der Erklärung. Das
Wort ist nachklassisch, vom Adjektiv principalis abgeleitet und
bezeichnet, wie die Substantive mit dem Suffix «tas», die in dem
Adjektiv dargestellte Eigenschaft. Das Adjektiv principalis findet
sich an 18, das dazugehörige Adverb principaliter an 7. das davon

') Leipzig 1869.
J) 1869, hrsg. v. F. H. Reuseh in «Briefe und Erklärungen von J. von

Döllinger über die Vatikanischen Dekrete 1869—1887», München IS90.
3) Bd. I, Bonn 1881.
') A. o. O. S. 17 f.



22 —

abgeleitete Substantiv principalitas an 10 Stellen. Die
Grundbedeutung des principalis erhellt aus V 21, 1, wo Adam als
«principalis homo» bezeichnet wird, als der erste Mensch in der langen
Reihe der Menschen qui in principio stat. Dieselbe Bedeutung
hat principalis in V 14. 2. wo Adam «principalis patris plasmatio»
genannt wird. Ebenso II 13. 1 —IV 26, 3. An diesen und anderen
Stellen wird durch das Adjektiv principalis zum Ausdruck gebracht,
dass eine Person oder Sache den ersten Platz innerhalb einer Reihe
einnimmt, ohne dass damit aber ein Werturteil abgegeben wird.
Für die Feststellung, welchen Sinn das Substantiv principalitas
hat. erscheint mir die Stelle IV 38, 3, von besonderem Gewicht
zu sein. Hier wird Gott die principalitis zugeschrieben, «quoniam
et solus infectus et jirior omnium et omnibus, ut sint, ipse est causa».
Der griechische Text hat an Stelle des principalitas — übrigens hat
der Übersetzer eine Vorliebe für Substantiva auf tas — das Verbum

nguixsvstv. Gemeint ist also mit principalitas die erste Stelle,
der erste Platz, was durch die Worte «prior omnium» unterstrichen
wird. Dieselbe Bedeutung hat principalitas an der fraglichen Stelle

III 3. 2. Dass es dazu noch mit einem Komparativ verbunden
werden kann, zeigt 1 31. 1 « a superiore principalitate». Die römische
Kirche besitzt die Eigenschaft der principalitas. Der Komparativ
potior zeigt, dass diese, wie P. Batiffol richtig bemerkt hat1),
nicht der Kirche von Rom allein zukommt. Vielmehr besitzen alle

Kirchen jene Eigenschaft, welche unmittelbare Gründungen von
Aposteln sind, ecclesiae apostolicae, von denen Tertullianus de

praescriptione haer. 36, iff., spricht. Ernennt ausser Rom Korinth,
Philippi. Thessalonich und Ephesus. Diese ecclesiae apostolicae
stehen in den zu ihnen gehörigen Landschaften an der Spitze der
dort befindlichen Kirchen, sie haben die principalitas. Die
principalitas der römischen Kirche ist aber potior als die der anderen
Kirchen. Warum Ì Die Erklärung gibt wiederum Tertullianus,
wenn er a. o. 0. schreibt: «... felix ecclesia, cui totam doctrinam
apostoli cum sanguine suo profuderunt ; tibi Petrus passioni
dominicae adaequatur; ubi Paulus Johannis exitu coronatur; ubi
apostolus Johannes, posteaquam in oleum igneum demersus

nihil passus est, in insulam relegatur.» Er behauptet also, über
Irenalis hinausgehend, eine dreifache Apostolizität für die ecclesia

Romana. Dadurch übertrifft sie die übrigen Partikularkirchen nicht
nur Italiens, welches nach Tertullianus die zu ihr gehörige Land-

l) Urkirche und Katholizismus, Kempten und München 1910, S. 216.



— 23 —

schalt ist («Si autem Italiae adiaces. habes Romain. »). sondern
auch der anderen Teile des Imperiums. Tatsache ist, dass keine
andere Kirche zwei oder gar drei Apostel unter ihren «fundatores»
und « consti tutores» und als Märtyrer aufzuweisen hat. P. Batiffol
hat in der nach seinem Tod herausgebrachten Sammelschrift
«Cathedra Petri»1) zu den oben zitierten Worten des Irenäus
Stellung genommen. Wenn er daraus für die römische Kirche einen
«avantage d'anciennité sur toutes les églises» herausliest und wiederum

daraus «un véritable droit d'aînesse» folgert und diese aînesse
nur damit erklären zu können glaubt, dass «l'église romaine a
I avantage d'avoir été l'église de Pierre, l'église où Pierre avait
mission d'établir sa cathedra, où en fait sa cathedra demeure».
so hat er in den Irenäustext Vorstellungen hineingetragen, welche
ihm fremd sind, abgesehen davon, dass er nicht angegeben hat,
von wem Petrus den «Auftrag» bekommen hat. «seine Kathedra
m Rom aufzustellen». Ebensowenig folgt aus den Worten des
Irenäus «l'obligation pour omnem ecclesiam, toute l'église ou
oute église, de s'accorder avec l'église romaine. .» nicht als eine

«opportunité, mais bien plutôt comme une règle dictée par la foi».
Mit solchen Interpretationen lässt sich schliesslich alles beweisen.

Se.eS. 'lat ^* Lietzmann2) richtig bemerkt, dass «dieses

-p
"rieh keine Rechtsvorschrift, sondern eine logische

olgerung aus der durch den Hl. Geist gewährleisteten Allgemein-
uultigkeit des Traditionsprinzipes ist». Was an Stelle der vonG. Morin als Abschreibfehler gekennzeichneten Worte «qui sunt
•indique» einzusetzen ist, ist unmöglich festzustellen. Konjekturen
sind mehr oder weniger Glückssache. Nicht vergessen werden darf
aber bei der Beurteilung der Stelle der Kontext, in welchem sie
steht und von dem sie getragen wird. Irenäus handelt in 111 3

von der wahren Tradition. Der Gedankengang ist folgender:
Die von den Aposteln verkündete Tradition kann in jeder Kirche
gefunden werden. Ebenso können die Bischöfe der einzelnen Kir-
ehen, die von den Aposteln eingesetzt worden sind, und ihre Nach
folger aufgezählt werden. Diese haben nichts von den falschen
Lehren der Gnostiker gehört noch überliefert. Die apostolische
Sukzession aller Kirchen (sie!) aufzuzählen ist aus Mangel an
Kaum nicht möglich. Ein Beispiel genügt, nämlich die Kirche von

') Etudes d'histoire ancienne de l'église, Paris 1938, S. 35 f., dazu
8. 113 und S. 201.

2) A. o. O. S. 212.



— 24 —

Rom. Warum Sie ist «sehr gross, uralt, allbekannt und von den
beiden ruhmreichen Aposteln Petrus und Paulus grundgelegt und
eingerichtet». Durch die «Nachfolge ihrer Bischöfe» liegt die
«apostolische Tradition» bei .ihr klar zutage. Dadurch werden alle, die
aus irgendwelchen Beweggründen private Zirkel gründen, widerlegt.

Inwiefern «Zu dieser Kirche nämlich muss wegen ihres
besonderen Vorzugs (potior principalitas) jede Kirche passen, d. li.
die Gläubigen allerorts, in welcher immer von denen, welche.
die apostolische Tradition bewahrt worden ist.» Es folgt die Liste
der römischen Bischöfe von Linus, welcher das Amt aus der Hand
der beiden Apostel empfangen hat, bis zu Eleutherus, unter dem
Irenäus schrieb. Damit ist der «vollkommene Beweis» erbracht,
dass es «ein und derselbe Leben spendende Glauben ist, der in der
Kirche von den Aposteln her erhalten und in Wahrheit überliefert
worden ist». Worin besteht nun die potior principalitas der römischen
Kirche Offenbar neben den anderen Vorzügen in der Doppcl-
apostolizität. Dadurch steht sie einzig da unter den übrigen Einzel-
kirchen x). Aus diesem Grund ist sie der Prototyp, ist die in ihr
bewahrte apostolische Tradition massgebend. Daran gemessen,
kann jede Einzelkirche auf ihre Rechtgläubigkeit hin beurteilt
werden. Insofern muss sie zu ihr (lassen (convenire). Diese vorbildliche

Stellung verleiht aber der ecclesia Romana keinen
Rechtsanspruch gegenüber den übrigen Kirchen, sie ist nur die prima
inter pares. Noch ein Wort zu dem Relativsatz «in qua.. traditio».
Manche Forscher beziehen ihn auf hanc ecclesiam und geben ihn
wieder : «.. in welcher immer von den Gläubigen, welche allerorts
sind, die von den Aposteln stammende Tradition bewahrt worden
ist. » Wie oben schon bemerkt, kann das der Sinn des Satzes nicht
sein. Es ist nämlich nicht einzusehen, auf welche Weise die
apostolische Tradition in der Kirche Roms von Gläubigen anderer
Kirchen bewahrt worden ist und überwacht wurde. Gerade Irenäus
ist es, der immer wieder betont, dass die Erhaltung und der Schutz
des von den Aposteln überkommenen depositum fidei Sache der
Bischöfe ist, «welche ein grosser Nutzen sind, wenn sie das Amt
fehlerfrei verwalten, aber ein sehr grosser Schaden, wenn sie Fehler
begehen»2). Der fragliche Relativsatz gehört also zu omnem
ecclesiam und hat den Sinn: jede Kirche, wo auch immer sie sich

befindet, passt zu dem Urbild, das in der römischen Kirche ver-

') Ebenso auch M. Schmaus, a. o. O.
-) III 3, 1.



— 25 —

körpert ist, vorausgesetzt, dass in ihr die apostolische Tradition
erhalten worden ist. Von wem Von ihren Bischöfen. Das muss
in dem von G. Morin angefochtenen Stück zum Ausdruck gekommen
sein. Lehrreich ist in diesem Zusammenhang die Stelle III 4, 1 :

«Si de aliqua modica quaestione disceptatio esset, nonne oporteret
tn antiquissimas recurrere ecclesias, in quibus apostoli conservati sunt
et ab eis de praesenti quaestione sumere quod certum et re liquidum
est?», die zeigt, dass es ausser Rom noch andere Kirchen gab,
welche in strittigen Fragen «eine sichere und klare» Entscheidung
fällen konnten. Es kam nur darauf an, dass sie aus der Apostelzeit
stammten (antiquissimae) und die apostolische Tradition unversehrt
bewahrt hatten. Aber selbst unter diesen antiquissimas ecclesias
ragte die ecclesia in der Reichshauptstadt durch ihre doppelte
Tradition von Petrus und Paulus hervor.

Was sich somit als Ergebnis des zweiten Teiles der
Untersuchung herausstellt ist : Im Zeitalter des Irenäus findet sich weder
ein Primat des Bischofs von Rom noch ein solcher der Kirche, deren
cathedra jener innehatte. Wohl geniesst die ecclesia Romana
eines höheren Ansehens unter den damals schon zahlreichen Lokal-

Leh D* eÌner gewissen Autorität in Sachen der apostolischen
re. as hatte aber nichts mit Kirchenrecht, das jener Zeit

War' zu tun, sondern beruhte lediglich darauf, dass
sie, abgesehen von dem Glanz und der Würde der sacra urbs Roma1),der auch auf sie abfiel, sich von den beiden Hauptaposteln, den
«duo principes»2), herleitete, deren Gräber besass und ihre Lehre
als kostbarstes Erbe hütete.

Das Wort «Kirche», um zum dritten Teil der Abhandlung
überzugehen, findet sich in beiden Schriften des Irenäus 122mal,
m der Hauptschrift 117mal, in der kleineren .-»mal. In der
lateinischen Übersetzung erscheint, es als «ecclesia», als Lehnwort aus
(leni Griechischen, schon damit auf den östlichen Ursprung des
Christentums hinweisend. Wie in den anderen christlichen Schriften
jener Zeit, wird mit dem Wort bezeichnet 1. die Kirche als Gesamtheit,

gelegentlich in Verbindung mit universa, 2. die einzelne
Kirche, und zwar erscheint es in der Bedeutung 1 an 104, in der
Bedeutung 2 an 20 Stellen. Auf den aussermenschlichen Ursprung
der ecclesia weist der appositioneile Genetiv «Dei» hin, der einige

') Vgl. dazu das schöne Buch D. von Kalckreuths, Dreitausend .labre
Rom, Leipzig, o. ,1.

2) Breviarium Romanum zum 29. Juni.



— 2« —

Male gesetzt ist. An Einzelkirchen werden mit Namen aufgeführt
«die in Germanien gegründeten Kirchen», «die in Spanien, bei den

Kelten, im Orient, in Ägypten, in Libyen, in der Mitte der Welt»
(I 10, 2)1), die Kirche zu Rom (TT 1. I; 3, 2; 3, 3), die Kirche
von Smyrna (ITI 3. 4), die Kirchen von Ephesus und den übrigen
benachbarten Städten (III 14, 2), die Kirche zu Korinth (III 3, 3),
die Kirche von Antiochia (III 12. 14). die Kirche von Jerusalem

(III 12, 14). Es war also zur Zeit des Irenäus so, dass die christliche
Kirche ein Bund von Lokalkirchen war. die sich an die zahlreichen
Städte des imperium Romanum anlehnten. Der Begriff Kirche
Gesamtheit der Einzelkirchen ist wohl vorhanden, wie z. B. die
Stellen I 10, 1; 10, 3 — 111 16, 6 - III 24, l - IV 26, 2 —V
Vorrede— V 20. 1 u. a. zeigen. Jede einzelne Kirche ist nach III 12, 5

aus der Kirche von Jerusalem hervorgegangen, der « metropolis
der Bürger des Neuen Testamentes». Nirgends zeigt sich eine

Spur von einem auf rechtlicher Grundlage aufgebauten, zentralisierten

Kirchenverband. Lokalkirche steht neben Lokalkirche,
jede entwickelt sich nach ihrer Besonderheit. Die Kirche von Jerusalem

hat eine gewisse Vorzugsstellung, sie beruhte auf der Bedeutung
der Stadt als des Ortes, an welchem der Christus gelitten hatte
und auferstanden war. Mit der Katastrophe des Jahres 70 und 135

verschwand sie mit der Stadt und machte die Bahn für die Kirche
von Rom frei. Aber es gibt eine unitas ecclesiae (IV 26, 2). Diese
besteht lediglich darin, dass die Kirchen ein und dasselbe «Haupt»
haben, Christus Jesus, das «Wort» (IV 16, 6— V 18, 2) und «ein
und denselben Glauben, dieselben Gebote beobachten, ein und
dieselbe Fbrm der kirchlichen Verwaltung bewahren, dieselbe
Ankunft des Herrn erwarten und ein und dasselbe Heil für den ganzen
Menschen, für Seele und Leib, erhoffen» (V 20, 1—III 10, 3 u.a.).
Noch deutlicher kommt das 1 10, 2 zum Ausdruck: «... Diese

Verkündigung und diesen Glauben bewahrt die Kirche, wie sie ihn
empfangen hat, sorgfältig, obwohl sie über die ganze Welt zerstreut
ist, wie wenn sie in einem Haus wohnte, und glaubt daran, wie wenn
sie eine Seele und ein Herz hätte, und verkündigt, lehrt und
überliefert es einstimmig, wie wenn sie einen Mund besässe».. Ein
und dieselbe ist die apostolische Tradition, in ihrer Reinheit
garantiert und weitergegeben von denselben Amtsträgern allerorts,

den Episkopen oder presbyteri, wie Trenäus oft schreibt. Die

') Natii christlicher Vorstellung lag die Landschaft Judäa «in medio
mundi».



— 27 —

Kirche «erstreckt sich über den ganzen Erdkreis bis an die Grenzen
der Welt» (I 10, 1 Nebenbei bemerkt, Irenäus ist für uns die älteste
Quelle für die Existenz christlicher Kirchen in Spanien und
Germanien. Was die «figura eius, quae est erga ecclesiam, ordinationis »

angeht, so findet sich gegen Ende des 2. Säkulums überall der
monarchische Episkopat. Die Bischöfe «praesunt ecclesiis». ihnen
haben die Apostel die «Kirchen übergeben» (V 20. 1). Nicht
eindringlich genug kann Irenäus die Stellung der Bischöfe als «Nachfolger

der Apostel» (qui successionem habent ab apostolis) betonen.
Sie haben «cum episcopatus successione charisma veritatis cerium»
erhalten (IV 26, 2). Auf diesem charisma beruht ihre Autorität.
Deshalb «muss man eis, qui in ecclesia sunt, presbyteris gehorchen».
Da jeder von ihnen dasselbe charisma veritatis «cum presbyterii
ordinatione» empfangen hat, ist jeder dem anderen gleichgestellt.
Einen Vorrang eines Bischofs hinsichtlich des «Gnadengeschenks
der Wahrheit» kann es nicht geben. Besondere Beachtung verdient,
dass an keiner Stelle seiner beiden Schriften Irenäus die
Amtsgewalt der Bischöfe mit Petrus in Verbindung bringt und aus der
viel umstrittenen Stelle Mat. 16, 18 f. herleitet. Massgebend ist also
nicht die Autorität eines der bischöflichen Stühle, sondern allein

adi der Ap0Stel>> (apostolica doctrina). Diese ist aber keine
8 ie ei Alu doctrina», i. e. «veritas». Neben den episcopi

werden an nur wenigen Stellen die Presbyter (III 14, 2), aus deren
Mitte jene emporgekommen waren, und die Diakone (I 13, 5)
erwähnt. Unter ihnen stehen die «Brüder» (113, 5) und «Schwestern»
(I 6, 3). Wenn auch der Hl. Geist, das belebende und tragende
Prinzip der ganzen Kirche — «Wo die Kirche ist, da ist auch der
Geist Gottes, und wo der Geist Gottes ist, dort ist auch die Kirche
und alle Gnade» (III 24, 1) —, in jedem Gläubigen seit der Taufe
innewohnt (V 18, 2) und so ein unsichtbares Band der Einheit um
alle schlingt, so verleiht doch die ordinatio presbyterii durch das
charisma veritatis certum den Ordinierten eine besondere Amtsgnade

und hebt sie dadurch über die Menge der Brüder und
Schwestern hinaus. Auf diese Weise entsteht der Klerus, der sich
vom Laos Kirchenvolk zu einem besonderen Stand sondert.
Damit im Zusammenhang steht, wenn die charismatischen Prediger
der F'rühzeit, die «Apostel, Lehrer und Propheten», zurückgedrängt
werden und vor dem Amt verschwinden. Das alles hat sich in der
Zeit, in welcher der von seinem Bischofsamt völlig durchdrungene
Irenäus, der «Führer der gallischen Brüder», schrieb, so gut wie



— 28 —

ganz durchgesetzt. Mit seiner klaren Herausarbeitung der successio

apostolica ist jener der erste und zugleich bedeutendste Theoretiker
der Amts- oder Bischofskirche geworden.

Um zum Schluss zu kommen, auch die Überprüfung dessen,

was Irenäus von der ecclesia sagt, bestätigt das Ergebnis meiner
früheren Abhandlungen in dieser Zeitschrift : Von einer zentralistisch
aufgebauten, rechtlich fundierten Heilsanstalt mit einem infalliblen
Spitzenamt findet sich um die Wende vom 2. zum 3. Jahrhundert
nirgends ein Anzeichen, sondern die «Kirche Gottes» erscheint,
soweit sie sichtbar ist, als gegliedert in eine Anzahl von
selbständigen Bischofskirchen. Wie die Namen dieser Einzelkirchen,
z. B. die Kirche Gottes in Rom oder die Kirche zu Smyrna,
zeigen, stellt jede von ihnen in ihren lokalen Verhältnissen ein
Abbild der ecclesia dar. Zwischen ihnen herrscht reger Verkehr
durch wandernde Glaubensgenossen, durch Austausch von
religiösen Schriften, durch Briefwechsel der Bischöfe. Diejenigen,
welche ihren Ursprung auf einen Apostel zurückführen können,
geniessen eine gewisse Autorität. Zusammenkünfte der Episkopen
regeln, wie das Beispiel des Osterstreites unter Viktor I. von Rom
lehrt, wichtige Fragen der Lehre, Disziplin und der Sitten und
Gebräuche. Nicht vergessen werden darf endlich die Bedeutung,
welche der in jener Zeit entstandene Kanon der neutestamentlichen
Schriften für die unitas ecclesiae gehabt hat, ebenso wie das Alte
Testament, welches man aus dem Judentum für sich als das neue,
wahre Volk Israel annektiert hatte. Diese Zustände dauerten auch
in der folgenden Zeit, bis Konstantin die mittlerweile zu einer
geistigen Macht herangewachsene Kirche seinen weniger religiös
als weltlich gerichteten Bestrebungen einfügte, um das aus den

Fugen geratene Imperium im Sinn des «Ein Gott — ein Kaiser —
ein Reich» zu reorganisieren. Damit aber begann für die ecclesia
Dei ein neuer Lebensabschnitt : Die nach dem Vorbild des Staates
zentralistisch aufgebaute Reichskirche mit dem Bischof der
altehrwürdigen Hauptstadt als dem Reichsbischof an der Spitze,
darüber die Hand des allmächtigen Imperators, welcher allerdings,
für ihn kennzeichnend genug, erst auf dem Sterbelager sich von
Bischof Fiusebius von Nikomedien taufen liess.

Löffingen (Schwarzwald), Advent 1947.

Studienrat i. R. Hans Katzenmayer


	Petrus, der Primat, die Kirche in den auf uns gekommenen Schriften des Bischofs Irenäus von Lyon, der "Widerlegung und Abwehr der falschen Gnosis" und der "Darlegung der apostolischen Verkündigung"

