Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 38 (1948)

Heft: 1

Artikel: Die Bedeutung der Amsterdamer Kirchenkonferenz
Autor: Newell, H.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung der Amsterdamer Kirchenkonferenz

An die Versammlung des Weltkirchenrates, die im August und
September 1948 in Amsterdam abgehalten wird, kniipfen sich in
aller Welt Hoffnungen und Befiirchtungen in einem Masse, wie dies
bei keiner der neuerlichen Konferenzen der Fall gewesen ist.
Hoffnungen und Befiirchtungen sind entstanden, weil diese Kon-
ferenz sich von andern in zwei wichticen Punkten unterscheidet.
Sie unterscheidet sich wegen ihres weithin reprisentativen Charak-
ters, dann auch wegen ihres Zieles, einen dauernden und
offiziellen Rat zu schaffen, der den Kirchen dienen soll. Wir wollen
die Grundlage dieser Frwartungen priifen und uns bemiihen, erneut
ihre wirklichen Zusammenhéinge abzuschitzen.

Zur Zeit, da wir dies schreiben, haben ungefihr 130 Kirchen
die an sie ergangene Einladung angenommen, an der Versammlung
teilzunehmen, zu welcher das vor 10 Jahren durch die Bewegungen
Life and Work (Leben und Arbeit) und Faith and Order (Glauben
und Verfassung) eingesetzte provisorische Komitee eingeladen hat.
Diese Kirchen vertreten folgende sechs Hauptrichtungen der
kirchlichen Tradition: die orthodoxe Kirche (mit Ausnahme des
Patriarchates Moskau und einiger Gruppen im Balkan, die iiber
ihre endgiiltige Haltung noch nicht entschieden haben); die pro-
testantischen Kirchen lutherischen wie reformierten Ursprunges
Kuropas, Schottlands, Amerikas und anderer Linder; die angli-
kanischen Kirchen, die hauptsichlichen «independenten» Kirchen
(Baptisten, Kongregationalisten, Methodisten, Kirchen Christi
ete.), die altkatholischen Kirchen sowie die vereinigten Kirchen
von Kanada, Indien, China und ein oder zwei aus anderen (iegenden,
die auf Grund ihrer Verbindung eine neue Tradition verkérpern.
s ist klar, dass ein grosserer Teil der Christenheit, ausser der
romischen Kirche, in Amsterdam zugegen sein wird, als je einmal
seit der Reformation, oder sogar frither als diese, zusammengekom-
men ist.

Die Versammlung wird zwei Hauptaufgaben zu verwirklichen
haben. Sie wird die gegenwiirtige Aufgabe der Kirche angesichts
der bestehenden Unordnung in den Angelegenheiten der Menschen
behandeln. Und sie wird die Verpflichtung haben, den Weltrat der



— 6 —

Kirchen als dauernd konstituierten Diener all dieser Mitglied-
kirchen einzusetzen. Sie wird iiber die Verfassung des Rates zu
bestimmen, seine Beamten und leitenden Komitees einzusetzen
und die Aufgaben zu umreissen haben, die der Rat ihrem Wunsch
gemiiss losen soll.

Die Hoffnungen und Befiirchtungen, von denen wir gesprochen
haben, umlagern beides, sowohl den Charakter der Versammlung
wie auch diese Verpflichtungen, denen sie wird nachkommen
miussen.

Die Hoffnungen entstehen aus der Tatsache, dass eine derartige
Versammlung gerade im jetzigen Zeitpunkt stattfindet. Man blickt
zuriick auf dem Weg, den die Kirchen seit der Edinburgher Mis-
sionskonferenz des Jahres 1910 durch die Bewegungen Life and
Work und Faith and Order hindurch gemeinsam gefithrt worden
sind. Man erinnert sich der Méanner und Frauen, die grosse Visionen
gehabt haben, und man ist dankbar, dass Gott damals Christen
gerufen hat, damit sie gemeinsam grundséitzliche Fragen iiber das
Wesen der Kirche, iiber ihre Einheit und iiber ihre Sendung in
der Welt behandelt haben. Sogar die unvorhergesehene Verzigerung
in der Einberufung der Versammlung infolge des Krieges ist
niitzlich gewesen. um vielen deutlich zu machen, wie sehr die
Kirchen einander bediirfen. Das Werk der Hilfe und der Nichsten-
liebe an Leidenden in Europa, die Studienarbeit, die wihrend und
seit dem Kriege in den Kommissionen christlicher Gelehrter aus
vielen Nationen fortgesetzt wurde, welche sich mit der Autoritit
der Bibel, mit der Bedeutung der Kirche und mit der Aufgabe
der Evangelisation befassten, das Einsetzen der Kirchenkommission
fiir internationale Angelegenheiten, die engen Bande, die sich mit
der Missionsarbeit der Kirchen entwickelt haben, die Abhaltung
der Konferenz der christlichen Jugend aus vielen Nationen in
Oslo, alle diese Ereignisse scheinen fiir viele der Beweis zu sein.
dass Gott diese Bewegung gesegnet hat, und scheinen die Gewissheit,
zu geben, dass sein Heiliger Geist ihre weitere Entwicklung in den
kommenden Jahren leiten wird.

Es iiberrascht nicht, dass in gewissen Lagern eine Tendenz
herrschte, die Bedeutung der Konferenz zu iibertreiben und von
ihr mehr zu erwarten, als wir das Recht dazu haben. Es ist deshalb
gut, dic Bedenken und Befiirchtungen, dic auch zum Ausdruck
kommen, nicht unbeachtet zu lassen. Das wesentliche Bedenken
ist tatsiichlich, dass die in Amsterdam zusammentretenden Kirchen



iiber die Definition des Wesens « Kirche» nicht einig sind. Kann es —
so fragt man — ohne dies iiberhaupt einen wirklichen Zusammen-
schluss als Kirchen geben ? Wenn diese Gemeinschaften in einem
einzigen Rat zusammenkommen sollen. dann muss es auf einer
Grundlage menschlicher Ideale geschehen. die nicht wesentlich ist.

Jene, welche solche Bedenken teilen, sagen weiter, dass ein
at, der offiziell von den Mitgliedkirchen anerkannt ist, einen
offiziellen Charakter haben wird, und darum werde er sich selber
bei der Weiterfithrung des grossen Pionierwerkes behindert finden,
das die Bewegungen von Life and Work und Faith and Order
wihrend der letzten 25 Jahre gekennzeichnet hat. Er werde eher
darauf ausgehen, den Durchschnitt. die iiberwiegenden Meinungen
seiner Mitglieder wiederzugeben. Sie befiirchten. es werde nicht
mehr erreicht werden, als dass der Kirche eine Fihrung durch
«Exekutive» gebracht werde. Wie aufrichtig auch immer das
provisorische Komitee jegliche derartige Absicht in Abrede stellen
mag, diese Leute fiirchten, der Rat werde von der Welt weithin
cinfach als Sprachrohr fiir christliche Auffassung wie der Vatikan
betrachtet werden. Wird die lebendige Stimme der Prophetie sich
nicht gezwungen sehen, gegen ihn von Zeit zu Zeit die Stimme
zu erheben? Welch wirkliche Hoffnung besteht, dass der vor-
geschlagene Rat dann der wahren Sache Christi wirklich dienen
wird ? Solche Zweifel und Befiirchtungen sind von den Teilnehmern
der Versammlung ernst zu nehmen.

Die kommende Versammlung ist zwecklos, wenn sic nicht
cine Bewegung auf die Kinheit der Kirche hin ist. Sie muss dje
Einheit aber anders auffassen. als dies gewohnlich geschieht. Ein-
heit ist eines der Schlagworte unserer Zeit. Die Welt wird dazu
durch grosse Furcht vor der grisslichen Katastrophe getrieben,
die ein neuer Weltkrieg bedeuten wiirde. Die Vereinigten Nationen
suchen eine Formel, durch welche die unabhiingigen Staaten vor-
bereitet werden sollen, ihre Unabhiingigkeit teilweise preiszugeben.
damit die technischen Errungenschaften der neucren Zeiten nicht
zur Zerstorung verwendet werden. Gleichzeitig schen wir eine
grosse Anzahl anderer Versuche, die Nationen in ihrem Handel,
im Verkehr und in ihrer wissenschaftlichen Forschung zu koordi-
nieren. Diskussionen werden gefiihrt zwischen Pidagogen und
Philosophen vieler Volker, ebenso iiber Menschenrechte. Doch
macht sich hier der grosse Mangel einer allgemeinen Philosophie
bemerkbar, die fiir die tiefe Einsicht, wie notwendig das ist, eine



Grundlage bieten konnte. Die Westmichte huldigen einem Idealis-
mus, der sich auf den Liberalismus des 19. Jahrhunderts griindet.
Die ostlichen Michte sind in der Begeisterung fiir die kommuni-
stischen Ideale einig. Beide Gruppen wiinschen die Menschen von
Armut, Ausbeutung und Unsicherheit zu befreien. Sie weisen nach.
wie technische Fortschritte neue Quellen von Wohlstand und
Erholung in die Reichweite der Menschheit gebracht haben.

Viele unserer Kirchen sind in den vergangenen Jahren von
einem dhnlichen Geist des menschlichen Idealismus geleitet worden
und wandten sich dem zu statt ihrer cigenen religiosen Aufgabe.
Deshalb iiberrascht es nicht, dass wir unter uns Leute finden, die
von der Bildung des Weltkirchenrates &hnlich denken. Die Spaltun-
gen der Kirche sind verderblich und unfruchtbar. Wir horen oft
Ausdriicke wie « Eine vereinigte Kirche fiir eine geeinte Welty, «Die
Welt ist zu stark fiir eine geteilte Kirche», und «Die Welt wird
nur auf eine geeinte Kirche horen». Wir sehen, wie man die Bibel
in einer zu oberflichlichen Weise zitiert. Die Parabel des Paulus
vom Einen Leib mit seinen vielen Gliedern wird zu oft aus ihrem
tiefgriindigen Zusammenhang losgelost. Sogar die Worte Christi,
«dass die Welt glaube, dass Du Mich gesandt hast», werden ge-
braucht, als ob sie sich einfach auf eine wirksamere Propaganda
durch ein gemeinsames Zeugnis bezogen.

Diese Motive, die zu organisatorischer Einheit fithren, sind
ungeniigend, obschon wir daran erinnern kénnen, wie Paulus in
Freude ausbrach, als Christus gepredigt wurde, sogar wenn es
«zum Vorwand» war (Phil. 1. 18). Aber angesichts dessen ist die
Verpflichtung um so grosser, dass wir an der wahren Grundlage
fiir christliche Einheit festhalten sollten.

Christus gab seinen Jiingern drei Gebote. Das erste betrifft
ihre Beziehung zu ihm und zum' Leben : « Verlasst alles, nehmt cuer
Kreuz und folgt mir nach.» Das zweite bezieht sich auf die Kirche
als ein Ganzes: «Liebet einander, wie ich euch geliebt habe.» Das
dritte hat es mit der Welt der Menschen zu tun: «Geht und macht
Jiinger aus allen Nationen, indem ihr lehret und taufet.» Alle drei
sind (Gebote der Liebe. Alle drei tragen die Verheissung der Gegen-
wart Christi und der Macht des Heiligen Geistes, sowohl in der
Arbeit, die sie zur Auswirkung bringen will, als auch im Frieden
und in der Freude, die sie bringen. Alle drei gehoren in den Bereich
des Kreuzes, in das Gebiet, wo der heilige Krieg zwischen den
Michten Christi und denen des Bosen ausgetragen wird. Der Christ



— 9 —

lebt in allem, was er tut, an der Grenze, am Ort der Gefahr. Nur
dort findet er sich an der Seite Christi, und dort entdeckt er die
Kameradschaft seiner Mitkimpfer, die wahre Kinheit der Kirche.

Man kann sich diese drei Gebote nicht getrennt vorstellen.
Sie sind verschiedene Aspekte des einen umfassenden Gebotes der
Liebe. Und wir sind diesem Gebot nicht treu, wenn wir es nicht
in allen drei Aspekten betrachten. Aus diesem Grunde werden wir
uns selber tiuschen, wenn wir uns die ékumenische Bewegung
cinzig in Begriffen des zweiten Aspektes, der Bruderliebe, denken.
Das ist klar, wenn wir das irdische Leben Jesu betrachten. Wir
miissen das auch sicher vom Leben des Leibes Christi, der Kirche,
crwarten. In tiglichem Giehorsam Christo nachzufolgen besteht also
im Streben, sowohl alle, die ihm nachfolgen, in Liebe zu umfangen.
als auch fir sein Herrsein unter den Menschen Zeugnis abzulegen.
Ahnlich verhilt es sich mit den andern beiden Aspekten dieses
cinen Giebotes. Wenn man sich die Einheit aller Christen zum
Ziele setzt. geschieht es, damit die Welt zum Glauben komme,
und es geschieht, weil wir Gott, den wir nicht gesehen haben. nicht
lieben konnen, wenn wir den Bruder nicht lieben, den wir sehen
(1. Joh. 4. 20). Gleicherweise tiuschen wir uns selbst, wenn wir
glauben, dass wir es nur dann mit den Michten der Finsternis zu
tun haben, wenn wir unter die Vélker gehen, um Zeugnis fiir
Christus abzulegen mit allen Konsequenzen auf politischen wic
soziologischen Gebieten, wie auch bei unmittelbarer Predigt des
Evangeliums. Denn demselben Feind muss mit den nimlichen
Waffen des Glaubens und Gebetes entgegengetreten werden. wenn
wir den Befehl zu personlichem Gehorsam und das Gebot der
Bruderliebe ernst nehmen.

Wenn wir also innerhalb der okumenischen Bewegung die
Sinheit der Kirche anstreben, dann diirfen wir nicht daran denken,
der Frage nach der Verwirklichung des christlichen Lebens auszu-
weichen. Sie ist ein Teil der gesamten Frage des christlichen Ge-
horsams, die jedes Zeitalter angeht. Bei der Bildung eines Welt-
rates der Kirchen kénnen wir uns nicht von irgendwelchen vor-
iibergehenden Weltbewegungen beeinflussen lassen, die bloss eine
zeitbedingte Einheit anstreben. Ebensowenig diirfen wir uns von
historischen Tendenzen unserer Tage gefangennehmen lassen, die
Reaktionen gegen die langen Jahrhunderte sind, welche trennende
Einfliisse am Werk gesehen haben. Wir haben nur eine Frage zu
stellen: « Scheint es dem Heiligen Geiste und uns gut ?» (Act. 15. 28).



—_ 10 —

Wir diirfen wohl nicht behaupten, die Zeit der Reformation,
deren Ergebnis die Trennung der westlichen Kirche war, sei aus
diesem Grunde weniger gehorsam gewesen als eine Zeit wie die
gegenwiirtige, die erlebt, wie einige dieser Kirchen einander niiher-
kommen. Bevor wir irgendein derartiges Urteil féillen, haben wir
das Gebot in allen seinen Gesichtspunkten zu betrachten und diirfen
uns nicht ungebiihrlich von Tagesstromungen beeinflussen lassen.

Ein stindiger Kampf fiir die Einheit der Kirche gehort also
zur Pflicht der christlichen Kirche. Einheit ist beides, Gabe sowohl
als auch Gebot des Hauptes der Kirche. Es ist Gottes Geschenk
und zugleich Gabe Christi, die das Menschengeschlecht eigentlich
nicht verdient. Das Neue Testament verbindet diese Gabe eng
mit dem Heiligen Geiste. Es kennt keine Einheit ohne ihn. Die
Tatsache, dass dem heidnischen Hauptmann der Heilige Geist
verliehen ward, wie er den jiidischen Jingern gegeben worden
war, brachte dic gegen Petrus erhobenen Vorwiirfe zum Schweigen,
dass er mit den Unbeschnittenen zusammengesessen sei (Act. 11. 17).
Das Apostelkonzil zu Jerusalem war im Zweifel dariiber, ob die
Heiden, die die jidischen Gebriuche nicht annahmen, von der
Kirche ausgeschlogsen bleiben sollten. Sie zweifelten so lange, bis
sie den Erweis des Heiligen Geistes in den Zeichen und Wundern
sahen, welche des Paulus und des Barnabas Predigt an die Heiden
begleiteten (Act. 15. 12). In beiden Fillen anerkannte die Kirche
~eine Tatsache, welche ausserhalb ihres eigenen Wollens zustande
gebracht worden war.

Einheit ist indessen ebenso geboten. Sie muss mit bewusstem
Vorbedacht und Bemiihen angestrebt werden. In gewissem Sinne
ist das ganze Neue Testament ein Ruf zur christlichen Einheit.
Johannes deutet die ganze Leidensgeschichte des Herrn als «ein
Zusammenbringen der Kinder Gottes in Eins» (Joh. 11. 52). Durch
Christi Auferstehung wird der Tod, der alles trennt, « verschlungen in
den Sieg» (1. Kor. 15. 54). Die Wiederkunft Christi soll das Werden
der Einheit zu Ende bringen, wenn Christus «das Reich Gott,
dem Vater, iibergeben wird» (1. Kor. 15. 24), In der Zwischenzeit
ist das ganze Leben der Kirche auf dieses eine Ziel hin auszurichten.

Beurteilen wir darum ein solches Ereignis wie diese Kirchen-
versammlung nicht zu iiberschwenglich, schiitzen wir aber ihre
Bedeutung nicht zu gering ein. Es ist nicht in erster Linie irgendein
von Menschen unternommener Versuch, neue Organisationen zu
schaffen oder etwas zu erreichen, das uns wiinschenswert erscheint.



Es ist einfach ein Teil der unwandelbaren Arbeit der Kirche -—
nicht mehr und nicht weniger. Alle Mitgliedkirchen miissen sich
mit demselben ruhigen Vorsatz des Gehorsams daranmachen, in
dem sie den Rest ihrer gewohnten Arbeit tun. Man muss es als
einen Weg betrachten, dem einen Licbesgebot in seinem dreifachen
Aspekt zu gehorchen, nimlich Christus nachzufolgen, da Er Sein
Kreuz trigt, einander zu lieben, wie Christus uns geliebt hat, und
die Schiitze Christi dem in Armut gebundenen Menschengeschlecht
zu verkiindigen. Wenn es etwas anderes ist als dies. dann ist es
eine menschliche KErfindung und hat nichts zu tun mit den ewigen
Plinen Gottes.

Die Kirchen, die in Amsterdam zusammentreten werden,
haben alle die eine Grundlage angenommen. Sie erkliren, dass sie
als «eine Gemeinschaft von Kirchen, die unsern Herrn Jesus
Christus als Gott und Heiland annehmen», zusammenkommen.
Auf dieser Grundlage kénnen sie sich gegenseitig in aller Demut
begegnen. Geschiecht es mit Ernst, sind sie berechtigt, in der Kr-
wartung reicher Weisheit und Macht vom Heiligen Geiste vor-
wiirtszuschreiten. « In Ruhe und in Vertrauen soll cure Kraft sein.»

H. W. Newell,

Assistant General Secretary
World Council of Churches, Genf

Ubersetzt von H. Frei, Basel



	Die Bedeutung der Amsterdamer Kirchenkonferenz

