
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 4

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


222 —

Die orthodoxen Kirchen*)
Die Bemühungen der russischen orthodoxen Kirche, zu einer

Führerstellung innerhalb der Gesamt-Orthodoxie zu gelangen,
sind durch die Einberufung eines all-orthodoxen Konzils nach
Moskau auf den Herbst 1947 in ein neues Stadium eingetreten.
Das Moskauer Patriarchat leitet das Recht zur Einberufung
einer solchen Versammlung offensichtlich nicht nur von der
Tatsache ab, dass ihm etwa 4/5 der Gesamt-Orthodoxie unterstehen,
sondern auch von der Mission, die seiner Meinung nach Moskau
als «Mittelpunkt des sozialen Lebens der Menschheit» erfüllt,
«von dem alle Kräfte des Fortschritts und der Demokratie
ausgehen» und das «in religiöser Beziehung Zentrum weder des

aristokratisch-despotischen Katholizismus noch des anarchischen
Protestantismus, vielmehr der Sammelpunkt der reinen Orthodoxie
ist, die diese beiden Extreme ablehnt». So hofft man, dass «Moskau
bis ans Ende der Zeit der unerschütterliche Magnetberg bleibt,
der alle an sich ziehen wird, die für politische, nationale und religiöse
Freiheit kämpfen und Söhne und Töchter der heiligen orthodoxen
Kirche sind» x). Allem Anschein nach ist dabei nicht nur an die
Bildung einer gemeinsamen Front aller orthodoxen Kirchen und
an die Aufstellung eines gemeinsamen Programms in der
religiöspolitischen Auseinandersetzung der Gegenwart gedacht, sondern

*) An Zeitschriften wurden die in I. K. Z. XXXVII (1947), S. 98 f.
genannten herangezogen. Dazu kommen die Nummern 1946/VIII—XI und
1947/1 und II des « 2urnal Moskovskoj Patriarchii» (abgekürzt: ZMP)
(Zeitschrift des Moskauer Patriarchats), das mir Dr. Peter Scheibert in
Uslar am Soiling zugänglich machte; ferner: Russie et Chrétienté (vgl.
l.K.Z. XXXVII, S. 200); Der Katholik, christkatholisches Wochenblatt
in Bern; Nase Zyttja, Ukrainian Newspaper «Our Life», Augsburg; Orlyk,
Cultural and Social Review, Berchtesgaden; Na Cuzyni, «In der Fremde»,
Ukrainische Wochenschrift, Vilsbiburg.

Alle Daten erscheinen im gregorianischen Stil. Bei Zitaten ohne
Jahreszahl ist stets «1947» zu ergänzen. Neue Literatur: J. Tyciak :

Wege östlicher Theologie, München 1946, Buchgemeinde, 205 S. — Ivan
Snegarov: Kratka istorija na süvremmenite pravoslavni cerkvi (Kurze
Geschichte der heutigen orthodoxen Kirchen), 2 Bände, 1944, 1946.

Einen Überblick über das orthodoxe Zeitschriftenwesen gibt
Stefan Cankov in: Cürkoven Vestnik 26. IV., S. 14 f.

x) So der Geistliche Char'juzov im « Ëurnal Moskovskoj Patriarchii»
Jan. ; Ök. P. D. 13. VI., S. 7, danach Katholik 26. VIL, S. 232, und Cürkoven
Vestnik 5. VIL, S. 14.



— 223 —

auch an eine dogmatische Festlegung der führenden
Stellung Moskaus (wohl etwa im Sinne des «Dritten Roms2)».
Denn Patriarch Alexis hat bei der ersten Ankündigung des Konzils
während seines Besuches in Rumänien Anfang Juni 1947 die
Erklärung abgegeben, er hoffe, dass unter dem Segen Gottes «statt
der verschiedenen östlichen Kirchen eine geschlossene (in der
englischen Wiedergabe: united), orthodoxe, ökumenische, lebendige
Kirche entstehen werde». Das Programm des Konzils ist im
übrigen sehr reichhaltig, und die Frist, die zu dem als dringend
erforderlich gekennzeichneten Studium der Probleme zur
Verfügung steht, war sehr knapp bemessen. Als Beratungsgegenstände
werden genannt: 1. Die Beziehungen zwischen dem Vatikan und
der orthodoxen Kirche in den letzten dreissig Jahren. 2. Die Haltung
der Orthodoxie zur ökumenischen Bewegung. 3. Das Problem der
Anerkennung der anglikanischen Kirchenordnung. 4. Die Beziehungen

der armenisch-gregorianischen, der syrisch-jakobitischen, der
äthiopischen (alle drei monophysitischen) und der syrisch-chal-
däischen (gemeint ist gewiss : assyrischen) Kirche zu den orthodoxen
Kirchen. 5. Kanonische Fragen der russischen Kirche wie die

Kalenderfrage, die Frage nach der Wiederaufnahme abtrünniger
Priester u. a. m.3).

Doch sind nicht alle orthodoxen Kirchen gewillt, dieser

(an alle ergangenen) Einladung Folge zu leisten. Tatsächlich
sind nicht einmal die orthodoxen Kirchen der unter sowjetischem
Einfluss stehenden Länder alle der Aufforderung nachgekommen
(z. B. Serbien), nur die rumänische und die bulgarische Kirche
haben schon die Entsendung einer Abordnung zugesagt. Von den

orthodoxen Patriarchaten des Nahen Ostens hat sich nur
Antiochien entschlossen, das Konzil zu beschicken4). Dabei muss im
Auge behalten werden, dass der gegenwärtige Inhaber des Stuhles des

Hl. Ignaz, Alexander III. (Tahhän), arabischer Volkszugehörigkeit
ist (wie seine Vorgänger seit der Jahrhundertwende) und die
bekannten und bedauerlichen Gegensätze zwischen griechischen und
arabischen Orthodoxen sich auch hierbei auswirken, um so mehr,
als ja auch auf politischem Gebiete die Russen eine griechenfeind-

2) Darüber vgl. zuletzt zusammenfassend Hildegard Schaeder:
Moskau, das Dritte Rom, Hamburg 1929 (Osteuropäische Studien I).

3) Katholik a. a. O.; Ök. P. D. 27. VI.; Kirche 15. VI., S. 1; 20. VIL,
S. 1; Church Times 11. VIL; Cürkoven Vestnik 17. VIL, S. 14.

4) Katholik 6. IX., S. 282; Church Times 15. VIIL



— 224 —

liehe und araberfreundliche Haltung einnehmen und überhaupt,
wie die anglikanische Wochenschrift «Church Times» unterstreicht,
Wert auf die Feststellung legen, wie frei, der Islam in der UdSSR.
leben könne, um dadurch die Freundschaft der Muslime in Vorderasien

zu gewinnen5). — Die übrigen Kirchenfürsten des

Nahen Osten haben abgelehnt, an ihrer Spitze der Ökumenische
Patriarch Maximos V., dessen Reise nach Griechenland (vgl. unten
S. 249) mit entsprechenden Verhandlungen in Zusammenhang
gebracht wird. Der Patriarch hat als Begründung angegeben, ihm
allein komme das Recht zur Einberufung eines solchen Konzils
zu. Der Patriarch von Jerusalem, Timotheos, hat als Grund
seines Fernbleibens Alter und Krankheit namhaft gemacht, und
auch der Metropolit von Kypern, Leontios, hat abgesagt 6). Nach
neuesten Nachrichten ist das Konzil auf den Sommer 1948
verschoben worden 7). Wie sich diese Gegensätze in der Gesamt-
Orthodoxie auf die normalen Beziehungen zwischen Moskau 8) und
den übrigen Kirchen auswirken werden, ist noch nicht abzusehen.
Zum Jahreswechsel 1947 hat noch ein Austausch von
Glückwünschen stattgefunden, an dem sich neben vielen anderen auch
der Ökumenische Patriarch sowie der Erzbischof von Canterbury
und der armenisch-gregorianische Katholikos beteiligten 9). Am
S.April 1947 bekam Patriarch Alexis den «Stern Rumäniens»
verliehen 10). Auch in Amerika hatte man die Hoffnung auf eine

Verständigung in politischer und kirchlicher Hinsicht noch
nicht aufgegebenll). Hier hat man eine interdenominationelle
Vereinigung (bischöfliche Kirche, Baptisten, Methodisten) zur

6) Diese Nachricht aus den « Church Times » bringen die « Hannoverschen
Neuesten Nachrichten» 22. VIL, S. 2.

6) Katholik 26. VIL, S. 238; Living Church 29. VI.
') Ök. P. D. 26. IX.
8) Neuerscheinungen zur Gegenwartsgeschichte der russischen

Küche: G. Maklakoff : L'église orthodoxe et le pouvoir civil en U. R. S. S.
de 1917 à nos jours, in: Russie et Chrétienté I (1946), S. 22—72. —
Derselbe bringt ebd. S. 73—133 und Heft II (1947), S. 47 ff., erne grosse Anzahl
offizieller Dokumente und Verlautbarungen über die russische Kirche
(auch im Auslande) seit 1945. — George P. Fedotov : The Russian religious
mind. Kievan Christianity, Harvard Univ. Press, 1946. — Nicolas Arsen'ev,
Quelques traits caractéristiques de la pensée religieuse russe, in: Russie et
Chrétienté II (1947), S. 22—37. — Bine Inhaltsübersicht von 2MP 1945
und 1946 findet sich ebd. I (1946), S. 134—144 und II (1947), S. 101—111.

9) ÈMP Jan., S. 9—12.
10) Kirche 8. VI., S. 1; Glasnik 1. VI., S. 190.
n) George C. Anderson: The Christian approach to Russia. Goodwill

in Action versus hatred and fear, in: Churchman 15. L, S. 12 f.



— 225 —

Pflege besserer Beziehungen zu Russland gegründet12), und «The
Church World Service», das gemeinsame Hilfswerk der protestantischen

Kirchen der Vereinigten Staaten, hat die Versendung ganzer
Schiffsladungen von lebenswichtigen Artikeln nach der UdSSR,
beschlossen als Beweis der Freundschaft des amerikanischen
Kirchenvolkes 13). Der Moskauer Patriarchats-Exarch für Nord-
und Südamerika, Benjamin, hat gemeinsam mit dem (am 26. April
1947 neu installierten) anglikanischen Bischof von New York,
Gilbert, dem Nobelpreisträger Dr. John R. Mott und andern einen
Aufruf unterzeichnet, der zu Frieden und Ausgleich mahnt14).

Die innere Organisation der russischen Kirche ist weiter
vervollständigt worden. Kennzeichnend ist der starke Wechsel in
der Besetzung der Bistümer, der erneut zu einer Umbesetzung
vieler Stühle geführt hat15). Der Ausbau der religiösen Lehranstalten

ist weiter fortgeschritten. Neben der im Herbst 1946 in
ihr altes Heim überführten Moskauer Akademie 16) ist am 14.

Oktober 1946 in Leningrad eine neue geistliche Akademie eröffnet
worden17); dazu kommen weitere in Saratov und Minsk ?)18),
und eine solche in Kiev ist im Ausbau 19). In Leningrad sind von
80 Bewerbern 52 aufgenommen worden, davon 16 für die
Akademie und 36 für das geistliche Seminar; die Gesamtzahl der
Studierenden beträgt augenblicklich 74. Ihnen steht eine Bücherei
von 10 000 Bänden zur Verfügung. In Moskau wurden von 200

Kandidaten 3 für die Akademie und 97 für das Seminar angenommen;

die Gesamtzahl der Studierenden beträgt hier 14 bzw. 147.

Die Gesamtzahl aller Aufgenommenen soll 235 betragen haben 20) ;

sie sind militärfrei. — Als Lehrziel der Anstalten bezeichnete

Metropolit Gregor von Leningrad die Ausbildung der Theologie

12) Churchman 1. III., S. 23.
13) Ök. P. D. 8. IV.
14) Living Church 23. III., S. 5 f.
15) Der russische orthodoxe Kalender für 1947 hat alle 69 Bischöfe

abgebildet, darunter 6 Metropoliten, von Kruticy, Kiev, Leningrad, ferner
Benjamin von Nordamerika, Seraphim für Westeuropa und Nestor in der
Mandschurei. Ferner nennt er 6 Exarchen: die drei zuletzt Angeführten,
ferner Johann von Kiev als Exarchen der Ukraine, Erzbischof Sergius von
Wien für Mitteleuropa und Erzbischof Sergius in Prag für die Tschechoslowakei:

Cürkoven Vestnik 5. VIL, S. 14.

") Vgl. I. K. Z. XXXVII 103.

") Ök. P. D. 14. III. nach 2MP Okt. 1946.
18) Living Church 16. IL nach RNS.
19) Katholik 6. IX., S. 282.
20) Freiburger Kath. Kirchenbh 18. V., S. 3.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1947. 16



— 226 —

zu einer lebenformenden Kraft auf der Grundlage der Evangelien
unter Vermeidung der Gefahr einer rein theoretisch-scholastischen
Ausbildung. Der Rektor der Moskauer Akademie, Prof. N. V. Ce-

pürin, wies auf die Gefahr einer Überschätzung der Vernunft
auf dem Gebiete der Religion hin und unterstrich vor allem die
Verpflichtung zum Glaubensgehorsam, der zusammen mit eigenen
religiösen Erfahrungen in schöpferischem Wirken das
lebenspendende Geheimnis der Orthodoxie enthülle 21). Doch sind diese

Ausbildungsstätten einstweilen noch nicht in der Lage, den immer
noch bedrohlichen Mangel an Geistlichen für die jetzt
geöffneten 25 000 Kirchen (45 in Moskau) zu überbrücken, der
einstweilen zur Verwendung von Diakonen. Choristen und Kirchendienern

zwingt, die in besonderen Kursen durch ausgebildete
Geistliche in ihrem Wissen gefördert werden. Im ganzen stehen

zur Zeit 41 000 Priester und Diakonen im Kirchendienste. — Ebenso
fühlbar macht sich der Mangel an Professoren für die
geistlichen Seminare bemerkbar. Hierfür stehen neben älteren
einheimischen Geistlichen nur wenige jüngere Kräfte zur Verfügung,
so dass man die Lehrer der theologischen Akademie in Charbin
und andere Auslandsrussen herangezogen hat, während sich das
Pariser theologische Institut dieser Aufgabe angesichts seiner
ablehnenden Haltung zum Moskauer Patriarchat natürlich
versagen muss. Ausserdem hat man Russen aus dem Auslande zu
Gastvorlesungen gewinnen können, und man hofft, auch Theologen
aus Südosteuropa für diese Aufgaben heranzuziehen 22). — Die
Zahl der Klöster betrug Ende 1946: 90 23), darunter eines in Leningrad

(mit 35 Mönchen) 24).

Allerdings sind gewisse Schwierigkeiten auch heutigentags

noch nicht beseitigt. Wenn auch kirchlicherseits zu wiederholten

Malen darauf hingewiesen worden ist, dass die Freiheit
der Religion, des Gewissens und des Kultus durch einen Artikel25)

21) Ök. P. D. 14. III., danach Kirche 20. IV., S. 1. — In den vom
Kriege verwüsteten Gebieten freilich stellt man den Aufbau von Kirchen
hinter den Bau von Wohnungen zurück.

22) Serge Bolshakoff : The Clergy in U. R. S. S. Reestablishment of
training schools, in: Church Times 14. III., S. 142.

23) Living Church 6. IL, nach RNS.
24) Katholik 6. IX., S. 282.
25) Nämlich § 124. — Gemeint ist wohl vor allem § 125 des

Strafgesetzbuches der RFSFR, der die Behinderung religiöser Handlungen usw.
mit 6 Monaten Zwangsarbeit bedroht.



— 227 —

der Sowjetverfassung vom 5. Dezember 1936 gewährleistet sei,
so ist doch das Verbot des Religionsunterrichtes an Jugendliche
unter 18 Jahren noch nicht abgeschafft. Die religiöse Unterweisung
der Jugend liegt also in den Händen der Eltern, und da erfährt
man jetzt doch, dass diese vielfach ihre Christenpflicht erfüllen,
dass zahlreiche Kinder getauft werden und zur Kirche und zur
hl. Kommunion kommen 26). So konnte der schon genannte Prof.
Cepürin das Jahr 1946 anlässlich des Neujahrfestes als für die
russische Kirche erfolgreich bezeichnen 27). Freilich scheinen die
mittleren Jahrgänge weiterhin im wesentlichen zu fehlen; die
Hauptmasse der Besucher der Gottesdienste sind (neben den
Kindern?) weiterhin alte Frauen28). Doch tragen die Gläubigen
keinerlei Scheu mehr, ihre religiösen Gefühle offen zu bekunden
und ihrer Verbundenheit mit dem Glauben ihrer Väter Ausdruck
zu verleihen 29).

Wenn auch die Kirche nun die Möglichkeit hat, der
religionsfeindlichen Propaganda des Staates und der kommunistischen
Partei entgegenzutreten30), so ist doch die Einstellung der

Sowjetregierung gegenüber der Religion trotz aller
gegenseitigen Zugeständnisse und der offiziellen Zusammenarbeit
grundsätzlich nicht verändert. Man vertritt die Ansicht31), die
kommunistische Parteiführerschaft sei darüber verärgert, dass sie

nur mit Hilfe des Nationalgefühls und der Wiederbelebung der
Orthodoxie den russischen Widerstandsgeist während des Krieges
habe aufrechterhalten können, und die von der russischen
Militärverwaltung in Deutschland herausgegebene Broschüre «Die Religion
in der UdSSR.» von 0. Fjodorow Fëdorov)32) macht kein

2e) Katholik 6. IX., S. 282.
27) 2MP Dez. 1946, danach Cürkoven Vestnik 5. VIL, S. 13.
2S) So berichten ausländische Beobachter anlässlich der Moskauer

Konferenz im März 1946 : Welt (Zeitimg, Hamburg) 25. III., S. 5. — Churchman

15. IV., S. 22; Church Times 28. Ill (beide nach dem Berichte des
jungen Pariser Geistlichen Seraphim Radiónov, der im Februar 1947
Russland besuchte).

29) So André Pierre in «La Réforme» 31. V. und «La Semaine du
Monde» 10. V. auf Grund von Beobachtungen während der Pariser
Konferenz ; danach Ök. P. D. 13. VI., S. 6 f. und Cürkoven Vestnik 5. VIL, S. 14.

30) Vgl. A. Pierres Ausführungen in dem Anm. 29) genannten Aufsatze.
31) Hannoversehe Neueste Nachrichten 22. VIL, S. 2.

32) Verlag der Sowjetischen Militär-Verwaltung in Deutschland, Berlin
1947, 46 S. (Die Schrift machten mir freundlicherweise Prof. Dr. Gotthard
Jäschke in Potsdam und Dr. Werner Markert in Stolzenau an der Weser
zugänglich.)



— 228 —

Hehl daraus, dass die kommunistische Partei ihre Ansicht nicht
verändert hat, wenn sie auch die Religion offiziell toleriert und die
religiösen Überzeugungen der Gläubigen berücksichtigt, «selbst

wenn diese den neuen Lebensverhältnissen und der Kultur
widersprechen», wie «die Taufe Neugeborener durch Untertauchen in
kaltem Wasser, die Kommunion Hunderter aus einem Kelch, das
Küssen des Kreuzes durch zahllose Personen»33). «Die
Weltanschauung der Bolschewiki ist der dialektische Materialismus.

Als wissenschaftliche Weltanschauung lehnt er die religiöse
Erklärung der Erscheinungen der Natur und Gesellschaft ab.
,Jede Religion', erklärt Stalin, ,ist etwas der Wissenschaft
Entgegengesetztes'» (S. 26). Ähnliche Erklärungen gibt die Zeitschrift
«Molodój Bolsevik» (Jung-Bolschewist) ab, die überdies
unterstreicht, ein junger Kommunist, der in die Kirche gehe, erfülle
seine Pflicht nicht 34). Die russische Regierung hat sich darüber
beschwert, dass die englische Regierung russische Kinder, die in
einem deutschen Kinderheim untergebracht sind, zwinge, «katholische

Gebete zu verrichten, und dadurch die Seelen der Kinder
verderbe» 35). Überhaupt wird wieder eine Verstärkung der
Gottlosenpropaganda beobachtet; die neu herausgegebenen «10 Punkte
des Kommunismus» sind in diesem Sinne abgefasst36).

Trotz dieser Schwierigkeiten ist die russische Kirche nun
darangegangen, die Mission wieder zentral zu organisieren (die
bisher schon spontan durchgeführt worden war). Der Missions-
ausschuss untersteht dem bisherigen Bischof Vitalis von Tula,
der zum Titular-Erzbischof von Dmitrovsk erhoben wurde37),
und hat einmal die Aufgabe, sich um die nicht-slawischen
orthodoxen Völkerschaften der UdSSR, zu kümmern, die die Zeit der
Verfolgung im allgemeinen ebensogut oder sogar besser überstanden

33) S. 20 f. der genannten Broschüre. Die Veröffentlichung enthält
im übrigen eine Übersicht über die Haltung der bolschewistischen Partei
zur Religion seit ihrer Gründung, die gesetzlichen Bestimmungen hierüber
in der UdSSR, und die Haltung der Küche im letzten Kriege, ohne dass
auf irgend welche tieferen Fragen der Religion und des kirchlich-staatlichen
Verhältnisses eingegangen wäre. Von Verfolgungen und Hinrichtungen der
Geistlichen findet sich kern Wort, und fremden Greueln während des Krieges
gegenüber werden die eigenen völlig verschwiegen. Im übrigen kann man
zu dieser Veröffentlichung das wiederholen, was A. K. in I. K. Z. XXXV,
1945, S. 183, zu dem Buche des Patriarchen Sergius gesagt hat.

34) Kirche und Leben (Münster) 20. IV., S. 4.
SB) Katholik 6. IX., S. 282.
36) Konradsblatt 17. VIIL, S. 138.

") 2MP Aug. 1946, S. 6.



— 229 —

haben als die russische Kirche. Das gelte besonders von den
finnischen Völkern und den christlichen Tataren (den sog. «Krä-
sehen» 38), die jetzt der Leitung eines bewährten Missionsführers,
des Bischofs Hermogenes (Kózin) in Kazan, unterstehen. Dagegen
sind einige Osseten39) abgefallen. Die finnische Bundesrepublik
der Udmurten (Wotjaken) und die Republik der Tschuwaschen 40),

der Baschkiren und der Jakuten (in Nordostsibirien) haben
teilweise einheimische Bischöfe 41), und besonders in Kazachstän 42)

und in Özbegistän seien Übertritte unter den Muslimen zu
verzeichnen. In der kazachischen Hauptstadt Alma Atâ gibt es ein
Priesterseminar; die özbegische Hauptstadt Tasként ist Bischofssitz.

— Eine weitere Aufgabe erwächst dem Missionsrat bei der
Festigung russischer orthodoxer Gemeinden innerhalb anderer
Christentümer, z. B. in Armenien oder Georgien oder in Estland
(dessen Hauptstadt Reval 10 orthodoxe Kirchen aufweist — ebensoviel

wie Leningrad), oder auch in Ungarn und der Tschechoslowakei,

deren Orthodoxe nun dem Moskauer Patriarchat
unterstehen 43). Endlich hat der Missionsausschuss sich auch mit den

neu entstehenden Gemeinden zu befassen, wie im nördlichen
Ostpreussen, das ja mit Bauern aus Mittelrussland (Orel, Kursk)
besiedelt wird 44).

DerVerband der Baptisten undEvangeliums-Christen hat unter
Leitung von Jakov Zidkov am 23. Januar 1947 die Erlaubnis zur
Eröffnung geistlicher Seminare erhalten; die schon bestehende

theologische Schule der Baptisten-Gemeinde wurde bestätigt. In
diesem Verbände sind 150 000 Baptisten und ebensoviele
Evangeliums-Christen zusammengeschlossen; in der ersten Sommerhälfte
1946 sollen 30 000 neu getauft worden sein. An den Gottesdiensten

38) Russ. : Krescane. Über sie und die Geschichte ihrer Christianisierung
vgl. Bertold Spuler : Idel-Ural. Völker und Staaten zwischen Wolga und
Ural, Berlin 1942, S. 71 ff.

39) Eine den Persern verwandte Völkerschaft des Kaukasus.
40) Über sie vgl. I. K. Z. XXXVII, S. 106, Anm.30).
41 Da Namen einzelner Persönlichkeiten nicht genannt werden, ist

unklar, wie weit die Angaben in der I. K. Z. XXXVII 106 modifiziert
werden müssen.

42) In Mittelasien. Die Bewohner sind die früher fälschlich sogenannten
«Kirgisen», also keinesfalls mit den (slawischen) Kosaken zu verwechseln!

43) Vgl. dazu aber unten S. 238 imd 242.
44) Broadsheet Febr./März, S. 4; danach Ök.P.D. 28. Ill, S. 3 f.;

Cürkoven Vestnik 12. V., S. 14. — Vgl. auch N. Gorodetzky : The missionary

expansion of the Russian Orthodox Church, in: Eastern Churches
Quarterly Januar bis Juni 1943; S. 117—129.



— 230 —

in den 3000 Gemeinden nehmen regelmässig 4 000 000 Menschen
teil 45). — Der Verband hat einen Aufruf erlassen, der zur Einheit
der christlichen Kirchen und zur Verinnerlichung des Christentums
mahnt und hervorhebt, dass Papier für den Druck von Bibeln
und Zeitschriften bereitgestellt wrorden sei 46). — Ebenso haben
auch die priesterlichen und die priesterlosen Altgläubigen und die
Lutheraner sowie die Muslime und die Buddhisten Papier zur
Herausgabe von Zeitschriften und Kalendern erhalten.

Obwohl von der römisch-katholischen Kirche dasselbe
berichtet wird, wird doch gerade sie weiterhin von Einschränkungen

aller Art betroffen 47). Der Besuch der St-Ludwigs-Kirche in
Moskau wird angeblich streng überwacht, obwohl dorthin im
wesentlichen (von den Ausländern abgesehen) alte Frauen und
«eine geringe Anzahl» von Männern (besonders aus den baltischen
Ländern) kommen 48). Gerade in den baltischen Randstaaten sind
die Einschränkungen sehr scharf. Der erkrankte Erzbischof Dr.
Springowicz von Riga ward an jeder Verbindung mit dem Vatikan
gehindert; der Religionsunterricht ist abgeschafft, die
Priesterseminare sollen geschlossen sein 40), und die Herausgabe religiöser
Literatur ist untersagt. — Auch die litauischen katholischen
Kirchenfürsten, noch drei an der Zahl 50) (darunter der Erzbischof
von Wilna [der Pole Jalbrzykowski ?] 51)), haben keine Verbindung
mit Rom; drei weitere leben im Auslande und zwei sind 1945
verstorben52). Auch hier ist der Religionsunterricht abgeschafft, die
Priesterseminare sind geschlossen und alle katholischen Vereine
aufgelöst 53). — In Lemberg soll die erste wiedereröffnete (römisch-
katholische Kirche während einer hl. Messe erneut geschlossen
worden sein 54), und von den orthodoxen Geistlichen der West-

46) Ök.P.D. 21. IL, danach Kirche 8. VI., S. 1.

«) Ök. P. D. 2. V., S. 4 f.; danach Kirche 1. VI., S. 1.
47) Der neuerdings von der Sowjetregierung propagierte «christliche

Humanismus» sei gegen die römisch-katholische Kirche gerichtet, erklärt
die Herder-Korrespondenz Juni, S. 469 f.

48) Ebd. S. 448.
49) Früher wurde anders berichtet, vgl. I. K. Z. XXXVII 120.
50) Auch das widerspricht früheren Angaben, vgl. I. K. Z. a. a. O. und

XXXIV 169, Anm.34).
51) Vgl. I. K. Z. XXXVI 232.
52) Nach dem Konkordat von 1926 gab es in Litauen allerdings nur

einen Erzbischof und vier Bischöfe, wozu jetzt noch Wilna gekommen ist.
53) Herder-Korrespondenz Februar/März, S. 260.
54) Hannoversche Neueste Nachrichten 16. VII, S. 4 nach «TheTablet».



— 231 —

Ukraine (d. h. Ostgaliziens) sind 80 v. H. verhaftet 55) (darunter
hat man gewiss früher unierte Priester zu verstehen). In der
Erzdiözese Lemberg sollen im Herbst 1946 noch 60 Geistliche in
Freiheit gewesen sein.

Innerhalb der russischen orthodoxen Kirche in Frankreich ist
nach den Entscheidungen des Herbstes 1946 56) eine Beruhigung
eingetreten 57). Nach einem voraufgegangenen entsprechenden
Beschlüsse der Konstantinopler Heiligen Synode vom 28. Januar
1947 58) hat nun der Ökumenische Patriarch die Anerkennung der
Pariser Synodalbeschlüsse 59) auch durch die formelle Ernennung
des Metropoliten Vladimir zu seinem Exarchen in Frankreich
bestätigt (durch Brief vom 6. März 1947, in Paris eingegangen am
20. März) und die russische Kirche dort wieder in aller Form seiner
(alleinigen) Jurisdiktion unterstellt 60). Da der Moskauer
Patriarch den Exarchen Vladimir durch seinen eigenen aus Moskau
zurückkehrenden Exarchen Seraphim (Luk'jânov) am 24. Dezember
1946 hatte auf die kanonischen Folgen eines weiteren Verharrens
in der Opposition aufmerksam machen lassen61), hat er nunmehr
durch einen besonderen Erlass festgestellt: «Erzbischof Vladimir
und die Bischöfe Johann und Nikon 62) werden aus den Reihen
der russischen Geistlichkeit ausgeschlossen; dem zuletzt Genannten
wird die weitere Führung des Titels ,Bischof von Sérgievo'
verboten. Alle Bischöfe und alle ihnen angeschlossenen Priester dürfen
sich nicht mehr als Geistliche der russischen Kirche bezeichnen;
sie alle sollen sich in Zukunft des Gebetes für den Patriarchen
von Moskau enthalten, das eine Heuchelei in ihrem Munde sein
würde 63).»

Von den Lehrkräften des orthodoxen theologischen
Instituts in Paris ist Erzpriester Sérgij Ivânovic Cetverikóv,
der Leiter der russischen christlichen Studentenbewegung, am

65) UBI 18. VI., S. 12.
56) Vgl. l.K.Z. XXXVII 108—110.
57) VC2 Nr. 8, Juli, S. 18.
58) Orthodoxia Jan./Febr., S. 65.
59) I. K. Z. XXXVII 109.
60) VC 2 Nr. 8, Juli, S. 10 f.; Ök.P.D. 28. III., S. 4. — Vladimir

wurde am 27. IX. 1897 Mönch, war seit 22. IL 1898 Hieromonach, 1907
Bischof von Bialystok, Okt. 1924 aus Polen ausgewiesen, 1925—1945 Geistlicher

in Nizza: VC2 Nr. 8, Juli, S. 12.
61) Russie et Chrétienté II 77.
62) Vgl. l.K.Z. XXXVII 37, 115.
63) Ök. P. D. 27. VI., S. 4; danach Cürkoven Vestnik 17. VIL, S. 14.



— 232 —

29. April 1947 in Pressburg gestorben 64). Dafür sind neu in den

Lehrkörper eingetreten die Neugeistlichen Aleksëj Petrovic Knjâ-
zev65) (für Altes Testament, Hebräisch und dogmatische Theologie),
Aleksandr Dimitrievic Schmämann 66) (für alte und byzantinische
Kirchengeschichte), Pater Hieronymos (für praktisches kanonisches
Recht) und S. S. Verchóvskij (für Dogmatik, Geschichte der alten
und mittelalterlichen Philosophie) 67). — An kirchlichen
Zeitschriften erscheinen im Auslande (neben den I. K. Z. XXXVII,
1947, S. 98 und 110 genannten) noch der «Vestnik rûsskago zâpa-
dno-evropéjskago patriârsego ékzârcha» (Bote des russischen
Patriarchatsexarchen für Westeuropa; Organ des Moskauer Exarchen

Seraphim) 68) und «Zizn Cérkvi» (Leben der Kirche), das

Anfang 1947 die seit Dezember 1945 erschienene «Cerkovnaja
Letopis» (Kirchliche Zeitschrift; 3 Nummern) als Organ der
Münchener (früher Karlowitzer) Synode fortsetzt 6i)). — Bischof
Nathanael (L'vov) von der Münchener Jurisdiktion entfaltet eine
lebhafte Tätigkeit in den Gemeinden und auf Reisen nach Rom
und in die Schweiz, um Russen, die in Europa kein Unterkommen
finden, den Übergang nach Amerika zu erleichtern 70).

Den russischen orthodoxen Gemeinden in den Vereinigten
Staaten von Amerika hat der Moskauer Patriarch mitgeteilt, er
sei grundsätzlich bereit, ihnen die im November 1946 in Cleveland
erbetene volle Autonomie ihrer inneren Verwaltung 71) zu
gewähren. Gleichzeitig hob er das seit 1937 über sie verhängte
«Verbot» auf. Die volle geistliche und Gebetsgemeinschaft sei nun
wiederhergestellt, und Metropolit Theophil erhielt den apostolischen
Segen des Moskauer Patriarchen. Die Ausarbeitung einer neuen
Verfassung «nach demokratischen Richtlinien» wurde in Angriff
genommen; sie soll spätestens in einem Jahre fertiggestellt sein 72).

64) Geb. 12. VI. 1867, 1896 Priester, Lehrer an höheren Schulen, seit
1920 im Auslande, 1923—1928 Pfarrer in Pressburg: VC2 Nr. 8, Juli, S. 1.

Ebd. S. 33—35 ein Verzeichnis seiner Schriften.
65) Geb. Baku 16. IV. 1913, seit 1923 in Nizza und Paris, studierte

erst die Rechte (1935 lie. en droit), 1938—1943 Theologie in Paris,
unterrichtet seit 1944 Dogmatik.

66) Geb. Reval 13. IX. 1921, seit 1928 in Belgrad, 1929 in Paris,
studierte 1940—1945 in Paris, seit 1945 als Dozent tätig.

67) VC 2 Nr. 8, Juli, S. 7 f.; Russie et Chrétienté II 79.
68) Inhalt des ersten Heftes: Russie et Chrétienté II (1947); S. 112.
69) Inhalt der Hefte 1—3: ebd. 114—116.
70) VC2 Nr. 8, Juli, S. 21.
71) Vgl. l.K.Z. XXXVII 111.
72) Ök. P. D. 21. IL, S. 5 f.; Church Times 18. IV.



— 233 —

Freilich ist der Umfang der dem Bischofsrat (Metropolitan Council)
der amerikanischen Kirche zu gewährenden Autonomie noch nicht
geklärt, und zur Besprechung dieser und anderer Fragen ist
Erzbischof Gregor von Leningrad und Novgorod am 20. Juni 1947

von Odessa nach den Vereinigten Staaten abgereist 73). Die
Ankündigung dieser Reise hat dem Teile des amerikanischen
Episkopats, der aus der Münchener (Karlowitzer) Hierarchie
hervorgegangen ist, den Anlass gegeben, sich — am 28. März 1947 —
von der Oberleitung des Metropoliten Theophil loszusagen und
die Anerkennung der «abgefallenen roten Kirche» in der UdSSR,
zu verweigern. Es handelt sich um Erzbischof Vitalis von Jersey
City und Ostamerika, Bischof Joasaph von Calgery und
Ostkanada, Bischof Hieronymos von Detroit und Cleveland sowie
Erzbischof Tychon von Seattle und Westamerika. Ihnen ist dabei
nur die kleine Zahl der von ihnen begründeten (5 bis 6) Gemeinden
gefolgt, und Metropolit Theophil hat alle Verbindungen mit ihnen
abgebrochen. Mit ihm halten weiterhin an der neu aufgenommenen
Verbindung mit Moskau fest Bischof Johann (Zlóbin) von Alaska74),
Bischof Benjamin von Pittsburg, Bischof Leontios von Chikago
und der (am 30. Mai 1947 neu eingesetzte) Bisehof Anton von
Montreal und Westkanada. Ihnen unterstehen etwa 350 Gemeinden
mit ungefähr 500 000 Gläubigen 75). Dieser Richtung gehört auch
der im Sommer 1947 geweihte Bischof Johann (Sachovskój) an,
bisher Archimandrit und Geistlicher in San Francisco (früher in
Paris), dem die Leitung der westlichen Vereinigten Staaten
übertragen wurde 76). — Hingegen hat die Münchener Synode den
Erzbischof Vitalis zum «regierenden Erzbischof der amerikanischen
und kanadischen Diözese der russischen orthodoxen Kirche ausserhalb

Russlands» ernannt 77). — Die Mönche des Klosters des

Hl. Hiob von Pocâev, früher in Ladomirovâ bei Bartfeld in der

,3) Ök. P. D. 18. IV., S. 4; Living Church 22. VI.; Kirche 11. V., S. 1;
Katholik 6. IX., S. 1.

74) Vgl. l.K.Z. XXXVII 111.
75) Living Church 20. IV.; Church Times 18. IV.; Herder-Korr. Juni,

S. 448; Katholik 6. IX., S. 282. — Eine Überschau über die jüngste
Entwicklung der russ. orth. Kirche in Amerika gibt Ralph Montgomery Arkush :

America, Karlovci and Mocow, in: Living Church 27. IV., S. 15 f. und
Broadsheet Mai/Juni, S. 2 f. — Bischof Anton ist seit 35 Jahren Geistlicher,
22 Jahre lang war er in Westkanada tätig, seit 1941 war er Geistlicher der
St. Peter- und Paulskirche in Montreal.

76) VC2 Nr. 8, Juli, S. 9.

") Ök. P. D. 27, VI, danach Cürkoven Vestnik 17. VIL, S. 14.



— 234 —

Ostslowakei 78), haben sich in Georgianville (N. Y.) niedergelassen
und geben dort ihre alte Zeitschrift «Pravoslavnaja Rus» (Orthodoxes

Russland) heraus. — Man trägt sich mit dem Gedanken,
in New York eine russische theologische Akademie zu gründen 79).

Anlässlich der Ankündigung des Besuchs des Leningrâder
Erzbischofs Gregor hatte Msgr. Fulton F. Sheen von der römisch -

katholischen Universität in Washington erklärt, er erscheine
«als ein Lehrer des Unglaubens an der Sowjet-Hochschule für
Atheismus». Gegen diese Unterstellung hat der Exarch des
Moskauer Patriarchen in Amerika, Metropolit Benjamin, beim päpstlichen

Nuntius in den Vereinigten Staaten Verwahrung
eingelegt mit der Bitte, diese an Papst Pius XII. weiterzuleiten. Er
erklärte darin, Metropolit Gregor komme nur als Vertreter des

Moskauer Patriarchen und der russischen orthodoxen Kirche,
die viele Jahrhunderte älter sei als der Kommunismus. Die Orthodoxen

der Vereinigten Staaten schielten nicht über die Landesgrenzen

nach einem andern weltlichen Oberhaupt. — Das Wochenblatt

der amerikanischen bischöflichen Kirche, «The Living Church»,
erklärt aber doch auf Grund dieser Polemik, die doppelte Bindung
der orthodoxen Christen in den Vereinigten Staaten an ihr
geistliches Oberhaupt in Moskau, Athen oder Konstantinopel und
zugleich an die politische Obrigkeit in Amerika sei eine genaue
Parallele zur Einstellung der römischen Katholiken 80).

In Teheran, der Hauptstadt Irans, wird eine russische orthodoxe

Kirche im Nóvgoroder Stil erbaut. Zum Geistlichen wurde
der Mönch Vladimir aus Jerusalem bestellt81), (der also der Münchener

Metropolitie untersteht). — Der russische Metropolit von
Peking (für Ostasien), Viktor, ist von den chinesischen Behörden
verhaftet worden, weil er im Verdacht stehe, bolschewistischer

Agent zu sein 82). — Am 31. Januar 1947 ist der frühere Gehilfe
des verewigten ostasiatischen Metropoliten Meletios 83),

Erzbischof (seit 1930) Demetrios (Nikolaj Feódorovie Voznesénskij), der

78) Vgl. I. K. Z. XXXII 35, XXXIV 53, XXXVI 85, XXXVII 114.

79) VC2 Nr. 8, Juli, S. 21 f.
80) Living Church 16. III., S. 5, 12 f.; Ök.P.D. 18. IV., S. 4—6;

Church Times 18. IV.
81) Broadsheet Febr./März, S. 4.
82) Russie et Chrétienté II 86, Anm. 27; Herder-Korr. II/III, S. 267 f.
83) Siehe l.K.Z. XXXVII 113.



— 235 —

auch an der theologischen Akademie in Charbin tätig war, auf
einer Reise in Leningrad gestorben 84).

Die ukrainische autokephale Kirche hat am 9. und 10. Mai
1947 in München eine Synode und vom 12. bis 14. Mai eine

Bischofstagung zum Zwecke der Zusammenfassung aller ukrainischen

orthodoxen Gemeinden in der Emigration abgehalten 85),

ohne doch dieses Ziel schon zu verwirklichen, das aber von einer

grossen Anzahl von Gläubigen gefordert wird 86). Auch die Frage
der Kirchensprache ist noch nicht zur Ruhe gekommen: während

die eine Richtung für den ausschliesslichen Gebrauch der
ukrainischen Sprache im Gottesdienste eintritt, gibt es auch Kreise,
die eine Ausrichtung der Kirchensprache nach den altüberlieferten
Ritualen fordern, da kirchliche und profane Sprache nicht
notwendig zusammenfallen mussten 87). — In einem Hirtenbriefe
zu Ostern 1947 hat der Leiter der Kirche, Metropolit Polykarp
(Sikorskyj), auf Jesus Christus als den einzigen Halt in den
stürmischen Zeitläuften der Gegenwart hingewiesen 88). — Im
Auftrage eines Ausschusses hat Bischof Silvester von Lübny und
Mirgorod einen Verfassungsentwurf für die ukrainische
autokephale Kirche ausgearbeitet, der sich im wesentlichen an die
bekannten Verfassungen autokephaler orthodoxer Kirchen
anlehnt. Bemerkenswert darin ist die geplante Einsetzung eines
Patriarchen mit dem Titel «Heiligster Patriarch der ukrainischen
orthodoxen Kirche, Metropolit von Kiev und Galic, Erzbischof
von Taurien, des Schwarzmeer-Gebietes und von Siceslâv 89) und
geistlicher Archimandrit des Kiever Höhlenklosters» (§ 13). An
seiner Wahl sollen sich auch Laien beteiligen. Als Kirchen- und
Verwaltungssprache ist ausschliesslich das Ukrainische vorgesehen
(§ 9), und neben allen kirchlichen Behörden, dem Patriarchat
(§§ 10—22), der all-ukrainischen Kirchenversammlung (Sobór)
(als beschliessendem Organ: §§ 23—28), der Hl. Synode (als

Verwaltungsorgan; §§ 29—37) sowie neben allen Bischöfen (§§41 bis
63) und Geistlichen (§§ 71—92) soll ein besonderer Kontroll-
ausschuss insbesondere zurÜberprüfung der Wirtschafts-undFinanz-

84) 2MP Febr., S. 4—6.
85) Nase 2yttja 12. V., S. 5; Orlyk Juli, innere Umschlagseite.
86) Ukraïnske Visti 4. VIIL, S. 3; 6. VIIL, S. 3.
87) Prof. Panteleimon Kovâliv in Ukr. Visti 20. VI., S. 4.
8S) Ukraïnska Trybuna 13. IV., S. 3.
89) Dnepropetrovsk Ekaterinoslâv, hier benannt nach der «Sic'»,

dem Mittelpunkte des Kosakenstaates im 17./18. Jh.



— 236 —

gebarung stehen (§§ 48—40, 64 f., 93). Neben der Hierarchie für
die eigentliche Ukraine sind Bischöfe auch für die Gebiete
vorgesehen, wo Ukrainer nur als Minderheit leben 90), ferner für
Kanada, und schliesslich ein Heeresbischof (im ganzen 8

Metropoliten mit 38 Bischöfen und 40 Vikarbischöfen) 91). — Eine
Aufnahme polnischer altkatholischer Studierender aus der in München
von Mag. theol. Kazimierz Bator organisierten Gemeinde in ihr
theologisches Seminar in dieser Stadt hat die ukrainische
autokephale Kirche (aus nationalen oder dogmatischen Gründen?)
abgelehnt92), solange sie sich nicht als «orthodox» bezeichnen.

Vom 22. bis 25. Mai 1947 fand zu Neuendettelsau in
Mittelfranken (Bayern) eine Arbeitstagung der ukrainischen evangelischen

Kirche in der Emigration unter der Leitung des
Superintendenten Prof. V. Küzev statt. Sie beschloss eine einheitliche
Organisation, die Unterstützung des ukrainischen christlichen
Vereins junger Männer (YMCA), die Ernennung eines Referenten
für Auswanderungsfragen, die Wahl eines evangelischen Rates
unter Leitung des Superintendenten und die regelmässige
Abhaltung von Kirchentagen. Die ukrainische evangelische Kirche
besteht aus Lutheranern (Leiter : Pastor V. Kokorüdz in
Neuendettelsau), Reformierten (Leiter : Pastor V. Borovskyj in Marburg
an der Lahn) und Baptisten (Leiter : Pastor J. Nisèyk in München-
Freimann) 93). — Der Organisator der ukrainischen presbyterianischen

Kirche in Galizien (1928/1930) und den Vereinigten Staaten,
der Geistliche Zenon Alexander Bycynskyj, ist am 19. Juni 1947

zu Ann Arbor (Mich.) gestorben 94).

90) Don-Gebiet mit dem Sitze Rostov oder Novocerkâsk — Wolga-Gebiet

mit dem Sitze «Volhorod» Stalingrad Caricyn — Astrachâii-Térek-
Gebiet mit dem Sitze Stavropol' oder Pjatigórsk — Kubâiî mit dem Sitze
«Ukramodâr» Krasnodar Ekaterinodâr — Graue Ukraine (Kazachstân
und Südwestsibirien) mit dem Sitze «Ukraïnoslâv» Karaganda — Grüne
Ukraine (Amur-Baikal-Gebiet mit Vladivostok bis nach Korea hinein) mit
dem Sitze Chabaróvsk.

91) Bischof Silvester : Cerkovnyj ustrij Ukra'iny (Der kirchliche Aufbau
der Ukraine), Neu-Ulm 1947. — Diese Schrift machte mir freundlicherweise
Herr Ivan Ivanjuk in Ansbach zugänglich.

92) Frdl. Mitteilung des altkatholischen Herrn Erzpriesters Dr. theol.
Mikolaj Zelezniak in Lodsch.

93) Ukraünske Visti 15. VI., S. 4.

94) Ebd. 1. VIIL, S. 4. — Geb. 8. XII. 1880 in Galizien, studierte
in Lemberg und 'Berlin, dann Theologie in Amerika; Herausgeber der
ukr. evang. Ztschr. «Ranok».



— 237 —

Zum Visitator der (mit Rom) unierten ukrainischen Gemeinden

in Westeuropa ist im Juli 1947 Bischof I. Bucko ernannt
worden 95). — Hilfsbischof von Preschau in der Slowakei wurde
im April 1947 der Professor am theologischen Seminar, Dr. Basileios
(Vasyl') Kopko; er hat die Aufgabe, die ins Sudetengebiet
umgesiedelten Ukrainer zu betreuen 96). — Bei Altenbeken in Westfalen

wurde ein uniertes Kloster des hl. Andreas gegründet 97). —
Der Visitator für Mitteleuropa, Bischof Nikolaus Vojakóvskyj, hat
mit Genehmigung des Vatikans den «Vatikanischen Ukrainischen
Emigrations-Ausschuss» (Vatykanskyj Ukraünskyj Emigracijnyj
Komitet VUEK) ins Leben gerufen 98). — Der Kardinalsekretär
der Hl. Kongregation für die Orientalischen Kirchen, Eugen
Tisserant, erklärte auf einer Reise in den Vereinigten Staaten von
Amerika, die standhafte Haltung der östhehen katholischen
Kirchen während der Prüfungen der Gegenwart sei ein grosser
Trost und eine grosse Hoffnung. Auch mit den «getrennten Brüdern
der Ostkirchen» verbinde die römisch-katholische Kirche ein
starkes Band des Leidens und der Verteidigung des Glaubens an
Jesus Christus "). — Der (frühere) Metropolit von Lemberg,
Dr. Josef Slipyj, wurde nach den neusten Nachrichten in Kiev
zu acht Jahren Zwangsarbeit zu Krasnoj ârsk in Sibirien verurteilt;
die übrigen Bischöfe erhielten durch ein Kriegsgericht je 6 Jahre
Zwangsarbeit 10°)

Die Zahl der Orthodoxen in Polen beträgt auch jetzt noch
350 000, die auf drei Diözesen, Warschau, Bialystok und neue
(West-) Provinzen, mit 8, 6 bzw. 5 Dekanaten und 160 Gemeinden

gegliedert sind. Neben dem Metropoliten Dionys (Konstantin
Waledynski) in Warschau amtieren die Bischöfe Timotheos (Szre-

ter) und Georg (Korenistov). Die beiden Erzbischöfe Hilarion

95) Na Cu2yni 12. VIL, S. 8.

96) Geb. Hrabskâ bei Bartfeld 21. IV. 1904, 1929 Priester, als solcher
in Prag und Preschau tätig: Na§e 2yttja 12. V., S. 1. — Vgl. D. S. -kyj :

Rusyfikacija i bol'sevizaeija Prjasivsöyny (Na osnovi opovidan ocevydcja
i hazety «Prjasivscyna») (Die Russifizierung und Bolschewisierung des
Preschauer Landes, auf Grund von Feststellungen eines Augenzeugen und
der Zeitung «P.» [des wöchentlich zweimal erscheinenden Organs der «Ukraïnska

Narodna Rada Prjasivscyni» UNRP Ukr. Nationalrats des
Preschauerlandes] gegründet 1. III. 1945), in: Orlyk II/7 (Juli), S. 16 f.

97) Konradsblatt 8. VI., S. 98.
98) Na Cuzyni 2. VIIL, S. 8.

") Herder-Korr., Juni, S. 452.
10°) UBI 18. VI., S. 11 f., nach der «Bait. Zeitschrift für den Osten»,

72/73, 15. III.



— 238 —

(Ohijénko) und Palladios (Vybida) sind nach Deutschland geflohen
und haben sich der ukrainischen autokephalen Kirche angeschlossen.
Die meisten Gläubigen sind polnischer Muttersprache. Die
Beziehungen zur Regierung sind korrekt. Die Autokophalie wird
offenbar von Moskau anerkannt101).

An dem im Mai 1947 in Prag gebildeten «Rat der Kirchen
in der Tschechoslowakischen Republik» (TschechischeBrüderkirche,
Lutheraner, Altkatholiken) hat sich neben der römisch-katholischen
und der tschechoslowakischen Nationalkirche auch die orthodoxe
Kirche nicht beteiligt102). Dagegen wurde anlässlich der
Johannes-Hus-Feiern in Tabor am 6. Juli 1946 ein orthodoxer
Gottesdienst gefeiert103). — Neben dem russischen Oberhaupte
der tschechischen orthodoxen Kirche, Erzbischof Eleutherios von
Rostov und Taganrog (Venijamin Aleksândrovic Voroncóv), der
des Tschechischen nicht mächtig ist, ist der frühere (1942—1945)
Verweser des Bistums, Erzpriester Cestmir Kracmâf, weiterhin
führend in der Leitung der Kirche tätig 104). Daneben hat die
serbische orthodoxe Kirche auch in der neuesten Verfassung weiterhin

die tschechische orthodoxe Kirche als ihr unterstehend angeführt

(vgl. unten S. 242).

Auch in Ungarn ist die Frage der Jurisdiktion noch nicht
endgültig geklärt. Vom 2. bis 23. August 1946 hatte sieh der neue
orthodoxe Bischof von Munkatsch, Nestor, dort aufgehalten, um
die aus Ungarn und Rumänen bestehende Kirche neu zu organisieren.

Sie soll einem russischen Bischof mit einem ungarischen
Koadjutor unterstellt werden; die Weihe eines ungarischen Bischofs
ist in Aussicht genommen. Bischof Nestor sprach dem
Kultusminister gegenüber die Hoffnung auf eine Gleichstellung der
orthodoxen Kirche mit den übrigen Bekenntnissen aus. Als
liturgische Sprache wünschen die Ungarn das Ungarische 105). Gegen
diese Tätigkeit der russischen Kirche hat die serbische auf ihrer

101) Broadsheet April, S. 3 f.
102) Kirche 8. VI., S. 1.

103) 2MP Aug. 1946, S. 16—20.
104) Metropolit Eleutherios wurde 1892 als Sohn eines Landgeistlichen

bei Moskau geboren, studierte an der Moskauer theol. Akademie, 1916
Priester, 1943 (nach seiner Verwitwung) Mönch und alsbald Bischof, Okt.
1945 in Ostasien: Nach liebenswürdigen Mitteilungen des Herrn Personalpfarrers

Franz Barejska in Wien.
105) Russie et Chrétienté II 90; vgl. 2MP Sept. 1946, S. 45—53 (von

Erzpriester Smirnóv). — Siehe I. K. Z. XXXVII 122.



— 239 —

Synode (vgl. unten S. 241) Verwahrung eingelegt und darauf
hingewiesen, dass die ungarische Kirche seit alter Zeit der
serbischen Rechtszuständigkeit unterstehe (Bischof Dr. Georg Zub-
kovic in Ofenpest, seit 1913). Ein Eingriff in dieses Verhältnis sei

um so weniger berechtigt, als die serbische Kirche nicht nur die
rumänische und serbische, sondern auch die russische Nationalität
vor einer Madjarisierung schütze. Schliesslich müsse auch auf die
Vergangenheit der beiden Geistlichen hingewiesen werden, die sich
an Moskau gewandt hätten. Von ihnen habe Johann Olâh enge
Beziehungen zu dem erschossenen kroatischen Patriarchen Her-
mogenes unterhalten 106) ; Johann Variu sei ein ausgeschiedener
rumänischer Geistlicher 107).

Die Rückkehr des Patriarchen Gabriel nach Belgrad 108)

hat der südslawischen (serbischen) orthodoxen Kirche offenbar
keine wesentliche Erleichterung gebracht. Zwar hatte der Patriarch
mehrmals eine Unterredung mit dem Leiter des Staates, Marschall
Tito 109), und anfangs hat er sich in öffentlichen Verlautbarungen
entschieden für die gegenwärtige Regierung eingesetzt, in einem
Masse, dass die Auslandsserben seine Äusserungen nicht mehr als
verbindlich ansahen 110). Im römischen «Osservatore Romano» war
bald darauf die Rede davon, der Patriarch sei in seinen Entscheidungen

nicht mehr frei1U). Tatsächlich hat die Ablehnung der
Regierungswünsche auf eine dem Aufbau des Bundesstaates
Südslawien angepasste Aufgliederung der orthodoxen Kirche, wie
sie besonders von Vertretern Makedoniens und Montenegros
vorgebracht wurde 112), zu einer Spannung des Verhältnisses geführt
und den Patriarchen zu einer öffentlichen Erklärung veranlasst,
der Staatsgewalt werde eine Aufspaltung der serbischen
orthodoxen Kirche nicht gelingen. Unmittelbar daraufhat der Patriarch
eine «Partisanenwache» erhalten113).

106) Vgl. I. K. Z. XXXVII 122.
107) Glasnik 1. V., S. 158.
los) vgl. I. K. Z. XXXVII 125.
109) Zuletzt 24.1.1947: Pantainos 1. IL, S. 77 nach der «Egyptian

Gazette».
uo) La Croix (Ztschr. der Pariser Redemptoristen) 24. I. ; danach

Pantainos 1. III., S. 120—122; Ekklesia 15. V., S. 158; Kath. Kirchenblatt
Hildesheim U.V., S. 3.

m) Churchman LUI.
112) Vgl. I. K. Z. XXXVII 123 f.
113) Basler Nachrichten 17. IV., Abendblatt, S. 2.



— 240 —

Darüber hinaus hat sich die Kirche überhaupt über eine

Missachtung ihrer Belange beklagt. Die Durchführung der
Agrarreform, die Aufhebung der Patriarchatssteuer, das Verbot der
kirchlichen Kollekten hatten sie ihrer Mittel und der Möglichkeit
einer Besoldung der Geistlichkeit und einer Unterhaltung der
kirchlichen Einrichtungen und Gebäude beraubt, die überdies
häufig beschlagnahmt wurden. Auch über das Verbot des
Religionsunterrichts ist Beschwerde geführt worden, und man hofft, dass

eine neue Fühlungnahme mit dem Staate eine Klärung dieser

Fragen herbeiführen könne 114). Freilich ist bei den Verhandlungen
des Metropoliten Josef von Skoplje und des Bischofs Nektarios
von Zvornik-Tuzla mit Marschall Tito (6. Dezember 1946 und
23. Januar 1947) sowie mit dem Präsidenten der Bundesrepublik
Serbien, Dr. Blagoj Neskovic, ein wesentlicher Erfolg nicht zu
verzeichnen gewesen115). So hatte die Synode, die vom 6. März
bis 3. April 1947 in Belgrad stattfand, eine ganze Anzahl
schwerwiegender Fragen zu behandeln. Darunter befanden sich
Massnahmen gegen den immer wieder vorkommenden Übergang von
Priestern in einen andern Beruf und das Fernbleiben von
Geistlichen und Diakonen von ihrer Residenz (sie sollen nach dem
Verstreichen einer angemessenen Frist aus dem geistlichen Stande
ausgeschlossen werden). Dazu kommen notwendige Disziplinar-
Massnahmen gegen Priester, die zusammen mit der von Staats

wegen erfolgten Verhaftung von Geistlichen die seelsorgerliche
Betreuung der Bevölkerung ernstlich gefährden und die zu dem
Beschlüsse führten, verwaiste Pfarreien der Verwaltung benachbarter

Sprengel zu überweisen. Weiter hofft man, durch die
Neugründung der geistlichen Schule in Prizren, die Weiterführung der

theologischen Fakultät in Belgrad unter unmittelbarer Leitung des

Hl. Synods (aber im Verbände der Universität) und schliesslich
durch die Abhaltung von theologischen Kursen für solche Kandidaten,

die eine weltliche Mittel- oder nur eine Grundschule absolviert

haben116), dem empfindlichen Priestermangel zu steuern.

(Für das serbische Bistum in Temeschburg — Rumänien —
besteht ein privater Prüfungsausschuss, vor dem jüngst vier Kandidaten

ihr Examen ablegten.) Weiterhin wurde die Bildung einer
Aufsichtsbehörde für den kirchlichen Besitz in Belgrad und Mass-

ni) Glasnik 1. L, danach Katholik 5. IV., S. 108.
116) Glasnik 1. V., S. 153 f., 173.
ll6) Cürkoven Vestnik 15. IL, S. 13.



— 241 —

nahmen gegen die mutwillige Zerstörung von Kirchengebäuden
sowie zur Förderung der kirchlichen Presse 117) beschlossen und
finanzielle Fragen verhandelt. Personen, die nicht kirchlich
getraut sind, werden als Paten ausgeschlossen. Auf Wunsch der
«Konstanzer Bruderschaft» in Prag (zur Erinnerung an Husens
Flammentod in Konstanz) als der Vertreterin der Lausitzer Sorben
wurde bestimmt, dass die serbische Kirche sich dafür einsetzen
wolle, dass diese Bevölkerung im Friedensvertrage von der «deutschen

Knechtschaft» befreit und in einem eigenen Staate zusammengefasst

werde.
Schliesslich hat die Synode noch Bestimmungen über die

kirchliche Eingliederung der durch den Friedensvertrag mit Italien
neu gewonnenen Gebiete gefasst. Danach kommt die Stadt Zadar
(Zara) zum Bistum Dalmatien118) und die Stadt St. Veit am
Flaum (Rijeka, Fiume) mit Istrien zum Bistum Karlstadt119).
Eng damit berührt sich die Neuordnung der Diözesaneinteilung
des Staates, die auf der Bischofs-Synode vom 24. April bis
21. Mai 1947 beschlossen wurde und ihren Niederschlag in der
neuen Verfassung (vgl. gleich unten) gefunden hat. Der Bischof
für die Serben in Amerika, Dionys, hat im St. Sabbas-Kloster zu
Libertyville (Pa.) eine serbische theologische Schule eröffnet und
die Sammlung der im Auslande lebenden orthodoxen Serben
übernommen 120). Ausserdem wurde im Januar 1947 für die serbischen

Emigranten im Dorchester Theological College in England eine

theologische Unterrichtsanstalt eröffnet m).
Den Höhepunkt der innerkirchlichen Reformen bildet schliesslich

der Erlass einer neuen Verfassung am 19. Mai/12. Juni
1947. Sie bestimmt die Einheit der Kirche (§1) unter ihrem
Patriarchen (§2) und führt ein eigenes Wappen (§3) und eine besondere
Fahne. Gottesdienstliche Sprache ist (für das ganze Staatsgebiet)
das Serbische mit kyrillischer Schrift (§4). Weitere Bestimmungen
betreffen ihre Gliederung in Gemeinden und Klöster (§ 5), das

117) Das Patriarchatsblatt «Glasnik» erscheint in einer Auflage von
25 000 Stück: Cürkoven Vestnik 15. IL, S. 13.

118) Bischof Arsen der Diözese Morava als Verweser der Diözese
Damatien hat der Stadt Zadar am 14./15. III. 1947 einen Besuch
abgestattet: Glasnik 1. VI., S. 189.

1]0) Ebd. 153—165.
12°) A. a. O. und ebd. 1. VI., S. 177 f.
121) Church Times 4. VII. — Das Seminar wurde am 25. I. 1947 vom

resignierten Bischof von Gibraltar, Harold Buxter, besucht: Broadsheet
Febr./März, S. 2 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1947. 17



— 242 —

Kirchenvermögen (§ 6), die Grundlagen der Lehre (§ 7),
Verwaltung (§ 8), Hierarchie (§ 9) und Geistlichkeit (§ 10) mit den
(schon bisher bestehenden) Verwaltungskörperschaften (§ 11). An
Bistümern bestehen jetzt: Belgrad-Karlowitz (Erzbistum, Sitz
des Patriarchen), Banat (Werschetz), Banjaluka, Batschka (Neusatz),

Branicevo (Passarowitz), Budimlje-Limgebiet (Bijelo Pole
im früheren Sandschak Novipazar), Karlstadt (Residenz hier oder
Piaski), Niederbosnien (Sarajevo), Dalmatien (Sibenik Sebenico
bzw. Split Spalato), Agram, Zachumlje-Herzegowina (Mostar),
Zvornik-Tuzla (Tuzla), Zlatovo-Strumica (Stip), Zica (Kraljevo),
Nis, Ochrida-Bitolj (Bitolj), Pakrac, Raszien (Raska)-Prizren
(Prizren), Skoplje, Syrmien (Karlowitz), Timok (Zajecar),
Montenegro-Primorien (Cetinje), Sabac-Valjevo (Sabac), Sumadija
(Kragujevac). Davon sind Erzbistümer: Montenegro, Skoplje,
Niederbosnien und Agram. Dazu kommen im Auslande: Chikago,
Ofenpest (s. oben Ungarn!), Temeschburg, Tschechoslowakei (siehe
oben!), Vikariat Skutari und Diaspora (§ 15). Die §§ 16—41
behandeln den innern Aufbau und die Geistlichkeit, die §§ 42—55
das Patriarchat (Geheime Wahl: § 49; absolute Mehrheit: § 50),
§§ 56—70 Bistums-Synod und Bischofs-Versammlung (Sabor) (als
gesetzgebendes und Aufsichtsorgan, dogmatische und Missionsfragen:

§ 70), die §§ 71—80 das grosse Kirchengericht, die §§ 81

bis 90 den Patriarchatsrat (für materielle und finanzielle Fragen),
die §§ 91—101 den Verwaltungsausschuss des Patriarchats, die
§§ 102—114 die Bistümer mit ihren Gerichten (§§ 115—135), den
Bistumsrat (§§ 136—143), den bischöflichen Verwaltungsausschuss
(§§ 144—158) und die Weihbischöfe (§§ 159—163). Daran schliessen
sich die Bestimmungen über die Gemeinden (§§ 164—178) und die

Kirchgemeinderäte (§§ 179—207) sowie die Klöster (§§ 208—213).
Den Beschluss bilden Bestimmungen über die geistliche Gerichtsbarkeit

(§§ 214—224), den theologischen Unterricht (§§ 225—234)
und den Kirchenbesitz (§§ 235—266)122). — Unmittelbar nach
dem Erlass der neuen Verfassung wurden einige schon jahrelang
verwaiste Bistümer neu besetzt123).

Dem verhafteten römisch-katholischen Erzbischof von
Agram, Dr. Alois Stepinac, soll die südslawische Regierung eine

122) Glasnik 1. VIIL, S. 193—224.
123) Der Bischof des Banats, Damaskin, wurde Metropolit von Agram,

der Bischof von Morava, Arsen, Metropolit von Montenegro-Primorien:
Glasnik 1. VI., S. 187; andere Bistümer: LVIII., S. 224—239.



— 243 —

Entlassung aus dem Gefängnis in Aussicht gestellt haben, wenn er
ein Gnadengesuch einreiche und Südslawien verlasse. Der
Erzbischof hat das abgelehnt und erklärt, er werde das Land unter
keinen Umständen verlassen124). — Die reformierte Kirche
Südslawiens hat während der Fastenzeit 1947 eine Volks-Evangeli-
sationswoche abgehalten, bei der während eines der beiden täglichen
Gottesdienste Bischof Dr. Alexander Agoston (ungarischer
Volkszugehörigkeit) in allen 40 Gemeinden sprach 125).

Die rumänische orthodoxe Kirche 126) hat in der Zeit vom
30. Mai bis 4. Juni 1947 den Besuch des Moskauer Patriarchen

Alexis erhalten, der von einigen Prälaten, darunter
Erzbischof Gregor von Leningrad, begleitet war und der rumänischen
Kirche Glück- und Segenswünsche der russischen Kirche
überbrachte. Aus diesem Anlasse fand eine Anzahl offizieller Empfänge
beim Patriarchen, beim König und beim sowjetischen Gesandten
statt127). Während einer Predigt in der Bukarester Kathedrale
kündigte Patriarch Alexis dabei das Moskauer Konzil an (vgl. oben
S. 223). — Die Beziehungen zwischen Kirche und Staat in
diesem Lande sind nach allgemeiner Ansicht nicht so gespannt
wie in einigen Nachbarländern: die Kirche wird nach offiziellen
Angaben vom Staate unterstützt, die theologische Fakultät und
die geistlichen Akademien arbeiten, der Religionsunterricht ist
zwar eingeschränkt, aber doch gewährleistet, und die Beziehungen
zur Regierung und zum Abgeordnetenhaus sind freundlich. Dem
Parlament gehören auch Priester an. — Das rumänische kirchliche
Zeitschriftenwesen leidet zwar unter Papiermangel128), gilt
aber als das beste in allen orthodoxen Ländern. Das Organ des

Hl. Synods, Biserica ortodoxa romàna (Die rumänische orthodoxe
Kirche), kann infolge seiner 70jährigen Tradition und der Mitarbeit
des Patriarchen und von 10 Professoren und Theologen als die
bedeutendste orthodoxe theologische Zeitschrift gelten. Daneben

124) Herder-Korr. Juni, S. 450.
*25) Ök. P. D. 25. IV.
126) Ygj_ jvan Snegarov : Romünskata pravoslavna cürkva (Die

rumänische orth. Kirche) (kurzer geschichtlicher Abriss), in: Godisnik
(Jahrbuch) na Sofijskija universitet. Bogoslovski fakultet, XXIII (1945/46),
Sofia 1946. — Über den Besuch des rumänischen Patriarchen in Russland
berichtet ausführlich (mit Abbildungen) 2MP Nov. 1946, S. 5—17; Cürkoven
Vestnik 27. III., VS. 15.

127) Cürkoven Vestnik 7. VI., S. 13 f.; Living Church 29. VI., nach
RNS.

128) Ök. P. D. 28. IL S. 4.



— 244 —

geben die theologischen Fakultäten und Akademien jeweils eigene
Zeitschriften heraus, von denen Revista Teologica aus Hermannstadt

in gebildeten Kreisen besonders verbreitet ist. Ferner
erscheinen laufend wissenschaftliche Veröffentlichungen. An
wissenschaftlichen Anstalten haben das Bibelinstitut beim Patriarchat
(gegr. 1925) sowie die Verlage der Siebenbürger Metropolitie und
des Klosters Neamtü besondere Bedeutung129).

Patriarch Nikodem (Munteanu) hat angesichts der schweren

Notlage infolge des Krieges und der Dürre (wohl auch der
Agrarreform) einen Aufruf zur Unterstützung der Notleidenden
erlassen130). Vom «Church World Service» (vgl. oben S. 225)
wurden der rumänischen Kirche Geldzuwendungen in Höhe von
15 000 sfr. zugewiesen; der Rest von 85 000 sfr. konnte noch nicht
überwiesen werden 131). — Auf den seit der Abreise des Bischofs
Polykarp (Morusca) bei Beginn des Krieges verwaisten Bischofsstuhl
der Rumänen in Amerika wurde zuerst Bischof Anthimos (Nica)
und nach dessen Ablehnung durch die Amerikaner Bischof Theodor
(Scorobet) aus Siebenbürgen ernannt. — Die Synode der rumänischen

Kirche in Detroit hat die Aufhebung der bisherigen
Verfassung und die Ausarbeitung einer neuen beschlossen, die den
amerikanischen Gemeinden volle innere Selbstverwaltung geben
soll132).

Die rumänischen Baptisten sind nun wieder unbeschränkt
zugelassen worden 133) und haben gegenwärtig 1400 Kirchen und
Bethäuser. In ihrer theologischen Schule, die von einem
Absolventen des baptistischen Seminars in Louisville (Kent.) geleitet
wird, sind augenblicklich 52 Studenten eingeschrieben. — Dagegen
sollen die unierte rumänische Kirche (im nördlichen
Siebenbürgen) und die römisch-katholische Kirche auch hier mit Schwierigkeiten

zu kämpfen haben 134).

Einer besonders starken gegnerischen Propaganda sieht
sich die bulgarische Kirche gegenüber, die sich angesichts der
Tatsache, dass sie in dem Verfassungsentwurf überhaupt nicht
erwähnt wird und dass dort die Trennung von Kirche, Staat und

129) Sim. Simeonov : Cürkovnata kniznina v Rumünija (Das kirchl.
Schrifttum in Rumänien), in : Cürkoven Vestnik 9. IV.

13°) Ök. P. D. 18. IV., S. 3 f.
131) Katholik 12. IV., S. 116.
ï32) Living Church U.V., nach RNS.
133) Über das Verbot vgl. I. K. Z. XXXIII 167.
lsi) Churchman 15. IV., S. 22.



— 245 —

Unterricht festgelegt wird 135), zur Einreichung einer Denkschrift
an die Regierung und das Abgeordnetenhaus veranlasst sah. Darin
wird daran erinnert, dass alle bulgarischen Staatsmänner die
Kirche als wahre Volkskirche anerkannt und ihre Verdienste für
die Kultur und die Entwicklung des bulgarischen Volkes
hervorgehoben haben. Sollte die Trennung — obgleich fast das ganze
Volk orthodox sei — doch geschehen, so müsse sie im Geiste eines

guten Willens und gegenseitigen Vertrauens erfolgen. Die Kirche
müsse dann wenigstens als Körperschaft des öffentlichen Rechts
anerkannt werden 136) und die Möglichkeit haben, sich selbst zu
organisieren. Freiheit des Kultus, des Glaubens, der Predigt und
des Unterrichts sowie die Möglichkeit eines sozial-karitiven Wirkens
müssen verbürgt werden. Die Kirche müsse mit staatlicher
Unterstützung rechnen können; die bürgerliche Eheschliessung dürfe
nur fakultativ eingeführt werden. Der Unterricht in den Schulen
müsse in ideologischer Hinsicht neutral bleiben; Religionsunterricht

müsse wenigstens wahlweise zugelassen werden 137). — Da
staatlicherseits in den Schulen weitgehend der dialektische
Materialismus als Grundlage des Unterrichts gilt und die kirchliche
Presse sowie das Erscheinen kirchlicher Literatur durch
Papiermangel weitgehend beschränkt ist (auch der Rundfunk ist der
Kirche verboten)138), wird die angeregte Verstärkung der religiösen
Propaganda durch Herausgabe von Literatur 139) schwer
durchführbar sein, und auch die Abhaltung von katechetischen Kursen
für Erwachsene und die Durchführung von religiösen Kursen
innerhalb der Einzelgemeinden140) stösst auf Schwierigkeiten.
Auch die Freistellung von Kandidaten der Theologie vom Militärdienst

ist abgelehnt und im Gegenteil verlangt worden, dass nur

135) § 62 des Vorschlags stellt die Familie unter den Schutz des Staates
und erklärt die bürgerliche Trauung für verbindlich ; § 63 sichert den Bürgern
Freiheit des Gewissens und Bekenntnisses zu, vgl. M. 2. Markov in Cürkoven

Vestnik 18. III., S. 3 f. und 12. V., S. 2—4 sowie 17. VIL, S. 3—5.
136) Dieses Zugeständnis haben verschiedene Kulturverbände, Bürgerund

Geistlichen-Vereine gefordert: Cürkoven Vestnik 18. III., S. 13;
27. III., S. 14.

137) Exarch Stefan hat sich anlässlich der Abschaffung der Schulgebete
und des Religionsunterrichts gegen diesbezügliche Herabsetzungen des
stellvertretenden Unterrichtsministers gewandt: Cürkoven Vestnik 27. III.,
S. 13. — Ök. P. D. 7. III., S. 3 f. (danach Katholik 12. IV., S. 116) ; Herder-
Korr. Juni, S. 450.

138) Ök. P. D. 7. III., S. 3 f.
139) Cürkoven Vestnik 7. VI., S. 57.
14°) Cürkoven Vestnik 23. V., S. 3 f.; 5. VIL, S. 3 f.



— 246 —

der geweiht werden dürfe, der seiner Militärpflicht genügt habe 141).

Doch hat der Hl. Synod durch einen Besuch seiner Mitglieder
beim Ministerpräsidenten Georg Dimitrov am 15. Juni 1947 noch
einmal einen Vermittlungsversuch gemacht und die Bereitwilligkeit
zur Mitarbeit zum Ausdruck gebracht142) ; neue Massnahmen sind
freilich nicht bekannt geworden.

Auch die theologische Fakultät in Sofia hat gegen die
geplante Abtrennung von den übrigen Fakultäten und die
Verwandlung in eine theologische Hochschule zu kämpfen. Sie weist
auf die Bedeutung der Religion für die Öffentlichkeit und ihre
Stellung in der Wissenschaft hin, die auch in andern Staaten
trotz Trennung von Kirche und Staat anerkannt werde. Überdies
bestünden zahlreiche Verbindungen zur historisch-philosophischen
und zur juristischen Fakultät143). — Ferner wurde die Notwendigkeit

eines wissenschaftlich gebildeten Klerus unterstrichen144);
aus diesem Grunde müssen die Theologiestudenten neben dem
Russischen auch eine abendländische Hauptsprache (deutsch,
französisch, englisch, italienisch) lernen145). Wie intensiv der

Kampf ist, der gegen die materialistische Auffassung geführt wird,
ergibt sich aus der grossen Zahl von Themen, die die Stellung der
Kirche zu diesen Fragen oder aber die Verdienste bedeutender
Kirchenmänner für das bulgarische Volk behandeln146).

Um den neuen Strömungen in Staat und Gesellschaft
entgegenzukommen, wird die Ausarbeitung eines neuen Exarchats-
statuts geplant. Zu diesem Zwecke ist ein eigener Ausschuss
gebildet worden 147). Über die geplanten Änderungen «in demokratischem

Geiste» verlautet, dass ein Ausschuss zur Bewältigung der
wirtschaftlichen, finanziellen und sozialen Schwierigkeiten
zusammentreten soll (das ist inzwischen am 27./30. Juni unter Leitung
des Metropoliten Paisios von Vraca geschehen 148). Überdies soll
eine kulturelle und eine Nachrichtenabteilung gebildet werden,
und solange der normale Religionsunterricht verhindert werde.

141) Cürkoven Vestnik 26. IV., S. 14.
142) Ebd. 5. VIL, S. 10. — Zum 65. Geburtstage des Ministerpräsidenten

sprach Exarch Stefan seine Glückwünsche aus: ebd. S. 1.
143) Ebd. 1. IL, S. 9—11.
144) Ebd. 20. L, S. 10.
146) Ebd. 5. VIL, S. 6.
146) Ebd. 20. I. ff. (fast in jeder Nummer). Ebenso in Duchovna

Kul'tura Jan. ff.
147) Cürkoven Vestnik 4. L, S. 14.
148) Ebd. 5. VIL, S. 12.



— 247 —

müsse er auf freiwilliger Basis organisiert werden. Die Regierung
möge Sorge tragen, dass er von keiner Seite gestört werde 149).

Äussere Ereignisse sind nur wenige zu verzeichnen. Die
Kirche hat im April das 25jährige Jubiläum des Exarchen Stefan150)
und am 28. Februar den 75. Jahrestag der Wahl des 1. Exarchen
Anthimos (1872—1877, f 1888) gefeiert151). — Unter den
Neujahrsgratulanten für den Exarchen befand sich auch der Erzbischof
von Canterbury 152). — An die Stelle des am 5. April 1947
verstorbenen Metropoliten (s. 17. Juni 1939) Eulogios von Sliven 153)

ist am 6. Juli der Titularbischof von Stobi, Nikodem, getreten 154).

Im Gegensatz zu der verhältnismässigen Duldung der orthodoxen

und muslimischen Kirchenbehörden 155) sind die
römischkatholischen in Albanien weiterhin Verfolgungen ausgesetzt.
Der apostolische Nuntius, Bischof Franz Gjini, ist verhaftet, und
zahlreiche Franziskaner sind ausgewiesen worden. Der
Religionsunterricht ist einschneidenden Beschränkungen unterworfen 156).

Die griechische orthodoxe Kirche ist zwar keinerlei Schwierigkeiten

von seiten des Staates ausgesetzt, hat sich aber doch
veranlasst gesehen, einen Aufruf gegen chiliastische Schwärmereien

und die von solchen Bewegungen verbreiteten
Druckerzeugnisse, insbesondere gegen die «Zeugen Jehovas» «Ernsten
Bibelforscher»), zu veröffentlichen 157). 181 Persönlichkeiten des

öffentlichen Lebens (Gelehrte, Künstler, Schriftsteller) haben einen
Aufruf erlassen, in dem sie sich gegen die auf dem Balkan weit

149) Ebd. 15. IL, S. 1 f.; 26. IV., S. 13.

15°) Ebd. 27. III., S. 1 (Bild) und S. 2—10 (dabei ein Aufsatz über
die Stellung des Exarchen Stefan zur kirchlichen Reform und einer aus der
Feder des Leiters der russischen Gemeinden in Bulgarien, des Erzpriesters
Seraphim, über sem Verhältnis zur russischen Kirche) ; vgl. auch ebd. 9. IV.,
S. 11 und dazu I. K. Z. XXXVII 182 f.

151) Cürkoven Vestnik 1. IL, S. 8 f.; Bild: 27. IL, S. 1.

152) Ebd. 1. LL, S. 11.

153) Ebd. 9. IV., S. 13, 16, Bild: 26. IV., S. 1, Lebensbeschreibung
ebd., S. 2 f. (geb. Vraca 3. III. 1890, studierte u. a. in Tschernowitz, 1921

Archimandrit, 1931 Titularbischof v. Smolensk, Aug. 1936 Rektor des
Geistl. Seminars in Sofia).

154) Ebd. 17. VIL, S. 1 f. (mit Bild) (Nikolaj Nikolov Piperov, geb. Rusé
18.1. 1895, studierte in Sofia und Oxford, 1922 Mönch, Lehrer und
Bibliothekar, 1939 Sekretär des Hl. Synods, 1941 Leiter des geistl. Seminars in
Philippopel).

15ä) Herder-Korr. Febr./März, S. 261.

156) Ebd. Juni, S. 450 f.; Ekklesia 15. V., S. 158; Churchman 1. IL
157) Pantainos 1. VI., S. 274 f.



— 248 —

verbreitete Freigeistigkeit innerhalb der gebildeten Klassen wenden.
Die Weiterentwicklung der Menschheit habe eine Erneuerung der
geistigen Grundlagen zur Voraussetzung, und diese sowie die
Neuordnung des politischen und sozialen Lebens könne nur auf der
Grundlage des Christhchen stattfinden 158). — Im Zusammenhang
mit den Auseinandersetzungen über die geistigen Grundlagen
steht der am 3. Mai 1947 vom Hl. Synod erlassene Aufruf gegen
den noch immer in den nördlichen Landesteilen tobenden
Bürgerkrieg159) und der Aufsatz, den der Metropolit Michael von Korinth
über das Verhältnis von Kirche und Kommunismus herausgegeben
hat160). — Zur inneren Stärkung des Gemeindelebens, aber auch

zur Verwendung im Schuldienste und zu Hilfeleistungen innerhalb
der Gemeinden ist das Gesetz über die «Apostolische Diakonie
der griechischen Kirche» (vom 21. Februar 1946) veröffentlicht
worden (27. März 1947)161). Durch Gesetz ist die Verschmelzung
einer grossen Anzahl von Kirchgemeinden in zahlreichen Diözesen
des Königreichs verfügt worden (28. Dezember 1946) 161a). — Die
am 6./8. Februar 1947 überbrachte Einladung des «Ökumenischen
Rates der Kirchen» zur Teilnahme an der Weltkirchenkonferenz
in Amsterdam 1948 ist von der Kirche angenommen worden 162).

Vom Ökumenischen Rate der Kirchen hat die griechische Kirche
bisher insgesamt 513 792 840 Drachmen (1 027 586 $) an Spenden
erhalten163). — Am 1. April 1947 wurde der neue König Paul
durch den Erzbischof Damaskenos von Athen vereidigt164) ; er
hat zwei Tage später auch die Beisetzung des verstorbenen Königs
Georg IL vorgenommen 165). — Als Vorbereitung auf den Besuch
des Ökumenischen Patriarchen (vgl. gleich unten) haben im Mai
1947 drei Metropoliten aus der Türkei an der ZweiJahreskonferenz
der griechischen Kirche in Karyes teilgenommen166). — Die

158) Ebd. 11. IL, S. 87—90.
159) Ekklesia 15. VI., S. 177.
16°) Ebd. 1. VIL, S. 196—198.
lel) Ebd. LIV., S. 99—104, 110; 15. VI., S. 181 f.
161a) Veröffentlicht im Amtsblatt der Reg. 4. IL, abgedruckt: Ekklesia

1. VI., S. 168—171.
162) Ebd. 15. IL, S. 61; 1. III., S. 71—73; Cürkoven Vestnik 27. III.,

S. 16; Ök. P. D. 7. IL
163) Ekklesia 1. III., S. 73—76.
184) Hannoversche Neueste Nachrichten 5. IV., S. 1.

165) Ekklesia 15. IV., S. 124 f.
166) Living Church 18. V.



— 249 —

Athos-Klöster sind durch die Kriegsereignisse nicht unmittelbar
berührt worden 167).

Angesichts der gesteigerten Aktivität des Moskauer Patriarchats

hat sich nun auch der Ökumenische Patriareh von Konstantinopel,

MaximosV. (Vaportzis), veranlasst gesehen, die Beziehungen
zur griechischen Landeskirche zu verstärken. Entgegen einem

langjährigen Brauche seiner Amtsvorgänger hat er — offensichtlich

mit Erlaubnis der türkischen Regierung — das Land verlassen
und ist am 22.Mai 1947 in Piräevs eingetroffen, also fast zu der
gleichen Zeit, die Patriarch Alexis für seinen Besuch in Bukarest
ausersehen hatte. Nach zweitägigem Aufenthalt in Athen hat er
sich in Begleitung der Metropoliten von Laodikeia und Sardes nach
Kiphisia in Attika begeben, wo ihn der zuständige Metropolit
erwartete168). Die Vertretung während seiner Abwesenheit hat
Metropolit Dorotheos der Prinzeninseln übernommen169). Angaben
über die Besprechungen zwischen den beiden Kirchenfürsten werden
nicht gemacht. Man nimmt an, dass die Reise des Patriarchen
gleichzeitig der Wiederherstellung seiner stark angegriffenen
Gesundheit 17°) diente, die zu Gerüchten Anlass gegeben hatte,
der Patriarch wolle zurücktreten 171), und die die englische
römischkatholische Zeitschrift «The Tablet» schon zur Bezeichnung des

Metropoliten der amerikanischen Griechen in Boston, Athenagoras,
als wahrscheinlichen Nachfolgers veranlasst hatte 172). Diese
Gerüchte sind um so nachdrücklicher als grundlos dementiert worden
(7. Juni 1947)173), als man (angeblich wegen seines Widerstandes

gegen die ihm vom Moskauer Patriarchat zugedachte Rolle)
schon dazu überging, seine Krankheit auch als eine geistige zu

167) Küche 14. IX., S. 3.

168) Ekklesia 1. VI., S. 161 f., 172, 175; Cürkoven Vestnik 7. VI., S. 13;
Living Church 1. VI.; Ök. P. D. 6. VI.; Küche 29. VI., S. 1.

169) Living Church 1. VI.
17°) Offizielle Bulletins der Ärzte wurden am 29. XII. 1946, am 17.1.

und am 27. IL 1947 herausgegeben und stellten eine allmähliche Besserung
seiner allgemeinen Schwäche (Asthenie) fest: Orthodoxia Okt./Dez. 1946,
S. 422 f.; Jan./Febr., S. 60 f.; Cürkoven Vestnik 4. L, S. 16.

171) Herder-Korr. Juni, S. 447 f.
172) Ebd. ; Cürkoven Vestnik 17. VIL, S. 13 f. hatte sogar vier mögliche

Nachfolger genannt. — Metropolit Athenagoras hatte am 28. VIIL 1946
die Glückwünsche der amerikanischen Griechen überbracht: Orthodoxia
Juli/Sept. 1946, S. 352.

173) Pantainos 11. VI., S. 292.



— 250 —

bezeichnen 174). Der Widerstand gegen die vom Patriarchen
verfolgte Haltung ist in den unter sowjetischem Einflüsse stehenden
Ländern so stark, dass die bulgarische Zeitschrift «Naroden Pastir»
(Volkshirt) einen offenbar inspirierten Aufsatz brachte, der
behauptet, das Ökumenische Patriarchat habe jede wirkliche Autorität
verloren, da es sich zu sehr für griechische Belange eingesetzt habe.
Man müsse dazu übergehen, den Ökumenischen Patriarchen ohne
Rücksicht auf die Nationalität aus Kandidaten aller orthodoxen
Kirchen zu wählen. Dann werde die türkische Regierung ihn auch
als ökumenisch anerkennen und ihm schliesslich das Recht der
Exterritorialität zuerkennen müssen. Weigere sie sich dessen, so

liege nichts im Wege, den Sitz des Ökumenischen Patriarchats nach
Moskau zu verlegen 175).

Durch einen Beschluss der Hl. Synode vom 2. April 1946

wurde die Wiedereinberufung von Synodalausschüssen zur
Aufsicht über die theologische Schule auf Chalki, für kanonische
Fragen, für nationale Kirchenfragen, Wirtschaftsfragen,
Klosterangelegenheiten, den Hl. Berg (Athos), Probleme der amerikanischen

Kirche, äussere Kirchenbeziehungen, Prüfung, für eine
gesamt-orthodoxe Synode und gesamtchristliehe Tagungen, Büchereien,

Aufbewahrung kirchlicher Gewänder, Geräte und Archive
gefasst176). — Der Patriarch hat im Juli/August 1946 die theologische

Schule auf Chalki besucht177). — Nach der Angliederung
des Zwölfinselgebietes (Dodekanes) an Griechenland hat der
bisherige Metropolit von Australien, Timotheos (Evangelinidis),
am 16. Januar 1947 die Diözese Rhodos und der neu geweihte
Bischof Prof. Emmanuel (Karpathios) die Metropolitie Kos
übernommen 178). Auf Patmos wurde im Stauropegion-Kloster des

Hl. Johannes des Theologen eine theologische Schule zur
Ausbildung der Geistlichkeit des Zwölfinselgebietes errichtet179). Zum
neuen Metropoliten für Australien mit der Residenz Sydney wurde
der langjährige Melbourner Geistliche, Archimandrit Theophylakt
(Papathanasópulos), ernannt 18°). — Die bisher der türkisch-

174) Kath. Kirchenblatt Hildesheim U.V., S. 3.
175) Herder-Korr. Mai, S. 393.
"6) Orthodoxia April/Juni 1946, S. 241 f.; März/April, S. 104 f.
177) Ebd. Juli/Sept. 1946, S. 347—350.
178) Ebd. Jan./Febr., S. 65; Ekklesia 1. IL, S. 42; 1. III., S. 68—71;

Pantainos 1. III., S. 127 f.; Living Church 18. V.
179) Orthodoxia März/April, S. 107.
1S0) Ebd.; Ekklesia I.V., S. 142.



— 251 —

sprachigen orthodoxen Gemeinde des Geistlichen Euthymois
(türkisch: Papa Eftim) in Konstantinopel-Galata zur Verfügung-
stehende Kirche, in der kein Gottesdienst mehr gehalten worden
war, wurde von den Behörden wieder dem Ökumenischen Patriarchat

zurückgegeben 181). — Der Ökumenische Patriarch hat auf
deren Bitten hin die Jurisdiktion über die 100 000 nach Deutschland

geflohenen orthodoxen Letten (meist wohl Russen aus Lettland

übernommen und sie dem Amtsbereiche seines Exarchen
für Mittel- und Westeuropa, des Metropoliten Germanos von
Thyatira, zugewiesen182). — In der Nacht 20./21. Juli 1946 ist der
Gründer und Herausgeber der Patriarchatszeitschrift « Orthodoxia »

(seit 1925), Metropolit (seit Dezember 1927) Meletios (Lukas
Lukâkis) von Christüpolis, in Konstantinopel gestorben183). Sein

Nachfolger als Herausgeber der Zeitschrift ist Metropolit Dorotheos
(Jeorjiâdis) der Prinzeninseln. — Am 6. Dezember 1946 starb
auf Chalki der ehemalige (Februar 1932 bis 11. November 1942)
Rektor der dortigen theologischen Schule, Metropolit (seit 3.
September 1930) Emil (Konstantin Papadimitrios) von Philadelphia184).

In der geistlichen Akademie der armenischen Kirche in
Ecmiadzin haben 35 Studenten das erste Studienjahr abgeschlossen.
Der Lehrplan, der vom Katholikos Georg VI. (Cörekgian) selbst

ausgearbeitet wurde, umfasst sechs Jahre. Der Katholikos wendet
sich an die Armenier der ganzen Welt mit der Bitte, Patenschaften
für die Ausbildung der Priester zu übernehmen. Ihre Zahl wächst ;

für das neue Schuljahr, das im November beginnt, werden etwa
70 Zöglinge erwartet185). — Ende Oktober 1947 soll in Paris
durch Erzbischof Artavâzd Surmejân die erste Diözesankonferenz
der westeuropäischen Armenier (aus 12 Kirchenbezirken)
stattfinden186). — Zum Moskauer Konzil sind auch die unierten
Armenier eingeladen worden187).

181) Ekklesia 1. VIL, S. 206.
182) Orthodoxia Okt./Dez. 1946, S. 436; Ekklesia I.V., S. 142.
183) Orthodoxia Juli/Sept. 1946, S. 261—263 (geb. 1862 auf Rhodos,

studierte in Chalki, dort 1923 Schulleiter, 1925 Bischof, 1927 Metropolit,
1928 Mitglied der Nationalsynode).

184) Ebd. Okt./Dez. 1946, S. 419—421: Geb. Pânormos (Bandirma am
Marmara-Meer) 1892, studierte in Chalki, seit 1920 im Patriarchat tätig,
1928 Bischof von Milet, 1931 Generalsekretär der Hl. Synode und Prof.
in Chalki.

185) Ök.P.D. 4. VII; danach Cürkoven Vestnik 17. VIL, S. 14 f.
186) Ök. P. D. 20. VI.
187) Konradsblatt 17. VIIL, S. 138.



— 252 —

Am 23. Oktober 1946 wurde von der englischen Regierung
das Gesetz von 1937, das die ordnungsmässige Wahl eines
Metropoliten auf Kypern unmöglich machte, aufgehoben 188). Daraufhin
begab sich am 24. März 1947 im Auftrage des Ökumenischen Patriarchen

der Metropolit Joachim von Derkä über Athen dorthin, um
bei der Durchführung der Wahl behilflich zu sein189). Die Wahl
fiel am 20. Juni auf den bisherigen Verweser (seit 1933), den
Metropoliten Leontios von Paphos, einen eifrigen Verfechter der
Vereinigung Kyperns mit Griechenland. Er hatte zu diesem Zwecke
im Januar 1947 den Erzbischof von Canterbury besucht 19°).

Metropolit Leontios wollte die Wahl anfänglich nicht annehmen
und liess sieh nur durch den Vertreter des Ökumenischen Patriarchen

dazu bewegen. Der Widerstand des Bischofs von Kyrenia
gegen seine Wahl konnte beschwichtigt werden191) Doch ist
Metropolit Leontios schon am 26. Juli 1947 gestorben192).

Die Assyrer (Nestorianer) waren während der kommunistischen
Herrschaft in der persischen Provinz Aserbaidschan (1944—1946)
in ihren Wohnsitzen am Urmiasee starken Bedrückungen
ausgesetzt. Die christlichen Schulen waren geschlossen; der
Religionsunterricht in den staatlichen Schulen verboten193). — Im Irak
gibt es jetzt zwei assyrische Bischöfe. Man bemüht sich, ihre Zahl
zu erhöhen und ein Priesterseminar einzurichten 194). Andererseits
spricht man davon, die Assyrer im Felsengebirge in Kanada
anzusiedeln. Ihr Patriarch Simon XXI. Jesse lebt schon seit
1940 in Chikago 195).

Der Patriarch der Chaldäer (unierten Nestorianer) (seit
9. August 1900), Mär(j) Josef Immanuel IL, Thomas, ist in Mossul

gestorben. Er war hier 1852 geboren und wurde 1879 zum
Priester geweiht196).

188) Orthodoxia Okt./Dez. 1946, S. 437.
i89) Ebd. März/April, S. 106; Ekklesia LIV., S. 111; 15. V., S. 158.
19°) Ekklesia 1. IL, S. 46. Er erhielt 58:18 Stimmen, Broadsheet

VII/VIII, S. 2.
191) Ebd. LVII., S. 204, 207; Pantainos LVII., S. 330; Church

Times 27. VI.
192) Church Times 1. VIIL; Pantainos 1. VIIL, S. 391; Ekklesia

LVIII., S. 237 f., 240.
193) Herder-Korr. Febr./März, S. 265.
194) Broadsheet Febr./März, S. 2.
195) Katholik 12. IV., S. 116.
196) Suso-Blatt 17. VIIL, S. 164.



— 253 —

Der Patriarch der jakobitischen (monophysitischen) Syrer,
Ignaz XXXVIII., Ephraem Bar Saumä, hat zwei Bücher über
die Geschichte seiner Kirche veröffentlicht197).

Als erster Vertreter der Maroniten nach dem Kriege weilte
der Erzbischof von Tripolis (im Libanonstaate) in Rom 198). —
Für die 90 000 Maroniten und etwa 10 000 unierten Melchiten in
Brasilien wurde je eine Kirche in Rio de Janeiro eingeweiht199).

Der Patriarch von Jerusalem, Timotheos (Themélis), hat am
9. Mai 1947 vom britischen Oberkommissar für Palästina, Sir Alan
Cunningham, einen hohen Orden verliehen bekommen200). Im
Heiligen Lande leben jetzt etwa 120 000 Christen, darunter 70 000

Orthodoxe, 5000 «Protestanten» (darunter auch die Anglikaner?)
und 40—50 000 Katholiken (dabei wohl auch Unierte) 201).

Patriarch Christof IL (Dannlidis) von Alexandrien hat seine
Absicht bekanntgegeben, im Sommer Zentralafrika zu besuchen,
um die Arbeit der dortigen Missionen zu inspizieren. Mit dem
Moskauer Patriarchen ist er wegen der am Nil lebenden serbischen
Geistlichen in Verbindungen getreten 202). Im übrigen nimmt er
in griechischem Sinne lebhaft am politischen Geschehen Anteil.
Er sandte ein Begrüssungstelegramm an den Präsidenten Harry
S. Truman wegen dessen Hilfeleistung für Griechenland und die

Türkei203), ferner an den neuen König Paul204) und an König
Georg VI. von Grossbritannien 205) anlässlich seines Aufenthalts

I97) Mär Ignatius Aphram I. Barsaum: Ad-Durar an-nafîsa (Die
kostbaren Perlen). The history of the Arab (so!) Christian Church, I. Band:
Up to the 5th century. Hims 1940, 614 S. (In arabischer Sprache.) —
Derselbe: Al-Lu'lu' al-manthür (Die Prosa-Perle). The history of sciences and
literature of the Assyrians, Hims 1943, 560 S. (Die — offenbar nicht
ganz genau wiedergegebenen — Titel nach eurem Katalog der Bücherei
Sassoon in Jerusalem). — Vgl. auch Albert H. H ourani (Hurrânî): Minorities

in the Arab World, London 1946.
19S) Suso-Blatt 17. VIII., S. 614.
199) Herder-Korr. Mai, S. 405.
20°) Ekklesia 1. VIL, S. 206 f.
201) Herder-Korr. Mai, S. 401.
202) Broadsheet Febr./März, S. 4. — Die Patriarchats-Bibliothek

veröffentlicht: KaxâXoyoi xrjç Haxgiag%ixrjç BißXioxrjxrjc, Band I
(Handschriften) und II (alteDrucke), Alexandrien 1945 und 1946 : Pantainos 1 l.VL,
S. 290—292. —Erschienen ist ferner: Kyrilliana. (Eine Festschrift zu Ehren
des 1500. Todestages des Hl.Kyrill L, Patriarchen von Alexandrien,
herausgegeben von den Franziskanern des Seminars "Ayioç KvgiXXoç m Gïze
(Gïza), 1946 Inhaltsangabe von Prof. Eugen Michailidis in Pantainos,
21. IV., S. 205—207.

203) Pantainos 21. III., S. 156, und 21. IV., S. 203 f.
204) Ebd. 11. IV., S. 183 f.
2°5) 17. IL: ebd. 21. IL, S. 108.



— 254 —

in Kapstadt. Anlässlich des Todes des griechischen Königs sprachen
ihm dieser Haltung entsprechend die Alexandriner russische und
israelitische Gemeinde ihr Beileid aus 206). Der Patriareh drückte
seine Verwunderung darüber aus, dass 200 amerikanische
«protestantische» Geistliche im «Nationalverband für
sowjetischamerikanische Freundschaft» die amerikanische Griechenlandhilfe

für unnütz erklärt hatten. Demgegenüber müsse er doch
darauf hinweisen, dass die Grundlage des russischen Staates der
Atheismus sei und dass die Sowjetunion ihre Weltherrschaft,
also auch die des Atheismus, erstrebe 207). — Zu seinem Exarchen
für Nordamerika und Kanada hat der Patriarch den Metropoliten
der Pentapolis, Christof (Kondojorjis) aus Smyrna, ernannt, der
sich kürzlich von der Jurisdiktion des Exarchen des Ökumenischen

Patriarchats, Athenagoras in Boston, losgesagt hatte und nun die
Aufsicht über die St. Konstantins- und Helena-Kirche in New
York sowie über die Kirchen in Chikago, Cleveland und Lowell
(Mass.) ausübt. Der Ökumenische Patriarch hat demgegenüber
betont, er allein besitze das Recht, in Amerika einen griechischen
Exarchen zu unterhalten 208).

Die Patriarch-Photios I.-Patriarchatsschule wurde im
Juli 1947 von 222 Gymnasiasten und 185 Grundschülern besucht209).

— Im Zusammenhang mit den Auseinandersetzungen mit den
syrischen Orthodoxen wird hinsichtlich der Besitzrechte an den
Ländereien ein gerichtlicher Entscheid angestrebt 210).

Aus der koptischen Kirche 211) sollen nach einer Mitteilung
des Bischofs von Worcester jährlich etwa 1000 Personen zum
Islam übertreten, während der Übergang der Muslime zu einem
andern Glauben nach wie vor unmöglich sei212).

Im Zusammenhang mit der Unabhängigkeitserklärung Indiens
am 15. August 1947 haben sich für die etwa 2 000 000 Christen

206) Ebd. 11. IV., S. 192.
207) Ebd. 21. IV., S. 204; Ekklesia 15. V., S. 158.
2°8) Living Church 26. L, S. 9.
209) Pantainos 11. VIL, S. 350 f.
21°) Ebd. 21. IL, S. 106 f.
2U) Vgl. W. H. Worrell : Short account of the Copts, Michigan 1945,

68 S. (mit 12 Abbildungen). — Über die abessinische Kirche handelt:
Douglas O'Hanion: Features of the Abyssinian Church, 1946, SPCK.
(Behandelt vor allem abessinische Kirchenbräuche auf Grund eines längeren
Aufenthaltes in diesem Lande.) Vgl. Sobornost' III. Reihe, Heft 1 (Frühjahr
1947), S. 30.

212) Pantainos I.V., S. 225.



— 255 —

des Eingeborenenstaates Trawankur (ein Drittel der Bevölkerung)
verschiedene Schwierigkeiten ergeben. Der Bau christlicher
Schulen wurde stark eingeschränkt und die Anlage neuer Friedhöfe
verboten. Die Regierungsbeihilfe wird den katholischen (d. h. meist
uniert-nestorianischen) Schulen entzogen, wenn sie nicht den
staatlichen Lehrplan übernehmen und damit ihren konfessionellen
Charakter aufgeben. Die Konversionen werden sehr erschwert.
Die vier syro-malabarischen Diözesen haben (1946) 891 296

Angehörige mit 978 Priestern und 2854 Nonnen 213). — Der uniert-
syrische Erzbisehof von Trivandrum, Johannes (Mär[j] Iwanis),
hat im Sommer 1947 New York besucht214).

In Japan ist der (frühere Metropolit Sergius am 10. August
1945 plötzlich gestorben. An seiner Stelle übernahm vorläufig der
japanische Erzpriester Samuel Usawa die Leitung der Kirche 215).

Später hat dann der Moskauer Patriarch einen Abgesandten für
Japan ernannt, doch wurde diesem vom amerikanischen
Oberbefehlshaber, General Leslie MacArthur, trotz der Einsprache
Moskaus die Einreise verweigert. Dafür wurde von der amerikanischen

orthodoxen Kirche (wohl der russischen Metropolit
Benjamin von Pittsburg zum Exarchen für Japan ernannt und ist
zu Weihnachten 1946 in Tokio eingetroffen. In der dortigen orthodoxen

Kirche, in der sich an Festtagen bis zu 1000 Personen
einfinden, hat er das Geburtsfest Jesu Christi gefeiert. Die amerikanische

Militärverwaltung fördert diese Regelung, um ein Eindringen
des bolschewistischen Einflusses zu unterbinden 216).

September 1947 Bertold Spuler

213) 1923 waren es 440 000; eine der beiden Zahlen dürfte nicht
zuverlässig sein. — Vgl. H. Roper : Die Zukunft des Katholizismus in Indien,
in: Stimmen der katholischen Welt, Bonn, Jg. 1947, Heft 4, S. 304—310.

214) Ukraünske Visti 4. VIL, S. 2.

215) 2MB Aug. 1946, S. 55 f.; danach Cürkoven "Vestnik 1. IL, S. 13.
Über den Metropoliten Nikolaus (Ono) (vgl. I. K. Z. XXXII 60) werden
keine Angaben gemacht.

216) Herder-Korr. April, S. 356; Ök. P. D. 28. III., S. 4; Church Times
1. III.


	Die orthodoxen Kirchen

