Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 2

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404230

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die orthodoxen Kirchen

Innerhalb der Sowjetunion !) hat sich das Verhéltnis von
Kirche und Staat weiterhin gefestigt. Die Grundlage der Neu-
regelung bildet die Anerkennung der orthodoxen Kirche als
einer «6ffentlichen Korperschafty am 22. August 1945. Seit-

Beniitzte Quellen: Véstnik Cerkovnoj Zizni (abgekiirzt: VC Z),
(Bote des kirchlichen Lebens), hrsg. von der Russischen Christlichen Stu-
dentenbewegung, Red. L. A. Sander, Boulogne sur Seine (beniitzt zur
Berichterstattung auch die «interessante und vorziiglich dokumentierte»
Orthodoxe Chronik in der I. K. Z., vgl. VCZ Dez., Nr. 7, S. 26) — Ortho-
doxia, ethisch-religiose Zeitschrift (des Okumenischen Patriarchats), hrsg.
in Konstantinopel v. Meletios Lukakis — Ekklesia, Zeitschrift des Athener
Erzbistums — Pantainos, Wochenschrift des Alexandriner Orthodoxen
Patriarchats — Clirkoven Vestnik, Organ der Bulgarischen Orthodoxen
Kirche, Sofia — Pravoslaven Misioner, bulg. Zeitschrift, Sofia (Prav.
Mis.) — Glasnik, Amtsblatt der serbischen orthodoxen Kirche, Belgrad.

Okumenis cher Pressedienst (Ok. P. D.), Genf — Religion News
Service (RNS), haufig verwendet in anglikanischen Zeitschriften — Ka-
tholische Internationale Presse-Agentur (KIPA), Freiburg im
Uchtland (Schweiz) — Herder-Korrespondenz, Freiburg im Breisgau.

Church Times, anglikanisches Wochenblatt, London — Living
Church, anglikanisches Wochenblatt — The Churchman, amerikanisch-
bischoéfliche Zeitschrift, New York. — The Eastern Churches Broad-

1) Zur allgemeinen Lage sind zu vergleichen: Stefan Cankov: Siivre-
mennoto poloZenie na ruskata pravoslavna clirkva (Die gegenwirtige Lage
der russischen orthodoxen Kirche), in: Clrkoven Vestnik 2. 1., S. 6—8. —
Ders.: Obedinitelni 1 razdinitelni nasoki v ruskata pravoslavna clirkva
(Einigende und trennende Stréomungen in der russ. orth. Kirche), ebd.
18. IX., S. 2—4 (bes. die Auseinandersetzungen in den auslandsrussischen
Kirchen). — Werner Haugg: Die politische Situation der orthodoxen
Kirche in Sowjetrussland, in: «Die Wandlung», 1946, Heft 10/11, S. 903 bis
917 (Dokumente aus der Kriegszeit). — Archimandrit Methodios (Metodij)
gibt in Prav. Mis. XIV (1946), S. 162—197, eine Ubersicht iiber die russische
Kirche seit 1917 und die Verfolgungen. — Eine ausfithrliche Beschreibung
der Wahl des russischen Patriarchen Alexis findet sich in Orthodoxia
Febr./Marz 1945, S. 35—46.

Wiladimir N. Lossky: HEssai sur la théologie mystique de 1'Eglise
d’Orient, Paris 1944. ‘

Eine neue Darstellung der orthodoxen Kirchen bietet F.D. Bacon:
Eastern pilgrimage, London 1945 (?), The Lutterworth Press. — Kritische
Bemerkungen dazu verdffentlicht Edward Every: A protestant considers
Eastern Orthodoxy, in: Broadsheet April/Mai, Supplementary, S. 2—4 und
Juni/Juli, 8. 3.

Bei Zitaten ohne Jahreszahl in den folgenden Anmerkungen isb
stets das Jahr 1946 zu erginzen. In andern Fillen ist die Jahreszahl
hinzugefiigt.



— 99

her darf sie wieder die Glocken lduten lassen und eigene Gebédude
besitzen. Die staatlichen Behorden sind gehalten, fir die mate-
riellen Bediirfnisse der Kirche (Baumaterialien, Gewander, Mess-
bedarf usw.) zu sorgen, die ihr zu einem verbilligten Preise zur Ver-
fiigung gestellt werden 2). Die Wiedereroffnung von Kirchen (in
den Jahren 1944—1946: 837) schreitet fort, iiberwiegend auf dem
flachen Lande 2). Ausserdem wird die Wiederherstellung zer-
storter kirchlicher Gebidude betrieben, und in neuen Stadten, wie
in Magnitogérsk am Ural, werden ganz neue Kirchen errichtet ¢).
Im iibrigen sind die gottesdienstlichen Bauten noch sehr ungleich
verteilt. In der Didzese Leningrad, die unter dem Terror der

sheet (Broadsheet), Ztschr. der Ges. d. Hl. Alban und HI. Sergius, London —
Sobornost’, Halbjahresschrift des gleichen Verbandes, London.

Altkatholischer Gemeindebote, Singen am Hohentwiel — Die
Sendung, Bistumsblatt der altkatholischen Kirche in Osterreich, Wien —
St. Konradsblatt, Bistumsblatt fur die Erzdiozese Freiburg — Katho-
lisches Kirchenblatt fur die Erzdiézese Freiburg — Katholisches
Kirchenblatt fiir das Bistum Hildesheim — Suso-Blatt, Konstanzer
Sonntagsblatt — Die Kirche, Evangelische Wochenzeitung, Berlin.

Ukrainékyj Bjuleten’ Informacij (UBI), (Ukrainisches Nach-
richtenblatt), hektographiert, ohne Ort — Ukrainéke Slovo (The Ukrai-
nian Word), Weekly Paper, Regensburg — Naga Poita (Our Mail), Ukrai-
nian Weekly News, Heidenau bei Tostedt, Kreis Harburg — Cas (Time),
Ukrainische Wochenzeitung, Niirnberg — Ukrain$ki Visti (Ukrainian
News), Neu-Ulm — Nedilja (The Sunday), Ukrainian Weekly, Aschaffen-
burg — Ukrainéka Trybuna (Ukrainian Tribune), Weekly, Miinchen —
Visti ukrainskoho dopomohovoho komitetu v Belgii (Bulletin
du Comité Ukrainien de secours en Belgique), Briissel.

Fiir die Beschaffung von Material habe ich aufrichtig zu danken dem
hochwiirdigsten Herrn Bischof der schweizerischen Christ-Katholiken, Univ-.
Prof. Dr. Adolf Kiiry in Bern, Herrn Prof. Dr. Alfons Maria Schneider
und Herrn cand. phil. Omelian Pricak, beide in Gottingen.

Am 1. Juli 1946 wurde in Rom ein «Informationsdienst fir die
Ostkirchen» eingerichtet, der vierzehntigig eine Zeitschrift herausgibt
mit Nachrichten aus Siidosteuropa und dem Nahen Osten (auch fiir die
nichtunierten Kirchen), und zwar nur dokumentarisch, nicht polemisch:
Herder-Korr. Nov., S. 113 f.

%) «Der Weg» (Bern) 6. I1. 1947, S. 7 («Kirchliches Leben in Russland»,
8. 6/7) und Serge Bolshakoff (= Bol’sakov) in Church Times 30. VIII.,
danach Ok.P.D. Nr. 32. ' '

%) 57 v.H. der 46 457 Pfarrkirchen des Jahres 1917 sind jetzt wieder

[fur gottesdienstliche Zwecke zugianglich: So Kultusminister Kérpov in Prag
Juni 1946 (vgl. unten S.121).

1) Ok. P. D. Sept., Nr.34, S.3, nach Mitteilungen des Geistlichen
Stanley G.Evans in «Religion and the People» (Wochenblatt in Birming-
hﬁm)a Sept. — Allerdings soll es in Magnitogérsk schon vorher eine Privat-
kirche gegeben haben, vgl. I. K. Z. XXX, 1940, S. 157.



— 100 —

Gottlosenverbinde sehr gelitten hat, gibt es jetzt 300 Pfarreien
und je eine Kirche auf etwa 30 000 Bewohner 5). Ferner liegen fiir
folgende Diozesen (die ja mit den staatlichen Verwaltungsbezirken
zusammenfallen — wie in Frankreich) Angaben des «Vorsitzenden
des staatlichen Biiros fiir die Angelegenheiten der orthodoxen
Kirche», Georgij Georgievi¢ Karpov, vor (der jetzt die Amts-
bezeichnung «Kultusminister» fithrt): Stalingrad: 60 Kirchen;
Jaroslavl’: 210; Moskau: 278; Odessa: 600; Vinnica: 839; Kursk:
etwa 250 6).

Zu dieser #usseren Zusammenarbeit gesellt sich jetzt auch
ein gewisses Hand-in-Hand-Gehen aut dem Gebiete der inneren
Politik 7). Die Kirche hat die Betreuung der Kriegerwaisen und
der Verwundeten (in staatlichem Auftrage) in die Hand genommen,
und sie wird auch beim Wiederaufbau der zerstérten Gebiete heran-
gezogen. Freilich darf das nicht dariiber hinwegtéduschen, dass
die Trennung zwischen Kirche und Staat weiterhin aufrecht
erhalten bleibt, und die Geistlichen bezeichnen es selbst als un-
denkbar, dass etwa einer von ihnen dem obersten Sowjet oder
auch nur einem Dorf-Sowjet angehéren konne, und sie lehnen
diesen Gedanken selbst ab ®). Die Kirche betont ihren rein geist-
lichen Auftrag, und Erzbischof Photios von Orél und Brjansk
hat bei seiner Predigt in Paris am 27. August 1946 unterstrichen,
dass der Kirche lediglich die Durchfithrung des Auftrages Jesu
Christi obliege und dass jeder «Biirger des Himmelreiches» eine
grosse Verantwortung fiir die Grundausrichtung seiner Existenz
trage. Im Hinblick darauf koénne die Kirche sich mit keinen zu-
falligen irdischen Kinrichtungen, mit keinen zeitbedingten sozialen
Stromungen und mit keiner politischen Tendenz verbinden ?).
Kommt es in der russischen Offentlichkeit einmal zu Diskussionen
(die durch das verfassungsrechtliche Verbot der religiosen Propa-
ganda nicht ganz ausgeschlossen sind), so werden vor allem mora-
lische Fragen besprochen, nicht aber dogmatische oder apologe-

’) Nach einem Vortrage des Anm. 4 genannten Geistlichen Evans
in der Londoner « Gesellschaft des Hl. Johannes von Damaskus», am 16. XI.,
wiedergegeben in Living Church, 15. XIIL., S. 13.

¢) An der Anm. 4 genannten Stelle.

7) Uber den aussenpolitischen Einsatz der russischen orthodoxen
Kirche wurde schon bisher laufend berichtet; vgl. dazu auch unten, S.112f.

8) Evans wie Anm. 4.

°) Russkie Novosti (Tageszeitung, Paris) 30. VIIIL., danach Ok. P.D.
Sept., Nr. 34, S.4 f.



— 101 —

tische 19). Das liegt natiirlich vor allem daran, dass die Gegen-
satze zwischen Christentum und Marxismus stark emp-
funden werden 11). Die Vertreter der staatlichen Gewalt, wie der
Leiter des Biiros fiir die Angelegenheiten der orthodoxen Kirche
in Leningrad, M. Kudnarev, betonen selbst, dass der Marxismus die
Priester, aufs Ganze gesehen, nur wenig beeinflusst habe, abgesehen
von formalen Methoden der Dialektik 12).

Dieser Gegensatz wird also offen zugestanden, es werden
aber seit 1943 keine praktischen Folgerungen daraus gegen die
Kirche als Organisation gezogen. Natiirlich wird sein Bestehen
trotzdem gefiihlt, und daraus erklédrt sich die Lage der orthodoxen
Kirche in der Offentlichkeit zu einem wesentlichen Teil. Schon
wiederholt konnte darauf hingewiesen werden, dass die kirchen-
treuen Kreise sich ganz iiberwiegend aus Personen iiber 40 Jahren
zusammensetzen, d. h. aus jener Generation, die in ihrer Jugend
noch eine unmittelbare Berithrung mit der Kirche hatte. Diese
Tatsache kann nicht deutlich genug betont werden, und sie wird
nun von authentischer Seite erneut bestédtigt. Die Krzbischofe
Gregor von Leningrad und Photios von Orél und Brjansk betonen
in einer Unterredung, junge Menschen «fehlten nicht ganz» in der
Kirche, in der Mehrzahl kimen aber reife Menschen dorthin. Unter
diesen habe sich der verldssliche Kern der Gemeinden durch die
Erfahrungen der letzten Jahre wesentlich erweitert, und es scheine
ein tiefes Bediirfnis und ein Nachdenken iiber die Kirche statt-
zufinden. Freilich sei die Besinnung, die der Krieg hervorgerufen
habe, bei manchen wieder verflogen. Und wenn auch der Kirchen-
besuch auf dem flachen Lande etwa 50 v. H., in der Stadt nur
etwa 15 v. H. der Bewohnerzahl betrigt 13), so betonen die beiden
Kirchenfiirsten doch, dass das Erwachen des kirchlichen Lebens
sich vor allem in den Stidten abspiele. (Es zeigt sich also hier die-
selbe Erscheinung, wie sie z. B. in Deutschland in den letzten
Jahrzehnten zu beobachten war, wo die Landbevélkerung viel-
fach konservativ am Christentum festhiilt, wo aber die eigentliche
Besinnung auf das Evangelium sich in den gebildeten Schichten

1) La Réforme (Prot. Wochenschrift, Paris) 1946, Nr. 75 und 76: Aus-
- fuhrungen des franz. prot. Pfarrers J. Jousselin iiber seine Eindriicke in
Russland, wiedergegeben im Ok. P.D. Sept., Nr. 31, S. 4.

11) Ebd. S. 5.

) 8. G. Evans, wie Anm. 4.

B) J. Jousselin, wie Anm. 10.



— 102 —

vollzieht.) Die Jugend, die zur Kirche komme, stamme vor-
wiegend aus Studenten- und Beamtenkreisen; Arbeiter finde man
nur wenig. Doch liessen «auch» Parteimitglieder ihre Kinder
taufen 14). ; _

Der Grund fir diese Entwicklung ist jedem Einsichtigen klar.
Er liegt darin, dass der Religionsunterricht an Jugendliche
unter 18 Jahren nach wie vor durch die Verfassung verboten ist,
dass also die Wahrheiten des Christentums nicht in dem Alter
aufgenommen werden diirfen, in dem sie am festesten Wurzel im
Menschen schlagen. Dagegen erfahrt die heranwachsende Jugend
eine eingehende Unterweisung in den Lehren des historischen Ma-
terialismus, der ja, wie schon betont (I. K.Z. XXXVI, 1946,
S. 228), auch zum religisen Problem weiterhin in seinem Sinne
Stellung nimmt. Zwar ist nach einer Mitteilung des Prasidenten
der siidlichen baptistischen Union in den Vereinigten Staaten von
Amerika, Dr. Louie D. Newton (der kiirzlich die UdSSR. be-
reiste), der Religionsunterricht zu Hause und in der Kirche nicht
verboten, aber von einem organisierten kirchlichen Unterrichte ist
sonst nichts bekannt geworden, und die Angaben der genannten
Personlichkeit iiber die volle Religionsfreiheit in Russland (vom
Verbote der «Propaganda» abgesehen) — wie sie auch die offizielle
Sowjetpropaganda feststellt 1) — werden in andern baptistischen
Kreisen der Vereinigten Staaten, so von O. K. Armstrong in
Springfield (Missouri), dem Leiter der baptistischen Laien dieses
Staates, in Abrede gestellt mit dem Hinweis darauf, dass die
baptistische Auffassung von Religionsfreiheit auch die Erlaubnis,
ohne Zensur zu predigen, eine schlechte Regierung zu kritisieren
und Missionare in- und ausserhalb des Landes auszusenden, um-
fasse. Auch bei Vortrdgen Dr. Newtons ist dieser Widerspruch
laut geworden 19).

Am stiarksten macht sich dieser Miflstand hinsichtlich der
kirchlichen Unterweisung der Jugend auf dem Gebiete desPriester-
nachwuchses geltend. Die Unmoglichkeit, eine ausreichende Zahl

14) Herder-Korr. Dez., S. 164 nach der franz. rom.-kath. Wochenzeitung
«Temps présents». Dass das Problem der «Entchristlichung der Jugend»
z. B. auch die rom.-kath. Kirche in Frankreich erschreckt, berichtet
F.Lovsky in der franz. evgl. Wochenzeitung «La Réforme», vgl. Herder-
Korr. Dez., S. 181.

1) Vgl. den Aufsatz von Antonina Schapowalowa (Sapovalova):
Religionsfreiheit in der UdSSR., in der «XKirche», 1. XII., S. 2.

16) The Churchman, 15.1X.



— 103 —

von Geistlichen einzusetzen, hat die Kirche gezwungen, nicht nur
Diakone alsbald zu Priestern zu weihen, sondern sogar bekannte,
kirchlich gesinnte Laien in den Dorfern als Pfarrer zu verwenden,
die iiberhaupt keine theologische Ausbildung besitzen. Kenn-
zeichnend ist in diesem Zusammenhange der Beschluss einer Synode
der Diozese Garten (Grodno) vom 9. bis 12. Mai 1946, Erginzungs-
kurse fiir die Geistlichkeit durchzufithren, den Priestern téigliche
Bibellektiire vorzuschreiben, ihnen Richtlinien fir die Durch-
fithrung der hl. Taufe zu geben und ihnen die Pflege des Kirchen-
gesangs, die Kinhaltung der Fasten und das Tragen geistlicher
Gewandung vorzuschreiben 7). Die neu erdffneten Priester-
seminare konnen den Bedarf erst allmahlich decken, und auch
sie werden «meist» von idlteren Leuten («iiber 40 Jahren») besucht.
Es zeigt sich also auch hier die oft beobachtete Erscheinung, die
sich fiir das Weiterleben der russischen Orthodoxie hochst ver-
hingnisvoll auswirken kann und die fiir die — jetzt 9918) —
Monchs- und Nonnenkloster ebenso gilt. Deren Insassen hat der
Staat iibrigens die Unterhaltung eines Handwerks- oder landwirt-
schaftlichen Betriebes vorgeschrieben 19).

Die Zahl der theologischen Akademien betrigt ]etzt 3, die
der Ditzesanseminare 12 (gegen 4 und 57 vor 1917)20). Am 1. Ok-
tober 1946 wurde im Beisein des Patriarchen Alexis sowie ver-
schiedener Bischofe und staatlicher Wiirdentridger in Moskau
neben dem bisherigen Seminar die theologische Akademie ersff-
net 21). Ausserdem bestehen pastoral-theologische Kurse z. B. in
Odessa (seit 15. Juni 1945) und in Leningrad (seit 22. November
1945) 22). — Der Priestermangel hat allerdings die russische
Kirche — wie der Rektor des Moskauer theologischen Seminars,

17) VCZ Dez., Nr. 7, S. 24 f., nach dem « Zurnal Moskovskoj Patriarchii»
(Zeitschrift des Moskauer Patriarchats) 1946, Nr. 7.

13) Evans, wie Anm. 4, S. 4; Jousselin, wie Anm. 10, S. 4.

19) Nach den Mitteilungen der beiden KErzbischofe, wie oben Anm. 14.
— VCZ Dez., Nr.7, S.25 f.

20) S. Bolshakoff: English priest reports on visit (in Russia), nach
dem Anm. 5 genannten Vortrage in: Living Church, 15. XII., 8. 13. —
Ders.: The religious revivals in Russia, in: Church Times, 30. VIII.

21). Nedilja, 20. X., S. 1; Ok. P. D. Nov., Nr. 42, 8. 237; Kirche, 1. XII.,
S. 7. — Uber die Einweihung einer Kirche im Theologischen Institut in
Moskau am 29. Dez. 1945 berichtet « Zurnal Moskovsko} Patriarchii», Jan.,
danach Prav. Mis. XIV (1946), S.267—273.

?%) « Zurnal Moskovskoj Patriarchii», Okt. 1945 und Jan. 1946, danach
Prav. Mis. XIV (1946), S.279—284 bzw. 273—279; vgl. auch Glasnik,
1. X1I., S. 262.



— 104 —

Prof. S. Savinskij, feststellt — nicht dazu verleitet, die Anforde-
rungen herabzusetzen oder lediglich «eine Abstraktion der theolo-
gischen Wissenschafty zu bieten. Fiir die Schiiler — die (ausser
den Moskauern) in einem Internat wohnen — wurden «innere Ver-
haltungsmassregeln» erlassen, die eine Grundausrichtung auf dag
Priesteramt ermoglichen. Dadurch sollen alle nicht geeigneten
Elemente ausgeschieden werden; am Schlusse des 1. Schuljahres
waren von 36 Kandidaten nur 18 iibriggeblieben. Die Priifungs-
ordnung wurde erschwert, und die Leistungen der ersten beiden
Kurse stiegen seither nicht unbetriichtlich. Die Teilnehmer des
3. Kurses sind den Anforderungen der alten theologischen Aka-
demie durchaus gewachsen und nun in die neu errichtete iiber-
fithrt worden. Das Vorlesungssystem wurde zugunsten. eines
Schulstundensystems aufgegeben. Wie Patriarch Alexis in der
Abschlussrede des 2. Schuljahres betonte, ist damit die gangbare
Form gefunden, «und auf das Seminar richten sich nun nicht
nur die Blicke der kirchentreuen Bewohner der Sowjetunion, son-
dern auch der Orthodoxen im Auslande, besonders in den
slawischen Liandern. KEbenso, wie zahlreiche heutige geistliche
Wiirdentriger in den slawischen Léndern, aber auch in Ruménien,
thre Ausbildung vor dem 1. Weltkriege in den russischen geist-
lichen Seminaren genossen, wollen sie nun auch ihren geistlichen
Nachwuchs dorthin entsenden ?)». — In diesem Zusammenhange
ist es kennzeichnend, dass der Beschluss, das Kirchenslawische
in der Liturgie nicht durch das Russische zu ersetzen, damit be-
griindet wird, das Kirchenslawische bilde eine Art von «Lingua
franca» unter den slawischen Orthodoxen 24).

Angesichts dieser Aufwirtsentwicklung der geistlichen Aus-
bildung in Russland und angesichts des vom Patriarchen betonten
Eifers scheint die russische Kirche jetzt auch mit wissenschaft-
lichen theologischen Arbeiten hervorzutreten, die bisher noch
gianzlich fehlten, so dass man sich iiber die innere Entwicklung
einstweilen noch kein Bild machen kann. Erzbischof Gregor von
Leningrad kiindigte das KErscheinen folgender Werke an: Ein
Buch iiber das Alte Testament mit dem Titel «Vor Christus», ein
dreibéindiges Werk «Das orthodoxe Wahrheitssymbol» (iiber theo-
logische und philosophische Fragen), «Das Christentum und die

23) «Zurnal Moskovskoj Patriarchii», Juli, danach VCZ Dez., Nr. 7,
S.23 f. und Ok.P.D. 24.1.1947, Nr. 3, S.2 f.
#4) Church Times 6. XII.



— 106 —

Entwicklungstheorie», das «Kirchenrecht» und schliesslich die Pre-
digten des Krzbischofs in sechs Bénden #). Freilich betonte der
Erzbischof in seiner Unterredung im August 1946 (vgl. oben
S. 100), dass «theologische und ideologische Fragen in der russischen
Religiositat vorlaufig keine Rolle spielen» 26). Doch hat sich nun
der Inhalt des «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» (Zeitschrift des
Moskauer Patriarchats) dahin geéndert, dass an Stelle der zahl-
reichen offiziellen Kundgebungen (Drahtungen, Gliickwiinsche
u. dgl.) mehr Aufsitze, besonders geschichtlichen Inhalts, und Be-
schreibungen kirchlicher Ereignisse getreten sind. Ausserdem ent-
halt jedes Heft einen kurzen Aufsatz iiber ein geistliches Thema.
Als Herausgeber zeichnet jetzt an Stelle des Patriarchen ein Re-
daktionsausschuss 27).

Der Mangel an Geistlichen macht sich auch in dem Fehlen
von Bischofen bemerkbar, und auch hier ist die Mehrzahl iber
50 Jahre alt, doch gibt es auch einige unter 40 Jahren. Von den
m Januar 1945 von der Nationalsynode geplanten 98 Ditzesen
sind erst 65 eingerichtet (dazu 10 im Auslande), und auch hiervon
konnten vorldufig nur 59 besetzt werden 28). Anfang 1946 wurden
zweimal hintereinander «Bischofsschiibe» vorgenommen, und zwar
durch die Ernennung von Erzpriestern und durch Umbesetzungen.
Davon wurden zusammen 22 Diézesen betroffen 2°). Bemerkens-
wert ist hierbei, dass die Berufungen und Versetzungen sich iiber

%) Evans’; Aufsatz, vgl. oben, Anm. 4.

%) Herder-Korr. Dez., S. 164.

27) VCZ Dez., Nr. 7, 8. 42—45, mit kennzeichnenden Ausziigen.

28) Bolshakoff: The religious revival, wie Anm. 20.

2) Fur Garten und Barénoviéi: Erzpriester Konstantin Grinévi¢ aus
Moskau — fiir M6lotov (frither Perm’): Erzpriester Johannes Lavrinénko,
bisher (eistlicher an der russ. Kirche in Marienbad; fiir Pinsk und Brest:
Daniel Juz'vjuk (frither in Riga, vgl. unten S. 106) — fiir Chabdrovsk und
Vladivosték: Abt Benedikt (Pljaskin) aus Omsk (mit dem Auftrage, die
Bistiimer Omsk und Jakutsk zu leiten) — fiir Ul’janovsk (frither Simbirsk)
und Melekés: Hieromonach Sophronios (Ivancév) — fir Kazan: Archiman-
drit Hermogenes (KoZin) — fiir Kostromé und G4li¢: Anton (Krotévit),
bisher Bischof von Zitémir (auch fiir Jarosldvl’) — fiir Ceboksary (tschu-
waschisch: Supagkar) und das Tschuwaschengebiet: Bischof Hilarius von
Ul'jénovsk — fiir I#2évsk und den Udmurtenbezirk: Bischof Nikolaus von
Wolhynien und Rovno — fur Gér’kij (frither NiZnij Névgorod) und Arzamés:
Bischof Zenobios von Lyskov$ — fiir Lyskové : Bischof Maximos von Kamenéc-
Podél’skij und Préskurov — fiir VoréneZ und OstréZ: Archimandrit Josef
(Tosif Stepénovi¢ Oréchov) — fiir Stmy und Achtyrka: Erzpriester Nikolaus
Ivénovi¢ Préchorov (aus Stmy), als Ménch: Hilarion — fiir Uman: Der
Pfarrgeistliche in Poltdva, Archimandrit Nestor (Gedrgij Martynovid



— 106 —

das ganze Gebiet der UdSSR: hin (mit Ausnahme Georgiens) er-
strecken, und dass also Russen in die Ukraine oder nach Weiss-
russland, Ukrainer nach Innerrussland usw. versetzt werden konnen.
Natiirlich kommen auch Versetzungen etwa innerhalb der Ukraine
vor. Aber auch die tiirkischen und finnischen Stimme an der
Wolga, wie die Tschuwaschen 3%) und die Udmurten (Wotjaken),
haben Russen oder Ukrainer (jedenfalls Slawen) als Oberhirten
erhalten, aber keine Einheimischen, obwohl diese Volker geschlossen
orthodox sind. Die auf politischem Gebiete gewahrte Eigenstindig-
keit wird also von der Kirche bisher nicht beriicksichtigt, wobei
natiirlich zu bedenken ist, dass ein zum Bischofsamte geeigneter
Einheimischer wahrscheinlich (noch) nicht vorhanden ist. — Die
orthodoxe Kirche in Lettland hat noch keinen Erzbischof, da
der bisherige Inhaber der Ditzese Riga (seit 1944), Daniel (Juz’vjuk),
in das Sudetenland evakuiert worden war und jetzt zum Bischof
von Pinsk ernannt wurde 31).

Wihrend so im Innern der UdSSR. der Aufbau der Kirchen
in den bisherigen Bahnen fortschreitet, haben sich hinsichtlich der

im Auslande gelegenen Didzesen erneute Schwierigkeiten er-
geben. Wie schon berichtet (I. K.Z. XXXVI, 1946, S. 229 f),
hatte der Tod des Moskauer Patriarchatsexarchen fiir Westeuropa

Sidorik) mit dem Auftrage, die Diézese Munkatsch-Preschau (in der Kar-
paten-Ukraine) zu leiten: VCZ Juni, S. 11, f., und Glasnik, 1. XII., S. 262. —
Ferner fiir Rostév und Taganrég: Hrzpriester Alexis Sarapov, geb. 1878,
aus Char’kov, als Ménch: Seraphim — fiir Stanislau und Kolomea: Hiero-
monach Anton (Pelveckyj), geb. 1898 (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, Heft 2,
S.93) — fiir Sambor und Drohéby¢: Hieromonach Michael Mel'nyk, geb.
1903 (vgl. ebd.) — fiir Izmaifl und Bolgry: Bischof Maximos von Lyskovo
(s. 0.) — fiir Rovno und Wolhynien: Bischof Barlaam von Vinnica und
Braclav — fiir Simferépol’ und die Krim: Erzbischof Lukas von Tambov —
fiir Témbov und Miéurinsk: Bischof Joasaph von Simferépol’ — fiir Orél
und Brjansk: Bischof Anton Mércenko (frither in Karlsbad) — fiir Kaluga
und Bérov: Bischof Onesiphoros von Brest und Pinsk. — Der Bischof
von Mo¢lotov und Solikdmsk, Alexander, ist am 26. Sept. 1946 gestorben.
VCZ Dez. Nr. 7, S.22 f.; Glasnik a.a. 0. — Welchen Bischofsstuhl der
in diesem Berichte hdufig genannte Erzbischof Photios von Orél und Brjansk.
nach der Neubesetzung der Ditzese durch Anton Mircenko einnimmt,
wird nicht mitgeteilt.

30) Dass die Tschuwaschen nicht (wie frither meist angenommen) ein
tiirkisch-finnischer Mischstamm sind, haben die sprachwissenschaftlichen
Untersuchungen Johannes Benzings endgiiltig gezeigt: Tschuwaschische
Forschungen I—I11, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesell-
schaft, Bd. 94 (1940), 8. 251—267, 391—398 und Bd. 95 (1941), S. 46—58.

81) Church Times 7. II1.1947, S. 89.



— 107 —

in Paris, des Metropoliten Hulogios 32), die ¥Frage der dortigen
Jurisdiktion erneut akut werden lassen. Schon vor seinem Tode
waren Bedenken dadurch aufgetreten, dass er den Beschluss einer
Unterstellung unter Moskau ohne Befragung einer Dibzesan-
Synode durchgefiihrt und dass er angeordnet hatte, ein Tedeum
als Dank fiir die Sowjetunion zu singen, weil diese am 14. Juni 1946
allen Personen russischer Abstammung, die in Frankreich, Siid-
slawien und Bulgarien leben, ohne Riicksicht auf ihre derzeitige
Staatsangehorigkeit die Staatsbiirgerschaft der UdSSR. angeboten
hatte, wihrend doch eine grosse Anzahl von Auslandsrussen eine
Verquickung der Anerkennung des Moskauer Patriarchats mit der
Unterwerfung unter das politische System der Bolschewisten ab-
lebnt 2%). — Nach dem Tode des Metropoliten Eulogios am 8. Au-
gust 1946 versammelte der bisherige Verweser der Geschiafte wih-
rend der Krankheit des Verewigten, Erzbischof Vladimir von
Nizza, seit 1925 Hilfsbischof des Verstorbenen, eine Didzesan-
synode in Paris unter Berufung darauf, dass er testamentarisch
mit der weiteren Verweserschaft bis zur Neuwahl eines Exarchen
im Einklang mit dem Konstantinopler Patriarchate beauftragt sei.
Diese Synode fand am 14. August statt. Inzwischen hatte der
Moskauer Patriarch dem Okumenischen Patriarchen Maximos V.
mitgeteilt, er betrachte mit dem Tode des Fulogios die Konstan-
tinopler Jurisdiktion iiber die orthodoxen Russen in Frankreich

32) Metropolit Eulogios (Vasilij Seménovié Georgievskij) wurde 1868
geboren und stand wurspriinglich politisch auf der &dussersten Rechten,
beendete 1892 die Theologische Akademie in Moskau, wurde 1895 nach der
Ablegung der Monchsgelitbde zum Priester geweiht. 1903 wurde er Bischof
von Cholm (poln. Chelm) im heutigen Ostpolen und war als solcher seit
1907 Mitglied der 2. und 3. Duma. 1914 Erzbischof von Wolhynien geworden,
bemiihte er sich wihrend der russischen Besetzung Ostgaliziens 1914/15,
die dortigen Unierten fiir den Anschluss an die orthodoxe Kirche zu ge-
winnen. Nach der Oktoberrevolution 1917 floh er uber Konstantinopel
nach Serbien und kam 1922 nach Paris. Inzwischen hatte er einen Wandel
seiner politischen Anschauungen vollzogen und wurde nun der kirchliche
Exponent der liberal und demokratisch eingestellten russischen Emigranten.
1930 unterstellte er sich «zeitweilig» der Rechtszustéindigkeit des Okume-
nischen Patriarchats. Seit September 1945 war er Exarch des Moskauer
Patriarchats fiir Westeuropa. — Vgl. auch Broadsheet Aug./Sept., S.1;
Sobornost’ 34 (Nov. 1946), S. 4—6. — Einen ausfiihrlichen Lebenslauf mit
der Darstellung seiner geistigen Entwicklung gibt Prof. L. Sander in VCZ
Dez., Nr. 7, S.4—10.

33) Paul B. Anderson: The Russian Church outside Russia (in: Living
Church 8. X1I1., S. 13—16, und 15. XII., S. 19—21; mit einer geschichtlichen
Einleitung seit 1918), 8. 16. — VCZ Febr., S.2—4.



— 108 —

als erloschen, und hatte von sich aus den Metropoliten Sera-
phim (Luk’janov) zu seinem Exarchen ernannt (vgl. L. K. Z.
XXXVI, S. 229) 34). Dieser richtete — ebenfalls am 14. August —
einen Hirtenbrief an die Gldubigen in Frankreich, in dem er sie
zur Sammlung unter dem Moskauer Patriarchen aufrief und «das
Suchen nach geistlichen Fiihrern aus eigener siindhafter Beurtei-
lung» verwarf. Die Gléubigen sollten sich «dem weiten historischen
Prozess der Sammlung der in aller Welt zerstreuten russischen
Kirche, an dem sich alle Bischofe, Priester und Laien beteiligt
hédtten, anschliessen» 2%). Im gleichen Sinne sprach der vom
Moskauer Patriarchen entsandte Erzbischof Photios von Orél und
Brjansk von der Notwendigkeit der Treue der Russen «zu ihrem
Oberhaupte, dem Moskauer Patriarchen Alexis, dem geistlichen
Fiithrer der Russen» 36).

Der Okumenische Patriarch hatte zwar in der Anzeige
seiner Wahl am 27. Februar 1946 den Metropoliten Eulogios als
«seinen Patriarchatsexarchen fiir die orthodoxen russischen Ge-
meinden in Europa» bezeichnet 37), sich jetzt aber mnicht zu der
Mitteilung des russischen Patriarchen iiber das Erloschen seiner
Jurisdiktion gedussert, beauftragte aber seinen (griechischen)
Exarchen fir Westeuropa, den Metropoliten Germanos (Gregor
Lukas Pantaleon Strinépulos) von Thyatira, mit Verhandlungen
in Paris. Dieser besprach sich im September 1946 mit beiden Par-
teien, ohne dass iiber das Ergebnis der Verhandlungen etwas be-
kannt geworden wire. Erzbischof Vladimir beraumte dann fiir die
Zeit vom 16. bis 20. Oktober eine neue Ditzesansynode in Paris
an, gegen deren Zusammentreten der Moskauer Patriarch feierlich
Verwahrung einlegte und deren Beschliisse er zum Vornherein fiir
ungiiltig erklirte 3%). Trotzdem trat die Synode zusammen; sie
war von drei Bischofen, 54 Geistlichen und 68 Laien als Ver-
tretern von 47 Pfarreien und 11 Kirchenorganisationen beschickt.
Gemeinden, die dem Moskauer Patriarchate auch nach dem Tode
des Exarchen Eulogios treu geblieben waren, hatten keinen Zutritt.

) Vgl. Living Church 25. VIIIL., 1.IX., S.10 (nach RNS).

%) Ok. P. D. Aug., Nr. 30, S.5; Curkoven Vestnik 18.IX., 8. 3.

%) Ok. P. D. Sept., Nr. 34, S. 180; Sobornost’ Nov. 1946, Nr. 34, S.6f.
— Die Verhiltnisse in Frankreich behandelt auch ein Aufsatz in der Zeit-
schrift «Universitas» I, Heft 7, S. 922. (Diesen Hinweis verdanke ich Herrn
Prof. Dr. Franz Dolger in Miinchen.)

) YCZ Juni, S.6 f.

%) Ok. P. D. Okt., Nr. 36, S.200 f.; Living Church 20. X., S. 7.



— 109 —

Die Synode erklirte, die einseitige Aufhebung der Konstantinopler
Jurisdiktion durch den russischen Patriarchen sei ungiiltig und
die Ernennung des Metropoliten Seraphim miisse deshalb abgelehnt
werden. Sie beschloss, den Erzbischof Vladimir von Nizza
zum Exarchen des Okumenischen Patriarchen voraus-
zuwahlen, und beauftragte ihn, diesen Beschluss in Konstantinopel
mitzuteilen und den Patriarchen Maximos V. zu ersuchen, der rus-
sischen orthodoxen Didzese in Frankreich weiterhin seinen Schutz
zu gewahren und ihr damit auch fortan die geistige Freiheit zu
verblirgen, die sie widhrend der 20 vergangenen Jahre unter der
Leitung des Okumenischen Patriarchats gefunden habe 39). Ob-
wohl in einer Zeitung 4°) im Zusammenhang mit diesen Ereignissen
gemeldet wurde, eine Abordnung des Moskauer Patriarchen werde
sich «demnéchst» nach Konstantinopel begeben, um die Frage der
russischen Kirche im Auslande zu kliren, hat der Okumenische
Patriarch inzwischen (ohne eine solche Klirung abzuwarten) die
Beschliisse der Pariser Synode bestétigt und damit den Erzbischof
Vladimir als seinen Exarchen fiir die orthodoxen Russen in Frank-
reich anerkannt 41). — Durch diese Ereignisse ist eine neue Spal-
tung in dieser Kirche eingetreten. Die weitaus grossere Mehrzahl
der Gemeinden in Frankreich und Belgien hat sich dem Exarchen
Vladimir unterstellt. Fiir den Exarchen des Moskauer Patriarchen
haben sich die fiinf Gemeinden entschieden, die ihm schon an-
hingen, als er noch der (unten S. 114 f. zu erwidhnenden) Karlowitzer
Synode angehorte, ferner etwa sechs Gemeinden, die immer schon
zum Moskauer Patriarchat gehalten hatten, und schliesslich etwa
12 Gemeinden oder kleine Gruppen in Frankreich, England und
Skandinavien, die bisher Kulogios unterstanden 4%). Angesichts
dieser Entwicklung verdffentlichte Professor L. A. Sander einen
eindringlichen Aufsatz 4%), in dem er darauf hinwies, dass trotz
allen Spaltungen die Anhédnger aller Jurisdiktionen ortho-
dox blieben, und dass das Zusammenleben und die gegenseitige
Achtung einen «Modus vivendi» notwendig mache, bei dem jeder
sich nach seinem CGewissen entscheiden konne. HEs gehe nicht an,

3%) Living Church 3.XI., S.9.
1) Ok.P.D. Okt., Nr. 38, S.4 f., nach den «Nouvelles Russes» (=

Russkie Novosti ?), Paris, 18. X.

41y Living Church 10. XI., nach RNS. — Die kanonische Grundlage
dieser Entscheidung stellt VCZ Dez., Nr. 7, S. 10—15 fest.

42) Anderson: The Russian Church (wie Anm. 33) S. 19.

#) VCZ Dez., Nr. 7, S.1—4.



— 110 —

die Anhinger einer andern Rechtszustindigkeit als «Diener des
Satans» anzusehen oder sie der «Feigheit und Lauheity zu be-
schuldigen. Vielmehr miissten die drei folgenden Punkte anerkannt
werden: Die Anhinger aller drei Jurisdiktionen sind orthodox,
sie miissen friedlich nebeneinander leben und ihre gegenseitigen
Beziehungen in geordneten Bahnen abwickeln.

Trotz diesen Auseinandersetzungen nimmt das kirchliche
Leben in Frankreich kraftig seinen Fortgang; seit Oktober 1946
erscheint die neue Zeitschrift «Cerkovnyj Véstnik Zapadno-
Evropejskoj eparchii» (Kirchenbote der westeuropéaischen Dio-
zese) 1), und das Theologische Institut hat am 9. Oktober ein
neues Studienjahr begonnen. An dieser Anstalt lehren jetzt Pro-
fessor Vasilij Zén’kovskij (als Rektor), Georg Florovskij (Patrologie),
Archimandrit Kassian (Bezobrazov) (Neues Testament), A. V. Kar-
tasev (Kirchengeschichte), R. Feddotov (desgl.), B. V. VySeslavcev
(Philosophie und KEthik), V1. N. II’in, L. A. Sander und jetzt auch
Nikolaus v. Arsén’ev (frither Koénigsberg 1. Pr.) 4%). — Am ersten
Kursus nehmen gegenwiirtig 18 Studierende teil (darunter 2 Syrer,
1 Grieche, 9 Serben, 1 Bulgare); weitere 10 werden erwartet. Ausser-
dem werden Wiederholungskurse fiir Geistliche und offentliche
Vortrage in franzosischer Sprache abgehalten 49).

Dariiber hinaus haben sich bekanntlich auf Veranlassung des
fritheren rémisch-katholischen Geistlichen Winnaert seit 1937 die
Angehérigen der Himmelfahrts-Gemeinde in Paris (XV, Alleray-
Str. 26) zu einer «Eglise Catholique Orthodoxe Occiden-
tale» zusammengeschlossen, die in voller Gemeinschaft mit der
russischen Kirche steht (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, Heft 2, S. 83).
Diese Gemeinde hat sich die Hilfe fiir die russische Kirche zum
Ziele gesetzt und will «die Wiedergeburt des alten Katholizismus
des HI. Hilarius und der HI. Genoveva in Frankreich erreichen,
nicht im Sinne eines flachen Gallikanismus, der der Kirche ledig-
lich einen nationalen Anstrich verleihen wiirde, sondern unter
Achtung vor dem nationalen Leben und vor der Skumenischen
Orthodoxie, in der religiose und nationale Werte gleichzeitig ihren
Platz finden». Rektor dieser Gemeinschaft ist jetzt Dom Denis
Chambault O. S. B. ¢7).

4) Ebd. S. 41 f.

%) Clurkoven Vestnik 25. III., S. 5.

%) VCZ Dez., Nr. 7, S.19.

47) Sobornost’ Juni 1946, Nr. 33, S. 3.



— 111 —

Die russische orthodoxe Kirche in den Vereinigten Staaten
von Amerika war vor die gleiche Entscheidung gestellt wie die
Gemeinden in Frankreich. Diese Kirche hatte sich 1923 fiir unab-
hiangig erklart, sich aber spiter der Karlowitzer Synode (vgl. unten
S.1141{.) angeschlossen. Auch zu ihr hatte der Moskauer Patriarch
einen Abgesandten, den Krzbischof Alexis von Jaroslavl’, ge-
schickt (vgl. 1. K.Z. XXXVI, 1946, Heft II, S.86), der aber
keine KEntscheidung erreichen konnte. Vielmehr beschloss die
dortige Kirche unter der Leitung des Metropoliten Theophil, nach-
dem ihrer Abordnung unter dem (amerikanischen) Bischof Alexis
und dem Geistlichen Josef O. Dzvonéik in Moskau eine unbefriedi-
gende Antwort erteilt worden war, eine Synode zusammen-
zuberufen 48), die nun aber nicht erst (wie geplant) 1947, sondern
schon am 26. November 1946 in der St.-Theodor-Kathedrale in
Cleveland zusammentrat. Daran nahmen acht Bischofe, 300
Priester und 300 Laien als Vertreter fir 350 Gemeinden in den
Vereinigten Staaten und Kanada teil °). Anwesend war auch
Bischof Dionys, der Leiter der serbischen Kirche in Amerika. Ver-
handlungssprache war zum ersten Male neben dem Russischen auch
das Englische. Diese Versammlung entschied sich am 29. No-
vember mit 187 gegen 61 Stimmen dahin, den Patriarchen von
Moskau als geistlichen Leiter, nicht aber als administra-
tives Oberhaupt der amerikanischen Kirche anzuerkennen
(offenbar nach dem Muster der Stellung, die der Erzbischof von
Canterbury gegeniiber der Bischoflichen Kirche der Vereinigten
Staaten einnimmt), und die Beziehungen zur Karlowitzer Synode
abzubrechen. Trotzdem hat der russische Patriarch in seiner dies-
beziiglichen Drahtung an den Alexandriner Patriarchen Christof II.
vom 13. Dezember 1946 von der Anerkennung seiner Jurisdiktion
(Sixawodooin) gesprochen ). — Der langjihrige Geistliche der
orthodoxen Kirche in Sitka (Alaska), Archimandrit Johannes
(Z16bin), ist vom Metropoliten Theophil zum Bischof von Alaska
geweiht worden °1). Er beabsichtigt, in seiner Residenz eine kate-
chetische Schule zu eroffnen, da ein grosser Mangel an Geistlichen
herrscht (augenblicklich 9 anstatt 16 im Jahre 1938) 52).

48) Anderson: The Russian Church (wie Anm. 33) S. 19.

49) Ok. P. D. Juni, Nr.26 (Ankiindigung); Living Church 8. XIL.;
Church Times 13. XII., S.760.

50) Pantainos 11.XII., S. 610.

51) Broadsheet Aug./Sept., S. 2.

52) Ebd. Dez., S. 4.



— 112 —

Wie in Frankreich, so gibt es auch in Amerika eine Anzahl
von Gemeinden, die schon seit lingerer Zeit sich dem Moskauer
Patriarchat unterstellt haben. Sie anerkennen den russischen
Patriarchatsexarchen fiir Nordamerika und die Aléuten, den Metro-
politen Benjamin, und unterstehen dem Bischof Adam (Fili-
povskij) 23), einem gebiirtigen Karpaten-Ukrainer, der 1916 in
Amerika zum Priester geweiht, 1922 zum Bischof von Kanada er-
nannt und 1935 zum Erzbischof befordert wurde. Er hat sich im
Oktober 1946 nach Moskau begeben 5%) und nach seiner Riick-
kehr angekiindigt, dass auf Anregung des Moskauer Patriarchen
am 12. Februar 1947 in New York eine Synode der ihn anerken-
nenden Gemeinden stattfinden soll, die sich mit der Regelung des
Verhéltnisses zur russischen Mutterkirche (und zwar auch fiir die
«schismatische» Kirche unter dem Krzbischof Theophil, vgl. oben)
befassen wird 23). Als Teilnehmer erwartet man den HExarchen
Benjamin, die Bischofe Makarios von New York, Theodor von
Chikago, Anton von San Franzisko sowie wahrscheinlich einen
Vertreter des Patriarchen Alexis °9).

Die russische Patriarchatskirche hat aber auch ihre Be-
ziehungen zu den orthodoxen Kirchen des Nahen Ostens ver-
stirkt. Im November 1946 traf Erzbischof Gregor von Leningrad
in Begleitung des Geistlichen Nikoldj Feddorovié¢ Koléickij in
Jerusalem ein, wo er vom dortigen Patriarchen Timotheos (The-
mélis) und andern griechischen Geistlichen begriisst wurde. Er
feierte in der griechischen Kapelle des Hl. Grabes die hl. Messe
und besuchte spiter Bethlehem und andere heilige Stétten des
Landes. Die russischen Geistlichen des Landes vermieden es
ebenso, ihn zu sehen, wie 1945 den Patriarchen Alexis. — Als
Zweck der Reise werden Verhandlungen mit den englischen
Behorden zwecks Ubergabe des russischen Eigentums im
Hl. Lande an das Moskauer Patriarchat angegeben. Das Eigentum
soll etwa 4 000 000 3 betragen und unterstand seit 1917 der ortho-
doxen russischen Organisation im Lande, die die Jurisdiktion der
Mutterkirche seither nicht mehr anerkannte 7). — Von Jerusalem
1st Erzbischof Gregor am 29. November nach Kairo weitergereist,

33) In englischer Schreibung «Phillipovsky».

34) Living Church 27. X., nach RNS.

55) Churchman 1. 1. 1947.

56) Living Church 29. XII., nach RNS.

57) Ebd. 8.XII., S.5; auch «Kirche» 8. XII., S. 3.



— 113 —

wo er vom Vertreter des Patriarchen Christof II., dem Bischof
Hilarion von Babylon (in Agypten) %), empfangen wurde. Am
folgenden Tage fand der Empfang beim Patriarchen statt, am
7. Dezember reiste Metropolit Gregor im Flugzeug nach Teheran
ab %°). Angaben iiber die Verhandlungsgegenstinde werden nicht
gemacht.

Der Mittelpunkt des russischen Lebens im Fernen Osten ist
die Stadt Charbin, wo eine russische St.-Vladimir-Universitit,
ein theologisches Seminar, 12 Kirchen und 3 Kloster bestehen.
Von hier aus wird die russische Kirche in China, Japan, Korea,
Niederldndisch-Indien und auf den Philippinen geleitet, und alle
Bischofe des Fernen Ostens wurden hier geweiht. Die Kirche hatte
seit 1943 Schwierigkeiten mit den Japanern, die verlangten,
dass in allen Gotteshidusern das Bild der japanischen Mondgéttin
Amaterasu (der sagenhaften Ahnfrau des japanischen Kaiser-
hauses) als Zeichen der Ergebenheit gegeniiber Japan aufgestellt
werden solle. — Nachdem die Stadt am 9. August 1945 von den
Russen besetzt worden war, erschien 23./26. Oktober dieses Jahres
der damalige Bischof Eleutherios von Taganrog (der jetzige Erz-
bischof von Prag) zu Verhandlungen mit dem Metropoliten
Meletios, die mit seiner sowie zweier Erzbischofe und eines Bischofs
Unterstellung unter die Moskauer Jurisdiktion endeten
(vel. 1. K. Z. XXXVI, 1946, Heft II, S.87) ¢0). Seither geniesst
die dortige Kirche russische Unterstiitzung. Als Metropolit Me-
letios am 6. April 1946 starb, erhielt er den Erzbischof Nestor von
Kamtschatka, einen guten Kenner Ostasiens, zum Nachfolger mit
dem Titel «Metropolit von Ostasien» ®!). — Lediglich der
Bischof Johannes von Schanghai hat sich der wiederholten Auf-
forderung einer Unterwerfung entzogen und ist daraufhin vom
Metropoliten von Peking suspendiert worden. KEr sah sich gendtigt,
den Schutz der chinesischen Behorden anzurufen, da es sogar zu
Handgreiflichkeiten unter dem dortigen Klerus kam 62).

Die kirchlichen Verhiltnisse in den sowjetisch beein-
flussten Gebieten sind geordnet. Erzbischof Alexander (vgl.

58) Vgl. 1. K. Z. XXXTV, 1944, S. 178, Anm. 100.

59) Pantainos 1.XII., S.592 f.; 11. XII., S.610; Ekklesia 1. XII,,
S.102; 15. XTI, S.117 f.

80) « Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Dez. 1945, danach Prav. Mis. XTIV
(1946), S. 288.

61) Church Times 1.XI.; im Auszug Ok. P. D. Nov., Nr. 41.

62) Herder-Korr. Nov., 8. 110.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1947. 8



— 114 —

I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 229) ist nach seiner Reise nach Russland
wieder in Berlin eingetroffen ¢2). Der bisherige Vertreter des Pa-
triarchen in der Tschechoslowakei, Erzbischof Sergius, ist zum Ober-
haupte der russischen Kirche in Osterreich ernannt worden und am
1. August 1946 in Wien eingetroffen. Thm soll auch die Jurisdiktion
iitber die Orthodoxen (Russen ?) in Ungarn ibertragen werden 54).

Vollig von jeder Berithrung mit dem Moskauer Patriarchat
freigehalten hat sich die bisher sog. Karlowitzer Synode, die den
politisch rechts orientierten, vielfach monarchistisch eingestellten
Teil der russischen Gemeinden vertritt. Ihr sind 4 Metropoliten,
9 Erzbischéfe und 13 Bischofe angeschlossen. Der Mittelpunkt
dieser Organisation befindet sich jetzt in der amerikanisch be-
setzten Zone Deutschlands; Anhénger besitzt sie aber auch in
den iibrigen beiden westlichen Besatzungszonen sowie in Genf,
Vevey und Lausanne in der Schweiz, ferner in Frankreich °),
England und Belgien sowie in Paldstina und Australien. Die
Kirche hielt im Mai 1946 in Miinchen eine Synode ab, an der
15 hohere Geistliche, dazu 9 Vertreter aus den Vereinigten Staaten,
teilnahmen. Die Organisation der Kirche schreitet fort; sie zdhlte
damals 92 organisierte und 20 im Aufbau begriffene Gemeinden
in den drei westlichen Besatzungszonen Deutschlands, ferner
22 (+ 6) in Osterreich ¢). Der frithere Archimandrit des Klosters
des HI. Hiob Pocaevskij in der Ostslowakei (vgl. I. K. Z. XXXII,
1942, S. 35), Seraphim 67), ist am 9./10. Mérz 1946 in Genf vom
Metropoliten Anastasios (Bratanévskij) im Beisein des Bischofs
Hieronymos von Detroit zum Bischof von Santiago und Chile
geweiht worden 68). Zum Bischof fiir Briissel und Westeuropa
wurde Archimandrit Nathanael geweiht °), dem auch die Pariser

63) Altkath. Gemeindebote Jan. 1947, S. 10.

64) Living Church 25. VIII.

65) Kin Verzeichnis der dortigen Gemeinden findet sich VCZ Febr. S.6—9

86) Stefan Cankov in den beiden, Anm. 1 genannten Aufsédtzen.

87) Seraphim (Leonid Geo6rgievié¢ Ivandv) wurde am 1. Aug. 1897
geboren, studierte in Moskau Geschichte, 1914—1917 Kriegsteilnehmer,
studierte dann in Belgrad, absolvierte anschliessend die theologische Fakultét,
Monch auf dem Athos, dann Lehrer am Gymnasium in Skoplje, seit 1928
im Kloster des Hl. Hiob Poddevskij, seit 1934 als Archimandrit Leiter dieses
Klosters.

88) VCZ Juni, S. 5.

89) Ebd. — Bischof Nathanael (Vasilij Vladimiroviv L’vov) wurde
als Sohn eines fritheren Oberprokurors des HI. Synods 1906 in Moskau ge-
boren, studierte in Charbin Theologie, 1929 Moénch, dann Sekretdr des
Bischofs Nestor ebendort, 1936 Archimandrit, wirkte als Geistlicher in



— 115 —

russische Gemeinde der Karlowitzer Jurisdiktion untersteht. In
Briissel stehen sich also drei russische Bischofe gegenitiber:
der Vertreter des Moskauer Patriarchats fiir Belgien und Deutsch-
land, Alexander, der Vertreter des Exarchen Vladimir, Bischof
Nikon 7?), und Bischof Nathanael fiir die Karlowitzer Synode. —
Die Leitung der Ditzese Wien ist nach dem Ricktritt des KErz-
bischofs Demetrios dem Bischof Stefan tibertragen worden, der
anlasslich seines 50jahrigen Priesterjubiliums zum Erzbischof er-
nannt werden soll, aber in Miinchen residiert 71). Als dessen Ver-
treter in Westosterreich amtiert der Erzpriester Raevskij 72). —
Metropolit Anastasios hat im Juli 1946 die orthodoxen Gemeinden
in der britisch und amerikanisch besetzten Zone Deutschlands
(Hamburg, Liibeck, Kassel, Heidelberg und Lager Colorado bei
Fischbeck unweit Hamburg) besucht. Er fiihrte das Bild der
wundertétigen Mutter Gottes von Kursk mit sich 73). — In Ga-
steig bei Miinchen fand vom 5. bis 7. Juli 1946 ein Treffen der Mit-
glieder der russischen christlichen Studentenbewegung unter
der Leitung von Alexander Kiselev statt 7¢). — Trotz dieser vollig
ablehnenden Haltung der Karlowitzer Synode gibt sich die
russische Patriarchatskirche nach einer Ausserung des Bischofs
Sergius doch der Hoffnung hin, dass Metropolit Anastasios sich
noch «wie Saulus bekehren» werde, da ja jeder orthodoxe Russe
ohne Riicksicht auf seine politische Uberzeugung per se dem Mos-
kauer Patriarchen unterstehe 75).

Ostasien, auf Ceylon und in Indien, vom Kriege in Serbien iiberrascht,
seit Ende 1944 unter den Russen in Deutschland (Hamburg) tatig. Thm
unterstehen in der englisch besetzten Zone Deutschlands 23 Gemeinden:
VCZ Juni, S. 6.

70) Bischof Nikon (Alekséj Ivanovi¢ Greve) wurde 6. Febr. 1895 ge-
boren, absolvierte 1913 das Tifliser Kadettenkorps, 1914 die Pauls-Militér-
schule, 1914—1917 Kriegsteilnehmer, besuchte 1925 bis 1928 das orth.
theol. Institut in Paris, spiter zum Mo6nche geweiht, seit 1935 Geistlicher
in Paris, seit 1946 Mitglied des Bistumsrates. Er ist einer der Griinder und
der Vorsitzende der St. Sergius-Briiderschaft, die Seelenmessen auf den
Pariser Friedhéfen veranstaltet. Am 24. Febr. 1946 wurde er vom Archiman-
driten Eulogios zum (Titular-) Bischof von Sérgiev Posdd geweiht, mit dem
Auftrage, die orthodoxen (GGemeinden in Belgien zu leiten (anfénglich wohl
als Vertreter des Exarchen Alexander): VCZ Juni, S. 3.

1) VCZ Dez., Nr. 7, S. 17, nach «Cerkévnaja Létopi$» (London), Nr. 3.

72) Mitteilung des Herrn Stadtpfarrers Paul Heinz Vogel in Linz
an der Donau, 30. XI.

8) VCZ Dez., Nr. 7, 8. 16 f., nach «Cerkévnaja Lé&topi$».

’4) Ebd. S.17 f. :

75) «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Mérz, danach Cankov in den
beiden Anm. 1 genannten Aufsétzen.



— 116 —

Die gleiche ablehnende Haltung gegeniiber Moskau nimmt auf
Grund ihrer ukrainisch-nationalen Einstellung die ukrainische auto-
kephale Kirche in der Emigration ein, deren Leiter, Metropolit
Polykarp (Sikorékyj) (vgl. I. K. Z.  XXXVI, 1946, S.230), am
21. Juni 1946 eine theologisch-piddagogische Akademie in
Miinchen ins Leben rief, die in vier Kursen Unterricht erteilt. Sie
gibt eine Zeitschrift «U(krainéka) A(vtokefal’na) P(ravoslavna)
C(erkva). — Bjuletén bohosloviko-pedagogi¢noi akademii» (Ukr.
Autok. Orth. Kirche, Zeitschrift der theol.-pdd. Akademie) her-
aus 7). Auf einer Synode ebenda im Oktober 1946 Husserte
sich Metropolit Polykarp iiber deren Wirksamkeit und teilte die
Griindung einer orthodoxen Bruderschaft der HI. Fiirbitte (erfolgt
am 3. November 1946) mit. In der gleichnamigen Kirche in Miin-
chen amtiert Erzbischof Michael fiir Miinchen und Bayern 77). —
Am 13. Oktober 1946 weihte Metropolit Polykarp im Lager Hei-
denau bei Tostedt (Kreis Harburg) die Lagerkapelle der Ukrainer8);
am 28. September besuchte KErzbischof Igor (Johannes Huba,
frither von Uman) 7) das Ukrainer-Lager in Innsbruck %°). — Am
24. September fand unter der Leitung des Bischofs fiir Gross-
hessen, Mstislav (der frithere polnische Sejm-Abgeordnete Stefan
Skrypnik) 81), eine Synode statt, an der 20 Geistliche und 3 Dia-
kone teilnahmen und auf der die geistliche Betreuung der in diesem
Gebiet als «verschleppte Personen» lebenden Ukrainer besprochen
wurde 82). Doch ist es in verschiedenen Lagern, besonders im
Lysenko-Lager in Hannover, zu Auseinandersetzungen zwi-
schen orthodoxen und unierten Ukrainern gekommen, die eine
Teilung der Lager notwendig machten 83).

Uber das Schicksal der ehemals unierten Ukrainer liegen
widersprechende Nachrichten vor. Auf der einen Seite wird

76) Darin neben geschichtlichen Arbeiten eine Ubersicht iiber die
Tatigkeit der orth. theol. Fak. in Warschau 1936—1939, von Dmytro
Dorosénko (8. 9—11), ferner V. Petriv: Statut bohoslovsko-pedagogi¢noi
akademii (Das Statut der theol.-piad. Akademie) (S. 13—15), und Ja. Mora-
1évy &: Pljan navéannja bohoslovéko-pedagogi¢noi akademii UAPC (Der Plan
des Aufbaus der theol.-pad. Akad. der Autokeph. Ukr. Kicrhe), (S.15—17).

77) Ukrainska Trybuna 27. X., S. 6.

“8) Nafa Podte 13.X., S.1; 20. X, S. 1.

%) Vel. 1. K. Z, XXXII, 1942, S.171.

80) Ukrainski Visti 18. X., S. 4.

81) Vgl. I. K. Z. XXXTII, 1943, S. 29 f.

82) Ukrainski Visti 18. X., 8. 2.

83) Ebd. 9. IT. 1947, S. 1.



— 117 —

gemeldet, dass die grosse Mehrheit der Geistlichen und Gemeinden
sich der Unterstellung unter Moskau angeschlossen habe und die
Neuregelung der Verhiltnisse begriisse, die auf der Grundlage der
Bestimmungen von 1839 und 1875 (als die Unierten Polesiens und
Wolhyniens in die orthodoxe Kirche eingegliedert wurden) er-
folgte 84). Von 1270 Pfarrgeistlichen sollen sich 997 — nach ro-
mischen Meldungen aber nur 27 — der orthodoxen Kirche an-
geschlossen haben #%). Auf der andern Seite wird davon gesprochen,
dass den Unierten, die an ihrem bisherigen Bekenntnisse festhalten,
Erleichterungen gewdhrt wiirden und mancherorts Gottes-
dienste stattfinden konnten #6). Dagegen soll der unierte Bischof
von Munkatsch, Theodor Romza, der bisher noch ein gewisses
Mass von Bewegungsfreiheit hatte, erneut (?) verhaftet worden
sein 87) (jedenfalls war seine Verhaftung schon im Juli 1945 ge-
meldet worden; vgl. 1. K. Z. XXXVI, 1946, Heft II, S. 89).

Die unierten Ukrainer ausserhalb des sowjetischen Kin-
flussbereiches haben sich, mit wesentlicher Unterstiitzung des
romischen Stuhls, selbstindig gehalten. Der 19. Kongress von
«Pax Romana» in Salamanca, an dem auch ukrainische Studenten
teilnahmen, hat Verwahrung gegen die «gewaltsame Kingliede-
rung» der Unierten in die orthodoxe Kirche eingelegt 8%). — Im
ganzen haben 390 000 Ukrainer ihre Heimat verlassen. Davon
leben 225 000 in Deutschland, 25 000 in Osterreich, 100 000 in
Frankreich (zusammen mit den alten Emigrierten), 20 000 in
Italien, 30 000 in den iibrigen européischen Léndern. Hiervon
sind 60 v. H. uniert, 40 v. H. orthodox. Unter den Unierten wirken
350 Priester, unter den 150 000 Orthodoxen etwa 400 Geistliche
und 12 Bischofe der autokephalen Kirche ).

84) Broadsheet April/Mai, Supplementary, S. 4.

85) Ok. P. D. Aug., Nr. 29.

86) Altkath. Gemeindebote Jan. 1947, S. 9.

87) Westfilische Zeitung (Bielefeld) 22. X1I., S. 2. — Dem Metropoliten
Josef Slipyj und dem Bischof Nikolaus (Niketas?) Budka (vgl. I. K. Z.
XXXVI, 1946, Heft 2, S. 89) wird von den sowjetischen Zeitungen Verrat
und Zusammenarbeit mit den Deutschen vorgeworfen: UBI 1. 1. 1947, S. 18,
nach dem «Osservatore Romanob.

88) Visti 15. VIII., S. 2.

89) «Osservatore Romano» 25.X., danach Herder-Korr. Jan. 1947,
5. 212. — Anfang 1947 teilte der apostolische Administrator fiir die unierten
Ukrainer in Westeuropa, Butko, auf einer Versammlung in London mit,

dass von sieben unierten Bischofen noch zwei lebten: St. Konradsblatt
2. T11. 1947, S. 38. — Von etwa 200 Basilianer-Ménchen (in 16 Klostern)



— 118 —

Die Altglidubigen beabsichtigen, den Sitz ihres Metropoliten
Eirenarch (Irinarch) von Bé&laja Krinica im Buchenlande (vgl.
I. K. Z. XXIX, 1939, S.238, und XXXII, 1942, S.179) nach
Moskau zu verlegen. Sie besitzen jetzt etwa 200 Geistliche in un-
gefihr 300 Gemeinden mit fast 3 Millionen Anhéngern in Moskau,
der Ukraine, der Moldau, Sibirien, dem Kaukasus und den Wolga-
provinzen. (Von Lettland — wo es bis 1944 zahlreiche Altgldubige
gab — ist hier nicht die Rede.) Das Rogéz-Kloster in Moskau ist
wieder eroffnet. — Die priesterlosen Altglaubigen, deren gegen-
wartiger Mitgliederstand ganz unbekannt ist, haben eine Kapelle
in Moskau 99).

Von den evangelischen Kirchen sind die Lutheraner nur
in den baltischen Republiken Estland und Lettland vertreten.
Sie gelten hier als durch die Zusammenarbeit mit den Deutschen
blossgestellt, und 70 v. H. der lettischen lutherischen Geistlichkeit
(fast 200) mit ihrem Erzbischof Dr. Grinberg(s) haben das Land vor
der Wiederbesetzung verlassen. Doch blieb der Hilfsbischof
Dr. Tur(s) im Lande. Augenblicklich gibt es 103 Pastoren; ein
Seminar in Riga ist erdffnet worden °'). — Die estnische
lutherische Kirche hat sich erfolgreich bemiiht, mit der dortigen
orthodoxen Kircheineinniheres Verhaltnis zu kommen, und
sich dabei der Vermittlung des Erzbischofs Gregor von Leningrad
bedient 92). — Der letzte evangelisch-lutherische Bischof in
Russland (bis 1936), D. Artur Malmgren (seit 1891 Pfarrer der
St.-Annen-Gemeinde in St. Petersburg, spéter dort Generalsuper-
intendent und schliesslich Bischof), ist am 3. Februar 1947 im
Alter von 86 Jahren in Leipzig gestorben 93).

Unter den Russen selbst spielen vor allem die Baptisten eine
Rolle. Diese Gemeinschaft hat jetzt eine Kirche in Moskau und
eine zweite soll bald erdffnet werden. Diese eine Kirche ist sehr
gut besucht, und schon lange vor Beginn des Gottesdienstes ist
das Gebaude tiberfiillt (wobei sich auch Soldaten in Uniform ein-

haben sich etwa 10 nach Westeuropa gerettet; sie sollen nach Amerika
geschickt werden: Ukrainske Slovo 22. IX., S. 1. — Am 10. Okt. 1946 fand
im Redemptoristen-Kloster in Léwen (Belgien) eine Tagung statt, auf der
Hilfsmassnahmen fiir die unierten Ukrainer in Belgien und Holland beraten
wurden (Visti 15. X., S. 1).

%0) Broadsheet Jan. 1947, S. 3.

1) Living Church 15. XII.; Church Times 7. II. 1947, S. 89.

%) Evans’ Vortrag, vgl. oben Anm. 4.

) Kirche 2. III. 1947, S. 3.



— 119 —

finden) %¢). In dieser Kirche sprach auch der amerikanische
Baptistenfithrer Dr. Louie D. Newton anlisslich seines Aufenthaltes
in Moskau (vgl. oben S.102) vor 2000 Menschen, ohne dass ihm
eine Beschrinkung auferlegt war 95). Ausserdem predigte er in
Minsk, Leningrad, Stalingrad und Tiflis (mit einer Ubersetzerin).
Das offizielle Organ der 3000 baptistischen Gemeinden (nach
andern gibt es nur 2000 evangelische Gemeinden insgesamt) ist
der «Baptistische Bote», der eine ungeheure Verbreitung be-
sitzen soll *%). Daneben erscheint als Organ der seit 1944 zu-
sammengeschlossenen Baptisten, Evangeliumschristen
und der Pfingstbewegung seit dem 21. Oktober 1944 der
«Bruderschaftsbote» (Bratskij Véstnik) (vgl. I. K. Z. XXXVI,
1946, Heft II, S.101). In ihm wird der Zusammenschluss der
drei Kirchen als von Gott gesegnete Tat mit bedeutenden Folgen
gepriesen. Die Verwaltung liegt in der Hand von 50 Altesten, die
schon Hunderte von Gemeinden besuchten und neu aufrichteten.
Die Oktoberrevolution wird von dem Vorsitzenden des Verbandes,
I. 1. Zidkov, begriisst, da sie die Vorherrschaft einer Kirche (der
orthodoxen) gebrochen und dadurch Raum fiir wahre Gewissens-
freiheit geschaffen habe 7).

Die Lage der romisch-katholischen Kirche in der UdSSR. ist
nach wie vor schwierig. Der Leiter des staatlichen Biiros fiir die
nichtorthodoxen Kirchen, Ivan Vasil’evi¢ Poljanskij, betonte
selbst, die Katholiken hitten keine unmittelbare Verbindung
mit dem Vatikan, da es nicht angehe, dass sowjetische Staats-
biirger die Verbindung mit einer Macht aufrecht erhielten, die
keine diplomatischen Beziehungen zum Rétebund besitze. Die
romisch-katholische Kirche in Moskau sei zwar eigentlich fiir die
Mitglieder der franzosischen und amerikanischen Botschaft da,
kénne aber auch von Sowjetbiirgern besucht werden %). Eine
Verfolgung der romischen Katholiken selbst bestreitet der
Staat, verwahrt sich aber gegen die «bolschewistenfeindliche Po-
litiky des Vatikans, der eine Religionsverfolgung in der UdSSR.

) Ok. P. D. Sept., Nr.31, S.170 f. (Bericht J.Jousselins, vgl
oben Anm. 10).

95) Ok. P. D. Aug., Nr. 30, S. 166.

#6) Churchman 15. IX.

97) Ok. P. D. Aug., Nr. 28, S. 5 f.; teilweise nach «Religion and the
People» (Birmingham), Aug. — Kurz auch in der «Siiddeutschen Zeitung»
(Minchen) 12. XI., S. 3.

%) Ok. P. D. Sept., Nr. 34, 8.4 nach Evans’ Vortrag, vgl. Anm. 4.



— 120 —

«erfunden» habe und z. B. gegen die gegenwértige polnische Re-
gierung angehe, weil sie sowjetfreundlich sei %°). Gleichzeitig wird
der Vatikan als eine der grossten kapitalistischen Méchte bezeich-
net 199), — Der rémisch-katholische Bischof von Luck (polnisch:
Euck), Szelazek, ist nach einjihriger Haft freigelassen und iiber die
Curzonlinie nach Kielce gebracht worden. Der rémisch-katholische
Bischof von Pinsk, Kasimir Bukraba, ist von dort ausgewiesen
worden und in Lodsch gestorben, und der unierte Bischof Josa-
phat Kocylovékyj ist aus der Haft nach Premissel zuriickgekehrt.
Ein Verlassen seiner Residenz «als Ukrainer» hat er mit dem Hin-
weis darauf abgelehnt, dass der Papst ihn hierhin gestellt habe
und nur er ihn abberufen koénne 1°1). Damit ist der Erzbischof
von Riga, Dr. Springowicz, der einzige noch in der UdSSR.
residierende romisch-katholische Prialat (da die litauische
hohere Geistlichkeit beseitigt wurde, vgl. 1. K. Z. XXXIV, 1944,
S. 169, Anm. 34). Zur Verwaltung der 250 lettischen katholischen
Pfarreien stehen nur 140 Geistliche zur Verfiigung; das theolo-
gische Seminar in Riga ist im Méirz 1946 mit elf Studierenden
wieder er6ffnet worden. Die Verwaltung der hl. Sakramente und
der Erstkommunionunterricht ist der Geistlichkeit gestattet. Doch
diirfen, da etwa 70 v. H. der katholischen Geistlichen mit den
Deutschen flohen (auch die Katholiken Lettlands hatten aus Feind-
schaft gegen den Bolschewismus mit den Deutschen zusammen-
gearbeitet), keine Veroffentlichungen erscheinen 102).

Wihrend der finmische Erzbischof German (Aab), der in
Kuopio residiert, eine Unterstellung seiner Kirche unter das
Moskauer Patriarchat ablehnte und die Entscheidung dieser Frage
einer Synode vorbehielt (vgl. I. K.Z. XXXVI, 1946, Heft II,
S. 88), ist der Helsingforser Bischof Alexander fiir eine solche
Regelung der Jurisdiktionsverhiltnisse eingetreten. Ein Teil der
dortigen Gemeinde, der bisher dem Pariser Metropoliten Eulogios
unterstand, hat den Anschluss im Friithjahr 1946 tatséchlich voll-

#9) Churchman 15. X1., nach Theodore Bayer.
100) Vgl. Altkath. Gemeindebote Jan. 1947, S. 10.

101) KIPA 6.VI., Nr.395. — Einzelheiten iiber die gewaltsame
Abschiebung des unierten Bischof Josaphat Kocylovékyj von Premissel
iiber die Curzon-Linie und die Pliinderung des bischoflichen Palastes
durch die Polen (26.Febr.1946) beschreibt ein Augenzeuge in Visti
15, VIII., S. 3.

102) Church Times 7.II.1947, 8. 89; Living Church 15. XII.



— 121 —

zogen 193); ob diese Haltung auch nach der Umstellung der meisten
franzosischen Gemeinden im Herbst beibehalten wurde, ist noch
nicht bekannt geworden. Immerhin hat der Leningrader Metro-
polit Gregor Ende 1946 die finnische Kirche besucht und wurde
vom Bischof Alexander empfangen 1°4). Da die finnischen Ge-
meinden bisher dem O6kumenischen Patriarchen unterstanden, soll
nach Moskauer Wiinschen die Rechtsfrage fiir dieses Land eben-
falls durch eine Vereinbarung mit dem Patriarchen in Konstan-
tinopel geregelt werden (wie in Frankreich). Man erwartet aber
eine ablehnende Haltung des dortigen Patriarchen 195).

Der Metropolit fiir Polen, Dionys (Konstantin Waledyriski),
hat eine Unterstellung seiner Gemeinden (vgl. dazu aber I. K. Z.
XXXVI, 1946, S.232) unter das Moskauer Patriarchat ab-
gelehnt 106),

Der vom Moskauer Patriarchen zu seinem Exarchen fiir die
Tsehechoslowakei und zum FErzbischof von Prag ernannte bis-
herige Erzbischof von Rostov (und Taganrdg), Eleutherios, ist
inzwischen in Prag eingetroffen 197). Am 17. Juni 1946 erstattete
Kultusminister Karpov der Hauptstadt Prag einen Besuch ab
und wurde vom Staatsprésidenten, Dr. Eduard Bene$, empfangen.
Er erklirte bei dieser Gelegenheit in einem Vortrage vor Offi-
zieren, das religiose Leben in der UdSSR. sei vollig frei 198).

Im Herbst 1946 wihlte die Synode der tscheehoslowakischen
(National-) Kireche den Professor fiir neutestamentliche Exegese
(seit 1935) an der theologischen Hus-Fakultdt in Prag, Dr. Franz

103) Cirkoven Vestnik 8.V., S.15. — Uber die erste Anwesenheit
des Metropoliten Gregor in Finnland Sept./Okt. 1945 vgl. VCZ Juni, S. 12 f.,
nach dem «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Nov. 1945.

104y Glasnik 1. XII., S. 261.

105) Living Church 10. XI., nach RNS.

106) Cilirkoven Vestnik 18. IX., S. 3.

107) Der Beschluss eines Ausscheidens aus der serbischen Juris-
diktion und einer Unterstellung unter die russische (vgl. I. K. Z. XXXVI,
1946, Heft II, S. 105) war im November 1945 auf einer Synode in Olmiitz
gefasst worden, und vom 10. bis 15. Januar 1946 weilte aus diesem Grunde
eine Abordnung unter dem «Bischof-Stellvertreter» (muss richtig heissen:
Erzpriester) Cestmir Kraém4i in Moskau: Prav. Mis. XIV (1946), S.288f.
nach dem «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Jan.; Curkoven Vestnik 25. 1.,
S.13; Living Church 10. XI., nach RNS; VCZ Juni, S.16—19. (Nach
einer freundlichen Mitteilung des Herrn Personalpfarrers Franz Barejska
in Wien ist dies die richtige Namensform, vgl. I.K.Z. XXXVTI, 1946,
S. 105, Anm. 125, und S. 232, Anm. 25).

108) Broadsheet Okt., S. 2; Pantainos 1. XII., S. 594.



— 122 —

Kova¥, zum Patriarchen als Nachfolger des 1942 verstorbenen
Patriarchen Gustav Adolf Prochazka (vgl. I. K. Z. XXXII, 1942,
S. 176). Er erklirte, eines der Hauptanliegen seiner Kirche in der
Gegenwart sei die Versohnung zwischen Christentum und Marxismus,
da eine grosse Anzahl derGlieder dieser Kirche Kommunistenseien19?)..

In Ungarn versuchten zwei Geistliche, eine eigene ortho-
doxe Kirche zu griinden, mit der als Vertreter des Moskauer
Patriarchen Bischof Nestor von Munkatsch Fiihlung aufnahm.
Die serbische orthodoxe Synode hat beschlossen, Gegenmass-
nahmen zur Wahrung der Rechte ihrer Kirche einzuleiten 110).

Die orthodoxe Kirche in Siidslawien leidet unter den Aus-
wirkungen der in der Verfassung festgelegten Trennung von
Kirche und Staat. Aus diesem Anlasse hat die Hl. Synode an
Ostern 1946 einen kurzen Hirtenbrief erlassen, in dem sie auf
diese Trennung hinwies und ihrer Uberzeugung Ausdruck verlieh,
dass durch den neuen Status die Kirche zwar #dusserlich drmer
werde, dass aber ihre Kraft weiterhin wachse; der Kampf gegen
die neue Gottlosigkeit werde weiterhin gefithrt werden 111),
Tatséchlich erfahrt man, dass die Zahl der Kinder, die sich frei-
willig fiir den kirchlichen Religionsunterricht melden, wéchst, und
die Haltung der Hl. Synode von der Regierung kritisiert wird, die
ihr vorwirft, in den Reihen der Feinde des Regimes zu stehen 112),
Auch sonst hat sich das serbische Innenministerium verschiedentlich
mit kirchlichen Fragen befasst und z. B. einen Erlass heraus-
gegeben, der genau regelt, an welchen Stellen Sammlungen fir
die Kirche vorgenommen werden diirfen, wie sie durchzufithren
sind, welche Gegenstinde («auch Naturalien») entgegengenommen
werden kénnen usw. — Auch fiir die Fihrung der Kirchenbiicher
ist eine Verordnung erschienen (23. Oktober 1946) 113), Der Kirche
ist nach einer Mitteilung des Ministers fiir Montenegro, Milovan
Gjilas, als einer «privaten geistlichen Gesellschaft» der Besitz an
Grund und Boden untersagt 114). — Nach aussen hin ver-

109) Herder-Korr. Nov., S. 66.

110) (lasnik 1.1.1947, 8. 5.

u1y Ok. P. D. Aug., Nr. 27, S. 6; Herder-Korr. Okt., S. 68; Churchman
1. XII. bringt einen Bericht des Beauftragten des sidslawischen Roten
Kreuzes, Dr. Robert Neubauer, iiber die Griinde der Trennung von Kirche
und Staat.

112) Church Times 8. XI.

113) Glasnik 1. XII., S.212 f.

114) Sendung Sept., S. 4.



— 123 —

laufen die kirchlichen Versammlungen ungestort, aber es wird nach
englischen Meldungen versucht, die einzelnen Personen der Kirche
abspenstig zu machen 11%). Tatsdchlich wird berichtet, dass eine
Anzahl von Teilnehmern an der Kundgebung zu Ehren des
anglikanischen Bischofs von Hereford, Dr. Richard Godfrey
Parsons, der der serbischen Kirche vom 24. bis 28. Mai 1946 einen
Besuch abstattete und in Belgrad predigte, alsbald verhaftet
wurde, darunter auch ein Geistlicher des Patriarchats, der am
Empfang teilgenommen hatte 118). — Fir die Angelegenheiten der
Kirche wurde Anfang 1946 nach russischem Vorbilde eine «Staat-
liche Kommission fir religiose Fragen» beim Minister-
prasidium gegriindet. Sie hat die Aufgabe, sich mit allen Fragen
zu befassen, die das dussere Leben der Glaubensgenossenschaften,
die Beziehungen zwischen den einzelnen Bekenntnissen und das
Verhiltnis von Kirche und Staat betreffen. Ausserdem hat sie
vorgelegte Fragen hinsichtlich des Glaubenslebens zu beantworten
und schliesslich fiir die Durchfithrung der Gesetze iiber die Kirche
zu wachen 117),

Auf staatliche Begiinstigung werden auch die Versuche der
orthodoxen Kirche in der Bundesrepublik Makedonien zuriick-
gefiihrt, eine autonome Kirchenorganisation zu bilden (vgl.
I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 233), iber die jetzt Niheres bekannt
wird. In Skoplje bildete sich ein Ausschuss, in dessen Namen sich
am 3. Januar 1945 (anlédsslich des Weihnachtsfestesa. St.) drei Geist-
liche (den Namen nach bulgarischer Volkszugehorigkeit) an die
Synode mit der Forderung nach der Griindung einer autonomen
makedonischen Kirche wandten. Obwohl die Synode sich ab-
lehnend verhielt, traf am 8. Mirz ein Telegramm aus Skoplje ein
mit der Meldung, die makedonische «Volks-Kirchen-Synode»
(Sabor) habe am 4. Mérz in einer feierlichen Sitzung den Wunsch
nach der Bildung einer selbsténdigen makedonischen Kirche und
der Wiedererrichtung des (im Mittelalter hochbedeutsamen) Erz-
bistums Ochrida gefasst. An dieser Synode nahmen gegen 300
Delegierte aus ganz Makedonien teil; Leiter der Synode war der
Geistliche Kyrill Stojanov. Ein Ausschuss sollte alle iibrigen ortho-

113) Church Times 8. XI. — Der serbische Bischof in Amerika, Dionys,
hat eine Broschiire herausgegeben: The persecution of the Serbian Orthodox
Church in Yougoslavia, 1945: Prav. Mis. XIV (1946), S. 292 f.

118) Church Times 7.VI., danach Ok.P.D. Juni, Nr.25, S.6 und
Living Church 4. VIII.

117) (Glasnik 1. ITI., danach Clrkoven Vestnik 18.1V., S. 16.



— 124 —

doxen Kirchen besuchen und um Anerkennung der makedonischen
Kirche bitten. Daraufhin erklidrte eine unter dem Erzbischof
Josef von Skoplje zusammengetretene serbische Bischofs-
synode diese Beschliisse fiir ungiiltig und beauftragte den
Erzbischof Josef mit Verhandlungen an Ort und Stelle. Doch
verweigerte der Innenminister die Reiseerlaubnis, und der Minister
fiir Makedonien, Em. Cuékov, verlangte einen Teil der vom Finanz-
minister fiir die Erzdiozese Skoplje zur Verfiigung gestellten
Gelder. Erzbischof Josef lehnte das unter dem Hinweis darauf
ab, dass hieriiber lediglich die Gesamtkirchenverwaltung be-
stimmen koénne. — Am 25. Juli 1945 richtete der genannte Ini-
tiativausschuss einen Brief an den Patriarchatsverweser, Hrz-
bischof Josef, in dem er sich gegen die Bezeichnung «Serbische
orthodoxe Kirche in den Gebieten Skoplje, Stip, Kratovo, Bitol]
und Ochrida» verwahrte und darauf hinwies, es gebe dort nur eine
«Makedonische orthodoxe St.-Klemens-Volks-Kirchen».
Gleichzeitig lehnte er die Zustédndigkeit des serbischen Kirchen-
gerichts fiir dieses Gebiet ab. Die serbische Synode beschloss
nun angesichts der Lage in Makedonien folgende Feststel-
lungen: Die Erzbistimer und Bistiimer des heutigen Bundes-
staates Makedonien, Skoplje, Zlatovo-Struma und Ochrida-Bitolj
bilden einen Teil der serbischen Kirche und unterstehen ihrer
Jurisdiktion. Die Amtsgewalt der Bischéfe dauert auch dann
fort, wenn sie durch die Umstédnde gezwungen sind, sich ausser-
halb ihrer Di¢zese aufzuhalten. Alle Handlungen, die nicht mit
dem kanonischen Rechte der serbischen Kirche vereinbar sind,
sind ungesetzlich; die Unabhéngigkeitserkldrung steht im Wider-
spruch zu dem Willen der Mutterkirche und ist deshalb ungiiltig.
Dementsprechend lehnte die Bischofssynode eine Anerken-
nung der makedonischen Kirche ab und bezeichnete die Tétigkeit
des Initiativausschusses als unkanonisch. Die Gldubigen wurden
aufgefordert, sich an die rechtméssige serbische Mutterkirche zu
halten 118%). — Diese Entwicklung stosst innerhalb der bulgari-
schen Kirche auf lebhaftes Interesse, da ja Makedonien zwischen
flem serbischen und dem bulgarischen Volkstum umstritten ist und
die bulgarische Kirche natiirlich alles begriisst, was zu einer Distan-

118) St. Kruiistev: Kim ustanovjavane somostojatelna makedonska
cliirkva ili viizstanovjavane na ochridskata archiepiskopija (Zur Begriindung
einer selbstdndigen makedonischen Kirche oder zur Wiedererrichtung des
Erzbistums Ochrida), in: Curkoven Vestnik 2.1., S.9 f.



— 125 —

zierung zwischen Serbien und Makedonien fiithrt. Dementsprechend
vertrat der fithrende bulgarische Kirchengeschichtler, Prof. Ivan
Snegarov, bei einem Vortrage in Sofia die Ansicht, jedes Volk habe
nach orthodox-kanonischer Auffassung das Recht auf eine eigene
Nationalkirche. Da Makedonien eine selbsténdige Bundesrepublik
innerhalb Siidslawiens mit einer als nichtserbisch anerkannten
Bevolkerung darstelle, so konne dieses Gebiet auch die kirchliche
Selbstandigkeit beanspruchen. Die serbische Kirche miisse sich
von ihrem groBserbischen Standpunkte loslosen 119). Ahnliche
Ansichten vertritt auch Prof. Stefan Cankov.

Die kirchliche Lage in Stidslawien diirfte durch die Riickkehr
des Patriarchen Gabriel (Dozi¢) nach Belgrad eine Wand-
lung erfahren haben. Der Patriarch war als Anhinger des (von
der Nationalversammlung abgesetzten) Konigs Peter II. nach
dem Kriege nicht in seine Heimat zuriickgekehrt (vgl. I. K. Z.
XXXVI, 1946, Heft TI, 5.106 f.). Doch gelang es den Bemiihungen
der siidslawischen Regierung unter Vermittlung des tschecho-
slowakischen Staatspridsidenten Dr. Eduard Benes schliesslich, den
Patriarchen zu Verhandlungen zu bewegen, und dieser erklirte sich
am Ende bereit, nach Moskau zu reisen, um dort die letzten Ab-
machungen zu treffen 120). Von Rom aus erliess der Patriarch
iibrigens kurz vor seiner Riickkehr einen Hirtenbrief an das
serbische Volk. Darin nahm er gegen die augenblicklichen Neu-
organisatoren Europas Stellung, «die sich als Pharisder erweiseny.
Ein Glaube ohne Liebe bleibe kalter Aberglaube. Die Staaten
fithrten sich in zunehmendem Masse diktatorisch auf; die gegen-
wirtige Cesellschaft liege im Sterben. Nur christlicher Glaube,
Liebe, Gerechtigkeit, Freiheit, Recht, Gewissen, Wiirde und Froh-
lichkeit konnten eine Anderung der augenblicklichen Lage herbei-
fithren. Das serbische Volk, das jetzt so schwer leide, kénne seine
Erlésung nur in Jesus Christus finden 121). Am 1. November 1946
ist Patriarch Gabriel dann im Flugzeug iiber Prag in Belgrad
eingetroffen und wurde von der Regierung feierlich begriisst.
Am 16. November empfing er die Professoren der Belgrader theolo-
gischen Fakultidt 122), am 28. November die Belgrader Geist-

119) Ebd. S. 16.

120) KTPA 11. X., Nr. 697.

121y VCZ Dez., Nr. 7, S.27—31.

122) Auf Grund eines Disziplinarverfahrens wurden folgende Pro-
fessoren der theol. Fak. entlassen: Prof. Rodoslav Grui¢ (Kirchen-
geschichte); Prof. Archimandrit Justin Popovi¢ (Dogmatik); Prof. Gjorgjic



— 126 —

lichen 123). — Auf dem «Slawischen Voélkerkongress fiir
Frieden und Demokratie», der vom 8.—11. Dezember in Belgrad
tagte, spielte auch die Kirche eine bedeutsame Rolle. Der Patriarch
erteilte der Gesamtversammlung seinen Segen 124); mit dem rus-
sischen Erzbischof Nikolaus von Kruticy, der anlisslich dieses
Kongresses am 3. Dezember in Belgrad eintraf, hatte er mehrere
Besprechungen. Bei den Ansprachen wurde die Verbundenheit der
orthodoxen Kirchen und der slawischen Volker sowie ihre Schick-
- salsgemeinschaft hervorgehoben 1%5). Metropolit Nikolaus wurde
in den Fortsetzungsausschuss des slawischen Kongresses gewihlt.

Mit der Riickkehr des Patriarchen Gabriel, der ein «unerbitt-
licher Feind der Katholiken» sei, bringt die KIPA (11.Ok-
tober, Nr.367) das Vorgehen gegen den Agramer réomisch-
katholischen Erzbischof Dr. Alois Stepinac in Verbindung
(vgl. I. K. Z. XXXV, 1946, S. 234), der am 11. Oktober 1946 «wegen
Zusammenarbeit mit den Faschisten und umstiirzlerischer Um-
triebe» vom kroatischen obersten Gerichte in Agram zu 16 Jahren
Zuchthaus und Zwangsarbeit verurteilt, aber kiirzlich in ein
Kloster eingeliefert wurde. Die Anklage hatte ihm u. a. auch die
zwangsweise Bekehrung ganzer orthodoxer Dérfer zum romischen
Katholizismus in den Jahren 1941/42 vorgeworfen, obwohl damals
gemeldet worden war, dass er sich gegen Zwangsmassnahmen hierbei
ausgesprochen habe 126). Gegen dieses Urteil hat der Papst, der
romisch-katholische Krzbischof von Westminster, Kardinal Ber-
nard Griffin, der pépstliche Nuntius fiir Siidslawien, Bischof Joseph
Hurley, und schliesslich ein Vertreter der amerikanischen Regierung
Stellung genommen und es als ungerechtfertigt bezeichnet 127).

(Kirchenslawisch und Liturgie); Dozent Gjovo Slepéeviéc. — Verstorben
sind kiirzlich: Prof. Dimitrij Staranovi¢ (Neues Testament); Athanasios
Popovié (Moraltheologie).

123) Glasnik 1. XTII., S. 210, 217 f., 258 f.

124) Der Weg (Bern) 6. II., S. 6.

125) Glasnik 1.I.1947, S. 36—39.

126) Vel. 1. K. Z, XXXII (1942), S. 55 f.,, 181, und XXXTIT (1943),
S. 169, sowie Church Times 8. XI.: Church conflict in Jugoslavia.

127) Hannoversche Presse (Tageszeitung) 4.X., 8.3; 12.X., S.1;
Hessische Nachrichten (Tageszeitung), Kassel 12. X., 8. 1; Susoblatt 27. X.,
S. 540. — Auszige aus dem Hirtenbrief, den Erzbischof Stepinac ver-
offentlichte und der als Hauptanlass des Vorgehens gegen ihn gilt, ver-
offentlicht «Der Tagesspiegel» (Zeitung, Berlin), 20. XI.: Vittorio Gabrieli:
Ein Vatikan-Brief. (Dieses Dokument verdanke ich Herrn TUniv.-Ass.
Dr. Horst Jablonowski in Berlin.)



— 127 —

Die Richter, die an der Verurteilung beteiligt waren, wurden von
der Konzilskongregation in Rom exkommuniziert 128). — Spéter
ist noch gegen den Erzbischof von Sarajevo, Dr. Sari¢, und den
Bischof Rozman von Laibach ein d&hnliches Verfahren durchgefiihrt

worden 129),
(Schluss folgt.)

Mirz 1947 Bertold Spuler

128) «Osservatore Romano» Nr. 244, danach Herder-Korr. Dez., S. 163,
und Konradsblatt 3. XI., S. 282, und 17. XI., S. 298.

129) Clrkoven Vestnik 25. ITI., S. 12; Church Times 8. XI.; Konrads-
blatt 17. XI., S. 298. — Uber die zahlreichen Morde an Geistlichen wihrend
der Partisanenkdmpfe 1943—1945 berichtet das 1946 in Rom erschienene
«Martyrologium Croatiae» (angeblich von einem jungen kroatischen Geist-
lichen verfasst); einen Auszug daraus gibt die Herder-Korr. Jan. 1947,
S. 212—214.




	Die orthodoxen Kirchen

