
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 2

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98 —

Die orthodoxen Kirchen

Innerhalb der Sowjetunion 1) hat sich das Verhältnis von
Kirche und Staat weiterhin gefestigt. Die Grundlage der
Neuregelung bildet die Anerkennung der orthodoxen Kirche als
einer «öffentlichen Körperschaft» am 22. August 1945. Seit-

Bemitztc Quellen: Vestnik Cerkovnoj Zizni (abgekürzt: VCZ),
(Bote des kirchlichen Lebens), hrsg. von der Russischen Christlichen
Studentenbewegung, Red. L. A. Sander, Boulogne sur Seine (benützt zur
Berichterstattung auch die «interessante und vorzüglich dokumentierte»
Orthodoxe Chronik in der I. K. Z., vgl. VC2 Dez., Nr. 7, S. 26) — Orthodoxia,

ethisch-religiöse Zeitschrift (des Ökumenischen Patriarchats), hrsg.
in Konstantinopel v. Meletios Lukâkis — Ekklesia, Zeitschrift des Athener
Erzbistums — Pantainos, Wochenschrift des Alexandriner Orthodoxen
Patriarchats — Cürkoven Vestnik, Organ der Bulgarischen Orthodoxen
Kirche, Sofia — Pravoslaven Misioner, bulg. Zeitschrift, Sofia (Prav.
Mis.) — Glasnik, Amtsblatt der serbischen orthodoxen Kirche, Belgrad.

Ökumenischer Pressedienst (Ök. P. D.), Genf — Religion News
Service (UNS), häufig verwendet in anglikanischen Zeitschriften —
Katholische Internationale Presse-Agentur (KIPA), Freiburg im
Üchtland (Schweiz) — Herder-Korrespondenz, Freiburg im Breisgau.

Church Times, anglikanisches Wochenblatt, London — Living
Church, anglikanisches Wochenblatt — The Churchman, amerikanischbischöfliche

Zeitschrift, New York. — The Eastern Churches Broad-

*) Zur allgemeinen Lage sind zu vergleichen: Stefan Cankov: Süvre-
mennoto polo2enie na ruskata pravoslavna cürkva (Die gegenwärtige Lage
der russischen orthodoxen Kirche), in: Cürkoven Vestnik 2. I., S. 6—8. —
Ders.: Obedinitelni i razdinitelni nasoki v ruskata pravoslavna cürkva
(Einigende und trennende Strömungen in der russ. orth. Kirche), ebd.
18. IX., S. 2—4 (bes. die Auseinandersetzungen in den auslandsrussischen
Kirchen). — Werner Haugg: Die politische Situation der orthodoxen
Kirche in Sowjetrussland, in: «Die Wandlung», 1946, Heft 10/11, S. 903 bis
917 (Dokumente aus der Kriegszeit). — Archimandrit Methodios (Metodij)
gibt in Prav. Mis. XIV (1946), S. 162—197, eine Übersicht über die russische
Kirche seit 1917 und die Verfolgungen. — Eine ausführliche Beschreibung
der Wahl des russischen Patriarchen Alexis findet sich in Orthodoxia
Febr./März 1945, S. 35—46.

Wladimir N. Lossky: Essai sur la théologie mystique de l'Eglise
d'Orient, Paris 1944.

Eine neue Darstellung der orthodoxen Kirchen bietet F. D. Bacon:
Eastern pilgrimage, London 1945 The Lutterworth Press. — Kritische
Bemerkungen dazu veröffentlicht Edward Every: A protestant considers
Eastern Orthodoxy, in: Broadsheet April/Mai, Supplementary, S. 2—4 und
Juni/Juli, S. 3.

Bei Zitaten ohne Jahreszahl in den folgenden Anmerkungen ist
stets das Jahr 1946 zu ergänzen. In andern Fällen ist die Jahreszahl
hinzugefügt.

l



— 99 —

her darf sie wieder die Glocken läuten lassen und eigene Gebäude
besitzen. Die staatlichen Behörden sind gehalten, für die
materiellen Bedürfnisse der Kirche (Baumaterialien, Gewänder,
Messbedarf usw.) zu sorgen, die ihr zu einem verbilligten Preise zur
Verfügung gestellt werden 2). Die Wiedereröffnung von Kirchen (in
den Jahren 1944—1946: 837) schreitet fort, überwiegend auf dem
flachen Lande 3). Ausserdem wird die Wiederherstellung
zerstörter kirchlicher Gebäude betrieben, und in neuen Städten, wie
in Magnitogorsk am Ural, werden ganz neue Kirchen errichtet 4).

Im übrigen sind die gottesdienstlichen Bauten noch sehr ungleich
verteilt. In der Diözese Leningrad, die unter dem Terror der

sheet (Broadsheet), Ztschr. der Ges. d. Hl. Alban und Hl. Sergius, London —
Sobornost', HalbJahresschrift des gleichen Verbandes, London.

Altkatholischer Gemeindebote, Singen am Hohentwiel — Die
Sendung, Bistumsblatt der altkatholischen Kirche in Österreich, Wien —
St. Konradsblatt, Bistumsblatt für die Erzdiözese Freiburg — Katholisches

Kirchenblatt für die Erzdiözese Freiburg — Katholisches
Kirchenblatt für das Bistum Hildesheim — Suso-Blatt, Konstanzer
Sonntagsblatt — Die Kirche, Evangelische Wochenzeitung, Berlin.

Ukraïnskyj Bjuleten' Informacij (UBI), (Ukrainisches
Nachrichtenblatt), hektographiert, ohne Ort — Ukraïnske Slovo (The Ukrainian

Word), Weekly Paper, Regensburg — Naäa Posta (Our Maü), Ukrainian

Weekly News, Heidenau bei Tostedt, Kreis Harburg — Gas (Time),
Ukrainische Wochenzeitung, Nürnberg — Ukraünski Visti (Ukrainian
News), Neu-Ulm — Nedilja (The Sunday), Ukrainian Weekly, Aschaffenburg

— Ukraïnska Trybuna (Ukrainian Tribune), Weekly, München —
Visti ukraïnskoho dopomohovoho komitetu v Belgiï (Bulletin
du Comité Ukrainien de secours en Belgique), Brüssel.

Für die Beschaffung von Material habe ich aufrichtig zu danken dem
hochwürdigsten Herrn Bischof der schweizerischen Christ-Katholiken, Univ-.
Prof. Dr. Adolf Küry in Bern, Herrn Prof. Dr. Alfons Maria Schneider
und Herrn cand. phil. Omelian Pricak, beide in Göttingen.

Am 1. Juli 1946 wurde in Rom ein «Informationsdienst für die
Ostkirchen» eingerichtet, der vierzehntägig eine Zeitschrift herausgibt
mit Nachrichten aus Südosteuropa und dem Nahen Osten (auch für die
nichtunierten Kirchen), und zwar nur dokumentarisch, nicht polemisch:
Herder-Korr. Nov., S. 113 f.

2) «Der Weg» (Bern) 6. II. 1947, S. 7 («Kirchliches Leben in Russland»,
S. 6/7) und Serge Bolshakoff Bol'äakov) in Church Times 30. VIIL,
danach Ök. P. D. Nr. 32.

3) 57 v. H. der 46 457 Pfarrkirchen des Jahres 1917 sind jetzt wieder
für gottesdienstliche Zwecke zugänglich : So Kultusminister Kârpov in Prag
Juni 1946 (vgl. unten S. 121).

4) Ök. P. D. Sept., Nr. 34, S. 3, nach Mitteilungen des Geistlichen
Stanley G. Evans in «Religion and the People» (Wochenblatt in Birmingham),

Sept. — Allerdings soll es in Magnitogorsk schon vorher eine Privatkirche

gegeben haben, vgl. I. K. Z. XXX, 1940, S. 157.



— 100 —

Gottlosenverbände sehr gelitten hat, gibt es jetzt 300 Pfarreien
und je eine Kirche auf etwa 30 000 Bewohner5). Ferner liegen für
folgende Diözesen (die ja mit den staatlichen Verwaltungsbezirken
zusammenfallen — wie in Frankreich) Angaben des «Vorsitzenden
des staatlichen Büros für die Angelegenheiten der orthodoxen
Kirche», Geórgij Geórgievic Kârpov, vor (der jetzt die
Amtsbezeichnung «Kultusminister» führt): Stalingrad: 60 Kirchen;
Jaroslâvl': 210; Moskau: 278; Odessa: 600; Vinnica: 839; Kursk:
etwa 2506).

Zu dieser äusseren Zusammenarbeit gesellt sich jetzt auch
ein gewisses Hand-in-Hand-Gehen auf dem Gebiete der inneren
Politik 7). Die Kirche hat die Betreuung der Kriegerwaisen und
der Verwundeten (in staatlichem Auftrage) in die Hand genommen,
und sie wird auch beim Wiederaufbau der zerstörten Gebiete
herangezogen. Freilich darf das nicht darüber hinwegtäuschen, dass

die Trennung zwischen Kirche und Staat weiterhin aufrecht
erhalten bleibt, und die Geistlichen bezeichnen es selbst als
undenkbar, dass etwa einer von ihnen dem obersten Sowjet oder
auch nur einem Dorf-Sowjet angehören könne, und sie lehnen
diesen Gedanken selbst ab 8). Die Kirche betont ihren rein
geistlichen Auftrag, und Erzbischof Photios von Orel und Brjansk
hat bei seiner Predigt in Paris am 27. August 1946 unterstrichen,
dass der Kirche lediglich die Durchführung des Auftrages Jesu
Christi obliege und dass jeder «Bürger des Himmelreiches» eine

grosse Verantwortung für die Grundausrichtung seiner Existenz
trage. Im Hinblick darauf könne die Kirche sich mit keinen
zufälligen irdischen Einrichtungen, mit keinen zeitbedingten sozialen

Strömungen und mit keiner politischen Tendenz verbinden9).
Kommt es in der russischen Öffentlichkeit einmal zu Diskussionen
(die durch das verfassungsrechtliche Verbot der religiösen Propaganda

nicht ganz ausgeschlossen sind), so werden vor allem moralische

Fragen besprochen, nicht aber dogmatische oder apologe-

5) Nach einem Vortrage des Anm. 4 genannten Geistlichen Evans
in der Londoner «Gesellschaft des Hl. Johannes von Damaskus», am 16.XL,
wiedergegeben in Living Church, 15. XIL, S. 13.

6) An der Anm. 4 genannten Stelle.
7) Über den aussenpolitischen Einsatz der russischen orthodoxen

Kirche wurde schon bisher laufend berichtet; vgl. dazu auch unten, S. 112f.
s) Evans wie Anm. 4.
9) Russkie Novosti (Tageszeitung, Paris) 30. VIIL, danach Ök. P. D.

Sept., Nr. 34, S. 4 f.



— 101 —

tische10). Das liegt natürlich vor allem daran, dass die Gegen-
satze zwischen Christentum und Marxismus stark
empfunden werden11). Die Vertreter der staatlichen Gewalt, wie der
Leiter des Büros für die Angelegenheiten der orthodoxen Kirche
in Leningrad, M. Kusnarev, betonen selbst, dass der Marxismus die
Priester, aufs Ganze gesehen, nur wenig beeinflusst habe, abgesehen
von formalen Methoden der Dialektik 12).

Dieser Gegensatz wird also offen zugestanden, es werden
aber seit 1943 keine praktischen Folgerungen daraus gegen die
Kirche als Organisation gezogen. Natürlich wird sein Bestehen
trotzdem gefühlt, und daraus erklärt sich die Lage der orthodoxen
Kirche in der Öffentlichkeit zu einem wesentlichen Teil. Schon
wiederholt konnte darauf hingewiesen werden, dass die kirchen-
treuen Kreise sich ganz überwiegend aus Personen über 40 Jahren
zusammensetzen, d. h. aus jener Generation, die in ihrer Jugend
noch eine unmittelbare Berührung mit der Kirche hatte. Diese
Tatsache kann nicht deutlich genug betont werden, und sie wird
nun von authentischer Seite erneut bestätigt. Die Erzbischöfe
Gregor von Leningrad und Photios von Orel und Brjansk betonen
in einer Unterredung, junge Menschen «fehlten nicht ganz» in der
Kirche, in der Mehrzahl kämen aber reife Menschen dorthin. Unter
diesen habe sich der verlässliche Kern der Gemeinden durch die
Erfahrungen der letzten Jahre wesentlich erweitert, und es scheine
ein tiefes Bedürfnis und ein Nachdenken über die Kirche
stattzufinden. Freilich sei die Besinnung, die der Krieg hervorgerufen
habe, bei manchen wieder verflogen. Und wenn auch der Kirchenbesuch

auf dem flachen Lande etwa 50 v. H., in der Stadt nur
etwa 15 v. H. der Bewohnerzahl beträgt13), so betonen die beiden
Kirchenfürsten doch, dass das Erwachen des kirchlichen Lebens
sich vor allem in den Städten abspiele. (Es zeigt sich also hier
dieselbe Erscheinung, wie sie z. B. in Deutschland in den letzten
Jahrzehnten zu beobachten war, wo die Landbevölkerung vielfach

konservativ am Christentum festhält, wo aber die eigentliche
Besinnung auf das Evangelium sich in den gebildeten Schichten

10) La Réforme (Prot. Wochenschrift, Paris) 1946, Nr. 75 und 76:
Ausführungen des franz. prot. Pfarrers J. Jousselin über seine Eindrücke in
Russland, wiedergegeben im Ök.P.D. Sept., Nr. 31, S. 4.

u) Ebd. S. 5.
12) S. G. Evans, wie Anm. 4.
13) J. Jousselin, wie Anm. 10.



— 102 —

vollzieht.) Die Jugend, clie zur Kirche komme, stamme
vorwiegend aus Studenten- und Beamtenkreisen; Arbeiter finde man
nur wenig. Doch liessen «auch» Parteimitglieder ihre Kinder
taufen 14).

Der Grund für diese Entwicklung ist jedem Einsichtigen klar.
Er liegt darin, class der Religionsunterricht an Jugendliche
unter 18 Jahren nach wie vor durch die Verfassung verboten ist,
dass also die Wahrheiten des Christentums nicht in dem Alter
aufgenommen werden dürfen, in dem sie am festesten Wurzel im
Menschen schlagen. Dagegen erfährt die heranwachsende Jugend
eine eingehende Unterweisung in den Lehren des historischen
Materialismus, der ja, wie schon betont (I. K. Z. XXXVI, 1946,
S. 228), auch zum religiösen Problem weiterhin in seinem Sinne

Stellung nimmt. Zwar ist nach einer Mitteilung des Präsidenten
der südlichen baptistischen Union in den Vereinigten Staaten von
Amerika, Dr. Louie D. Newton (der kürzlich die UdSSR,
bereiste), der Religionsunterricht zu Hause und in der Kirche nicht
verboten, aber von einem organisierten kirchlichen Unterrichte ist
sonst nichts bekannt geworden, und die Angaben der genannten
Persönlichkeit über die volle Religionsfreiheit in Russland (vom
Verbote der «Propaganda» abgesehen) — wie sie auch die offizielle
Sowjetpropaganda feststellt15) — werden in andern baptistischen
Kreisen der Vereinigten Staaten, so von O. K. Armstrong in
Springfield (Missouri), dem Leiter der baptistischen Laien dieses

Staates, in Abrede gestellt mit dem Hinweis darauf, dass die

baptistische Auffassung von Religionsfreiheit auch die Erlaubnis,
ohne Zensur zu predigen, eine schlechte Regierung zu kritisieren
und Missionare in- und ausserhalb des Landes auszusenden,
umfasse. Auch bei Vorträgen Dr. Newtons ist dieser Widerspruch
laut geworden16).

Am stärksten macht sich dieser Mißstand hinsichtlich der
kirchlichenUnterweisung der Jugend auf dem Gebiete desPriester-
nachwuchses geltend. Die Unmöglichkeit, eine ausreichende Zahl

14) Herder-Korr. Dez., S. 164 nach der franz. röm.-kath. Wochenzeitung
«Temps présents». Dass das Problem der «Entchristlichung der Jugend»
z. B. auch die röm.-kath. Kirche in Frankreich erschreckt, berichtet
F. Lovsky in der franz. evgl. Wochenzeitung «La Réforme», vgl. Herder-
Korr. Dez., S. 181.

15) Vgl. den Aufsatz von Antonina Schapowalowa (Sapovâlova);
Religionsfreiheit in der UdSSR., in der «Kirche», 1. XII., S. 2.

16) The Churchman, 15. IX.



— 103 —

von Geistlichen einzusetzen, hat die Kirche gezwungen, nicht nur
Diakone alsbald zu Priestern zu weihen, sondern sogar bekannte,
kirchlich gesinnte Laien in den Dörfern als Pfarrer zu verwenden,
die überhaupt keine theologische Ausbildung besitzen.
Kennzeichnend ist in diesem Zusammenhange der Beschluss einer Synode
der Diözese Garten (Grodno) vom 9. bis 12. Mai 1946, Ergänzungskurse

für die Geistlichkeit durchzuführen, den Priestern tägliche
Bibellektüre vorzuschreiben, ihnen Richtlinien für die
Durchführung der hl. Taufe zu geben und ihnen die Pflege des Kirchengesangs,

die Einhaltung der Fasten und das Tragen geistlicher
Gewandung vorzuschreiben 17). Die neu eröffneten
Priesterseminare können den Bedarf erst allmählich decken, und auch
sie werden «meist» von älteren Leuten («über 40 Jahren») besucht.
Es zeigt sich also auch hier die oft beobachtete Erscheinung, die
sich für das Weiterleben der russischen Orthodoxie höchst
verhängnisvoll auswirken kann und die für die — jetzt 99 18) —
Mönchs- und Nonnenklöster ebenso gilt. Deren Insassen hat der
Staat übrigens die Unterhaltung eines Handwerks- oder
landwirtschaftlichen Betriebes vorgeschrieben 19).

Die Zahl der theologischen Akademien beträgt jetzt 3, die
der Diözesanseminare 12 (gegen 4 und 57 vor 1917)20). Am 1.

Oktober 1946 wurde im Beisein des Patriarchen Alexis sowie
verschiedener Bischöfe und staatlicher Würdenträger in Moskau
neben dem bisherigen Seminar die theologische Akademie eröffnet

21). Ausserdem bestehen pastoral-theologische Kurse z. B. in
Odessa (seit 15. Juni 1945) und in Leningrad (seit 22. November
1945)22). — Der Priestermangel hat allerdings die russische
Kirche — wie der Rektor des Moskauer theologischen Seminars,

17) VC2 Dez., Nr. 7, S. 24 f., nach dem « Zurnal Moskovskoj Patriarchii»
(Zeitschrift des Moskauer Patriarchats) 1946, Nr. 7.

18) Evans, wie Anm. 4, S. 4; Jousselin, wie Anm. 10, S. 4.
19) Nach den Mitteilungen der beiden Erzbischöfe, wie oben Anm. 14.

— VC2 Dez., Nr. 7, S. 25 f.
20) S. Bolshakoff: English priest reports on visit (in Russia), nach

dem Anm. 5 genannten Vortrage in: Living Church, 15. XIL, S. 13. —
Ders.: The religious revivals in Russia, in: Church Times, 30. VIIL

21) Nedilja, 20. X., S. 1; Ök. P. D. Nov., Nr. 42, S. 237; Kirche, 1. XIL,
S. 7. — Über die Einweihung einer Kirche im Theologischen Institut in
Moskau am 29. Dez. 1945 berichtet «Zurnal Moskovskoj Patriarchii», Jan.,
danach Prav. Mis. XIV (1946), S. 267—273.

22) «Zurnal Moskovskoj Patriarchii», Okt. 1945 und Jan. 1946, danach
Prav. Mis. XIV (1946), S. 279—284 bzw. 273—279; vgl. auch Glasnik,
l.XIL, S. 262.



— 104 —

Prof. S. Savinskij, feststellt — nicht dazu verleitet, die Anforderungen

herabzusetzen oder lediglich «eine Abstraktion der
theologischen Wissenschaft» zu bieten. Für die Schüler —• die (ausser
den Moskauern) in einem Internat wohnen — wurden «innere Ver-
haltungsmassregeln» erlassen, die eine Grundausrichtung auf das
Priesteramt ermöghchen. Dadurch sollen alle nicht geeigneten
Elemente ausgeschieden werden; am Schlüsse des 1. Schuljahres
waren von 36 Kandidaten nur 18 übriggeblieben. Die Prüfungsordnung

wurde erschwert, und die Leistungen der ersten beiden
Kurse stiegen seither nicht unbeträchtlich. Die Teilnehmer des
3. Kurses sind den Anforderungen der alten theologischen
Akademie durchaus gewachsen und nun in die neu errichtete
überführt worden. Das Vorlesungssystem wurde zugunsten- eines

Schulstundensystems aufgegeben. Wie Patriarch Alexis in der
Abschlussrede des 2. Schuljahres betonte, ist damit die gangbare
Form gefunden, «und auf das Seminar richten sich nun nicht
nur die Blicke der kirchentreuen Bewohner der Sowjetunion,
sondern auch der Orthodoxen im Auslande, besonders in den

slawischen Ländern. Ebenso, wie zahlreiche heutige geistliche
Würdenträger in den slawischen Ländern, aber auch in Rumänien,
ihre Ausbildung vor dem 1. Weltkriege in den russischen
geistlichen Seminaren genossen, wollen sie nun auch ihren geistlichen
Nachwuchs dorthin entsenden 23)>>. — In diesem Zusammenhange
ist es kennzeichnend, dass der Beschluss, das Kirchenslawische
in der Liturgie nicht durch das Russische zu ersetzen, damit
begründet wird, das Kirchenslawische bilde eine Art von «Lingua
franca» unter den slawischen Orthodoxen24).

Angesichts dieser Aufwärtsentwicklung der geistlichen
Ausbildung in Russland und angesichts des vom Patriarchen betonten
Eifers scheint die russische Kirche jetzt auch mit wissenschaftlichen

theologischen Arbeiten hervorzutreten, die bisher noch
gänzlich fehlten, so dass man sich über die innere Entwicklung
einstweilen noch kein Bild machen kann. Erzbischof Gregor von
Leningrad kündigte das Erscheinen folgender Werke an: Ein
Buch über das Alte Testament mit dem Titel «Vor Christus», ein
dreibändiges Werk «Das orthodoxe Wahrheitssymbol» (über
theologische und philosophische Fragen), «Das Christentum und die

23) «Zurnal Moskovskoj Patriarchii», Juli, danach VCZ Dez., Nr. 7,
S. 23 f. und Ök. P. D. 24.1. 1947, Nr. 3, S. 2 f.

24) Church Times 6. XII.



— 105 —

Entwicklungstheorie», das «Kirchenrecht» und schliesslich die
Predigten des Erzbischofs in sechs Bänden 25). Freilich betonte der
Erzbischof in seiner Unterredung im August 1946 (vgl. oben
S. 100), dass «theologische und ideologische Fragen in der russischen
Religiosität vorläufig keine Rolle spielen» 28). Doch hat sich nun
der Inhalt des «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» (Zeitschrift des
Moskauer Patriarchats) dahin geändert, dass an Stelle der
zahlreichen offiziellen Kundgebungen (Drahtungen, Glückwünsche
u. dgl.) mehr Aufsätze, besonders geschichtlichen Inhalts, und
Beschreibungen kirchlicher Ereignisse getreten sind. Ausserdem enthält

jedes Heft einen kurzen Aufsatz über ein geistliches Thema.
Als Herausgeber zeichnet jetzt an Stelle des Patriarchen ein Re-
daktionsausschuss 27).

Der Mangel an Geistlichen macht sich auch in dem Fehlen
von Bischöfen bemerkbar, und auch hier ist die Mehrzahl über
50 Jahre alt, doch gibt es auch einige unter 40 Jahren. Von den
im Januar 1945 von der Nationalsynode geplanten 98 Diözesen
sind erst 65 eingerichtet (dazu 10 im Auslande), und auch hiervon
konnten vorläufig nur 59 besetzt werden 28). Anfang 1946 wurden
zweimal hintereinander «Bischofsschübe» vorgenommen, und zwar
durch die Ernennung von Erzpriestern und durch Umbesetzungen.
Davon wurden zusammen 22 Diözesen betroffen 29). Bemerkenswert

ist hierbei, dass die Berufungen und Versetzungen sich über

25) Evans'; Aufsatz, vgl. oben, Anm. 4.
26) Herder-Korr. Dez., S. 164.
27) VC2 Dez., Nr. 7, S. 42—45, mit kennzeichnenden Auszügen.
28) Bolshakoff : The religious revival, wie Anm. 20.
29) Für Garten und Barânovici: Erzpriester Konstantin Grinévic aus

Moskau — für Mòlotov (früher Perm') : Erzpriester Johannes Lavrinénko,
bisher Geistlicher an der russ. Kirche in Marienbad; für Pinsk und Brest:
Daniel Juz'vjuk (früher in Riga, vgl. unten S. 106) — für Chabarovskund
Vladivostok: Abt Benedikt (Pljaskin) aus Omsk (mit dem Auftrage, die
Bistümer Omsk und Jakütsk zu leiten) — für Ul'jânovsk (früher Simbirsk)
und Melekés : Hieromonach Sophronios (Ivancóv) — für Kazan : Archimandrit

Hermogenes (KoZin) — für Kostroma und Gâlic: Anton (KrotéviÈ),
bisher Bischof von Zitómir (auch für JaroslâvF) — für Ceboksary
(tschuwaschisch: Supaäkar) und das Tschuwaschengebiet: Bischof Hilarius von
Ul'jânovsk — für Ijevsk und den Udmurtenbezirk: Bischof Nikolaus von
Wolhynien und Rovno — für Gór'kij (früher Ni2nij Novgorod) und Arzamâs:
BischofZenobios von Lyskovó — für Lyskovó : BischofMaximos von Kamenéc -

Podól'skij und Próskurov — für VoróneZ und Ostróz : Archimandrit Josef
(Iosif Stepânovic Orëchov) — für Sümy und Achtyrka : Erzpriester Nikolaus
Ivânovie Próchorov (aus Sümy), als Mönch: Hilarion — für Umaii: Der
Pfarrgeistliche in Poltâva, Archimandrit Nestor (Geórgij Mart^novic



— 106 —

das ganze Gebiet der UdSSR, hin (mit Ausnahme Georgiens)
erstrecken, und dass also Russen in die Ukraine oder nach Weiss-
russland, Ukrainer nach Innerrussland usw. versetzt werden können.
Natürlich kommen auch Versetzungen etwa innerhalb der Ukraine
vor. Aber auch die ..türkischen und finnischen Stämme an der
Wolga, wie die Tschuwaschen 30) und die Udmurten (Wotjaken),
haben Russen oder Ukrainer (jedenfalls Slawen) als Oberhirten
erhalten, aber keine Einheimischen, obwohl diese Völker geschlossen
orthodox sind. Die auf politischem Gebiete gewahrte Eigenständigkeit

wird also von der Kirche bisher nicht berücksichtigt, wobei
natürlich zu bedenken ist, dass ein zum Bischofsamte geeigneter
Einheimischer wahrscheinlich (noch) nicht vorhanden ist. — Die
orthodoxe Kirche in Lettland hat noch keinen Erzbischof, da
der bisherige Inhaber derDiözeseRiga (seit 1944), Daniel Juz'vjuk),
in das Sudetenland evakuiert worden war und jetzt zum Bischof
von Pinsk ernannt wurde 31).

Während so im Innern der UdSSR, der Aufbau der Kirchen
in den bisherigen Bahnen fortschreitet, haben sich hinsichtlich der
im Auslande gelegenen Diözesen erneute Schwierigkeiten
ergeben. Wie schon berichtet (I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 229 f.),
hatte der Tod des Moskauer Patriarchatsexarchen für Westeuropa

Sidorük) mit dem Auftrage, die Diözese Munkatsch-Preschau (in der
Karpaten-Ukraine) zuleiten: VCZ Juni, S. 11,f., und Glasnik, l.XIL, S. 262. —
Ferner für Rostov und Taganrog: Erzpriester Alexis Sarâpov, geb. 1878,
aus Char'kov, als Mönch : Seraphim — für Stanislau und Kolomea : Hiero-
monach Anton (Pelveckyj), geb. 1898 (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, Heft 2,
S. 93) — für Sambor und Drohobyc: Hieromonach Michael Mel'nyk, geb.
1903 (vgl. ebd.) — für Izmail und Bolgâry: Bischof Maximos von Lyskovó
(s. o.) — für Rovno und Wolhynien: Bischof Barlaam von Vinnica und
Braclav — für Simferopol' und die Krim : Erzbischof Lukas von Tambov —
für Tambov und Mifiurinsk: Bischof Joasaph von Simferopol' — für Orel
und Brjansk : Bischof Anton Marcenko (früher in Karlsbad) — für Kaluga
und Bórov: Bischof Onesiphoros von Brest und Pinsk. — Der Bischof
von Mòlotov und Solikamsk, Alexander, ist am 26. Sept. 1946 gestorben.
VCZ Dez. Nr. 7, S. 22 f.; Glasnik a.a.O. — Welchen Bischofsstuhl der
in diesem Berichte häufig genannte Erzbischof Photios von Orel und Brjansk
nach der Neubesetzung der Diözese durch Anton Marcenko einnimmt,
wird nicht mitgeteilt.

30) Dass die Tschuwaschen nicht (wie früher meist angenommen) ein
türkisch-finnischer Mischstamm sind, haben die sprachwissenschaftlichen
Untersuchungen Johannes Benzings endgültig gezeigt: Tschuwaschische
Forschungen I—III, in : Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen
Gesellschaft, Bd. 94 (1940), S. 251—267, 391—398 imd Bd. 95 (1941), S. 46—58.

31) Church Times 7. II. 1947, S. 89.



— 107 —

in Paris, des Metropoliten Eulogios 32), die Frage der dortigen
Jurisdiktion erneut akut werden lassen. Schon vor seinem Tode
waren Bedenken dadurch aufgetreten, dass er den Beschluss einer
Unterstellung unter Moskau ohne Befragung einer Diözesan-
Synode durchgeführt und dass er angeordnet hatte, ein Tedeum
als Dank für die Sowjetunion zu singen, weil diese am 14. Juni 1946
allen Personen russischer Abstammung, die in Frankreich,
Südslawien und Bulgarien leben, ohne Rücksicht auf ihre derzeitige
Staatsangehörigkeit die Staatsbürgerschaft der UdSSR, angeboten
hatte, während doch eine grosse Anzahl von Auslandsrussen eine
Verquickung der Anerkennung des Moskauer Patriarchats mit der
Unterwerfung unter das politische System der Bolschewisten
ablehnt 33). — Nach dem Tode des Metropoliten Eulogios am 8.

August 1946 versammelte der bisherige Verweser der Geschäfte während

der Krankheit des Verewigten, Erzbischof Vladimir von
Nizza, seit 1925 Hilfsbischof des Verstorbenen, eine Diözesan-
synode in Paris unter Berufung darauf, dass er testamentarisch
mit der weiteren Verweserschaft bis zur Neuwahl eines Exarchen
im Einklang mit dem Konstantinopler Patriarchate beauftragt sei.
Diese Synode fand am 14. August statt. Inzwischen hatte der
Moskauer Patriarch dem Ökumenischen Patriarchen Maximos V.
mitgeteilt, er betrachte mit dem Tode des Eulogios die Konstantinopler

Jurisdiktion über die orthodoxen Russen in Frankreich

32) Metropolit Eulogios (Vasilij Semënovic Geórgievskij) wurde 1868
geboren und stand ursprünglich politisch auf der äussersten Rechten,
beendete 1892 die Theologische Akademie in Moskau, wurde 1895 nach der
Ablegung der Mönchsgelübde zum Priester geweiht. 1903 wurde er Bischof
von Cholm (poln. Chelm) im heutigen Ostpolen und war als solcher seit
1907 Mitglied der 2. und 3. Duma. 1914 Erzbischof von Wolhynien geworden,
bemühte er sich während der russischen Besetzung Ostgaliziens 1914/15,
die dortigen Unierten für den Anschluss an die orthodoxe Kirche zu
gewinnen. Nach der Oktoberrevolution 1917 floh er über Konstantinopel
nach Serbien und kam 1922 nach Paris. Inzwischen hatte er einen Wandel
semer politischen Anschauungen vollzogen und wurde nun der kirchliehe
Exponent der liberal und demokratisch eingestellten russischen Emigranten.
1930 unterstellte er sich «zeitweilig» der Rechtszuständigkeit des Ökumenischen

Patriarchats. Seit September 1945 war er Exarch des Moskauer
Patriarchats für Westeuropa. — Vgl. auch Broadsheet Aug./Sept., S. 1 ;

Sobornost' 34 (Nov. 1946), S. 4—6. — Einen ausführlichen Lebenslauf mit
der Darstellung seiner geistigen Entwicklung gibt Prof. L. Sander in VCZ
Dez., Nr. 7, S. 4—10.

33) Paul B. Anderson: The Russian Church outside Russia (in: Living
Church 8. XII., S. 13—16, und 15. XIL, S. 19—21; mit einer geschichtlichen
Einleitung seit 1918), S. 16. — VC2 Febr., S. 2—4.



— 108 —

als erloschen, und hatte von sich aus den Metropoliten Seraphim

(Luk'jânov) zu seinem Exarchen ernannt (vgl. I. K. Z.

XXXVI, S. 229) 3i). Dieser richtete — ebenfalls am 14. August —
einen Hirtenbrief an die Gläubigen in Frankreich, in dem er sie

zur Sammlung unter dem Moskauer Patriarchen aufrief und «das
Suchen nach geistlichen Führern aus eigener sündhafter Beurteilung»

verwarf. Die Gläubigen sollten sich «dem weiten historischen
Prozess der Sammlung der in aller Welt zerstreuten russischen

Kirche, an dem sich alle Bischöfe, Priester und Laien beteiligt
hätten, anschliessen» 35). Im gleichen Sinne sprach der vom
Moskauer Patriarchen entsandte Erzbischof Photios von Orel und
Brjansk von der Notwendigkeit der Treue der Russen «zu ihrem
Oberhaupte, dem Moskauer Patriarchen Alexis, dem geistlichen
Führer der Russen» 36).

Der Ökumenische Patriarch hatte zwar in der Anzeige
seiner Wahl am 27. Februar 1946 den Metropoliten Eulogios als
«seinen Patriarchatsexarchen für die orthodoxen russischen
Gemeinden in Europa» bezeichnet 37), sich jetzt aber nicht zu der
Mitteilung des russischen Patriarchen über das Erlöschen seiner
Jurisdiktion geäussert, beauftragte aber seinen (griechischen)
Exarchen für Westeuropa, den Metropoliten Germanos (Gregor
Lukas Pantaleon Strinopulos) von Thyatira, mit Verhandlungen
in Paris. Dieser besprach sich im September 1946 mit beiden
Parteien, ohne dass über das Ergebnis der Verhandlungen etwas
bekannt geworden wäre. Erzbischof Vladimir beraumte dann für die
Zeit vom 16. bis 20. Oktober eine neue Diözesansynode in Paris
an, gegen deren Zusammentreten der Moskauer Patriarch feierlich
Verwahrung einlegte und deren Beschlüsse er zum Vornherein für
ungültig erklärte 38). Trotzdem trat die Synode zusammen; sie

war von drei Bischöfen, 54 Geistlichen und 68 Laien als
Vertretern von 47 Pfarreien und 11 Kirchenorganisationen beschickt.
Gemeinden, die dem Moskauer Patriarchate auch nach dem Tode
des Exarchen Eulogios treu geblieben waren, hatten keinen Zutritt.

34) Vgl. Living Church 25. VIIL, 1. IX., S. 10 (nach RNS).
36) Ök.P.D. Aug., Nr. 30, S. 5; Cürkoven Vestnik 18. IX., S. 3.
36) Ök. P. D. Sept., Nr. 34, S. 180; Sobornost' Nov. 1946, Nr. 34, S. 6f.

— Die Verhältnisse in Frankreich behandelt auch ein Aufsatz in der
Zeitschrift «Universitas» I, Heft 7, S. 922. (Diesen Hinweis verdanke ich Herrn
Prof. Dr. Franz Dölger in München.)

37) VCZ Juni, S. 6 f.
3S) Ök. P. D. Okt., Nr. 36, S. 200 f.; Living Church 20. X., S. 7.



— 109 —

Die Synode erklärte, die einseitige Aufhebung der Konstantinopler
Jurisdiktion durch den russischen Patriarchen sei ungültig und
die Ernennung des Metropoliten Seraphim müsse deshalb abgelehnt
werden. Sie beschloss, den Erzbischof Vladimir von Nizza
zum Exarchen des Ökumenischen Patriarchen
vorauszuwählen, und beauftragte ihn, diesen Beschluss in Konstantinopel
mitzuteilen und den Patriarchen Maximos V. zu ersuchen, der
russischen orthodoxen Diözese in Frankreich weiterhin seinen Schutz
zu gewähren und ihr damit auch fortan die geistige Freiheit zu
verbürgen, die sie während der 20 vergangenen Jahre unter der
Leitung des Ökumenischen Patriarchats gefunden habe 39).

Obwohl in einer Zeitung 40) im Zusammenhang mit diesen Ereignissen
gemeldet wurde, eine Abordnung des Moskauer Patriarchen werde
sich «demnächst» nach Konstantinopel begeben, um die Frage der
russischen Kirche im Auslande zu klären, hat der Ökumenische
Patriarch inzwischen (ohne eine solche Klärung abzuwarten) die
Beschlüsse der Pariser Synode bestätigt und damit den Erzbischof
Vladimir als seinen Exarchen für die orthodoxen Russen in Frankreich

anerkannt 41). — Durch diese Ereignisse ist eine neue Spaltung

in dieser Kirche eingetreten. Die weitaus grössere Mehrzahl
der Gemeinden in Frankreich und Belgien hat sich dem Exarchen
Vladimir unterstellt. Für den Exarchen des Moskauer Patriarchen
haben sich die fünf Gemeinden entschieden, die ihm schon
anhingen, als er noch der (unten S. 114 f. zu erwähnenden) Karlowitzer
Synode angehörte, ferner etwa sechs Gemeinden, die immer schon

zum Moskauer Patriarchat gehalten hatten, und schliesslich etwa
12 Gemeinden oder kleine Gruppen in Frankreich, England und
Skandinavien, die bisher Eulogios unterstanden 42). Angesichts
dieser Entwicklung veröffentlichte Professor L. A. Sander einen

eindringlichen Aufsatz 43), in dem er darauf hinwies, dass trotz
allen Spaltungen die Anhänger aller Jurisdiktionen orthodox

blieben, und dass das Zusammenleben und die gegenseitige
Achtung einen «Modus vivendi» notwendig mache, bei dem jeder
sieh nach seinem Gewissen entscheiden könne. Es gehe nicht an,

39 \
40 \
9) Living Church 3. XL, S. 9.
°) Ök.P.D. Okt., Nr. 38, S. 4 f., nach den «Nouvelles Russes»

Russkie Novosti Paris, 18. X.
41) Living Church 10. XL, nach RNS. — Die kanonische Grundlage

dieser Entscheidung stellt VCZ Dez., Nr. 7, S. 10—15 fest.
42) Anderson: The Russian Church (wie Anm. 33) S. 19.
iz) VCZ Dez., Nr. 7, S. 1—4.



— 110 —

die Anhänger einer andern Rechtszuständigkeit als «Diener des

Satans» anzusehen oder sie der «Feigheit und Lauheit» zu
beschuldigen. Vielmehr mussten die drei folgenden Punkte anerkannt
werden: Die Anhänger aller drei Jurisdiktionen sind orthodox,
sie müssen friedlich nebeneinander leben und ihre gegenseitigen
Beziehungen in geordneten Bahnen abwickeln.

Trotz diesen Auseinandersetzungen nimmt das kirchliche
Leben in Frankreich kräftig seinen Fortgang; seit Oktober 1946

erscheint die neue Zeitschrift «Cerkovnyj Vestnik Zapadno-
Evropejskoj èparchii» (Kirchenbote der westeuropäischen
Diözese) 44), und das Theologische Institut hat am 9. Oktober ein
neues Studienjahr begonnen. An dieser Anstalt lehren jetzt
Professor Vasilij Zen'kóvskij (als Rektor), Georg Floróvskij (Patrologie),
Archimandrit Kassian (Bezobrâzov) (Neues Testament), A. V. Kar-
tâsev (Kirchengeschichte), R. Fedotov (desgl.), B. V. Vyseslâvcev
(Philosophie und Ethik), VI. N. H'in, L. A. Sander und jetzt auch
Nikolaus v. Arsén'ev (früher Königsberg i.Pr.) 45). — Am ersten
Kursus nehmen gegenwärtig 18 Studierende teil (darunter 2 Syrer,
1 Grieche, 9 Serben, 1 Bulgare) ; weitere 10 werden erwartet. Ausserdem

w7erden Wiederholungskurse für Geistliche und öffentliche
Vorträge in französischer Sprache abgehalten 46).

Darüber hinaus haben sich bekanntlich auf Veranlassung des

früheren römisch-katholischen Geistlichen Winnaert seit 1937 die
Angehörigen der Himmelfahrts-Gemeinde in Paris (XV, Alleray -

Str. 26) zu einer «Eglise Catholique Orthodoxe Occidentale»

zusammengeschlossen, die in voller Gemeinschaft mit der
russischen Kirche steht (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, Heft 2, S. 83).
Diese Gemeinde hat sich die Hilfe für die russische Kirche zum
Ziele gesetzt und will «die Wiedergeburt des alten Katholizismus
des Hl. Hilarius und der Hl. Genoveva in Frankreich erreichen,
nicht im Sinne eines flachen Gallikanismus, der der Kirche lediglich

einen nationalen Anstrich verleihen würde, sondern unter
Achtung vor dem nationalen Leben und vor der ökumenischen
Orthodoxie, in der religiöse und nationale Werte gleichzeitig ihren
Platz finden». Rektor dieser Gemeinschaft ist jetzt Dom Denis
Chambault O. S. B. 47).

'") Ebd. S. 41 f.
45) Cürkoven Vestnik 25. III., S. 5.
46) VCZ Dez., Nr. 7, S. 19.
47) Sobornost' Juni 1946, Nr. 33, S. 3.



— Ill —

Die russische orthodoxe Kirche in den Vereinigten Staaten
von Amerika war vor die gleiche Entscheidung gestellt wie die
Gemeinden in Frankreich. Diese Kirche hatte sich 1923 für
unabhängig erklärt, sich aber später der Karlowitzer Synode (vgl. unten
S. 114f.) angeschlossen. Auch zu ihr hatte der Moskauer Patriarch
einen Abgesandten, den Erzbischof Alexis von Jaroslavl',
geschickt (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, Heft II, S. 86), der aber
keine Entscheidung erreichen konnte. Vielmehr beschloss die
dortige Kirche unter der Leitung des Metropoliten Theophil, nachdem

ihrer Abordnung unter dem (amerikanischen) Bischof Alexis
und dem Geistlichen Josef 0. Dzvoncik in Moskau eine unbefriedigende

Antwort erteilt worden war, eine Synode zusammen -

zuberufen 48), die nun aber nicht erst (wie geplant) 1947, sondern
schon am 26. November 1946 in der St.-Theodor-Kathedrale in
Cleveland zusammentrat. Daran nahmen acht Bischöfe, 300
Priester und 300 Laien als Vertreter für 350 Gemeinden in den
Vereinigten Staaten und Kanada teil 49). Anwesend war auch
Bischof Dionys, der Leiter der serbischen Kirche in Amerika.
Verhandlungssprache war zum ersten Male neben dem Russischen auch
das Englische. Diese Versammlung entschied sich am 29.
November mit 187 gegen 61 Stimmen dahin, den Patriarchen von
Moskau als geistlichen Leiter, nicht aber als administratives

Oberhaupt der amerikanischen Kirche anzuerkennen
(offenbar nach dem Muster der Stellung, die der Erzbischof von
Canterbury gegenüber der Bischöflichen Kirche der Vereinigten
Staaten einnimmt), und die Beziehungen zur Karlowitzer Synode
abzubrechen. Trotzdem hat der russische Patriarch in seiner
diesbezüglichen Drahtung an den Alexandriner Patriarchen Christof IL
vom 13. Dezember 1946 von der Anerkennung seiner Jurisdiktion
(ôixaioôoala) gesprochen 50). — Der langjährige Geistliche der
orthodoxen Kirche in Sitka (Alaska), Archimandrit Johannes

(Zlóbin), ist vom Metropoliten Theophil zum Bischof von Alaska
geweiht worden 51). Er beabsichtigt, in seiner Residenz eine
katechetische Schule zu eröffnen, da ein grosser Mangel an Geistlichen
herrscht (augenblicklich 9 anstatt 16 im Jahre 1938) 52).

48) Anderson: The Russian Church (wie Anm. 33) S. 19.
49) Ök.P.D. Juni, Nr. 26 (Ankündigung); Living Church 8. XIL;

Church Times 13. XIL, S. 760.
60) Pantainos 11. XIL, S. 610.
61) Broadsheet Aug./Sept., S. 2.
52) Ebd. Dez., S. 4.



— 112 —

Wie in Frankreich, so gibt es auch in Amerika eine Anzahl
von Gemeinden, die schon seit längerer Zeit sich dem Moskauer
Patriarchat unterstellt haben. Sie anerkennen den russischen
Patriarchatsexarchen für Nordamerika und die Alëuten, den
Metropoliten Benjamin, und unterstehen dem Bischof Adam (Fili-
póvskij) 53), einem gebürtigen Karpaten-Ukrainer, der 1916 in
Amerika zum Priester geweiht, 1922 zum Bischof von Kanada
ernannt und 1935 zum Erzbischof befördert wurde. Er hat sich im
Oktober 1946 nach Moskau begeben 54) und nach seiner Rückkehr

angekündigt, dass auf Anregung des Moskauer Patriarchen
am 12. Februar 1947 in New York eine Synode der ihn anerkennenden

Gemeinden stattfinden soll, die sich mit der Regelung des

Verhältnisses zur russischen Mutterkirche (und zwar auch für die
«schismatische» Kirche unter dem Erzbischof Theophil, vgl. oben)
befassen wird 55). Als Teilnehmer erwartet man den Exarchen
Benjamin, die Bischöfe Makarios von New York, Theodor von
Chikago, Anton von San Franzisko sowie wahrscheinlich einen
Vertreter des Patriarchen Alexis 56).

Die russische Patriarchatskirche hat aber auch ihre
Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen des Nahen Ostens
verstärkt. Im November 1946 traf Erzbischof Gregor von Leningrad
in Begleitung des Geistlichen Nikolaj Feódorovie Kolcickij in
Jerusalem ein, wo er vom dortigen Patriarchen Timotheos (The-
mélis) und andern griechischen Geistlichen begrüsst wurde. Er
feierte in der griechischen Kapelle des Hl. Grabes die hl. Messe

und besuchte später Bethlehem und andere heilige Stätten des

Landes. Die russischen Geistlichen des Landes vermieden es

ebenso, ihn zu sehen, wie 1945 den Patriarchen Alexis. — Als
Zweck der Reise werden Verhandlungen mit den englischen
Behörden zwecks Übergabe des russischen Eigentums im
Hl. Lande an das Moskauer Patriarchat angegeben. Das Eigentum
soll etwa 4 000 000 $ betragen und unterstand seit 1917 der orthodoxen

russischen Organisation im Lande, die die Jurisdiktion der
Mutterkirche seither nicht mehr anerkannte 57). — Von Jerusalem
ist Erzbischof Gregor am 29. November nach Kairo weitergereist,

53) In englischer Schreibung «Phillipovsky».
54) Living Church 27. X., nach RNS.
56) Churchman 1. I. 1947.
56) Living Church 29. XIL, nach RNS.
57) Ebd. 8. XIL, S. 5; auch «Kirche» 8. XIL, S. 3.



— 113 —

wo er vom Vertreter des Patriarchen Christof IL, dem Bischof
Hilarion von Babylon (in Ägypten) 58), empfangen wurde. Am
folgenden Tage fand der Empfang beim Patriarchen statt, am
7. Dezember reiste Metropolit Gregor im Flugzeug nach Teheran
ab 59). Angaben über die Verhandlungsgegenstände werden nicht
gemacht.

Der Mittelpunkt des russischen Lebens im Fernen Osten ist
die Stadt Charbin, wo eine russische St.-Vladimir-Universität,
ein theologisches Seminar, 12 Kirchen und 3 Klöster bestehen.
Von hier aus wird die russische Kirche in China, Japan, Korea,
Niederländisch-Indien und auf den Philippinen geleitet, und alle
Bischöfe des Fernen Ostens wurden hier geweiht. Die Kirche hatte
seit 1943 Schwierigkeiten mit den Japanern, die verlangten,
dass in allen Gotteshäusern das Bild der japanischen Mondgöttin
Amaterasu (der sagenhaften Ahnfrau des japanischen Kaiserhauses)

als Zeichen der Ergebenheit gegenüber Japan aufgestellt
werden solle. — Nachdem die Stadt am 9. August 1945 von den
Russen besetzt worden war, erschien 23./26. Oktober dieses Jahres
der damalige Bischof Eleutherios von Taganrog (der jetzige
Erzbischof von Prag) zu Verhandlungen mit dem Metropoliten
Meletios, die mit seiner sowie zweier Erzbischöfe und eines Bischofs

Unterstellung unter die Moskauer Jurisdiktion endeten

(vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, Heft II, S. 87) 60). Seither geniesst
die dortige Kirche russische Unterstützung. Als Metropolit
Meletios am 6. April 1946 starb, erhielt er den Erzbischof Nestor von
Kamtschatka, einen guten Kenner Ostasiens, zum Nachfolger mit
dem Titel «Metropolit von Ostasien» 61). — Lediglich der
Bischof Johannes von Schanghai hat sich der wiederholten
Aufforderung einer Unterwerfung entzogen und ist daraufhin vom
Metropoliten von Peking suspendiert worden. Er sah sich genötigt,
den Schutz der chinesischen Behörden anzurufen, da es sogar zu
Handgreiflichkeiten unter dem dortigen Klerus kam 62).

Die kirchlichen Verhältnisse in den sowjetisch
beeinflussten Gebieten sind geordnet. Erzbischof Alexander (vgl.

58) Vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 178, Anm. 100.
59) Pantainos 1. XIL, S. 592 f.; 11. XIL, S. 610; Ekklesia 1. XIL,

S. 102; 15. XIL, S. 117 f.
60) « Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Dez. 1945, danach Prav. Mis. XIV

(1946), S. 288.
61) Church Times 1. XL; im Auszug Ök.P.D. Nov., Nr. 41.
62) Herder-Korr. Nov., S. 110.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1947. 8



— 114 —

I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 229) ist nach seiner Reise nach Russland
wieder in Berlin eingetroffen 63). Der bisherige Vertreter des
Patriarchen in der Tschechoslowakei, Erzbischof Sergius, ist zum
Oberhaupte der russischen Kirche in Österreich ernannt worden und am
I.August 1946 in Wien eingetroffen. Ihm soll auch die Jurisdiktion
über die Orthodoxen (Russen in Ungarn übertragen werden 64).

Völlig von jeder Berührung mit dem Moskauer Patriarchat
freigehalten hat sich die bisher sog. Karlowitzer Synode, die den

politisch rechts orientierten, vielfach monarchistisch eingestellten
Teil der russischen Gemeinden vertritt. Ihr sind 4 Metropoliten,
9 Erzbischöfe und 13 Bischöfe angeschlossen. Der Mittelpunkt
dieser Organisation befindet sich jetzt in der amerikanisch
besetzten Zone Deutschlands; Anhänger besitzt sie aber auch in
den übrigen beiden westlichen Besatzungszonen sowie in Genf,
Vevey und Lausanne in der Schweiz, ferner in Frankreich 65),

England und Belgien sowie in Palästina und Australien. Die
Kirche hielt im Mai 1946 in München eine Synode ab, an der
15 höhere Geistliche, dazu 9 Vertreter aus den Vereinigten Staaten,
teilnahmen. Die Organisation der Kirche schreitet fort; sie zählte
damals 92 organisierte und 20 im Aufbau begriffene Gemeinden
in den drei westlichen Besatzungszonen Deutschlands, ferner
22 + 6) in Österreich 66). Der frühere Archimandrit des Klosters
des Hl. Hiob Pocaevskij in der Ostslowakei (vgl. I. K. Z. XXXII,
1942, S. 35), Seraphim 67), ist am 9./10. März 1946 in Genf vom
Metropoliten Anastasios (Bratanóvskij) im Beisein des Bischofs

Hieronymos von Detroit zum Bischof von Santiago und Chile
geweiht worden 68). Zum Bischof für Brüssel und Westeuropa
wurde Archimandrit Nathanael geweiht69), dem auch die Pariser

63) Altkath. Gemeindebote Jan. 1947, S. 10.
64) Living Church 25. VIIL
65) Ein Verzeichnis der dortigen Gemeinden findet sich VC Z Febr. S.6—9
66) Stefan Cankov in den beiden, Anm. 1 genannten Aufsätzen.
67) Seraphim (Leonid Geórgievic Ivanóv) wurde am 1. Aug. 1897

geboren, studierte in Moskau Geschichte, 1914—1917 Kriegsteilnehmer,
studierte dann in Belgrad, absolvierte anschliessenddie theologischeFakultät,
Mönch auf dem Athos, dann Lehrer am Gymnasium in Skoplje, seit 1928
im Kloster des Hl. Hiob Pocaevskij, seit 1934 als Archimandrit Leiter dieses
Klosters.

6S) VCZ Juni, S. 5.
69) Ebd. — Bischof Nathanael (Vasilij Vladimiroviv L'vov) wurde

als Sohn eines früheren Oberprokurors des Hl. Synods 1906 in Moskau
geboren, studierte in Charbin Theologie, 1929 Mönch, dann Sekretär des
Bischofs Nestor ebendort, 1936 Archimandrit, wirkte als Geistlicher in



— 115 —

russische Gemeinde der Karlowitzer Jurisdiktion untersteht. In
Brüssel stehen sich also drei russische Bischöfe gegenüber:
der Vertreter des Moskauer Patriarchats für Belgien und Deutschland,

Alexander, der Vertreter des Exarchen Vladimir, Bischof
Nikon 70), und Bischof Nathanael für die Karlowitzer Synode. —
Die Leitung der Diözese Wien ist nach dem Rücktritt des
Erzbischofs Demetrios dem Bischof Stefan übertragen worden, der
anlässlich seines 50jährigen Priesterjubiläums zum Erzbischof
ernannt werden soll, aber in München residiert71). Als dessen
Vertreter in Westösterreich amtiert der Erzpriester Raevskij 72). —
Metropolit Anastasios hat im Juli 1946 die orthodoxen Gemeinden
in der britisch und amerikanisch besetzten Zone Deutschlands
(Hamburg, Lübeck, Kassel, Heidelberg und Lager Colorado bei
Fischbeck unweit Hamburg) besucht. Er führte das Bild der
wundertätigen Mutter Gottes von Kursk mit sich 73). — In
Gasteig bei München fand vom 5. bis 7. Juli 1946 ein Treffen der
Mitglieder der russischen christlichen Studentenbewegung unter
der Leitung von Alexander Kiselev statt74). — Trotz dieser völlig
ablehnenden Haltung der Karlowitzer Synode gibt sich die
russische Patriarchatskirche nach einer Äusserung des Bischofs
Sergius doch der Hoffnung hin, dass Metropolit Anastasios sich
noch «wie Saulus bekehren» werde, da ja jeder orthodoxe Russe
ohne Rücksicht auf seine politische Überzeugung per se dem
Moskauer Patriarchen unterstehe 75).

Ostasien, auf Ceylon und in Indien, vom Kriege in Serbien überrascht,
seit Ende 1944 unter den Russen in Deutschland (Hamburg) tätig. Ihm
unterstehen in der englisch besetzten Zone Deutschlands 23 Gemeinden:
VCZ Juni, S. 6.

70) Bischof Nikon (Aleksëj Ivânoviè Greve) wurde 6. Febr. 1895
geboren, absolvierte 1913 das Tifliser Kadettenkorps, 1914 die Pauls-Militär-
schule, 1914—1917 Kriegsteilnehmer, besuchte 1925 bis 1928 das orth.
theol. Institut in Paris, später zum Mönche geweiht, seit 1935 Geistlicher
in Paris, seit 1946 Mitglied des Bistumsrates. Er ist einer der Gründer und
der Vorsitzende der St. Sergius-Brüderschaft, die Seelenmessen auf den
Pariser Friedhöfen veranstaltet. Am 24. Febr. 1946 wurde er vom Archimandriten

Eulogios zum (Titular-) Bischof von Sergiev Posâd geweiht, mit dem
Auftrage, die orthodoxen Gemeinden in Belgien zu leiten (anfänglich wohl
als Vertreter des Exarchen Alexander): VC2 Juni, S. 3.

71) VCZ Dez., Nr. 7, S. 17, nach «Cerkovnaja Lëtopié» (London), Nr. 3.
,2) Mitteilung des Herrn Stadtpfarrers Paul Heinz Vogel in Linz

an der Donau, 30. XI.
73) VCZ Dez., Nr. 7, S. 16 f., nach «Cerkovnaja Lëtopié».
'*) Ebd. S. 17 f.
'5) «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» März, danach Cankov in den

beiden Anm. 1 genannten Aufsätzen.



— 116 —

Die gleiche ablehnende Haltung gegenüber Moskau nimmt auf
Grund ihrer ukrainisch-nationalen Einstellung die ukrainische
autokephale Kirche in der Emigration ein, deren Leiter, Metropolit
Polykarp (Sikorskyj) (vgl. l.K.Z. XXXVI, 1946, S. 230), am
21. Juni 1946 eine theologisch-pädagogische Akademie in
München ins Leben rief, die in vier Kursen Unterricht erteilt. Sie

gibt eine Zeitschrift «U(kraünska) A(vtokefal'na) P(ravoslavna)
C(erkva). — Bjuletén bohoslovéko-pedagogicnoï akademiï» (Ukr.
Autok. Orth. Kirche, Zeitschrift der theol.-päd. Akademie) heraus

76). Auf einer Synode ebenda im Oktober 1946 äusserte
sich Metropolit Polykarp über deren Wirksamkeit und teilte die
Gründung einer orthodoxen Bruderschaft der Hl. Fürbitte (erfolgt
am 3. November 1946) mit. In der gleichnamigen Kirche in München

amtiert Erzbischof Michael für München und Bayern 77). —
Am 13. Oktober 1946 weihte Metropolit Polykarp im Lager Hei-
denau bei Tostedt (Kreis Harburg) die Lagerkapelle der Ukrainer78) ;

am 28. September besuchte Erzbischof Igor (Johannes Huba,
früher von Uman) 79) das Ukrainer-Lager in Innsbruck 80). — Am
24. September fand unter der Leitung des Bischofs für Gross-
hessen, Mstislav (der frühere polnische Sejm-Abgeordnete Stefan
Skrypnik)81), eine Synode statt, an der 20 Geistliche und 3

Diakone teilnahmen und auf der die geistliche Betreuung der in diesem
Gebiet als «verschleppte Personen» lebenden Ukrainer besprochen
wurde 82). Doch ist es in verschiedenen Lagern, besonders im
Lysenko-Lager in Hannover, zu Auseinandersetzungen
zwischen orthodoxen und unierten Ukrainern gekommen, die eine

Teilung der Lager notwendig machten 83).

Über das Schicksal der ehemals unierten Ukrainer liegen
widersprechende Nachrichten vor. Auf der einen Seite wird

76) Darin neben geschichtlichen Arbeiten eine Übersicht über die
Tätigkeit der orth. theol. Fak. in Warschau 1936—1939, von Dmytro
Dorosénko (S. 9—11), ferner V. Petriv: Statut bohoslovéko-pedagogicnoï
akademiï (Das Statut der theol.-päd. Akademie) (S. 13—15), und Ja. Morale

vy c : Pljan navcannja bohoslovéko-pedagogicnoï akademnUAPC (Der Plan
des Aufbaus der theol.-päd. Akad. der Autokeph. Ukr. Kicrhe), (S. 15—17).

") Ukraïnéka Trybuna 27. X., S. 6.
7S) Nasa Posta 13. X., S. 1; 20. X., S. 1.
79) Vgl. I. K. Z. XXXII, 1942, S. 171.
80) Ukraïnéki Visti 18. X., S. 4.
81) Vgl. I. K. Z. XXXIII, 1943, S. 29 f.
82) Ukraïnéki Visti 18. X., S. 2.
83) Ebd. 9. IL 1947, S. 1.



— 117 —

gemeldet, dass die grosse Mehrheit der Geistlichen und Gemeinden
sich der Unterstellung unter Moskau angeschlossen habe und die
Neuregelung der Verhältnisse begrüsse, die auf der Grundlage der
Bestimmungen von 1839 und 1875 (als die Unierten Polesiens und
Wolhyniens in die orthodoxe Küche eingegliedert wurden)
erfolgte 84). Von 1270 Pfarrgeistlichen sollen sich 997 — nach
römischen Meldungen aber nur 27 — der orthodoxen Kirche
angeschlossen haben 8S). Auf der andern Seite wird davon gesprochen,
dass den Unierten, die an ihrem bisherigen Bekenntnisse festhalten,
Erleichterungen gewährt würden und mancherorts Gottesdienste

stattfinden könnten 86). Dagegen soll der unierte Bischof
von Munkatsch, Theodor Romza, der bisher noch ein gewisses
Mass von Bewegungsfreiheit hatte, erneut verhaftet worden
sein 87) (jedenfalls war seine Verhaftung schon im Juli 1945
gemeldet worden; vgl. l.K.Z. XXXVI, 1946, Heft II, S. 89).

Die unierten Ukrainer ausserhalb des sowjetischen
Einflussbereiches haben sich, mit wesentlicher Unterstützung des

römischen Stuhls, selbständig gehalten. Der 19. Kongress von
«Pax Romana» in Salamanca, an dem auch ukrainische Studenten
teilnahmen, hat Verwahrung gegen die «gewaltsame Eingliederung»

der Unierten in die orthodoxe Kirche eingelegt88). — Im
ganzen haben 390 000 Ukrainer ihre Heimat verlassen. Davon
leben 225 000 in Deutschland, 25 000 in Österreich, 100 000 in
Frankreich (zusammen mit den alten Emigrierten), 20 000 in
Italien, 30 000 in den übrigen europäischen Ländern. Hiervon
sind 60 v. H. uniert, 40 v. H. orthodox. Unter den Unierten wirken
350 Priester, unter den 150 000 Orthodoxen etwa 400 Geistliche
und 12 Bischöfe der autokephalen Kirche 89).

84) Broadsheet April/Mai, Supplementary, S. 4.

8ä) Ök. P. D. Aug., Nr. 29.
86) Altkath. Gemeindebote Jan. 1947, S. 9.

87) Westfälische Zeitimg (Bielefeld) 22. XL, S. 2. — Dem Metropoliten
Josef Slipyj und dem Bischof Nikolaus (Niketas Budka (vgl. I. K. Z.
XXXVI, 1946, Heft 2, S. 89) wird von den sowjetischen Zeitungen Verrat
und Zusammenarbeit mit den Deutschen vorgeworfen: UBI 1.1. 1947, S. 18,
nach dem «Osservatore Romano».

88) Visti 15. VIIL, S. 2.

89) «Osservatore Romano» 25. X., danach Herder-Korr. Jan. 1947,
S. 212. — Anfang 1947 teilte der apostolische Administrator für die unierten
Ukrainer in Westeuropa, Buëko, auf einer Versammlung in London mit,
dass von sieben unierten Bischöfen noch zwei lebten : St. Konradsblatt
2. III. 1947, S. 38. — Von etwa 200 Basilianer-Mönchen (in 16 Klöstern)



— 118 —

Die Altgläubigen beabsichtigen, den Sitz ihres Metropoliten
Eirenarch (Irinarch) von Bëlaja Krinica im Buchenlande (vgl.
I. K. Z. XXIX, 1939, S. 238, und XXXII, 1942, S. 179) nach
Moskau zu verlegen. Sie besitzen jetzt etwa 200 Geistliche in
ungefähr 300 Gemeinden mit fast 3 MiUionen Anhängern in Moskau,
der Ukraine, der Moldau, Sibirien, dem Kaukasus und den
Wolgaprovinzen. (Von Lettland — wo es bis 1944 zahlreiche Altgläubige
gab — ist hier nicht die Rede.) Das Rogóz-Kloster in Moskau ist
wieder eröffnet. — Die priesterlosen Altgläubigen, deren
gegenwärtiger Mitgliederstand ganz unbekannt ist, haben eine Kapelle
in Moskau 90).

Von den evangelischen Kirchen sind die Lutheraner nur
in den baltischen Republiken Estland und Lettland vertreten.
Sie gelten hier als durch die Zusammenarbeit mit den Deutschen
blossgestellt, und 70 v. H. der lettischen lutherischen Geisthchkeif
(fast 200) mit ihrem Erzbischof Dr. Grïnberg(s) haben das Land vor
der Wiederbesetzung verlassen. Doch blieb der Hilfsbischof
Dr. Tur(s) im Lande. Augenblicklich gibt es 103 Pastoren; ein
Seminar in Riga ist eröffnet worden91). — Die estnische
lutherische Kirche hat sich erfolgreich bemüht, mit der dortigen
orthodoxen Kirche in ein näheres Verhältnis zukommen, und
sich dabei der Vermittlung des Erzbischofs Gregor von Leningrad
bedient92). — Der letzte evangelisch-lutherische Bischof in
Russland (bis 1936), D. Artur Malmgren (seit 1891 Pfarrer der
St.-Annen-Gemeinde in St. Petersburg, später dort Generalsuperintendent

und schliesshch Bischof), ist am 3. Februar 1947 im
Alter von 86 Jahren in Leipzig gestorben93).

Unter den Russen selbst spielen vor allem die Baptisten eine
Rolle. Diese Gemeinschaft hat jetzt eine Kirche in Moskau und
eine zweite soll bald eröffnet werden. Diese eine Kirche ist sehr

gut besucht, und schon lange vor Beginn des Gottesdienstes ist
das Gebäude überfüllt (wobei sich auch Soldaten in Uniform

einhaben sieh etwa 10 nach Westeuropa gerettet; sie sollen nach Amerika
geschickt werden: Ukraïnéke Slovo 22. IX., S. 1. — Am 10. Okt. 1946 fand
im Redemptoristen-Kloster in Löwen (Belgien) eine Tagung statt, auf der
Hilfsmassnahmen für die unierten Ukrainer in Belgien und Holland beraten
wurden (Visti 15. X., S. 1).

90) Broadsheet Jan. 1947, S. 3.
91) Living Church 15. XIL; Church Times 7. IL 1947, S. 89.
92) Evans' Vortrag, vgl. oben Anm. 4.
93) Kirche 2. III. 1947, S. 3.



— 119 —

finden)94). In dieser Kirche sprach auch der amerikanische
Baptistenführer Dr. Louie D. Newton anlässlich seines Aufenthaltes
in Moskau (vgl. oben S. 102) vor 2000 Menschen, ohne dass ihm
eine Beschränkung auferlegt war 95). Ausserdem predigte er in
Minsk, Leningrad, Stalingrad und Tiflis (mit einer Übersetzerin).
Das offizielle Organ der 3000 baptistischen Gemeinden (nach
andern gibt es nur 2000 evangelische Gemeinden insgesamt) ist
der «Baptistische Bote», der eine ungeheure Verbreitung
besitzen soll96). Daneben erscheint als Organ der seit 1944

zusammengeschlossenen Baptisten, Evangeliumschristen
und der Pfingstbewegung seit dem 21. Oktober 1944 der
«Bruderschaftsbote» (Bratskij Vestnik) (vgl. l.K.Z. XXXVI,
1946, Heft II, S. 101). In ihm wird, der Zusammenschluss der
drei Kirchen als von Gott gesegnete Tat mit bedeutenden Folgen
gepriesen. Die Verwaltung liegt in der Hand von 50 Ältesten, die
schon Hunderte von Gemeinden besuchten und neu aufrichteten.
Die Oktoberrevolution wird von dem Vorsitzenden des Verbandes,
1.1. Zidkov, begrüsst, da sie die Vorherrschaft einer Kirche (der
orthodoxen) gebrochen und dadurch Raum für wahre Gewissensfreiheit

geschaffen habe 97).

Die Lage der römisch-katholischen Kirche in der UdSSR, ist
nach wie vor schwierig. Der Leiter des staatlichen Büros für die
nichtorthodoxen Kirchen, Ivan Vasü'evic Poljânskij, betonte
selbst, die Katholiken hätten keine unmittelbare Verbindung
mit dem Vatikan, da es nicht angehe, dass sowjetische Staatsbürger

die Verbindung mit einer Macht aufrecht erhielten, die
keine diplomatischen Beziehungen zum Rätebund besitze. Die
römisch-katholische Kirche in Moskau sei zwar eigentlich für die

Mitglieder der französischen und amerikanischen Botschaft da,
könne aber auch von Sowjetbürgern besucht werden98). Eine

Verfolgung der römischen Katholiken selbst bestreitet der
Staat, verwahrt sieh aber gegen die «bolschewistenfeindliche
Politik» des Vatikans, der eine Religionsverfolgung in der UdSSR.

94) Ök.P.D. Sept., Nr. 31, S. 170 f. (Bericht J. Jousselins, vgl.
oben Anm. 10).

96) Ök. P. D. Aug., Nr. 30, S. 166.
96) Churchman 15. IX.
97) Ök. P. D. Aug., Nr. 28, S. 5 f.; teilweise nach «Religion and the

People» (Bümingham), Aug. — Kurz auch in der «Süddeutschen Zeitung»
(München) 12. XL, S. 3.

98) Ök.P.D. Sept., Nr. 34, S. 4 nach Evans' Vortrag, vgl. Anm. 4.



— 120 —

«erfunden» habe und z. B. gegen die gegenwärtige polnische
Regierung angehe, weil sie sowjetfreundlich sei "). Gleichzeitig wird
der Vatikan als eine der grössten kapitalistischen Mächte bezeichnet

10°). — Der römisch-katholische Bischof von Luck (polnisch:
Luck), Szelazek, ist nach einjähriger Haft freigelassen und über die
Curzonlinie nach Kielce gebracht worden. Der römisch-katholische
Bischof von Pinsk, Kasimir Bukraba, ist von dort ausgewiesen
worden und in Lodsch gestorben, und der unierte Bischof Josaphat

Kocylovékyj ist aus der Haft nach Premissel zurückgekehrt.
Ein Verlassen seiner Residenz «als Ukrainer» hat er mit dem Hinweis

darauf abgelehnt, dass der Papst ihn hierhin gestellt habe
und nur er ihn abberufen könne 101). Damit ist der Erzbischof
von Riga, Dr. Springowicz, der einzige noch in der UdSSR,
residierende römisch-katholische Prälat (da die litauische
höhere Geistlichkeit beseitigt wurde, vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944,
S. 169, Anm. 34). Zur Verwaltung der 250 lettischen katholischen
Pfarreien stehen nur 140 Geistliche zur Verfügung; das theologische

Seminar in Riga ist im März 1946 mit elf Studierenden
wieder eröffnet worden. Die Verwaltung der hl. Sakramente und
der Erstkommunionunterricht ist der Geistlichkeit gestattet. Doch
dürfen, da etwa 70 v. H. der katholischen Geistlichen mit den
Deutschen flohen (auch die Katholiken Lettlands hatten aus Feindschaft

gegen den Bolschewismus mit den Deutschen zusammengearbeitet),

keine Veröffentlichungen erscheinen 102).

Während der finnische Erzbischof German (Aab), der in
Kuopio residiert, eine Unterstellung seiner Kirche unter das
Moskauer Patriarchat ablehnte und die Entscheidung dieser Frage
einer Synode vorbehielt (vgl. l.K.Z. XXXVI, 1946, Heft II,
S. 88), ist der Helsingforser Bischof Alexander für eine solche

Regelung der Jurisdiktionsverhältnisse eingetreten. Ein Teil der
dortigen Gemeinde, der bisher dem Pariser Metropoliten Eulogios
unterstand, hat den Anschluss im Frühjahr 1946 tatsächlich voll-

'•) Churchman 15. XL, nach Theodore Bayer.
10°) Vgl. Altkath. Gemeindebote Jan. 1947, S. 10.

101) KIPA 6. VI., Nr. 395. — Einzelheiten über die gewaltsame
Abschiebung des unierten Bischof Josaphat Kocylovékyj von Premissel
über die Curzon-Linie und die Plünderung des bischöflichen Palastes
durch die Polen (26. Febr. 1946) beschreibt ein Augenzeuge in Visti
15. VIIL, S. 3.

102) Church Times 7. IL 1947, S. 89; Living Church 15. XII.



— 121 —

zogen 103); ob diese Haltung auch nach der Umstellung der meisten
französischen Gemeinden im Herbst beibehalten wurde, ist noch
nicht bekannt geworden. Immerhin hat der Leningrader Metropolit

Gregor Ende 1946 die finnische Kirche besucht und wurde
vom Bischof Alexander empfangen 104). Da die finnischen
Gemeinden bisher dem ökumenischen Patriarchen unterstanden, soll
nach Moskauer Wünschen die Rechtsfrage für dieses Land ebenfalls

durch eine Vereinbarung mit dem Patriarchen in Konstantinopel

geregelt werden (wie in Frankreich). Man erwartet aber
eine ablehnende Haltung des dortigen Patriarchen 105).

Der Metropolit für Polen, Dionys (Konstantin Waledynski),
hat eine Unterstellung seiner Gemeinden (vgl. dazu aber I. K. Z.

XXXVI, 1946, S. 232) unter das Moskauer Patriarchat
abgelehnt 106).

Der vom Moskauer Patriarchen zu seinem Exarchen für die
Tschechoslowakei und zum Erzbischof von Prag ernannte
bisherige Erzbischof yon Rostov (und Taganrog), Eleutherios, ist
inzwischen in Prag eingetroffen 107). Am 17. Juni 1946 erstattete
Kultusminister Kârpov der Hauptstadt Prag einen Besuch ab
und wurde vom Staatspräsidenten, Dr. Eduard Benes, empfangen.
Er erklärte bei dieser Gelegenheit in einem Vortrage vor
Offizieren, das religiöse Leben in der UdSSR, sei völlig frei108).

Im Herbst 1946 wählte die Synode der tschechoslowakischen
(National-) Kirche den Professor für neutestamentliche Exegese
(seit 1935) an der theologischen Hus-Fakultät in Prag, Dr. Franz

103) Cürkoven Vestnik 8. V., S. 15. — Über die erste Anwesenheit
des Metropoliten Gregor in Finnland Sept./Okt. 1945 vgl. VCZ Juni, S. 12 f.,
nach dem «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Nov. 1945.

104) Glasnik 1. XIL, S. 261.
105) Living Church 10. XL, nach RNS.
106) Cürkoven Vestnik 18. IX., S. 3.
107) Der Beschluss eines Ausscheidens aus der serbischen

Jurisdiktion und einer Unterstellung unter die russische (vgl. I. K. Z. XXXVI,
1946, Heft II, S. 105) war im November 1945 auf einer Synode in Olmütz
gefasst worden, und vom 10. bis 15. Januar 1946 weilte aus diesem Grunde
eine Abordnung unter dem «Bischof-Stellvertreter» (muss richtig heissen:
Erzpriester) Cestmir Kraòmar in Moskau: Prav.Mis. XIV (1946), S.288L
nach dem « Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Jan.; Cürkoven Vestnik 25. L,
S. 13; Living Church 10. XL, nach RNS; VCZ Juni, S. 16—19. (Nach
einer freundlichen Mitteilung des Herrn Personalpfarrers Franz Barejska
in Wien ist dies die richtige Namensform, vgl. l.K.Z. XXXVI, 1946,
S. 105, Anm. 125, und S. 232, Anm. 25).

108) Broadsheet Okt., S. 2; Pantainos 1. XIL, S. 594.



— 122 —

Kovâf, zum Patriarchen als Nachfolger des 1942 verstorbenen
Patriarchen Gustav Adolf Prochâzka (vgl. I. K. Z. XXXII, 1942,
S. 176). Er erklärte, eines der Hauptanliegen seiner Kirche in der
Gegenwart sei die Versöhnung zwischen Christentum und Marxismus,
da eine grosse Anzahl derGlieder dieserKircheKommunistenseien109

In Ungarn versuchten zwei Geistliche, eine eigene orthodoxe

Kirche zu gründen, mit der als Vertreter des Moskauer
Patriarchen Bischof Nestor von Munkatsch Fühlung aufnahm.
Die serbische orthodoxe Synode hat beschlossen, Gegenmass-
nahmen zur Wahrung der Rechte ihrer Kirche einzuleiten 110).

Die orthodoxe Kirche in Südslawien leidet unter den
Auswirkungen der in der Verfassung festgelegten Trennung von
Kirche und Staat. Aus diesem Anlasse hat die Hl. Synode an
Ostern 1946 einen kurzen Hirtenbrief erlassen, in dem sie auf
diese Trennung hinwies und ihrer Überzeugung Ausdruck verlieh,
dass durch den neuen Status die Kirche zwar äusserlich ärmer
werde, dass aber ihre Kraft weiterhin wachse; der Kampf gegen
die neue Gottlosigkeit werde weiterhin geführt werden1X1).
Tatsächlich erfährt man, dass die Zahl der Kinder, die sieh
freiwillig* für den kirchlichen Religionsunterricht melden, wächst, und
die Haltung der Hl. Synode von der Regierung kritisiert wird, die
ihr vorwirft, in den Reihen der Feinde des Regimes zu stehen 112).

Auch sonst hat sich das serbische Innenministerium verschiedentlich
mit kirchlichen Fragen befasst und z. B. einen Erlass
herausgegeben, der genau regelt, an welchen Stellen Sammlungen für
die Kirche vorgenommen werden dürfen, wie sie durchzuführen
sind, welche Gegenstände («auch Naturalien») entgegengenommen
werden können usw. — Auch für die Führung der Kirchenbücher
ist eine Verordnung erschienen (23. Oktober 1946) 11S). Der Kirche
ist nach einer Mitteilung des Ministers für Montenegro, Milovan
Gjilas, als einer «privaten geistlichen Gesellschaft» der Besitz an
Grund und Boden untersagt 114). — Nach aussen hin ver-

109) Herder-Korr. Nov., S. 66.
110) Glasnik 1.1. 1947, S. 5.

ln) Ök. P. D. Aug., Nr. 27, S. 6; Herder-Korr. Okt., S. 68; Churchman
1. XII. bringt einen Bericht des Beauftragten des südslawischen Roten
Kreuzes, Dr. Robert Neubauer, über die Gründe der Trennung von Küche
und Staat.

112) Church Times 8. XI.
113) Glasnik 1. XIL, S. 212 f.
114) Sendung Sept., S. 4.



— 123 —

laufen die kirchlichen Versammlungen ungestört, aber es wird nach
englischen Meldungen versucht, die einzelnen Personen der Kirche
abspenstig zu machen 115). Tatsächlich wird berichtet, dass eine
Anzahl von Teilnehmern an der Kundgebung zu Ehren des

anglikanischen Bischofs von Hereford, Dr. Richard Godfrey
Parsons, der der serbischen Kirche vom 24. bis 28. Mai 1946 einen
Besuch abstattete und in Belgrad predigte, alsbald verhaftet
wurde, darunter auch ein Geistlicher des Patriarchats, der am
Empfang teilgenommen hatte 116). — Für die Angelegenheiten der
Kirche wurde Anfang 1946 nach russischem Vorbilde eine «Staatliche

Kommission für religiöse Fragen» beim
Ministerpräsidium gegründet. Sie hat die Aufgabe, sich mit allen Fragen
zu befassen, die das äussere Leben der Glaubensgenossenschaften,
die Beziehungen zwischen den einzelnen Bekenntnissen und das
Verhältnis von Kirche und Staat betreffen. Ausserdem hat sie

vorgelegte Fragen hinsichtlich des Glaubenslebens zu beantworten
und schliesslich für die Durchführung der Gesetze über die Kirche
zu wachen 117).

Auf staatliche Begünstigung werden auch die Versuche der
orthodoxen Kirche in der Bundesrepublik Makedonien
zurückgeführt, eine autonome Kirchenorganisation zu bilden (vgl.
I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 233), über die jetzt Näheres bekannt
wird. In Skoplje bildete sich ein Ausschuss, in dessen Namen sich
am 3. Januar 1945 (anlässlich des Weihnachtsfestesa. St.) drei Geistliche

(den Namen nach bulgarischer Volkszugehörigkeit) an die
Synode mit der Forderung nach der Gründung einer autonomen
makedonischen Kirche wandten. Obwohl die Synode sich
ablehnend verhielt, traf am 8. März ein Telegramm aus Skoplje ein
mit der Meldung, die makedonische «Volks-Kirchen-Synode»
(Sabor) habe am 4. März in einer feierlichen Sitzung den Wunsch
nach der Bildung einer selbständigen makedonischen Kirche und
der Wiedererrichtung des (im Mittelalter hochbedeutsamen)
Erzbistums Ochrida gefasst. An dieser Synode nahmen gegen 300

Delegierte aus ganz Makedonien teil; Leiter der Synode war der
Geistliche Kyrill Stojanov. Ein Ausschuss sollte alle übrigen ortho-

Uä) Church Times 8. XI. — Der serbische Bischof in Amerika, Dionys,
hat eine Broschüre herausgegeben : The persecution of the Serbian Orthodox
Church in Yougoslavia, 1945: Prav. Mis. XIV (1946), S. 292 f.

116) Church Times 7. VI., danach Ök. P. D. Juni, Nr. 25, S. 6 und
Living Church 4. Vili.

117) Glasnik 1. III., danach Cürkoven Vestnik 18. IV., S. 16.



— 124 —

doxen Kirchen besuchen und um Anerkennung der makedonischen
Kirche bitten. Daraufhin erklärte eine unter dem Erzbischof
Josef von Skoplje zusammengetretene serbische Bischofssynode

diese Beschlüsse für ungültig und beauftragte den
Erzbischof Josef mit Verhandlungen an Ort und Stelle. Doch
verweigerte der Innenminister die Reiseerlaubnis, und der Minister
für Makedonien, Em. Cuckov, verlangte einen Teil der vom
Finanzminister für die Erzdiözese Skoplje zur Verfügung gestellten
Gelder. Erzbischof Josef lehnte das unter dem Hinweis darauf
ab, dass hierüber lediglich die Gesamtkirchenverwaltung
bestimmen könne. — Am 25. Juli 1945 richtete der genannte Ini-
tiativausschuss einen Brief an den Patriarchatsverweser,
Erzbischof Josef, in dem er sich gegen die Bezeichnung «Serbische
orthodoxe Kirche in den Gebieten Skoplje, Stip, Kratovo, Bitolj
und Ochrida» verwahrte und darauf hinwies, es gebe dort nur eine
«Makedonische orthodoxe St.-Klemens-Volks-Kirche».
Gleichzeitig* lehnte er die Zuständigkeit des serbischen Kirchengerichts

für dieses Gebiet ab. Die serbische Synode beschloss

nun angesichts der Lage in Makedonien folgende Feststellungen

: Die Erzbistümer und Bistümer des heutigen Bundesstaates

Makedonien, Skoplje, Zlatovo-Struma und Ochrida-Bitolj
bilden einen Teil der serbischen Kirche und unterstehen ihrer
Jurisdiktion. Die Amtsgewalt der Bischöfe dauert auch dann
fort, wenn sie durch die Umstände gezwungen sind, sich ausserhalb

ihrer Diözese aufzuhalten. Alle Handlungen, die nicht mit
dem kanonischen Rechte der serbischen Kirche vereinbar sind,
sind ungesetzlich; die Unabhängigkeitserklärung steht im Widerspruch

zu dem Willen der Mutterkirche und ist deshalb ungültig.
Dementsprechend lehnte die Bischofssynode eine Anerkennung

der makedonischen Kirche ab und bezeichnete die Tätigkeit
des Initiativausschusses als unkanonisch. Die Gläubigen wurden
aufgefordert, sich an die rechtmässige serbische Mutterkirche zu
halten118). — Diese Entwicklung stösst innerhalb der bulgarischen

Kirche auf lebhaftes Interesse, da ja Makedonien zwischen
dem serbischen und dem bulgarischen Volkstum umstritten ist und
die bulgarische Kirche natürlich alles begrüsst, was zu einer Distan-

118) St. Krüstev: Küm ustanovjavane somostojatelna makedonska
cürkva ili vüzstanovjavane na ochridskata archiepiskopija (Zur Begründung
einer selbständigen makedonischen Kirche oder zur Wiedererrichtung des
Erzbistums Ochrida), in: Cürkoven Vestnik 2. L, S. 9 f.



— 125 —

zierung zwischen Serbien und Makedonien führt. Dementsprechend
vertrat der führende bulgarische Kirchengeschichtler, Prof. Ivan
Snegarov, bei einem Vortrage in Sofia die Ansicht, jedes Volk habe
nach orthodox-kanonischer Auffassung das Recht auf eine eigene
Nationalkirche. Da Makedonien eine selbständige Bundesrepublik
innerhalb Südslawiens mit einer als nichtserbisch anerkannten
Bevölkerung darstelle, so könne dieses Gebiet auch die kirchliche
Selbständigkeit beanspruchen. Die serbische Kirche müsse sich
von ihrem großserbischen Standpunkte loslösen119). Ähnliche
Ansichten vertritt auch Prof. Stefan Cankov.

Die kirchliche Lage in Südslawien dürfte durch die Rückkehr
des Patriarchen Gabriel (Dozic) nach Belgrad eine Wandlung

erfahren haben. Der Patriarch war als Anhänger des (von
der Nationalversammlung abgesetzten) Königs Peter IL nach
dem Kriege nicht in seine Heimat zurückgekehrt (vgl. I. K. Z.

XXXVI, 1946, Heft II, S. 106 f.). Doch gelang es den Bemühungen
der südslawischen Regierung unter Vermittlung des
tschechoslowakischen Staatspräsidenten Dr. Eduard Benes schliesslich, den
Patriarchen zu Verhandlungen zu bewegen, und dieser erklärte sich
am Ende bereit, nach Moskau zu reisen, um dort die letzten
Abmachungen zu treffen 12°). Von Rom aus erliess der Patriarch
übrigens kurz vor seiner Rückkehr einen Hirtenbrief an das

serbische Volk. Darin nahm er gegen die augenblicklichen
Neuorganisatoren Europas Stellung, «die sich als Pharisäer erweisen».
Ein Glaube ohne Liebe bleibe kalter Aberglaube. Die Staaten
führten sich in zunehmendem Masse diktatorisch auf; die
gegenwärtige Gesellschaft liege im Sterben. Nur christlicher Glaube,
Liebe, Gerechtigkeit, Freiheit, Recht, Gewissen, Würde und
Fröhlichkeit könnten eine Änderung der augenblicklichen Lage
herbeiführen. Das serbische Volk, das jetzt so schwer leide, könne seine

Erlösung nur in Jesus Christus finden 121). Am 1. November 1946

ist Patriarch Gabriel dann im Flugzeug über Prag in Belgrad
eingetroffen und wurde von der Regierung feierlich begrüsst.
Am 16. November empfing er die Professoren der Belgrader
theologischen Fakultät 122), am 28. November die Belgrader Geist-

119) Ebd. S. 16.
12°) KIPA 11. X., Nr. 697.
121) VCZ Dez., Nr. 7, S. 27—31.
122) Auf Grund eines Disziplinarverfahrens wurden folgende

Professoren der theol. Fak. entlassen: Prof. Rodoslav Gruic
(Kirchengeschichte); Prof. Archimandrit Justin Popovic (Dogmatik); Prof. Gjorgjic



— 126 —

liehen 123). — Auf dem «Slawischen Völkerkongress für
Frieden und Demokratie», der vom 8.—11. Dezember in Belgrad
tagte, spielte auch die Kirche eine bedeutsame Rolle. Der Patriarch
erteilte der Gesamtversammlung seinen Segen 124); mit dem
russischen Erzbischof Nikolaus von Kruticy, der anlässlich dieses

Kongresses am 3. Dezember in Belgrad eintraf, hatte er mehrere
Besprechungen. Bei den Ansprachen wurde die Verbundenheit der
orthodoxen Kirchen und der slawischen Völker sowie ihre
Schicksalsgemeinschaft hervorgehoben 125). Metropolit Nikolaus wurde
in den Fortsetzungsausschuss des slawischen Kongresses gewählt.

Mit der Rückkehr des Patriarchen Gabriel, der ein «unerbittlicher

Feind der Katholiken» sei, bringt die KIPA (11.
Oktober, Nr. 367) das Vorgehen gegen den Agramer
römischkatholischen Erzbischof Dr. Alois Stepinac in Verbindung
(vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 234), der am 11. Oktober 1946 «wegen
Zusammenarbeit mit den Faschisten und umstürzlerischer
Umtriebe» vom kroatischen obersten Gerichte in Agram zu 16 Jahren
Zuchthaus und Zwangsarbeit verurteilt, aber kürzlich in ein
Kloster eingeliefert wurde. Die Anklage hatte ihm u. a. auch die
zwangsweise Bekehrung ganzer orthodoxer Dörfer zum römischen
Katholizismus in den Jahren 1941/42 vorgeworfen, obwohl damals
gemeldet worden war, dass er sich gegen Zwangsmassnahmen hierbei
ausgesprochen habe 126). Gegen dieses Urteil hat der Papst, der
römisch-katholische Erzbischof von Westminster, Kardinal
Bernard Griffin, der päpstliche Nuntius für Südslawien, Bischof Joseph
Hurley, und schliesslich ein Vertreter der amerikanischen Regierung
Stellung genommen und es als ungerechtfertigt bezeichnet 127).

(Kirchenslawisch und Liturgie); Dozent Gjovo Slepcevic. — Verstorben
sind kürzlieh: Prof. Dimitrij Staranovic (Neues Testament); Athanasios
Popovic (Moraltheologie).

123) Glasnik l.XIL, S. 210, 217 f., 258 f.
124) Der Weg (Bern) 6. IL, S. 6.

125) Glasnik 1. I. 1947, S. 36—39.
126) Vgl. l.K.Z. XXXII (1942), S. 55 f., 181, und XXXIII (1943),

S. 169, sowie Church Times 8. XL : Church conflict in Jugoslavia.
127) Hannoversche Presse (Tageszeitung) 4. X., S. 3; 12. X., S. 1;

Hessische Nachrichten (Tageszeitung), Kassel 12. X., S. 1; Susoblatt 27. X.,
S. 540. — Auszüge aus dem Hirtenbrief, den Erzbischof Stepinac
veröffentlichte und der als Hauptanlass des Vorgehens gegen ihn gilt,
veröffentlicht «Der Tagesspiegel» (Zeitung, Berlin), 20. XL: Vittorio Gabrieli:
Ein Vatikan-Brief. (Dieses Dokument verdanke ich Herrn Univ.-Ass.
Dr. Horst Jablonowski in Berlin.)



— 127 —

Die Richter, die an der Verurteilung beteiligt waren, wurden von
der Konzilskongregation in Rom exkommuniziert 128). — Später
ist noch gegen den Erzbischof von Sarajevo, Dr. Saric, und den
Bischof Rozman von Laibach ein ähnliches Verfahren durchgeführt
worden 12°).

(Schluss folgt.)

März 1947 Bertold Spuler

128) «Osservatore Romano» Nr. 244, danach Herder-Korr. Dez., S. 163,
und Konradsblatt 3. XL, S. 282, und 17. XL, S. 298.

129) Cürkoven Vestnik 25. III., S. 12; Church Times 8. XL; Konradsblatt

17. XL, S. 298. — Über die zahlreichen Morde an Geistlichen während
der Partisanenkämpfe 1943—1945 berichtet das 1946 in Rom erschienene
«Martyrologium Croatiae» (angeblich von einem jungen kroatischen
Geistlichen verfasst); einen Auszug daraus gibt die Herder-Korr. Jan. 1947,
S. 212—214.


	Die orthodoxen Kirchen

