Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 256 —

Kirchliche Chronik

Una Sancta, eine Gemeinschaft fiir die Verstindigung unter den
christlichen Bekenntnissen. Die Una-Sancta-Bewegung in Deutschland
und in der Schweiz strebt Frieden unter Katholiken und Protestanten an 1).
Threm Programm entnehmen wir folgendes: «Ziel der Bewegung ist die
Beseitigung aller Vorurteile, Missverstindnisse und Entstellungen sowie
die gegenseitige Aufgeschlossenheit fiir alle positiven Werte des anderen
Bekenntnisses. — Als letztes Ziel ist die wahre Einigung aller Bekenntnisse
,in der einen Herde unter dem einen Hirten* ins Auge gefasst, und zwar
so, dass kein Bekenntnis auch nur irgendeinen positiven Wert seiner bis-
‘herigen Entwicklung aufgeben miisste, da in der einen Kirche Christi
Raum ist fiir die ganze Wahrheit und darum fiir alle positiven Werte.

Wann und wie dieses letzte Ziel erreicht werden kann, steht in Gottes
Hand. Die UNA SANCTA will den ersten Schritt dazu tun:

1. Im Geiste der Busse auf allen Seiten dariiber, dass die Spaltung ge-
schichtlich kommen musste, dass sie solange anhielt und vorerst noch
nicht beseitigt werden kann.

2. In bestindigem Gebet fiireinander und fiir die kommende Einigung
zu dem einen Herrn,

3. In einer Liebe der Tat und der Hilfsbereitschaft bei jeder Gelegenheit
und wo mmmer die Not zu vereinter Arbeit dringt. Die Einheit der
Liebe wird Weg sein zur Einheit im Glauben.

Die Mittel, mit denen die UNA SANCTA ihr Ziel erreichen will, sind:

1. Personliche Begegnung in Arbeitskreisen, in denen die positiven Werte
der einzelnen Bekenntnisse erschlossen und Gegensitze bis auf ihre
tiefsten Grundlagen geprift und abgeklirt werden.

2. Austausch des wissenschaftlichen, religiosen und kulturellen Schrift-
tums unter Wahrung der von den einzelnen Konfessionen erlassenen
Vorsichtsmassnahmen.

3. Gemeinsame Liebestitigkeit an den Notleidenden, damit die Nicht-
Christen, wenn nicht durch das Beispiel der Einheit im Glauben, so
doch durch das einer Einheit der Liebe den Weg zu Christen finden?).»

Die Zentrale der Gemeinschaft ist das Christkénigshaus in Meitingen
bei Augsburg. Leiter ist Pfarrer Dr. Laros als Nachfolger des Dr. Metzger,
der im April 1944 hingerichtet worden ist. Die Bedenken der kirchlichen
Behorden schwinden, weil die Gefahr des Mischmasch beseitigt erscheint.

) S.IK.Z. 1942 S. 83.
?) Mitteilungsblatt «Christliche Nothilfe». Herausgeber Dr. J. Wirth, Dr.
J. J. Kino, Dr. A. Dorwald, Ziirich N 1946.



— 257 —

Die Bischofskonferenz in Fulda schafft eine Zentrale fiir die Verstindigungs-
arbeit unter Leitung des Erzbischofs von Paderborn.

Ortsgruppen haben sich in vielen Stddten und Bezirken gebildet:
Aachen, Berlin, Bonn, Boppard, Dresden, Diisseldorf, Erfurt, Essen,
Frankfurt a. M., Giessen, Hamburg, Heidelberg, Jena, Koblenz, Kéln,
Krefeld, Kreuznach, Leipzig, Limburg, Marburg, Miinchen, Niirnberg,
Paderborn, Passau, Saarbriicken, Stuttgart, Tiibingen, Weingarten-Ravens-
burg, Wiesbaden u. a. Besonderen Anklang fand die Veranstaltung «6ku-
menischer Wochen» mit je vier Vortrigen {iber «Das 6kumenische Pro-
blem heute», «Newman als 6kumenische Gestalty, «Séderblom als 6ku-
menische Gestalty und «Schopferischer Friede der Konfessionen». Die
Vortrige wurden von katholischen und evangelischen Dozenten gehalten,
und an den je folgenden Tagen schloss sich ein Ausspracheabend mit
Korreferaten von Vertretern der andern Konfession an.

In Stuttgart hat sich ein besonders riihriger Kreis aufgetan und
auf dem Schénenberg bei Ellwangen eine vorbildliche Tagung abgehalten.
Im Berliner Raum finden ebenfalls regelmissige 6ffentliche Zusammen-
kiinfte statt. Von Fachleuten werden die Differenzpunkte der Bekennt-
nisse, ihre historischen und philosophischen Hintergriinde und die Ge-
schichte der Einigungsbestrebungen in Referaten und Korreferaten behan-
delt. Zugleich die beiderseitigen Schitze an Gebets- und Liedgut auf-
geschlossen. Andere lesen gemeinsam das Johannesevangelium im Urtext
mit anschliessender Diskussion usw. Zu nennen sind hier insbesondere
von evangelischer Seite: Prof. Dr. Dress (Lutheraner) und Pfarrer Linden-
born (reformiert); von katholischer Seite: Lic. Dr. Stasiewski und Pfarrer
Roschkowski.

In Minchen hat sich ein Kreis aus fast allen Konfessionen unter dem
Namen «Kreuzbruderschafty gebildet. Die Mitglieder glauben, dass es
leichter und erfolgreicher sei, wenn einzelne einfache Christgldubige der
verschiedenen Bekenntnisse zueinander streben, als wenn Kirchenhidupter
oder nur Theologen zusammenkommen. Sie pflegen vor allem freie Aus-
sprache, dann gemeinsame Gebetsstunden und gottesdienstliche Ver-
anstaltungen. So soll sich bei jedem Bruder, obschon er durchaus Mit-
glied seines Bekenntnisses bleibt, Blick und Sinn weiten und der tiefe
gemeinsame Grund des Christentums immer voller und stirker zum Be-
wusstsein kommen. Die erste 6ffentliche Kundgebung fand am 9. Oktober
im schénen Kirchensaal der Methodisten statt, deren Seelsorger das Ein-
gangsgebet sprach. Darauf zeigte der altkatholische Dekan Demmel auf,
wie die Bekenntnisse heute bereit sind, frithere Fehler einzusehen. Er wies
hin auf die Beitrdge der altkatholischen Kirche zur Einigung in den Bonner
Unionskonferenzen unter Déllinger, auf den Kongressen und bei den
grossen Weltkirchentagungen sowie auf die Abendmahlsgemeinschaft mit
den bischoflichen Kirchen englischer Zunge. Anschliessend sprach der
Kapuziner P. Dr. Zacharias O. Min. Cap. iiber die religiose Notwendig-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1047, 18



— 258 —

keit der Einheit der Kirche Christi: Nur in der Einheit ist das ganze Chri-
stentum zu finden und erwichst der starke briiderliche Zusammenschluss,
der allein Kirche und Menschheit vorwirtsfithrt. Der geistliche Betreuer
des «Blauen Kreuzes» hob als erstrebenswertes Ziel die « Vereinten Christ-
lichen Konfessionen» hervor als rein religitse, vollig unpolitische Wirk-
lichkeit der Kirche Christi. Ein Professor der Internationalen UNRRA-
Universitit erklirte, diese Hochschule méchte auch nach dem Erléschen
der UNRRA als internationale Universitit weiterbestehen und sich eine
interkonfessionelle theologische Fakultit angliedern. Das Schlussgebet
sprach ein evangelisch-lutherischer Ortspfarrer, wihrend eine sehr zahl-
reiche Zuhorerschaft die Feier durch die Lieder «Ich bete an die Macht
der Liebe» und «Grosser Gott, wir loben Dich» eindrucksvoll umrahmte 1).

Im selben Kreis Miinchen sprach der evangelische Pfarrer Rehbach
in zwei Vortrigen iiber das Thema «Evangelische und katholische Frommig-
keitshaltung» und die Frage «Gibt es zwischen beiden eine Verstindigung ?»
«Der Uberblick» (Nr. 2, S. 12 und 13) berichtet dariiber, dass der Redner
betonte, es handle sich ja da nicht um einander ausschliessende Gegensitze,
sondern um Auspriagungen christlicher Frommigkeit, die durch Erginzung
von einer anderen Seite her nur befruchtet werden konnten. Zwei Gedanken-
komplexe miissten allerdings von beiden Konfessionen mit grosstem Ernst
von neuem durchdacht und tberpriift werden. Die nichtrémische Christen-
heit miisste mit allem Ernst die Frage neu priifen: «Ist es richtig zu sagen,
dass die Gestalt der Kirche nicht zu ihrem Wesen gehort, oder ist das ein
Irrtum ? Kann die Gestalt, die die rémische Kirche im Lauf ihrer Ent-
wicklung angenommen hat, als die gottgewollte und legitime Gestalt der
Kirche auch von der iibrigen Christenheit anerkannt werden oder ist sie
eine Fehlentwicklung ? Lisst sich ein kirchenrechtlich festgelegter, auf alle
Teile der Christenheit sich erstreckender Jurisdiktionsprimat eines Einzelnen
mit dem Geist des Neuen Testaments vereinbaren oder nicht? Koénnte
nicht auch ein blosser Primat der Liebe und der geistigen Fihrung ein
Symbol und eine Biirgschaft sein fiir die Einheit der Kirche ?» Die katho-
lischen Christen aber missten sich die Frage vorlegen: «Ist die Botschaft
Luthers, dass die Gemeinschaft zwischen Mensch und Gott eine reine
Lebensgemeinschaft ist und in keiner Form eine Rechtsgemeinschaft, die
auf Leistung und Gegenleistung beruht, dass also die Liebe Gottes zu
uns Menschen vollig unmotiviert ist und nur als Geschenk hingenommen
werden kann — ist diese Botschaft das Evangelium oder ist sie es nicht?
Kann neben dieser Botschaft noch irgendwelcher Moralismus sich halten
oder ist sie des Gesetzes Ende?» Die beiden Vortrige wurden von der
grossen Zuhorerschaft mit regem Interesse aufgenommen und fanden ihren
Ausklang in einem Schlusswort, in dem P. Max Pribilla S. J. seine Freude

1) Altkatholischer Gemeindebote, Nr. 10 1947, Singen (Hohentwiel).



— 259 —

aussprach iiber die eine Lebensarbeit voraussetzende Sachkenntnis, mit
der hier ein evangelischer Christ katholisches Denken und Fiihlen dar-
gelegt habe.

Die Landesleitungen der Pfalz fiir die evangelische und die katholische
Jugend erklirten anlisslich einer gemeinsamen Tagung nach dem «Uber-
blick», Nr.32/1947, S.16 u.a.: «Wir sind davon iiberzeugt, dass nur
durch echtes, gelebtes Christentum der Tat unserem Volk geholfen werden
kann. Wir tragen eine heilige Verantwortung dafiir, die zu uns gehérende
Jugend zu ganzen Christen zu erziehen. Ihr Gewissen soll geweckt und
gestirkt werden zum entschiedenen Einsatz fiir Recht und Gerechtigkeit;
in Wahrhaftigkeit, Sauberkeit, Einfachheit, Kameradschaft, Hilfsbereit-
schatt und Ehrfurcht soll sic unserem Volk und seiner ganzen Jugend
dienen. In dem Kampf um die innere Gesundung unseres deutschen Volkes
und um die Durchfithrung sozialer Gerechtigkeit sollen evangelische und
katholische Jugend auf dem Boden des gemeinsamen Christentums Seite
an Seite stehen, soll sich die Fiihrerschaft an den einzelnen Orten 6fters
zusammenfinden, um gemeinsam zu planen und zu arbeiten.»

Bemerkenswert ist die UNA-SANCTA-Tagung fiir Wiirttemberg, die
im Frithjahr 1947 im Benediktinerkloster Nehresberg durchgefiihrt wurde,
auf der die apostolische Sukzession und der Primat behandelt wurden. In
Stuttgart sprach auf Einladung von Pastor Daur Prof. Adam aus T1ibingen
Ende April in der Markuskirche vor etwa 3000 Personen iiber die Kirchen-
spaltung und ihre Uberwindung, die Wurzeln der Reformation, Luthers
Weg, Moglichkeit einer Wiedervereinigung. Der erste Schritt sei heute,
so filhrte der Redner aus, Protestanten miissen zuriick auf Luther, den
reinen Luther, und viele Urteile des heutigen Protestantismus iiber den
Katholizismus fallen dahin. Unionsbestrebungen wiirden alle nichts
taugen. Es gebe nur Riickkehr. Bei Gesamtiibertritten wire Aussicht auf
Roms Entgegenkommen. Verheiratete Pfarrer kénnten in Ehe bleiben,
oder es wire die Einrichtung eines Diakonates mit Predigt und mit allem,
was dem protestantischen Pfarrer jetzt in der evangelischen Kirche obliegt,
moglich. In Sprache, Liedergut und Schriftiibertragung (Anlehnung an
Luthers schéne Schriftiibersetzung) wire ein Entgegenkommen leicht.
Aber statt solche Gesamtiibertritte, die heute noch nicht zu erwarten seien,
nur «Schlige von aussen» konnten altes Gehduse zertriitmmern, seien Einzel-
konversionen das beste. Am weitesten geht eine Schrift von Pfarrer Bau-
mann (Moéttlingen) iiber den Primat. Ein Gutachten von drei Professoren
der Tiubinger Fakultit (Thielecke, Koberle, Heim) gab das Urteil ab, die
Broschiire verlasse die Bekenntnisschriften, und der Pfarrer stelle sich
damit ausserhalb der protestantischen Kirche. Aber ein Gegengutachten
des Rechtsberaters von Bischof Wurm fithrt den Nachweis, dass die Primats-
frage nicht zu den Bekenntnisartikeln gehére. Man stiitze sich lediglich
auf eine pseudo-melanchthonische Schrift. Ausserdem habe Pfarrer Bau-



— 260 —

mann sich einzig auf die Schrift gestiitzt, die ja als oberstes Prinzip des
protestantischen Glaubens und Bekenntnisses gelte 1).

Prof. Adam sprach auch in Karlsruhe an drei Abenden iiber die Wieder-
vereinigung im Glauben. Er schilderte zunichst die kirchlichen Verhiltnisse
in den Jahrzehnten vor der Reformation, gab dann einen Uberblick iiber
das Wesen und Werden der Personlichkeit Luthers, um hierauf die Probleme
und Moglichkeiten einer inneren Begegnung und etwaigen spiteren or-
ganisatorischen Wiedervereinigung der christlichen Bekenntnisse in katho-
lischer Schau zu erértern. Die Vortrige werden im Patmosverlag in Buch-
form herausgegeben ?)

Ortsgruppen der UNA-SANCTA-Bewegung haben sich in Aachen,
Berlin, Bonn, Boppard, Dresden, Diisseldorf, Erfurt, Essen, Frankfurt,
Giessen, Hamburg, Heidelberg, Jena, Kassel, Koblenz, Koéln, Krefeld,
Kreuznach, Leipzig, Limburg, Marburg, Miinchen, Niirnberg, Paderborn,
Passau, Schliichtern, Saarbriicken, Stuttgart, Tibingen, Wiesbaden u. a.
gebildet. Eine umfangreiche Zeitschriftenliteratur steht der Bewegung zur
Verfilgung wie «Die Besinnung», «Die Seele», «Frankfurter Hefte». Eine
Schriftenreihe «Das christliche Deutschland, Dokumente und Zeugnisse»
wird von der Arbeitsgemeinschaft «katholisch-evangelischer Christen»
(Herder-Freiburg) herausgegeben 2).

Gegen warnende Stimmen vor katholisierenden Tendenzen nimmt
der evangelische Bischof Dr. Stihlin Stellung. Er schreibt u.a.4), der
heutige Protestantismus ohne verbindliche Lehre und Lehrautoritit mit
der alleinigen Autoritit des einzelnen Gewissens komme nicht von der
Reformation, sondern von der Aufklirung her. Dieser Protestantismus
kimpfe mit der Aufklirung gegen das letzte Erbe der Reformation. Auf
dem Gebiete des Gottesdienstes beschimpfe man alles, was man nicht
mehr kennt, einfach als «katholisch». «Wir gerateny, sagt Bischof Stihlin,
«in den seltsamen Zustand, dass man in der lutherischen Kirche Dinge
nicht mehr vollziehen, ja kaum mehr an sie erinnern darf, die fiir Luther
und seine Zeit selbstverstindlich gewesen sind» (z. B. Gebet am Morgen
und Abend; Kreuzzeichen, zu dem Luther im Kleinen Katechismus An-
weisung gibt; Einzelbeicht, von der Luther mit grésstem Dank gesagt
hat, er wire lingst dem Teufel verfallen, wenn er die Beicht nicht gehabt
hitte). «Wir wollen doch nicht der romisch-katholischen Kirche die un-
verdiente Ehre erweisen, alles das katholisch zu nennen, was zu den selbst-
verstindlichsten Lebensnotwendigkeiten der christlichen Kirche gehort.»

1) «Orientierung», Katholische Blatter fiir weltanschauliche Information,
Zirich Nr. 14/15, S. 137.

2) Augsburger Kath. Kirchenzeitung Nr. 43, 26. Oktober 1947.

3) Vgl. Ranft F., « Zur Begegnung von Katholiken und Protestanten ». Fulda
1047, Seiten 6 und 7.

4) Versorgungsblatt fiir die evangelisch-lutherische Kirche in Oldenburg,
Nr. 4 1946. Der Aufsatz ist unterdessen im Schwabenverlag Stuttgart erschienen.



— 261 —

In der Nirnberger Katholischen Kulturgemeinde sprach Anfang Mai
an zwei Abenden der romisch-katholische Theologieprofessor Dr. Lortz
(Minster) iiber «Das religivse Anliegen der Reformation und sein Ver-
hiltnis zur Katholischen Kirche». «In der UNA SANCTA», so fiithrte
Prof. Lortz aus, wissen wir, dass wir nichts vermdgen im Umindern,
sondern nur dadurch, dass wir immer mehr religiés und kirchlich werden,
und wenn die Katholiken wirklich katholisch und die Protestanten wirklich
evangelisch sind, finden sie sich um so eher zusammen in Christus.» Die
katholische Kirche hitte ihren Auftrag nicht erfillt, sonst hitte es keine
Reformation gegeben. Aber auch fiir den Protestantismus sei das giiltig,
weil er keine Einheit zustande brachte, sondern viele Kirchen, Organi-
sationen und Gemeinschaften hervorgehen liess. Vielleicht wire es doch
noch moglich, in der Krise des Abendlandes das heutige Leben umzu-
krempeln und die Reformation zu vollenden. Die Konfessionen stinden
sich jedenfalls niher, als man gewohnlich meine. Pflisterchen allerdings
seien nichts niitze, auch nicht eine oberflichliche Verschmelzung oder
eine Vermengung. Wir miissten vielmehr ernste Christen sein gegentiber
der Entchristlichung unserer Zeit 1).»

In Minchen bildete sich das «Institut fiir Reformationsforschungy
unter Leitung von P. Hugo Lang O. S. B. Es «will die Konfessionen zu
gemeinsamer wissenschaftlicher Arbeit tiber Fragen der Reformationszeit
zusammenfithren und einer echten Verstindigung die Wege bereiten» 2).
Und in Berlin beschlossen Vertreter religioser Korporationen am 14. April
1947 eine Arbeitsgemeinschaft unter dem Vorsitz von Bischof Dr. Dibelius
mit sieben Gruppen. Je eine Gruppe bilden die Evangelische Kirche und
die rémisch-katholische Kirche, ferner die jiidischen und sonstigen nicht-
christlichen monotheistischen Religionsgesellschaften, die Vereinigung
evangelischer Freikirchen, die lutherischen Freikirchen, die romfreien
katholischen Kirchen (altkatholische Kirche) und die weiteren religiGsen
Gesellschaften und Organisationen. Jede dieser Gruppen wird ein Mit-
glied des Rats bestellen, der die Arbeitsgemeinschaft leiten wird. In einer
Delegiertenversammlung wird jede einzelne Religionsgesellschaft durch
ihre Vertreter zu Worte kommen. Die Kirchen und Religionsgesellschaften
haben sich, wie die Satzung besagt, von dem Willen leiten zu lassen,
«in gegenseitiger Achtung ihrer Eigenstindigkeit fiir die Werte und die
Freiheit religiossen Wirkens gemeinsam einzutreten». Es ist der erste Zu-
sammenschluss dieser Art in Deutschland 2).

Es fehlt nicht an kritischen Stimmen gegeniiber der UNA-SANCTA-

Bewegung. Eine solche aus der Schweiz sei erwihnt.

. D. Genf Nr. 24, 20. Juni 1947.
. D. Nr. 20, 23. Mai 1947.

.
.



— 262 —

Eine schweizerische Mitbegriinderin der UNA SANCTA — sie
wurde 1928 ins Leben gerufen — schreibt: «Wihrend unserer raumlichen
Entfernung zeigte sich denn immer mehr auch zwischen uns beiden jene
bekannte Differenz zwischen der mehr politischen schweizerischen Reli-
giositidt und der ganz unpolitischen deutschen Religiositit. In den religiésen
Fragen sowie in der okumenischen Arbeit stimmten wir vollig iiberein.
(Es muss dies gesagt werden, entgegen der gegenteiligen Darstellung der
schweizerischen Bischofskonferenz. Die Verdffentlichung der spiter kirch-
lich verbotenen und unterdriickten ,Stephanos-Schrift¢ iiber die christ-
liche Einheit ging sogar auf eine Anregung Dr. Metzgers selbst zuriick!)
Die schweizerische UNA SANCTA war eine selbstindige Schwester-
bewegung derjenigen, die Dr. Metzger in Deutschland gegriindet. Wihrend
wir in der Schweiz aber von Anfang an der Uberzeugung waren, dass es
keine wahre 6kumenische Einigungsarbeit geben kénne unter feiger Um-
gehung eines mirtyrermutigen Kampfes gegen die Dimonie des Nationalis-
mus und des Krieges, wollte Dr. Metzger, obwohl frither ein glihender
Pazifist und Kriegsdienstgegner, aus Taktik auf einmal nichts mehr wissen
von einem Kampf gegen den Krieg, den Nationalismus und Faschismus,
um desto ungestorter sein religioses und ckumenisches Werklein betreiben
zu konnen.

In welcher Selbsttiuschung waren also nicht jene religiosen Kreise in
Deutschland befangen, die zur Zeit des Hitler-Regimes glaubten, die
Theologie zu erneuern oder die kirchliche Einheit und die ckumenische
Verstindigung betreiben zu koénnen, wihrend sie dngstlich und vorsichtig
jedes mutige christliche Wort gegen das politische Heidentum mieden
und jeder Gelegenheit zu wahrhaft christlichem Bekennertum und Mirtyrer-
tum aus dem Wege gingen! Denn sie gingen gerade damit Christus selbst
aus dem Wege, der dort auf sie wartete, um ihnen die ersehnte Einigung
zu schenken: ndmlich in den Katakomben und in der Arena der gemeinsa-
men Militia Christi 1).»

Dasselbe Blatt hat auch Bedenken gegen den neuen Leiter Dr. Laros 2).
Es schreibt: «Es kann auch gar keine Rede davon sein, dass (trotz dem
kirchenrechtlichen Genie und der diplomatischen Kunst des Dr. Laros)
bei den Bischofen die UNA SANCTA gerne gesehen wird. Sie warten
reserviert ab, wie die Dinge sich weiter entwickeln (sie sind wohl nur
dabei, um sich keine Chance entgehen zu lassen). Aber ihre Sympathie
ist nicht aut der Seite der UNA SANCTA, kennen sie doch nur eine
Art Einigung, und das ist die bedingungslose Riickkehr und Unterwerfung
unter Rom. Denn was sie sonst tun und treiben in Rom, liegt ganz weit
abseits von der UNA SANCTA...»

1) «Dein Reich komme!» Monatsschrift Ziirich Nr. 3, Mirz 1947.
2) A.a. 0., Nr. 5, Mai 1947.



— 263 —

«Der Auftrieb, den die UNA SANCTA in Deutschland zur Zeit
verzeichnet, ist wohl einem allgemeinen geistigen Erwachen in Deutschland
zu verdanken, aber sie ist noch nicht ohne weiteres ein Beweis fiir ihre
eigene Kraft; sie profitiert da vielmehr etwas von der momentanen Situation
und der gegenwirtigen Hochkonjunktur, die nicht nur die Kirchen, sondern
auch die Kinos und Theater verzeichnen. Von dieser Frequenz der Klubs,
Universitiaten und Gottesdienstlokale ldsst sich schon deswegen nicht ohne
weiteres auf ein tieferes Erwachen und einen rechten Aufstieg im religiosen
Leben schliessen, weil alle Vergniigungslokale diese Frequenz auch auf-
weisen. Es ist psychologisch verstindlich, dass in einer Zeit wirtschaftlicher
Notlage und politischer Verdemiitigung der Mensch jenes Ventil beniitzt,
das ihm Ersatz, Ablenkung und Trost verspricht, jene ,Flucht in die
Geistigen Bezirke‘, die der Deutsche unter der Diktatur — nur damals
aus anderen Griinden — praktiziert hatte. ,Reich Gottes beinhaltet alle
geistigen Giiter im Gegensatz zu den materiellen, die nur Ursache zu
Streit und Unfriede geben!, so definierte ein deutscher katholischer Theo-
logieprofessor zu Beginn der Hitlerzeit, um seinen eigenen feigen Riickzug
ins Geistige, d. h. den Riickzug in die bequeme, unverbindliche und un-
politische intellektuelle Sphire zu legitimieren, einen Riickzug, der den
Deutschen von Luther bis Adam immer leicht geworden ist.»

Unter der Aegide der UNA SANCTA steht in der Schweiz die
«Christliche Nothilfe», die sich besonders durch Vermittlung von Lebens-
mittelpaketen in die kriegsgeschidigten Linder auszeichnet. Nach der
Schweizerischen Kirchenzeitung hat in einer Kundgebung die Konferenz
der schweizerischen Bischofe vom 7./8. Juli 1947 erklirt: «Um Missver-
stindnisse zu kliren, distanziert sie (die Konferenz) sich von der sogenann-
ten ,Christlichen Nothilfe‘.»

Fiigen wir noch ein Urteil aus schweizerischen reformierten Kreisen
an1). Am Schluss einer Besprechung der «Geschichte der katholischen
Kirche in der Schweiz» von Th. Schwegler O. S. B. heisst es: Aus dem
Buch sei allerlei zu lernen, zumal auch das, «dass es fiir uns Hiretiker
niemals eine andere Einigung mit der roémisch-katholischen Kirche gibt
ausser auf der Grundlage der restlosen Unterwerfungy.

Die Internationale Vereinigung «Unitas». In Italien hatte sich im
Jahre 1945 eine «Internationale Vereinigung Unitas» gebildet, die fiir die
Herbeifiihrung der Glaubenseinheit unter den Vélkern wirken soll. Als
wesentliche Neuerung wurde angegeben, dass in den Landesgruppen auch
Nichtkatholiken zugelassen wiirden. Es wurde sogar in Aussicht gestellt,
dass die Landesgruppen nur zu zwei Dritteln aus Rémisch-Katholiken be-
stehen sollen, wihrend der Rest Angehérige anderer Konfessionen auf-
weisen miisse 2). Gegen dieses Zusammenarbeiten erhob sich sofort Wider-

1) Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, vom 2. Februar 1946.
2) Ok. P. D. Nr. 40, November 1945.




— 264 —

spruch. Prof. Tartaglia schrieb unter der Aufschrift « Dieser Katholizismus
ist falsch» im «Contemporaneo» eine Erklirung. Unterdessen gibt die
Vereinigung seit dem Mirz 1946 in Rom eine Zeitschrift heraus: « Unitas»
Rivista Internazionale Trimestrale. Im ersten Heft sind die Statuten der
Organisation abgedruckt !). Als Zweck der «Unitas» wird im Artikel 1
angegeben: Sie «will mithelfen, {iber alle nationalen und sozialen Gegen-
sitze hinweg die geistliche Einheit der Vélker zu verbreiten und die Erb-
schaft der christlichen Kultur zu beschiitzen». Sie verfolgt ihre Ziele nach
Art. 2: a) indem sie die gegenseitige Bekanntschaft und das beidseitige
Verstindnis herstellt mittelst Begegnungen, Zusammenkiinften, Kongressen
und Initiativen der sittlichen und materiellen Unterstiitzung von Katholiken
einerseits und all denen anderseits, die im Morgen- und im Abendlande
unsern Herrn Jesus Christus als ihren Meister anerkennen; &) indem sie
das Interesse, den Anschluss und die Mitarbeit der breitesten Volkskreise
erweckt mittelst kulturellen Initiativen, Broschiiren, Monographien und
Zusammenkiinften zum Meinungsaustausch. Art. 3 bestimmt {iber die
Mitgliedschaft, dass die Katholiken als Mitglieder und die Nichtkatholiken
als Freunde aufgenommen werden. Die Organe der «Unitas» sind das
Internationale Zentralkomitee, die nationalen leitenden Ausschiisse, die
internationale Generalversammlung und die nationalen Versammlungen.
Das Zentralkomitee besteht aus 9 Mitgliedern, die Sektionsausschiisse
werden in den Dibzesen von den Mitgliedern aus ihrer Mitte gewihlt
und vom zustindigen Bischof bestitigt. Von den «Freunden» als den Nicht-
katholiken ist nirgends die Rede. Sie sind von der Organisation rechtlich
ausgeschlossen. Die Opposition gegen die zuerst verdffentlichten Richt-
linien der «Unitasy» hat recht bekommen. Der Prisident der «Unitasy,
der Prifekt der Gregoriana, F. Carlo Boyer S.J., schreibt im Eréffnungs-
wort der Zeitschrift «Unitas» unter dem Titel «De I'entente a lunitéy:
Die «Unitas» aller arbeitet, «um das Wort Christi zu verwirklichen: Alle
seien eins». Ausgehend von der Feststellung, dass die rémische Kirche
die einzig wahre Kirche Christi sei, kommt er zum Schluss, dass eine wahre
Vereinigung aller Christen nur im Schosse der rémisch-katholischen Kirche
mdglich ist, da nur sie der rémischen Kirche erlauben wiirde, mitzumachen.
Jede andere Einigung auf 8kumenischer Basis wire nicht nur nicht frucht-
bringend, nein, sie wire sogar dusserst schidlich, weil sie den Riss noch
tiefer erscheinen lassen wiirde. So wiinscht der Prifekt, dass sich die pro-
testantischen Versuche in Athen oder Moskau an starken dogmatischen
Widerstinden leerlaufen wiirden. Dagegen zeigt er sowohl dem Osten wie
auch dem Westen die Anpassungsfihigkeit der rémischen Kirche auf, die,
wo es sich nicht um dogmatische Sitze handelt, von einem unerhdrten

1) C')k...P. D. Nr. 10, Mirz 1946.
Die Ubersetzung verdanken wir Pfarrer Bellib in St. Immer, ebenso die
Inhaltsangabe des ersten Heftes.



— 265 —

Entgegenkommen ist. Beispiel: Sprache, Kultus, Ehestand der unierten
Priesterschaft. Das Entgegenkommen der romischen Kirche in der Frage
der Union wird denn auch im ersten Heft der « Unitas» entsprechend aus-
gewalzt. Wenn heute die Sehnsucht nach einer Vereinigung aller Menschen
in aller Herzen ist, dann ist das fir die Kirche ein Hoffnungszeichen, dass
sie auf dem Wege zum Erfolg ist. Natiirlich wird diese Einigung nicht von
einer Stunde zur andern eintreten; viele Aussenstehende werden sogar
einer Aufforderung, in der rémischen Kirche die Einigung zu vollzichen,
ein Nein-Niemals entgegensetzen. Das aber soll den ernsten Katholiken
nicht abschrecken. Ist es mdoglich, auf 6kumenischer Basis ohne rémische
Katholiken eine Einigung zu erzielen, dann ist auch eine solche in der
rémischen Kirche mdéglich. Den Weg dazu soll die «Unitas» bereiten.

In einem Artikel betont Piero Chiminelli die katholischen Urspriinge
Nordamerikas und weist Wege zur Gewinnung der Einheit des Glaubens
in der Neuen Welt auf. Der Jesuit Herman zeigt uns das Entgegenkommen
der Kirche im Falle der orientalischen Kirchen der Union, ein Artikel von
Jugie iiber die Ehescheidung vor dem Nicenum will in der rémischen
Haltung das einzige Heilmittel gegen die Sittenverwilderung der heutigen
Zeit sehen. Jacques Maritain gibt einen Auszug aus einem Vortrag iiber
Personlichkeit und Gesellschaft, wihrend Spallanzani, der Direktor der
Orientalischen Zeitschrift L’Oriente Cristiano, von der Einigung der ge-
trennten Ostkirche spricht. — Die Zeitschrift — so schreibt unser Ge-
wihrsmann — ist sehr geschickt aufgezogen und gibt im ersten Augenblick
den Eindruck, wie wenn sich die neue Bewegung wirklich um die 6kumeni-
sche Bewegung ernsthaft bemiihte. Ganz bestimmt ist sie aus einem Ver-
langen romischer Kreise entstanden, nicht mehr linger abseits jener nicht
totzuschweigenden Bemithungen der nichtromischen Kirchen um eine
Einigung in Christo stehen zu wollen und zu koénnen. Leider ist diesem
Verlangen auf eine sehr einseitige Art entsprochen worden. Man kann
sich dem Eindruck nicht verschliessen, dass die Bewegung aus der Furcht,
durch eine Einigung der im O6kumenischen Kirchenverband zusammen-
geschlossenen Christen mit den Ostkirchen an Boden zu verlieren, heraus-
gewachsen ist. Deshalb auch das mit Beschworungen gemischte Liebes-
werben um den Osten. Es ist eine fiir eine Kirche gefihrliche Haltung,
iiber dogmatische Schwierigkeiten scheinbar hinwegzusehen und den
Menschen durch Hervorheben gleicher, aber nebensichlicher Blickpunkte
zu umgarnen. Das Ganze macht eher den Eindruck einer beabsichtigten
Gleichschaltung als einer ernsthaften Auseinandersetzung mit dem Be-
miihen des Partners um eine wahrhafte Einigung. Die Devise der « Unitasy,
Ut omnes sint unum in Christo, wird auch unsere, aber sie fithrt auch
dann nicht tber Rom, wenn Rom in noch so vielen dussern Dingen, wie
Sprache, Form des Kultus etc. nachgeben wiirde. Es ist zu begriissen,
wenn Rom sich dem Gesprich iiber Einigung der Christen 6ffnet, aber es



— 266 —

muss mit Verstindnis fiir den Partner geschehen, sonst ist es ein Aneinander-
vorbeireden.

Die Interkommunion zwischen der polnischen katholischen
Nationalkirche und der protestantisch-bischoflichen Kirche in den
Vereinigten Staaten. Die polnische Nationalkirche, die ein Glied der
Utrechter Union der altkatholischen Kirchen ist, hat auf ihrer General-
synode in Scranton in den Tagen vom 15. bis zum 18. Oktober 1946
die Vereinbarung tiber die Interkommunion der altkatholischen Kirchen
mit der Kirche von England aus dem Jahre 1931 ratifiziert. Dies erfolgte
erst jetzt, weil seither keine Generalsynode einberufen werden konnte,
die sowieso nur alle zehn Jahre zusammentritt. Zum Studium der theo-
logischen, kanonischen und praktischen Folgerungen aus diesem Beschluss
wurde von beiden Kirchen eine Kommission eingesetzt. Zu Mitgliedern
der Kommission der bischoflichen Kirchen wurden gewidhlt Bischof
Oldham von Albany (als Prisident), Bischof Ivins von Milwaukee, Bischof
Pardue von Pittsburgh, Very Rev. Howard S. Kennedy, Rev. Frs. William
H. Dunphy und Th. Andrews. Der polnischen Kommission gehorten an
Bischof Francis Hodur, Bischof J. Jasinski, Bischof J. Misiaszek, Bischof
L. Grochowski, Rev. Senior R. Zawistowski und Rev. Th. Zielinski. Die
beiden Kommissionen standen vor einer ganzneuen Situation. Die Trennung
der beiden Kirchen erfolgte nicht infolge eines Schismas, beide haben
nationalen Charakter, sind aber katholisch, und beide befinden sich im
selben Land und entstanden durch Einwanderung ihrer Mitglieder. Der
Grund der Trennung ist die Sprache. Seit 1931 hofften beide Kirchen auf
eine Stirkung der Beziehungen und der Gemeinschaft. Die beiden Kom-
missionen traten am 27. Juli zu einer gemeinsamen Sitzung zusammen.
Man kam iiberein, dass beide Kirchen Verzeichnisse der Geistlichen und
Gemeinden auswechseln, einander gegenseitig Abberufungen oder Suspen-
sionen von Geistlichen bekanntgeben sollen. Zu den Synoden und den
damit verbundenen Gottesdiensten sollen gegenseitig Einladungen erfolgen.
Von Geistlichen und Laien sollen gegenseitig disziplinire Verfiigungen
respektiert werden. Bei gemischten Ehen sollen die Vorschriften gegen-
seitig beobachtet werden. Ubertritte sollen nur in ausserordentlichen Fillen
erfolgen, solche von Geistlichen nur in Ubereinstimmung mit den Bischéfen.
Die Verwandtschaft dussere sich in der Gemeinschaft der Sakramente
der zwei autonomen Kirchen, jede achte die Unabhingigkeit und die
Jurisdiktion der andern und meide jede Handlung, die die andere in ihrem
Glauben verletzen kénne. In allen zweifelhaften Fillen sollen die Geist-
lichen sich von ihrem Bischof beraten lassen. Ausgetauscht sollen die
offiziellen Gebetbiicher, die Liturgien und Ritualien, die Katechismen
und die Verfassungen werden 1).

1) The Living Church vom 10. August 1947.



— 267 —

Zu den in Bonn 1931 aufgestellten Grundsitzen iiber die Interkom-

munion wurde folgende Erklirung von den Vertretern beider Kirchen
angenommen:

T

I0,

Interkommunion soll insbesondere mithelfen, die Sendung der christ-
lichen katholischen Kirche zu stirken, der sowohl die Bischofliche
Kirche als auch die Polnische national-katholische Kirche als lebendige
Glieder zugehoren.

. Indem wir die der Interkommunion zugrundeliegenden Prinzipien

einfiihren, werden wir uns vom Grundsatz leiten lassen: Im Not-
wenigen Einheit, im Zweifel Freiheit, in allem aber Liebe.

. Wir glauben fest, dass die Geistlichkeit beider Kirchen sich von allem

Tun enthalten wird, das den Glauben an die Sendung der Polnischen
national-katholischen oder der Bischoflichen Kirche hemmen oder
schwichen konnte.

In allen fraglichen Angelegenheiten werden die Geistlichen den Rat
ihrer Diézesanbischéfe einholen und bei deren Entscheidungen ver-
harren.

. Was diese gegenseitige engere Beziehung der Polnischen national-

katholischen zur Bischoflichen Kirche anbetrifft, scheint uns ein
schrittweises und langsames Vorgehen nétig zu sein. Die Geistlichkeit
beider Kirchen soll sich fiir ein volles Verstindnis der Prinzipien und
Regeln der Interkommunion einsetzen und durch solches Verstehen
beiden Kirchen einen positiven Gewinn und einen festen Glauben an
die christliche Kirche vermitteln.

Die besondern Punkte, die sich mitder Auswirkung der Interkommunion
befassen, sollen in gemeinsamen Versammlungen der Kommissionen
beider Kirchen besprochen und gepriift werden. Wir erachten es als
angezeigt, dass diese Ausschiisse halbjihrliche Zusammenkiinfte halten
und dass zustandegekommene Entscheide offiziell in Polnisch und
Englisch veroffentlicht werden.

Die Teilnahme von Geistlichen und Laien beider Kirchen an besondern
Gottesdiensten ist wiinschenswert.

Der Empfang der hl. Sakramente durch Glidubige der Polnischen
national-katholischen Kirche in der Bischoflichen Kirche und umgekehrt
ist nur in dringlichen Fillen oder bei Ubereinkunft der betreffenden
Bischofe erlaubt.

Die Didzesanbischéfe der Polnischen national-katholischen Kirche
werden fiir jede Divzese ein Komitee als Rat fiir Interkommunions-
fragen bestimmen, das aus wenigstens drei Geistlichen besteht.

Es ist unser Wunsch, dass Soldaten unserer Kirche, die unter den
Fahnen stehen, durch die Armeegeistlichen der bischoflichen Kirche
geistlich betreut werden.



— 268 —

11. Die Polnische national-katholische Kirche wiinscht, ihre jungen Geist-
lichen, die von den Bischéfen ausgewihlt und bestimmt werden, in
Zukunft zu speziellen Studien an die hoheren Lehranstalten der
bischéflichen Kirche zu senden, und dhnliche Moglichkeiten werden
fiir Geistliche der Bischoflichen Kirche geschaften.

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischoflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Darliber wird uns geschrieben: Die
vorgeschlagene Unionsbasis mit der presbyterianischen Kirche 1) erlitt auf
der Generalkonvention der bischéflichen Kirche der USA., die vom 10. bis
17. September 1946 in Philadelphia stattfand, dasselbe Schicksal wie auf
der vorhergehenden Generalkonvention des Jahre 1943 %). Der Bericht
der Kommission erschien erst knapp zwei Monate vor der Konvention
und zerfiel wieder in einen Mehrheitsbericht, dem sich zehn Mitglieder
angeschlossen hatten, und in einen Minderheitsbericht, den sieben Mit-
glieder unterzeichnet hatten. Die Anhinger des Mehrheitsberichtes hatten
sich fiir eine organische Einheit ausgesprochen, wihrend von seiten der
Minderheit betont wurde, die Annahme des Berichtes bedeute ein Auf-
gehen der anglikanischen Tradition in der presbyterianischen, der Bericht
sei noch radikaler als das stidindische Schema und bedeute ein Aufgeben
der Bindung mit Canterbury. Nach langen, eingehenden Debatten, in
denen sowohl von der Mehrheit als auch der Minderheit der Bericht nach
den verschiedensten Gesichtspunkten beleuchtet wurde, wurden beide
Berichte entgegengenommen und die Kommission gebeten, «eine Dar-
legung iber Glauben und Verfassung vorzubereiten, die mit dem Lambeth-
quadrilateral in Ubereinstimmung steht», auf Grund deren eine Inter-
kommunion und spiter eine organische Union mit anderen christlichen
Gemeinschaften eingegangen werden kann. Die Presbyterianer werden
gebeten, eine gleiche Formulierung unter Beriicksichtigung des Lambeth-
quadrilaterals zu schaffen. Die Lambethkonferenz soll gebeten werden,
einen Wiedervereinigungsausschuss zu ernennen, der alle Unionsschemen
begutachten soll, bei denen anglikanische Kirchen beteiligt sind.

Die Konvention der Presbyterianer, die bereits vom 23. bis 29. Mai
1946 getagt hatte und der der Bericht nicht vorlag, ermichtigte ihre Kom-
mission, weiterzuarbeiten. Da von der bischéflichen Minderheit auch ins
Feld gefithrt wurde, dass die Verhandlungen nur mit einem Teil der
Presbyterianer vor sich gingen, ist es wissenswert, dass die Presbyterianer
des Nordens mit denen des Siidens in Verhandlungen zwecks Einigung
stehen. Wenn diese Verhandlungen von allen Instanzen gebilligt werden,
steht zu erwarten, dass die vereinigte presbyterianische Kirche im Jahre
1950 ihre erste Synode halten kann. Die Presbyterianer haben ihr Bedauern
iber den Beschluss der bischéflichen Generalkonvention ausgesprochen

1) Vgl. I.K.Z. 1943, S. 61 ff.
) Vgl. I.K.Z. 1944, S. 99.



— 269 —

und warten nun auf weitere Schritte der Episcopal Church. Diese hat
am 10. April 1947 die Kommission unter dem Vorsitz des Bischofs Strider
von West Virginia neu konstituiert und den Presbyterianern den Beschluss
der Generalkonvention amtlich mitgeteilt und daran die Bitte gekniipft,
diesen Beschluss baldigst mit ihr zu besprechen.

Kirchliche Union in Siidindien. Nachdem das Generalkonzil der
anglikanischen Kirche von Indien, Burma und Ceylon bereits im Jahre
1945 dem Unionsschema zugestimmt hatte, stimmte ihm die «Stidindische
Vereinigte Kirche» (S. I. U. C.) am 28. September 1946 mit 103 gegen
10 Stimmen zu. Bei der neuerlichen Abstimmung des Generalkonzils am
22. Januar 1947 handelte es sich um die Interpretation des in Teil 1, Ab-
teilung 16 des Schemas verankerten «Pledge» (feierliche Verpflichtung).
Diese Interpretation lag dem Generalkonzil von 1945 noch nicht vor. Es
handelt sich um die Frage, dass wihrend der Ubergangsperiode keiner
Gemeinde ein Geistlicher oder eine Form des Gottesdienstes aufgezwungen
werden soll, gegen die sie Gewissensbedenken dussert. Die Anglikaner
fassten dies so auf, dass frithere anglikanische Gemeinden stets einen
beschoflich geweihten Geistlichen haben sollten, wihrend die S. I. U. C.
auf dem Standpunkt steht, dass jeder Geistliche jede Gemeinde betreuen
kann, ausser diese erhebe Einspruch. Dieser Standpunkt hat sich durch-
gesetzt und wurde auch vom Generalkonzil mit 7o gegen 35 Stimmen an-
genommen. Die Bischofe stimmten mit 7 gegen 6, die Geistlichen mit 30
gegen 22, die Laien mit 33 gegen 7 Stimmen fiir die Annahme. Mit dieser
Zustimmung der anglikanischen Generalsynode ist die Siidindische Kirche
Wirklichkeit geworden. Es wurde bereits beschlossen, 16 Bistlimer zu
bilden, die finanzielle Frage der Bischofsgehilter wurde geregelt und die
Modalititen fiir die Wahl der ersten Bischofe festgesetzt. Der Eréffnungs-
gottesdienst der neuen Kirche soll in der letzten Septemberwoche 1947
gehalten werden.

Die in Betracht kommenden anglikanischen Bistiimer scheiden aus
dem Verbande der anglikanischen Kirche aus und werden mit ihr keine
Abendmahlsgemeinschaft haben. Es kann nicht geleugnet werden dass das
Unionsschema von Bearbeitung zu Bearbeitung verschlechtert wurde und
dass sich der Standpunkt der S.I. U.C. durchgesetzt hat. Abzuwarten
bleibt auch, welche Stellung die Missionsgesellschaften in England ein-
nehmen werden. Die Church Missionary Society (C. M. S.) hat bereits
beschlossen, die neue Kirche auch weiterhin zu unterstiitzen, findet aber
bei vielen ihrer Anhinger keine Zustimmung. Die S. P. G. hat noch keinen

Beschluss gefasst?).

1y I.K.Z. 1945, S. 82, Church Times vom I1I. 10. 1946, 3I. 1. 1947, 7. 2.
1947. Guardian 31. 1. 1947. Scottish Guardian vom 31. 1. 1947. Faith and Unith

Nr. 1 bis 9 passim.



— 270 —

Nach der «Church Times» lehnt eine starke Gruppe der bisherigen
anglikanischen Kirche — es sollen 20 ooo Seelen sein — die Lehrsitze
der Union ab und hat die Hilfe der Gesellschaft zur Verbreitung des
Evangeliums in England um finanzielle Hilfe angerufen, um der heimatlichen
Kirche treu bleiben zu kénnen.

Am 27. September fand in der anglikanischen St.-Georges-Kathedrale
in Madras der feierliche Eroffnungsgottesdienst der «United Church of
South India» statt. Dazu waren 600 Vertreter der bisher anglikanischen,
der methodistischen, der presbyterianischen und der kongregationalistischen
Kirche erschienen, um das wichtige Ereignis der Union nach 28jihrigen
Verhandlungen zu feiern. Neun Bischéfe wurden geweiht. Der angli-
kanische Bischof von Travancore nahm die feierliche Handlung vor mit
den Worten: «Empfanget den hl. Geist fiir das Bischofsamt in der Kirche
Gottes, das euch hiermit durch Handauflegung anvertraut wird.» Jeder
Bischof erhielt die Bibel und den Hirtenstab. Ihre Gesamtzahl belduft
sich auf vierzehn, fiinf Inder, sieben gehorten frither der anglikanischen
Kirche an, drei der kongregationalistischen und je zwei der presbyte-
rianischen und der Methodisten-Kirche. Die neue Kirche zihlt 1 200 ooo
Mitglieder 1). — Die Kirche wird nicht in voller Gemeinschaft mit der
Kirche von England stehen. Thre anglikanischen Geistlichen und Laien
konnen wieder ihr geistliches Amt und ihre Mitgliedschaft in der angli-
kanischen Kirche aufnehmen. Endgiiltig wird die Lambethkonferenz dazu
Stellung nehmen 2). 4K

1) Ok.P.D. Nr. 36 vom 17. Oktober 1947.
2) Ok.P.D. Nr. 33 vom 26. September 1947.




	Kirchliche Chronik

