
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 256

Kirchliche Chronik

Una Sancta, eine Gemeinschaft für die Verständigung unter den
christlichen Bekenntnissen. Die Una-Sancta-Bewegung in Deutschland
und in der Schweiz strebt Frieden unter Katholiken und Protestanten an x).

Ihrem Programm entnehmen wir folgendes: «Ziel der Bewegung ist die

Beseitigung aller Vorurteile, Missverständnisse und Entstellungen sowie
die gegenseitige Aufgeschlossenheit für alle positiven Werte des anderen
Bekenntnisses. — Als letztes Ziel ist die wahre Einigung aller Bekenntnisse

,in der einen Herde unter dem einen Hirten' ins Auge gefasst, und zwar
so, dass kein Bekenntnis auch nur irgendeinen positiven Wert seiner
bisherigen Entwicklung aufgeben musste, da in der einen Kirche Christi
Raum ist für die ganze Wahrheit und darum für alle positiven Werte.

Wann und wie dieses letzte Ziel erreicht werden kann, steht in Gottes
Hand. Die UNA SANCTA will den ersten Schritt dazu tun:

i. Im Geiste der Busse auf allen Seiten darüber, dass die Spaltung
geschichtlich kommen musste, dass sie solange anhielt und vorerst noch
nicht beseitigt werden kann.

2,. In beständigem Gebet füreinander und für die kommende Einigung
zu dem einen Herrn.

3. In einer Liebe der Tat und der Hilfsbereitschaft bei jeder Gelegenheit
und wo immer die Not zu vereinter Arbeit drängt. Die Einheit der
Liebe wird Weg sein zur Einheit im Glauben.

Die Mittel, mit denen die UNA SANCTA ihr Ziel erreichen will, sind :

1. Persönliche Begegnung in Arbeitskreisen, in denen die positiven Werte
der einzelnen Bekenntnisse erschlossen und Gegensätze bis auf ihre
tiefsten Grundlagen geprüft und abgeklärt werden.

2. Austausch des wissenschaftlichen, religiösen und kulturellen Schrifttums

unter Wahrung der von den einzelnen Konfessionen erlassenen
Vorsichtsmassnahmen.

3. Gemeinsame Liebestätigkeit an den Notleidenden, damit die
NichtChristen, wenn nicht durch das Beispiel der Einheit im Glauben, so

doch durch das einer Einheit der Liebe den Weg zu Christen finden2). »

Die Zentrale der Gemeinschaft ist das Christkönigshaus in Meitingen
bei Augsburg. Leiter ist Pfarrer Dr. Laros als Nachfolger des Dr. Metzger,
der im April 1944 hingerichtet worden ist. Die Bedenken der kirchlichen
Behörden schwinden, weil die Gefahr des Mischmasch beseitigt erscheint.

*0 S. I. K. Z. 1942 S. 83.
^Mitteilungsblatt «Christliche Nothilfe». Herausgeber Dr. J. Wirth, Dr.

J. J. Kino, Dr. A. Dorwald, Zürich N 1946.



— 257 —

Die Bischofskonferenz in Fulda schafft eine Zentrale für die Verständigungsarbeit

unter Leitung des Erzbischofs von Paderborn.
Ortsgruppen haben sich in vielen Städten und Bezirken gebildet:

Aachen, Berlin, Bonn, Boppard, Dresden, Düsseldorf, Erfurt, Essen,
Frankfurt a. M., Giessen, Hamburg, Heidelberg, Jena, Koblenz, Köln,
Krefeld, Kreuznach, Leipzig, Limburg, Marburg, München, Nürnberg,
Paderborn, Passau, Saarbrücken, Stuttgart, Tübingen, Weingarten-Ravens-
burg, Wiesbaden u. a. Besonderen Anklang fand die Veranstaltung
«ökumenischer Wochen» mit je vier Vorträgen über «Das ökumenische
Problem heute», «Newman als ökumenische Gestalt», «Soderblom als
ökumenische Gestalt» und «Schöpferischer Friede der Konfessionen». Die
Vorträge wurden von katholischen und evangelischen Dozenten gehalten,
und an den je folgenden Tagen schloss sich ein Ausspracheabend mit
Korreferaten von Vertretern der andern Konfession an.

In Stuttgart hat sich ein besonders rühriger Kreis aufgetan und
auf dem Schönenberg bei Ellwangen eine vorbildliche Tagung abgehalten.
Im Berliner Raum finden ebenfalls regelmässige öffentliche Zusammenkünfte

statt. Von Fachleuten werden die Differenzpunkte der Bekenntnisse,

ihre historischen und philosophischen Hintergründe und die
Geschichte der Einigungsbestrebungen in Referaten und Korreferaten behandelt.

Zugleich die beiderseitigen Schätze an Gebets- und Liedgut
aufgeschlossen. Andere lesen gemeinsam das Johannesevangelium im Urtext
mit anschliessender Diskussion usw. Zu nennen sind hier insbesondere

von evangelischer Seite : Prof. Dr. Dress (Lutheraner) und Pfarrer Lindenborn

(reformiert); von katholischer Seite: Lie. Dr. Stasiewski und Pfarrer
Roschkowski.

In München hat sich ein Kreis aus fast allen Konfessionen unter dem
Namen «Kreuzbruderschaft» gebildet. Die Mitglieder glauben, dass es

leichter und erfolgreicher sei, wenn einzelne einfache Christgläubige der
verschiedenen Bekenntnisse zueinander streben, als wenn Kirchenhäupter
oder nur Theologen zusammenkommen. Sie pflegen vor allem freie
Aussprache, dann gemeinsame Gebetsstunden und gottesdienstliche
Veranstaltungen. So soll sich bei jedem Bruder, obschon er durchaus
Mitglied seines Bekenntnisses bleibt. Blick und Sinn weiten und der tiefe
gemeinsame Grund des Christentums immer voller und stärker zum
Bewusstsein kommen. Die erste öffentliche Kundgebung fand am 9. Oktober
im schönen Kirchensaal der Methodisten statt, deren Seelsorger das

Eingangsgebet sprach. Darauf zeigte der altkatholische Dekan Demmel auf,
wie die Bekenntnisse heute bereit sind, frühere Fehler einzusehen. Er wies
hin auf die Beiträge der altkatholischen Kirche zur Einigung in den Bonner
Unionskonferenzen unter Döllinger, auf den Kongressen und bei den

grossen Weltkirchentagungen sowie auf die Abendmahlsgemeinschaft mit
den bischöflichen Kirchen englischer Zunge. Anschliessend sprach der
Kapuziner P. Dr. Zacharias O. Min. Cap. über die religiöse Notwendig-

Intemat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 19-17. 18



— 258 —

keit der Einheit der Kirche Christi : Nur in der Einheit ist das ganze
Christentum zu finden und erwächst der starke brüderliche Zusammenschluss,
der allein Kirche und Menschheit vorwärtsführt. Der geistliche Betreuer
des «Blauen Kreuzes» hob als erstrebenswertes Ziel die «Vereinten Christlichen

Konfessionen» hervor als rein religiöse, völlig unpolitische
Wirklichkeit der Kirche Christi. Ein Professor der Internationalen UNRRA-
Universität erklärte, diese Hochschule möchte auch nach dem Erlöschen
der UNRRA als internationale Universität weiterbestehen und sich eine
interkonfessionelle theologische Fakultät angliedern. Das Schlussgebet
sprach ein evangelisch-lutherischer Ortspfarrer, während eine sehr
zahlreiche Zuhörerschaft die Feier durch die Lieder «Ich bete an die Macht
der Liebe» und «Grosser Gott, wir loben Dich» eindrucksvoll umrahmte x).

Im selben Kreis München sprach der evangelische Pfarrer Rehbach
in zwei Vorträgen über das Thema «Evangelische und katholische
Frömmigkeitshaltung» und die Frage «Gibt es zwischen beiden eine Verständigung ?»

«Der Überblick» (Nr. 2, S. 12 und 13) berichtet darüber, dass der Redner
betonte, es handle sich ja da nicht um einander ausschliessende Gegensätze,
sondern um Ausprägungen christlicher Frömmigkeit, die durch Ergänzung
von einer anderen Seite her nur befruchtet werden könnten. Zwei Gedankenkomplexe

mussten allerdings von beiden Konfessionen mit grösstem Ernst
von neuem durchdacht und überprüft werden. Die nichtrömische Christenheit

musste mit allem Ernst die Frage neu prüfen: «Ist es richtig zu sagen,
dass die Gestalt der Kirche nicht zu ihrem Wesen gehört, oder ist das ein

Irrtum Kann die Gestalt, die die römische Kirche im Lauf ihrer
Entwicklung angenommen hat, als die gottgewollte und legitime Gestalt der
Kirche auch von der übrigen Christenheit anerkannt werden oder ist sie

eine Fehlentwicklung Lässt sich ein kirchenrechtlich festgelegter, auf alle
Teile der Christenheit sich erstreckenderJurisdiktionsprimat eines Einzelnen
mit dem Geist des Neuen Testaments vereinbaren oder nicht Könnte
nicht auch ein blosser Primat der Liebe und der geistigen Führung ein

Symbol und eine Bürgschaft sein für die Einheit der Kirche?» Die
katholischen Christen aber mussten sich die Frage vorlegen: «Ist die Botschaft

Luthers, dass die Gemeinschaft zwischen Mensch und Gott eine reine

Lebensgemeinschaft ist und in keiner Form eine Rechtsgemeinschaft, die
auf Leistung und Gegenleistung beruht, dass also die Liebe Gottes zu
uns Menschen völlig unmotiviert ist und nur als Geschenk hingenommen
werden kann — ist diese Botschalt das Evangelium oder ist sie es nicht
Kann neben dieser Botschaft noch irgendwelcher Moralismus sich halten
oder ist sie des Gesetzes Ende?» Die beiden Vorträge wurden von der

grossen Zuhörerschaft mit regem Interesse aufgenommen und fanden ihren
Ausklang in einem Schlusswort, in dem P. Max Pribilla S. J. seine Freude

x) Altkatholischer Gemeindebote, Nr. 10 1947, Singen (Hohentwiel).



— 259 —

aussprach über die eine Lebensarbeit voraussetzende Sachkenntnis, mit
der hier ein evangelischer Christ katholisches Denken und Fühlen
dargelegt habe.

Die Landesleitungen der Pfalz für die evangelische und die katholische
Jugend erklärten anlässlich einer gemeinsamen Tagung nach dem «Überblick»,

Nr. 32/1947, S. 16 u.a.: «Wir sind davon überzeugt, dass nur
durch echtes, gelebtes Christentum der Tat unserem Volk geholfen werden
kann. Wir tragen eine heilige Verantwortung dafür, die zu uns gehörende
Jugend zu ganzen Christen zu erziehen. Ihr Gewissen soll geweckt und
gestärkt werden zum entschiedenen Einsatz für Recht und Gerechtigkeit;
in Wahrhaftigkeit, Sauberkeit, Einfachheit, Kameradschaft, Hilfsbereitschaft

und Ehrfurcht soll sie unserem Volk und seiner ganzen Jugend
dienen. In dem Kampf um die innere Gesundung unseres deutschen Volkes
und um die Durchführung sozialer Gerechtigkeit sollen evangelische und
katholische Jugend auf dem Boden des gemeinsamen Christentums Seite

an Seite stehen, soll sich die Führerschaft an den einzelnen Orten öfters
zusammenfinden, um gemeinsam zu planen und zu arbeiten.»

Bemerkenswert ist die UNA-SANCTA-Tagung für Württemberg, die
im Frühjahr 1947 im Benediktinerkloster Nehresberg durchgeführt wurde,
auf der die apostolische Sukzession und der Primat behandelt wurden. In
Stuttgart sprach auf Einladung von Pastor Daur Prof. Adam aus Tübingen
Ende April in der Markuskirche vor etwa 3000 Personen über die Kirchenspaltung

und ihre Überwindung, die Wurzeln der Reformation, Luthers
Weg, Möglichkeit einer Wiedervereinigung. Der erste Schritt sei heute,
so führte der Redner aus, Protestanten müssen zurück auf Luther, den
reinen Luther, und viele Urteile des heutigen Protestantismus über den
Katholizismus fallen dahin. Unionsbestrebungen würden alle nichts
taugen. Es gebe nur Rückkehr. Bei Gesamtübertritten wäre Aussicht auf
Roms Entgegenkommen. Verheiratete Pfarrer könnten in Ehe bleiben,
oder es wäre die Einrichtung eines Diakonates mit Predigt und mit allem,
was dem protestantischen Pfarrer jetzt in der evangelischen Kirche obliegt,
möglich. In Sprache, Liedergut und Schriftübertragung (Anlehnung an
Luthers schöne Schriftübersetzung) wäre ein Entgegenkommen leicht.
Aber statt solche Gesamtübertritte, die heute noch nicht zu erwarten seien,

nur «Schläge von aussen» könnten altes Gehäuse zertrümmern, seien
Einzelkonversionen das beste. Am weitesten geht eine Schrift von Pfarrer
Baumann (Möttlingen) über den Primat. Ein Gutachten von drei Professoren
der Tübinger Fakultät (Thielecke, Köberle, Heim) gab das Urteil ab, die
Broschüre verlasse die Bekenntnisschriften, und der Pfarrer stelle sich
damit ausserhalb der protestantischen Kirche. Aber ein Gegengutachten
des Rechtsberaters von Bischof Wurm führt den Nachweis, dass die Primatsfrage

nicht zu den Bekenntnisartikeln gehöre. Man stütze sich lediglich
auf eine pseudo-melanchthonische Schrift. Ausserdem habe Pfarrer Bau-



— 260 —

mann sich einzig auf die Schrift gestützt, die ja als oberstes Prinzip des

protestantischen Glaubens und Bekenntnisses gelte a).

Prof. Adam sprach auch in Karlsruhe an drei Abenden über die
Wiedervereinigung im Glauben. Er schilderte zunächst die kirchlichen Verhältnisse
in den Jahrzehnten vor der Reformation, gab dann einen Überblick über
das Wesen und Werden der Persönlichkeit Luthers, um hierauf die Probleme
und Möglichkeiten einer inneren Begegnung und etwaigen späteren
organisatorischen Wiedervereinigung der christlichen Bekenntnisse in
katholischer Schau zu erörtern. Die Vorträge werden im Patmosverlag in Buchform

herausgegeben 2)

Ortsgruppen der UNA-SANCTA-Bewegung haben sich in Aachen,
Berlin, Bonn, Boppard, Dresden, Düsseldorf, Erfurt, Essen, Frankfurt,
Giessen, Hamburg, Heidelberg, Jena, Kassel, Koblenz, Köln, Krefeld,
Kreuznach, Leipzig, Limburg, Marburg, München, Nürnberg, Paderborn,
Passau, Schlüchtern, Saarbrücken, Stuttgart, Tübingen, Wiesbaden u. a.

gebildet. Eine umfangreiche Zeitschriftenliteratur steht der Bewegung zur
Verfügung wie «Die Besinnung», «Die Seele», «Frankfurter Hefte». Eine
Schriftenreihe «Das christliche Deutschland, Dokumente und Zeugnisse»
wird von der Arbeitsgemeinschaft «katholisch-evangelischer Christen»
(Herder-Freiburg) herausgegeben 3).

Gegen warnende Stimmen vor katholisierenden Tendenzen nimmt
der evangelische Bischof Dr. Stählin Stellung. Er schreibt u. a.4), der
heutige Protestantismus ohne verbindliche Lehre und Lehrautorität mit
der alleinigen Autorität des einzelnen Gewissens komme nicht von der
Reformation, sondern von der Aufklärung her. Dieser Protestantismus
kämpfe mit der Aufklärung gegen das letzte Erbe der Reformation. Auf
dem Gebiete des Gottesdienstes beschimpfe man alles, was man nicht
mehr kennt, einfach als «katholisch». «Wir geraten», sagt Bischof Stählin,
«in den seltsamen Zustand, dass man in der lutherischen Kirche Dinge
nicht mehr vollziehen, ja kaum mehr an sie erinnern darf, die für Luther
und seine Zeit selbstverständlich gewesen sind» (z. B. Gebet am Morgen
und Abend; Kreuzzeichen, zu dem Luther im Kleinen Katechismus
Anweisung gibt; Einzelbeicht, von der Luther mit grösstem Dank gesagt
hat, er wäre längst dem Teufel verfallen, wenn er die Beicht nicht gehabt
hätte). «Wir wollen doch nicht der römisch-katholischen Kirche die
unverdiente Ehre erweisen, alles das katholisch zu nennen, was zu den
selbstverständlichsten Lebensnotwendigkeiten der christlichen Kirche gehört.»

1) «Orientierung», Katholische Blätter für weltanschauliche Information,
Zürich Nr. 14/15, S. 137.

2) Augsburger Kath. Kirchenzeitung Nr. 43, 26. Oktober 1947.
3) Vgl. Ranft F., «Zur Begegnung von Katholiken und Protestanten». Fulda

1947, Seiten 6 und 7.
4) Versorgungsblatt für die evangelisch-lutherische Kirche in Oldenburg,

Nr. 4 1946. Der Aufsatz ist unterdessen im Schwabenverlag Stuttgart erschienen.



— 261 —

In der Nürnberger Katholischen Kulturgemeinde sprach Anfang Mai
an zwei Abenden der römisch-katholische Theologieprofessor Dr. Lortz
(Münster) über «Das religiöse Anliegen der Reformation und sein
Verhältnis zur Katholischen Kirche». «In der UNA SANCTA», so führte
Prof. Lortz aus, wissen wir, dass wir nichts vermögen im Umändern,
sondern nur dadurch, dass wir immer mehr religiös und kirchlich werden,
und wenn die Katholiken wirklich katholisch und die Protestanten wirklich
evangelisch sind, finden sie sich um so eher zusammen in Christus.» Die
katholische Kirche hätte ihren Auftrag nicht erfüllt, sonst hätte es keine
Reformation gegeben. Aber auch für den Protestantismus sei das gültig,
weil er keine Einheit zustande brachte, sondern viele Kirchen,
Organisationen und Gemeinschaften hervorgehen liess. Vielleicht wäre es doch
noch möglich, in der Krise des Abendlandes das heutige Leben
umzukrempeln und die Reformation zu vollenden. Die Konfessionen ständen
sich jedenfalls näher, als man gewöhnlich meine. Pflästerchen allerdings
seien nichts nütze, auch nicht eine oberflächliche Verschmelzung oder
eine Vermengung. Wir mussten vielmehr ernste Christen sein gegenüber
der Entchristlichung unserer Zeit1). »

In München bildete sich das «Institut für Reformationsforschung»
unter Leitung von P. Hugo Lang O. S. B. Es «will die Konfessionen zu
gemeinsamer wissenschaftlicher Arbeit über Fragen der Reformationszeit
zusammenführen und einer echten Verständigung die Wege bereiten» 2).

Und in Berlin beschlossen Vertreter religiöser Korporationen am 14. April
1947 eine Arbeitsgemeinschaft unter dem Vorsitz von Bischof Dr. Dibelius
mit sieben Gruppen. Je eine Gruppe bilden die Evangelische Kirche und
die römisch-katholische Kirche, ferner die jüdischen und sonstigen
nichtchristlichen monotheistischen Religionsgesellschaften, die Vereinigung
evangelischer Freikirchen, die lutherischen Freikirchen, die romfreien
katholischen Kirchen (altkatholische Kirche) und die weiteren religiösen
Gesellschaften und Organisationen. Jede dieser Gruppen wird ein
Mitglied des Rats bestellen, der die Arbeitsgemeinschaft leiten wird. In einer

Delegiertenversammlung wird jede einzelne Religionsgesellschaft durch
ihre Vertreter zu Worte kommen. Die Kirchen und Religionsgesellschaften
haben sich, wie die Satzung besagt, von dem Willen leiten zu lassen,
«in gegenseitiger Achtung ihrer Eigenständigkeit für die Werte und die
Freiheit religiösen Wirkens gemeinsam einzutreten». Es ist der erste
Zusammenschluss dieser Art in Deutschland 2).

Es fehlt nicht an kritischen Stimmen gegenüber der UNA-SANCTA-
Bewegung. Eine solche aus der Schweiz sei erwähnt.

x) Ök. P. D. Genf Nr. 24, 20. Juni 1947.
2) Ök. P. D. Nr. 20, 23. Mai 1947.



— 262 —

Eine schweizerische Mitbegründerin der UNA SANCTA — sie

wurde 1928 ins Leben gerufen — schreibt: «Während unserer räumlichen
Entfernung zeigte sich denn immer mehr auch zwischen uns beiden jene
bekannte Differenz zwischen der mehr politischen schweizerischen
Religiosität und der ganz unpolitischen deutschen Religiosität. In den religiösen
Fragen sowie in der ökumenischen Arbeit stimmten wir völlig überein.
(Es muss dies gesagt werden, entgegen der gegenteiligen Darstellung der
schweizerischen Bischofskonferenz. Die Veröffentlichung der später kirchlich

verbotenen und unterdrückten ,Stephanos-Schrift' über die christliche

Einheit ging sogar auf eine Anregung Dr. Metzgers selbst zurück!)
Die schweizerische UNA SANCTA war eine selbständige Schwesterbewegung

derjenigen, die Dr. Metzger in Deutschland gegründet. Während
wir in der Schweiz aber von Anfang an der Überzeugung waren, dass es

keine wahre ökumenische Einigungsarbeit geben könne unter feiger
Umgehung eines märtyrermutigen Kampfes gegen die Dämonie des Nationalismus

und des Krieges, wollte Dr. Metzger, obwohl früher ein glühender
Pazifist und Kriegsdienstgegner, aus Taktik auf einmal nichts mehr wissen

von einem Kampf gegen den Krieg, den Nationalismus und Faschismus,

um desto ungestörter sein religiöses und ökumenisches Werklein betreiben
zu können.

In welcher Selbsttäuschung waren also nicht jene religiösen Kreise in
Deutschland befangen, die zur Zeit des Hitler-Regimes glaubten, die

Theologie zu erneuern oder die kirchliche Einheit und die ökumenische

Verständigung betreiben zu können, während sie ängstlich und vorsichtig
jedes mutige christliche Wort gegen das politische Heidentum mieden
und jeder Gelegenheit zu wahrhaft christlichem Bekennertum und Märtyrer-
tum aus dem Wege gingen! Denn sie gingen gerade damit Christus selbst

aus dem Wege, der dort auf sie wartete, um ihnen die ersehnte Einigung
zu schenken : nämlich in den Katakomben und in der Arena der gemeinsamen

Militia Christi1).»

Dasselbe Blatt hat auch Bedenken gegen den neuen Leiter Dr. Laros 2).

Es schreibt: «Es kann auch gar keine Rede davon sein, dass (trotz dem
kirchenrechtlichen Genie und der diplomatischen Kunst des Dr. Laros)
bei den Bischöfen die UNA SANCTA gerne gesehen wird. Sie warten
reserviert ab, wie die Dinge sich weiter entwickeln (sie sind wohl nur
dabei, um sich keine Chance entgehen zu lassen). Aber ihre Sympathie
ist nicht auf der Seite der UNA SANCTA, kennen sie doch nur eine
Art Einigung, und das ist die bedingungslose Rückkehr und Unterwerfung
unter Rom. Denn was sie sonst tun und treiben in Rom, liegt ganz weit
abseits von der UNA SANCTA...»

x) «Dein Reich komme!» Monatsschrift Zürich Nr. 3, März 1947.
2) A. a. O., Nr. 5, Mai 1947.



— 263 —

«Der Auftrieb, den die UNA SANCTA in Deutschland zur Zeit
verzeichnet, ist wohl einem allgemeinen geistigen Erwachen in Deutschland
zu verdanken, aber sie ist noch nicht ohne weiteres ein Beweis für ihre
eigene Kraft ; sie profitiert da vielmehr etwas von der momentanen Situation
und der gegenwärtigen Hochkonjunktur, die nicht nur die Kirchen, sondern
auch die Kinos und Theater verzeichnen. Von dieser Frequenz der Klubs,
Universitäten und Gottesdienstlokale lässt sich schon deswegen nicht ohne
weiteres auf ein tieferes Erwachen und einen rechten Aufstieg im religiösen
Leben schliessen, weil alle Vergnügungslokale diese Frequenz auch
aufweisen. Es ist psychologisch verständlich, dass in einer Zeit wirtschaftlicher
Notlage und politischer Verdemütigung der Mensch jenes Ventil benützt,
das ihm Ersatz, Ablenkung und Trost verspricht, jene Flucht in die

Geistigen Bezirke', die der Deutsche unter der Diktatur — nur damals

aus anderen Gründen — praktiziert hatte. ,Reich Gottes beinhaltet alle

geistigen Güter im Gegensatz zu den materiellen, die nur Ursache zu
Streit und Unfriede geben', so definierte ein deutscher katholischer
Theologieprofessor zu Beginn der Hitlerzeit, um seinen eigenen feigen Rückzug
ins Geistige, d. h. den Rückzug in die bequeme, unverbindliche und
unpolitische intellektuelle Sphäre zu legitimieren, einen Rückzug, der den

Deutschen von Luther bis Adam immer leicht geworden ist.»

Unter der Aegide der UNA SANCTA steht in der Schweiz die
«Christliche Nothilfe», die sich besonders durch Vermittlung von
Lebensmittelpaketen in die kriegsgeschädigten Länder auszeichnet. Nach der
Schweizerischen Kirchenzeitung hat in einer Kundgebung die Konferenz
der schweizerischen Bischöfe vom 7./8. Juli 1947 erklärt: «Um
Missverständnisse zu klären, distanziert sie (die Konferenz) sich von der sogenannten

,Christlichen Nothilfe'.»
Fügen wir noch ein Urteil aus schweizerischen reformierten Kreisen

an1). Am Schluss einer Besprechung der «Geschichte der katholischen
Kirche in der Schweiz» von Th. Schwegler O. S. B. heisst es: Aus dem
Buch sei allerlei zu lernen, zumal auch das, «dass es für uns Häretiker
niemals eine andere Einigung mit der römisch-katholischen Kirche gibt
ausser auf der Grundlage der restlosen Unterwerfung».

Die Internationale Vereinigung «Unitas». In Italien hatte sich im
Jahre 1945 eine «Internationale Vereinigung Unitas» gebildet, die für die

Herbeiführung der Glaubenseinheit unter den Völkern wirken soll. Als
wesentliche Neuerung wurde angegeben, dass in den Landesgruppen auch
Niehtkatholiken zugelassen würden. Es wurde sogar in Aussicht gestellt,
dass die Landesgruppen nur zu zwei Dritteln aus Römisch-Katholiken
bestehen sollen, während der Rest Angehörige anderer Konfessionen
aufweisen müsse 2). Gegen dieses Zusammenarbeiten erhob sich sofort Wider-

*) Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, vom 2. Februar 1946.
2) Ök. P. D. Nr. 40, November 1945.



— 264 —

sprach. Prof. Tartaglia schrieb unter der Aufschrift «Dieser Katholizismus
ist falsch» im «Contemporaneo» eine Erklärung. Unterdessen gibt die

Vereinigung seit dem März 1946 in Rom eine Zeitschrift heraus: «Unitas»
Rivista Internazionale Trimestrale. Im ersten Heft sind die Statuten der

Organisation abgedruckt1). Als Zweck der «Unitas» wird im Artikel 1

angegeben: Sie «will mithelfen, über alle nationalen und sozialen Gegensätze

hinweg die geistliche Einheit der Völker zu verbreiten und die
Erbschaft der christlichen Kultur zu beschützen». Sie verfolgt ihre Ziele nach
Art. 2: a) indem sie die gegenseitige Bekanntschaft und das beidseitige
Verständnis herstellt mittelst Begegnungen, Zusammenkünften, Kongressen
und Initiativen der sittlichen und materiellen Unterstützung von Katholiken
einerseits und all denen anderseits, die im Morgen- und im Abendlande

unsern Herrn Jesus Christus als ihren Meister anerkennen; h) indem sie

das Interesse, den Anschluss und die Mitarbeit der breitesten Volkskreise
erweckt mittelst kulturellen Initiativen, Broschüren, Monographien und
Zusammenkünften zum Meinungsaustausch. Art. 3 bestimmt über die

Mitgliedschaft, dass die Katholiken als Mitglieder und die Niehtkatholiken
als Freunde aufgenommen werden. Die Organe der «Unitas» sind das

Internationale Zentralkomitee, die nationalen leitenden Ausschüsse, die
internationale Generalversammlung und die nationalen Versammlungen.
Das Zentralkomitee besteht aus 9 Mitgliedern, die Sektionsausschüsse

werden in den Diözesen von den Mitgliedern aus ihrer Mitte gewählt
und vom zuständigen Bischof bestätigt. Von den «Freunden» als den
Niehtkatholiken ist nirgends die Rede. Sie sind von der Organisation rechtlich
ausgeschlossen. Die Opposition gegen die zuerst veröffentlichten Richtlinien

der «Unitas» hat recht bekommen. Der Präsident der «Unitas»,
der Präfekt der Gregoriana, F. Carlo Boyer S.J., schreibt im Eröffnungswort

der Zeitschrift «Unitas» unter dem Titel «De l'entente à l'unité»:
Die «Unitas» aller arbeitet, «um das Wort Christi zu verwirklichen: Alle
seien eins». Ausgehend von der Feststellung, dass die römische Kirche
die einzig wahre Kirche Christi sei, kommt er zum Schluss, dass eine wahre

Vereinigung aller Christen nur im Schosse der römisch-katholischen Kirche
möglich ist, da nur sie der römischen Kirche erlauben würde, mitzumachen.
Jede andere Einigung auf ökumenischer Basis wäre nicht nur nicht
fruchtbringend, nein, sie wäre sogar äusserst schädlich, weil sie den Riss noch
tiefer erscheinen lassen würde. So wünscht der Präfekt, dass sich die
protestantischen Versuche in Athen oder Moskau an starken dogmatischen
Widerständen leerlaufen würden. Dagegen zeigt er sowohl dem Osten wie
auch dem Westen die Anpassungsfähigkeit der römischen Kirche auf, die,
wo es sich nicht um dogmatische Sätze handelt, von einem unerhörten

x) Ök.P. D. Nr. 10, März 1946.
Die Übersetzung verdanken wir Pfarrer Bellib in St. Immer, ebenso die

Inhaltsangabe des ersten Heftes.



— 265 —

Entgegenkommen ist. Beispiel: Sprache, Kultus, Ehestand der unierten
Priesterschaft. Das Entgegenkommen der römischen Kirche in der Frage
der Union wird denn auch im ersten Heft der «Unitas» entsprechend
ausgewalzt. Wenn heute die Sehnsucht nach einer Vereinigung aller Menschen
in aller Herzen ist, dann ist das für die Kirche ein Hoffnungszeichen, dass
sie auf dem Wege zum Erfolg ist. Natürlich wird diese Einigung nicht von
einer Stunde zur andern eintreten; viele Aussenstehende werden sogar
einer Aufforderung, in der römischen Kirche die Einigung zu vollziehen,
ein Nein-Niemals entgegensetzen. Das aber soll den ernsten Katholiken
nicht abschrecken. Ist es möglich, auf ökumenischer Basis ohne römische
Katholiken eine Einigung zu erzielen, dann ist auch eine solche in der
römischen Kirche möglich. Den Weg dazu soll die «Unitas» bereiten.

In einem Artikel betont Piero Chiminelli die katholischen Ursprünge
Nordamerikas und weist Wege zur Gewinnung der Einheit des Glaubens
in der Neuen Welt auf. Der Jesuit Herman zeigt uns das Entgegenkommen
der Kirche im Falle der orientalischen Kirchen der Union, ein Artikel von
Jugie über die Ehescheidung vor dem Nicenum will in der römischen

Haltung das einzige Heilmittel gegen die Sittenverwilderung der heutigen
Zeit sehen. Jacques Maritain gibt einen Auszug aus einem Vortrag über
Persönlichkeit und Gesellschaft, während Spallanzani, der Direktor der
Orientalischen Zeitschrift L'Oriente Cristiano, von der Einigung der
getrennten Ostkirche spricht. — Die Zeitschrift — so schreibt unser
Gewährsmann — ist sehr geschickt aufgezogen und gibt im ersten Augenblick
den Eindruck, wie wenn sich die neue Bewegung wirklich um die ökumenische

Bewegung ernsthaft bemühte. Ganz bestimmt ist sie aus einem
Verlangen römischer Kreise entstanden, nicht mehr länger abseits jener nicht
totzuschweigenden Bemühungen der nichtrömischen Kirchen um eine

Einigung in Christo stehen zu wollen und zu können. Leider ist diesem

Verlangen auf eine sehr einseitige Art entsprochen worden. Man kann
sich dem Eindruck nicht verschliessen, dass die Bewegung aus der Furcht,
durch eine Einigung der im ökumenischen Kirchenverband
zusammengeschlossenen Christen mit den Ostkirchen an Boden zu verlieren,
herausgewachsen ist. Deshalb auch das mit Beschwörungen gemischte Liebes-
werben um den Osten. Es ist eine für eine Kirche gefährliche Haltung,
über dogmatische Schwierigkeiten scheinbar hinwegzusehen und den
Menschen durch Hervorheben gleicher, aber nebensächlicher Blickpunkte
zu umgarnen. Das Ganze macht eher den Eindruck einer beabsichtigten
Gleichschaltung als einer ernsthaften Auseinandersetzung mit dem
Bemühen des Partners um eine wahrhafte Einigung. Die Devise der «Unitas»,
Ut omnes sint unum in Christo, wird auch unsere, aber sie führt auch
dann nicht über Rom, wenn Rom in noch so vielen äussern Dingen, wie
Sprache, Form des Kultus etc. nachgeben würde. Es ist zu begrüssen,
wenn Rom sich dem Gespräch über Einigung der Christen öffnet, aber es



— 266 —

muss mit Verständnis für den Partner geschehen, sonst ist es ein Aneinander-
vorbeireden.

Die Interkommunion zwischen der polnischen katholischen
Nationalkirche und der protestantisch-bischöflichen Kirche in den
Vereinigten Staaten. Die polnische Nationalkirche, die ein Glied der
Utrechter Union der altkatholischen Kirchen ist, hat auf ihrer Generalsynode

in Scranton in den Tagen vom 15. bis zum 18. Oktober 1946
die Vereinbarung über die Interkommunion der altkatholischen Kirchen
mit der Kirche von England aus dem Jahre 1931 ratifiziert. Dies erfolgte
erst jetzt, weil seither keine Generalsynode einberufen werden konnte,
die sowieso nur alle zehn Jahre zusammentritt. Zum Studium der
theologischen, kanonischen und praktischen Folgerungen aus diesem Beschluss
wurde von beiden Kirchen eine Kommission eingesetzt. Zu Mitgliedern
der Kommission der bischöflichen Kirchen wurden gewählt Bischof
Oldham von Albany (als Präsident), Bischof Ivins von Milwaukee, Bischof
Pardue von Pittsburgh, Very Rev. Howard S. Kennedy, Rev. Frs. William
H. Dunphy und Th. Andrews. Der polnischen Kommission gehörten an
Bischof Francis Hodur, Bischof J. Jasinski, Bischof J. Misiaszek, Bischof
L. Grochowski, Rev. Senior R. Zawistowski und Rev. Th. Zielinski. Die
beiden Kommissionen standen vor einer ganz neuen Situation. Die Trennung
der beiden Kirchen erfolgte nicht infolge eines Schismas, beide haben
nationalen Charakter, sind aber katholisch, und beide befinden sich im
selben Land und entstanden durch Einwanderung ihrer Mitglieder. Der
Grund der Trennung ist die Sprache. Seit 1931 hofften beide Kirchen auf
eine Stärkung der Beziehungen und der Gemeinschaft. Die beiden
Kommissionen traten am 27. Juli zu einer gemeinsamen Sitzung zusammen.
Man kam überein, dass beide Kirchen Verzeichnisse der Geistlichen und
Gemeinden auswechseln, einander gegenseitig Abberufungen oder Suspensionen

von Geistlichen bekanntgeben sollen. Zu den Synoden und den
damit verbundenen Gottesdiensten sollen gegenseitig Einladungen erfolgen.
Von Geistlichen und Laien sollen gegenseitig disziplinare Verfügungen
respektiert werden. Bei gemischten Ehen sollen die Vorschriften gegenseitig

beobachtet werden. Übertritte sollen nur in ausserordentlichen Fällen
erfolgen, solche von Geistlichen nur in Übereinstimmung mit den Bischöfen.
Die Verwandtschaft äussere sich in der Gemeinschaft der Sakramente
der zwei autonomen Kirchen, jede achte die Unabhängigkeit und die
Jurisdiktion der andern und meide jede Handlung, die die andere in ihrem
Glauben verletzen könne. In allen zweifelhaften Fällen sollen die Geistlichen

sich von ihrem Bischof beraten lassen. Ausgetauscht sollen die
offiziellen Gebetbücher, die Liturgien und Ritualien, die Katechismen
und die Verfassungen werden x).

*) The Living Church vom 10. August 1947.



— 267 —

Zu den in Bonn 1931 aufgestellten Grundsätzen über die Interkommunion

wurde folgende Erklärung von den Vertretern beider Kirchen
angenommen :

1. Interkommunion soll insbesondere mithelfen, die Sendung der christlichen

katholischen Kirche zu stärken, der sowohl die Bischöfliche
Kirche als auch die Polnische national-katholische Kirche als lebendige
Glieder zugehören.

2. Indem wir die der Interkommunion zugrundeliegenden Prinzipien
einführen, werden wir uns vom Grundsatz leiten lassen: Im
Notwenigen Einheit, im Zweifel Freiheit, in allem aber Liebe.

3. Wir glauben fest, dass die Geistlichkeit beider Kirchen sich von allem
Tun enthalten wird, das den Glauben an die Sendung der Polnischen
national-katholischen oder der Bischöflichen Kirche hemmen oder
schwächen könnte.

4. In allen fraglichen Angelegenheiten werden die Geistlichen den Rat
ihrer Diözesanbischöfe einholen und bei deren Entscheidungen
verharren.

5. Was diese gegenseitige engere Beziehung der Polnischen
nationalkatholischen zur Bischöflichen Kirche anbetrifft, scheint uns ein
schrittweises und langsames Vorgehen nötig zu sein. Die Geistlichkeit
beider Kirchen soll sich für ein volles Verständnis der Prinzipien und
Regeln der Interkommunion einsetzen und durch solches Verstehen
beiden Kirchen einen positiven Gewinn und einen festen Glauben an
die christliche Kirche vermitteln.

6. Die besondern Punkte, die sich mit der Auswirkung der Interkommunion
befassen, sollen in gemeinsamen Versammlungen der Kommissionen
beider Kirchen besprochen und geprüft werden. Wir erachten es als

angezeigt, dass diese Ausschüsse halbjährliche Zusammenkünfte halten
und dass zustandegekommene Entscheide offiziell in Polnisch und
Englisch veröffentlicht werden.

7. Die Teilnahme von Geistlichen und Laien beider Kirchen an besondern
Gottesdiensten ist wünschenswert.

8. Der Empfang der hl. Sakramente durch Gläubige der Polnischen
national-katholischen Kirche in der Bischöflichen Kirche und umgekehrt
ist nur in dringlichen Fällen oder bei Übereinkunft der betreffenden
Bischöfe erlaubt.

9. Die Diözesanbischöfe der Polnischen national-katholischen Kirche
werden für jede Diözese ein Komitee als Rat für Interkommunions-
fragen bestimmen, das aus wenigstens drei Geistlichen besteht.

10. Es ist unser Wunsch, dass Soldaten unserer Kirche, die unter den
Fahnen stehen, durch die Armeegeistlichen der bischöflichen Kirche
geistlich betreut werden.



— 268 —

il. Die Polnische national-katholische Kirche wünscht, ihre jungen Geist¬
lichen, die von den Bischöfen ausgewählt und bestimmt werden, in
Zukunft zu speziellen Studien an die höheren Lehranstalten der
bischöflichen Kirche zu senden, und ähnliche Möglichkeiten werden
für Geistliche der Bischöflichen Kirche geschaffen.

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Darüber wird uns geschrieben: Die
vorgeschlagene Unionsbasis mit der presbyterianischen Kirche -1) erlitt auf
der Generalkonvention der bischöflichen Kirche der USA., die vom io. bis

17. September 1946 in Philadelphia stattfand, dasselbe Schicksal wie auf
der vorhergehenden Generalkonvention des Jahre 1943 2). Der Bericht
der Kommission erschien erst knapp zwei Monate vor der Konvention
und zerfiel wieder in einen Mehrheitsbericht, dem sich zehn Mitglieder
angeschlossen hatten, und in einen Minderheitsbericht, den sieben
Mitglieder unterzeichnet hatten. Die Anhänger des Mehrheitsberichtes hatten
sich für eine organische Einheit ausgesprochen, während von seiten der
Minderheit betont wurde, die Annahme des Berichtes bedeute ein
Aufgehen der anglikanischen Tradition in der presbyterianischen, der Bericht
sei noch radikaler als das südindische Schema und bedeute ein Aufgeben
der Bindung mit Canterbury. Nach langen, eingehenden Debatten, in
denen sowohl von der Mehrheit als auch der Minderheit der Bericht nach
den verschiedensten Gesichtspunkten beleuchtet wurde, wurden beide
Berichte entgegengenommen und die Kommission gebeten, «eine
Darlegung über Glauben und Verfassung vorzubereiten, die mit dem Lambeth-
quadrilateral in Übereinstimmung steht», auf Grund deren eine
Interkommunion und später eine organische Union mit anderen christlichen
Gemeinschaften eingegangen werden kann. Die Presbyterianer werden
gebeten, eine gleiche Formulierung unter Berücksichtigung des Lambeth-
quadrilaterals zu schaffen. Die Lambethkonferenz soll gebeten werden,
einen Wiedervereinigungsausschuss zu ernennen, der alle Unionsschemen
begutachten soll, bei denen anglikanische Kirchen beteiligt sind.

Die Konvention der Presbyterianer, die bereits vom 23. bis 29. Mai
1946 getagt hatte und der der Bericht nicht vorlag, ermächtigte ihre
Kommission, weiterzuarbeiten. Da von der bischöflichen Minderheit auch ins
Feld geführt wurde, dass die Verhandlungen nur mit einem Teil der
Presbyterianer vor sich gingen, ist es wissenswert, dass die Presbyterianer
des Nordens mit denen des Südens in Verhandlungen zwecks Einigung
stehen. Wenn diese Verhandlungen von allen Instanzen gebilligt werden,
steht zu erwarten, dass die vereinigte presbyterianische Kirche im Jahre
1950 ihre erste Synode halten kann. Die Presbyterianer haben ihr Bedauern
über den Beschluss der bischöflichen Generalkonvention ausgesprochen

Vgl. I. K. Z. 1943, S. 61 ff.
2) Vgl. I.K.Z. 1944, S. 99.



— 269 —

und warten nun auf weitere Schritte der Episcopal Church. Diese hat
am io. April 1947 die Kommission unter dem Vorsitz des Bischofs Strider
von West Virginia neu konstituiert und den Presbyterianern den Beschluss
der Generalkonvention amtlich mitgeteilt und daran die Bitte geknüpft,
diesen Beschluss baldigst mit ihr zu besprechen.

Kirchliche Union in Südindien. Nachdem das Generalkonzil der
anglikanischen Kirche von Indien, Burma und Ceylon bereits im Jahre

1945 dem Unionsschema zugestimmt hatte, stimmte ihm die «Südindische
Vereinigte Kirche» (S. I. U. C.) am 28. September 1946 mit 103 gegen
10 Stimmen zu. Bei der neuerlichen Abstimmung des Generalkonzils am
22. Januar 1947 handelte es sich um die Interpretation des in Teil 1,

Abteilung 16 des Schemas verankerten «Pledge» (feierliche Verpflichtung).
Diese Interpretation lag dem Generalkonzil von 1945 noch nicht vor. Es
handelt sich um die Frage, dass während der Übergangsperiode keiner
Gemeinde ein Geistlicher oder eine Form des Gottesdienstes aufgezwungen
werden soll, gegen die sie Gewissensbedenken äussert. Die Anglikaner
fassten dies so auf, dass frühere anglikanische Gemeinden stets einen
beschöflich geweihten Geistlichen haben sollten, während die S. I. U. C.
auf dem Standpunkt steht, dass jeder Geistliche jede Gemeinde betreuen
kann, ausser diese erhebe Einspruch. Dieser Standpunkt hat sich
durchgesetzt und wurde auch vom Generalkonzil mit 70 gegen 35 Stimmen

angenommen. Die Bischöfe stimmten mit 7 gegen 6, die Geistlichen mit 30
gegen 22, die Laien mit 33 gegen 7 Stimmen für die Annahme. Mit dieser

Zustimmung der anglikanischen Generalsynode ist die Südindische Kirche
Wirklichkeit geworden. Es wurde bereits beschlossen, 16 Bistümer zu
bilden, die finanzielle Frage der Bischofsgehälter wurde geregelt und die
Modalitäten für die Wahl der ersten Bischöfe festgesetzt. Der Eröffnungsgottesdienst

der neuen Kirche soll in der letzten Septemberwoche 1947
gehalten werden.

Die in Betracht kommenden anglikanischen Bistümer scheiden aus
dem Verbände der anglikanischen Kirche aus und werden mit ihr keine

Abendmahlsgemeinschaft haben. Es kann nicht geleugnet werden dass das

Unionsschema von Bearbeitung zu Bearbeitung verschlechtert wurde und
dass sich der Standpunkt der S. I. U. C. durchgesetzt hat. Abzuwarten
bleibt auch, welche Stellung die Missionsgesellschaften in England
einnehmen werden. Die Church Missionary Society (C. M. S.) hat bereits
beschlossen, die neue Kirche auch weiterhin zu unterstützen, findet aber
bei vielen ihrer Anhänger keine Zustimmung. Die S. P. G. hat noch keinen
Beschluss gefasst a).

x) l.K.Z. 194s, S. 82, Church Times vom 11. 10. 1946, 31. 1. 1947, 7. 2.
1947. Guardian 31. 1. 1947. Scottish Guardian vom 31. 1. 1947. Faith and Unith
Nr. 1 bis 9 passim.



— 270 —

Nach der «Church Times» lehnt eine starke Gruppe der bisherigen
anglikanischen Kirche — es sollen 20 000 Seelen sein — die Lehrsätze
der Union ab und hat die Hilfe der Gesellschaft zur Verbreitung des

Evangeliums in England um finanzielle Hilfe angerufen, um der heimatlichen
Kirche treu bleiben zu können.

Am 27. September fand in der anglikanischen St.-Georges-Kathedrale
in Madras der feierliche Eröffnungsgottesdienst der «United Church of
South India» statt. Dazu waren 600 Vertreter der bisher anglikanischen,
der methodistischen, der presbyterianischen und der kongregationalistischen
Kirche erschienen, um das wichtige Ereignis der Union nach 28jährigen
Verhandlungen zu feiern. Neun Bischöfe wurden geweiht. Der
anglikanische Bischof von Travancore nahm die feierliche Handlung vor mit
den Worten: «Empfanget den hl. Geist für das Bischofsamt in der Kirche
Gottes, das euch hiermit durch Handauflegung anvertraut wird.» Jeder
Bischof erhielt die Bibel und den Hirtenstab. Ihre Gesamtzahl beläuft
sich auf vierzehn, fünf Inder, sieben gehörten früher der anglikanischen
Kirche an, drei der kongregationalistischen und je zwei der
presbyterianischen und der Methodisten-Kirche. Die neue Kirche zählt 1 200 000

Mitglieder x). — Die Kirche wird nicht in voller Gemeinschaft mit der
Kirche von England stehen. Ihre anglikanischen Geistlichen und Laien
können wieder ihr geistliches Amt und ihre Mitgliedschaft in der
anglikanischen Kirche aufnehmen. Endgültig wird die Lambethkonferenz dazu

Stellung nehmen 2). „5 ' A.K.

x) Ök.P.D. Nr. 36 vom 17. Oktober 1947.
2) Ök.P.D. Nr. 33 vom 26. September 1947.


	Kirchliche Chronik

