
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


201

Bibliographie
Bender, 0. Lebendige Gemeinden.

Gotthelf-Verlag, Zürich 1942.
Die Studienabteilung des

ökumenischen Rates gibt unter dem Titel
« Ecclesia militans » eine Schriftenreihe
mit Dokumenten über das kirchliche
Leben heraus. Erschienen sind schon
vor einiger Zeit : « Die Kirche spricht
zur Welt» und die «Verkündigung der
Kirche im Krieg», die in Genf bezogen
werden können. Der dritte vorliegende
Band enthält Dokumente über den
Aufbau der Einzelgemeinden in den
Kirchen der letzten zehn Jahre. Im
Vorwort wird es als eine der stärksten
Überraschungen der letzten
Jahrzehnte bezeichnet, wie zuerst in Russ-
land, dann in Deutschland, später in
den europäischen Kriegsgebieten eine
kämpfende Kirche aus ihrer Verborgenheit

aufgetreten sei. Eine Folge
eines Strukturwandels der Kirche, in
dem sie aus einer Pfarrerkirche eine
lebendige Gemeinde geworden sei.

Davon geben die Dokumente ein
lebhaftes Bild, die unter folgenden
Titeln gesammelt sind: «Die
gegenwärtige Lage, die Krisis der Kirche»,
«Wie entsteht die Gemeinde Christi ?»,
«Vorschläge und Programme zur
Gemeindebildung», «Praktische
Durchführung des Gemeindeaufbaues» mit
den Abschnitten:«die Rückkehr zum
Worte Gottes», «Aktivierung der Laien»,
«Aktivierung der Gesamtgemeinde»,
«die Erfassung der der Kirche
entfremdeten Getauften», «die ethische
Wirklichkeit

_
und Funktion der

Kirche» und «Ökumenischer Ausblick».
Das reichhaltige Material ist Reden,
Predigten, Arbeitsprogrammen,
Zeitungsartikeln, Broschüren, Berichten
von kirchlichen Behörden und
Organisationen über Neugestaltung des
kirchlichen Lebens, über Erfahrungen und
neuen Einrichtungen in Gefangenenlagern

und Kriegsgebieten entnommen.

Es kommen vor allem die pro-
tescantischen Kirchen Europas —
unter ihnen auch die Kirche von
England — und auch amerikanische
Kirchen zu Wort. Wir vermissen die
Erwähnung des Berichtes einer auf
Anregung der Church Assembly der
Kirche von England gewählten Korn-

Internat. Kirch!. Zeitschrift, Heft 3, 1947.

mission «Towards the Conversion of
England» und darin sich anknüpfende
ausgiebige Diskussion, die noch nicht
abgeschlossen ist. Auch aus der
orthodoxen Kirche hätte, so aus Russland,
aus Griechenland, über die Zofbewe-
gung allerlei zu einem ökumenischen
Bilde beigefügt werden können. Alle
Kirchen haben mit denselben oder
ähnlichen Schwierigkeiten zu kämpfen,

alle, die das Buch zu Rate ziehen,
werden reiche Anregung finden.

Karmiris, Johannes K. 'Hôialgsoiç xrjç
èxxXrjalaç xaì al èvwxixaì ngoanâ-
ß-stai. (Die Trennung der Kirche und
die Einigungsbestrebungen). Jerusalem

1946. Verlag der Bruderschaft
des Hl. Grabes. 22 S. (Sonderdruck
aus der Zeitschrift «Nea Sion».)
Der Aufsatz des Professors für

Dogmatik und Symbolik an der
Universität Athen, aus einem Vortrag
hervorgegangen, behandelt einleitend
die Geschichte der kirchlichen Trennung

zwischen Ost und West und die
Versuche einer Wiedervereinigung, die
hier als bekannt vorausgesetzt werden
dürfen. Von Interesse ist die Arbeit
vor allem deshalb, weil sie zu den
Einigungsbestrebungen mit verschiedenen

Bekenntnissen vom orthodoxen
Standpunkte aus kritisch Stellung
nimmt. Zuerst zur römisch-katholischen

Kirche (S. 10); als conditio
sine qua non eines Zusammenschlusses
wird von der abendländischen Kirche
eine Aufgabe der im letzten
Jahrtausend herausgebildeten hierarchischen

Ansprüche und ein Zurückgehen
auf den Glauben der 7 Ökumenischen
Konzilien und der ersten 8 Jahrhunderte

christlicher Kirche. — Die
altkatholische Kirche wird (S. 11) als
diejenige des Abendlandes bezeichnet,
die der Orthodoxie am nächsten steht.
Die letzte gemeinsame Besprechung in
Bonn 1931 wird hier — im Gegensatz
etwa zum Exarchen Germanos von
Thyatira (in der Sammlung «Ekklesia»)

oder zu Professor Stefan Zankow
(in seinem jüngsten Werke «Die orthodoxe

Kirche in ökumenischer Sicht»)
— als missglückt angesehen, da die

14



— 202

alt-katholische Kirche noch zu sehr
römischen und — vor allem —
protestantischen Einflüssen unterliege,
die es zu bekämpfen gelte. — Als sehr
leicht sieht Karmiris eine Vereinigung
mit den nestorianischen und mono-
physitischen Kirchen an. Daran wird
aber der, der Rudolf Strothmanns
Ausführungen über die Wiederbelebung
der konfessionellen Kontroversliteratur

bei den Kopten kennt (Die
koptische Kirche in der Neuzeit, Tübingen

1932, S. 102 ff.), doch erhebliche
Zweifel hegen. — Sehr ausführlich
werden die Beziehungen zu den
anglikanischen Kirchen erörtert (S. 12 ff.).
Der Weg zu einer Einigung wird als
«noch voller Hindernisse» bezeichnet
(S. 15), doch gelte es, von orthodoxer
Seite alle möglichen Zugeständnisse
zu machen, um das erstrebte Ziel der
Einigung zu errei chen. Angesichts des in
beiden Kirchengemeinschaften erkennbaren

Eifers in dieser Sache dürfe man
die Lage trotz allen Schwierigkeiten
«optimistisch betrachten» (S. 16). Den
Beschluss der Schrift bietet eine Überschau

über die Ökumenischen
Bestrebungen, an denen mitzutun der
orthodoxen Kirche ernsthafte Aufgabe
sei. Dabei fällt auch die Äusserung,
dass eine Einigung mit dem Gesamt-
Protestantismus oder einer seiner
Denominationen bei der jetzigen Lage
der Dinge unmöglich erscheint (S. 20).
Wenn die Schrift auch in einem
Bekenntnis zu den Einigungsbestrebungen

ausklingt (S. 22), so steht sie doch
auf jenem äusserst zurückhaltenden
Standpunkte, den die griechische
Kirche im Jahre 1939 hinsichtlich
der Anerkennung der anglikanischen
Weihen insgesamt eingenommen hat
(vgl. I. K. Z. XXX, 1940, S. 13—20).

Bertold Spuler

Ramsey, M. The Church of England
and the Eastern Orthodox Church.
S. P. C. K. London 1946.
Die Broschüre ist vom Canonicus

der Durham Cathedral im Auftrag der
« St. Alban and St. Sergius Fellowship »

geschrieben, um die Wichtigkeit einer
Union der Kirche von England mit
der orthodoxen Küche nachzuweisen
— nicht aus irdischen Gründen,
sondern um das Gebet des Herrn, «dass
alle eins seien», zu erfüllen. In der
Kirche von England bestehen zwei
Richtungen, die auf verschiedenen

Wegen die kirchliche Union erreichen
möchten. Die eine hat als Ziel die
Einigung mit Rom im Auge, die
zweite die mit den unmittelbaren
christlichen Nachbarn, den
Nonkonformisten. Die Bemühungen um eine
Union mit dem Osten sind im Wesen
der Kirche von England begründet.
Sie ist reformiert und katholisch.
Reformiert, weil sie das Papsttum
ablehnt, an der Bibel und dem
« Gebetbuch » in englischer Sprache
festhält, katholisch hinsichtlich der
Glaubensbekenntnisse, der Sakramente

und des Amtes. Sie ist keine
neue Kirche, sie steht in wahrer
Kontinuität mit der Kirche der Apostel

und der Väter. Dies verleiht ihr
ihre besondere Mission, einen nicht
päpstlichen Katholizismus anzustreben,

der den Westen und Osten
umfasst. Die Beziehungen der beiden
Kirchen zueinander werden hierauf
kurz überblickt. Sie haben besonder«
in den letzten Jahren rasche
Fortschritte gemacht, dabei sind nicht nur
die offiziellen, sondern auch die
freundschaftlichen recht bedeutend. Des
weitern wird darauf hingewiesen, wie
fruchtbar sie für die Kirche selbst und
für die Unionsarbeit im eigenen Land
gemacht werden kann. So entfaltet die
kleine Schrift einen grossen Reichtum
an anregenden Gedanken. A. K.

Dakin, J. B. Saint Willibrord's
Foundation and its Successors. S.P.C.K.
London W. C. 2. One Shilling.

Diese Schrift gibt in kurzen Skizzen

eino geschichtliche Übersicht über
die Kirche von Utrecht seit ihrer
Gründung durch den hl. Willibrord,
ihre Beziehungen zur Kirche von
England, die Tätigkeit des Willibrordbundes

bis zum Abschluss der
Interkommunion. Eingefügt ist die
Entstehung und der Bestand der
altkatholischen Kirchen, ihr Zusammenschluss

mit der Kirche von Utrecht
durch die Utrechter Union des Jahres
1889, deren Erklärung in englischem
Text abgedruckt ist. Geschildert werden

endlich die praktischen Auswirkungen

der Interkommunion, und den
Schluss bilden eine Liste der Sekretäre
des Willibrordbundes und Literatur-
angaben. Die Publikation ist sehr
zeitgemäss, sie wird in weiten Kreisen
aufklärend und anregend wirken.

A. K.



203

Zankow, Stefan. Die Orthodoxe Kirche
des Ostens in ökumenischer Sieht.
Zürich 1946. Zwingli-Verlag, 114 S.
(Kirchliche Zeitfragen, Heft 17.)
Stefan Zankow, den man wohl als

den theologisch führenden Kopf der
heutigen bulgarischen Orthodoxie
bezeichnen darf, hat sich dankenswerterweise

entschlossen, eine Reihe von
sechs Vorträgen, die er an verschiedenen

Orten der Schweiz hielt, einer
breiteren Öffentlichkeit zugänglich zu
machen. Neben jenen Abschnitten des
Buches, die der Unterrichtung der
Leser über die tatsächlichen Grundlagen

der Orthodoxie dienen, darf man
als besonders wertvoll jene Kapitel
hervorheben, die die Hauptfragen der
orthodoxen Theologie behandeln, also
die Abschnitte über die «Wesenszüge
der Orthodoxie» (S. 33—51) und «Die
Katholizität der Kirche» (S. 80—100).
Denn hier spricht ein Orthodoxer
über seine eigene Kirche; seine
Ausführungen dürfen ein besonderes
Gewicht beanspruchen gegenüber
Darstellungen abendländischer Forscher,
die verschiedentlich vorliegen, die aber
nach Zankows und anderer Auffassung
das Bild der orthodoxen Kirche mehr
oder minder verzeichnen (vgl. S. 28).

Wenn wir nach den Gründen
fragen, die ein solches Missverständnis
auf römisch-katholischer und
evangelischer Seite herbeigeführt haben
(denn um Forscher aus diesen beiden
Konfessionen handelt es sich dabei),
so werden wir alsbald an jenes
Kernproblem herangeführt, das Zankow in
seinem Buche mit erfreulicher
Deutlichkeit behandelt. Das ist jenes
Übertragen der eigenen Anschauungen, der
«Aktivposten» des eigenen kirchlichen
Lebens auf Kirchengebiete, die strukturell

anders aufgebaut sind. Der
abendländische Christ fasst leicht
seine «aktiven Tugenden», «nämlich
Leistung, Werk, Selbstbeherrschung.
Selbstentfaltung, Beherrschung,
Ordnung, Zucht, Disziplin, Rechtsgemeinschaft,

Zentralismus, Predigen,
Beweisen, Verteidigen», als allgemeine
Forderungen an alle Christen auf und
beurteilt danach die Orthodoxen vor
allem als Träger «passiver Tugenden» :

«Demut, Barmherzigkeit, Verzeihung,
Busse, Dienstbereitschaft, Brüderlichkeit,

Liebe, Liebesgemeinschaft »( Seite
40). — Und doch ist diese Einstellung
grundfalsch. Sie verkennt durchaus,

wie Zankow ganz richtig hervorhebt
(S. 44), dass Demut und Liebe —
richtig aufgefasst — keineswegs passive

Tugenden sind, oder dass z. B.,
wie Rudolf Strothmann in seiner
« Geschichte der koptischen Kirche in
der Neuzeit» (Tübingen 1932) hervorhebt,

auch dass Fasten «für den
Orientalen eine durchaus positive
aktive Leistung sein kann». Docb
können wir meines Erachtens noch
weitergehen und sagen, dass wir
Abendländer uns überhaupt davon
freimachen müssen, das, was wir als
unsere Tugenden, unsere «Aktiva»,
ansehen, könne, ja müsse überall Geltung
haben. Dieser Selbsttäuschung unterliegen

meiner Meinung nach wir
Abendländer (und dazu gehören auch
die Amerikaner) insgesamt sehr leicht,
und darin bestellt eine Hauptgefahr
für das Verstehen auch auf kirchlichem

Gebiete. Ebenso müssen wir
als Europäer uns davor hüten, das
Auftreten der christlichen Kirchen in
Amerika etwa nur als «Betrieb» zu
werten und zu vergessen, dass eben
die Mentalität der Amerikaner eine
andere ist1). Umgekehrt dürfen wir
natürlich auch für uns das Recht in
Anspruch nehmen, dass die Ostkirchen

(und die Amerikaner) auch in
unserer Art und Weise des Eingehens
auf die Forderungen Jesu Christi
(natürlich nur, soweit wir uns
tatsächlich unter sein Gebot stellen) als
berechtigt und unserem Wesen gemäss
anerkennen. Hier gilt, wie überall,
dass eine genaue Kenntnis der Wesens -

art des Gesprächspartners vonnöten
ist; auch hier hat neben dem «In
necessariis unitas» das «In dubiis
libertas» seine wesentliche Berechtigung.

Dass Zankow solche Gedankengänge

anregt und dass die Begegnung
auf ökumenischen Tagungen die
Gelegenheit eines Erkennens und
deshalb Verstehens bietet, ist einer der
wesentlichsten Gewinne der Berührung

von Ost und West auf
kirchlichem Gebiete. Nur die Erkenntnis
der von Gott geschaffenen
Mannigfaltigkeit und die grundsätzliche
Anerkennung der Gleichwertigkeit beider

berechtigter Auffassungen kann
hier das wirkliche Verständnis fördern.

') Vgl. hierzu die belangreichen Ausführungen
Prof. Adolf Kellers : Wandlungen im amerikanischen

Protestantismus, in den «Basler Nachrichten»,

abgedruckt in der «Herder-Korrespondenz»
Heft 4 (Dezember 1946), S. 154 f.



204

Selbstverständlich muss man sich
klar machen, dass auch Zankow bei
der Beleuchtung solcher Fragen auf
dem Boden seiner eigenen Kirche und
seines eigenen Volkstums steht. Er ist
Bulgare, also Slawe, und die orthodoxe
Kirche ist heute — vom griechischen
Volkstum abgesehen — so gut wie
ausschliesslich eine slawische Kirche.
Denn auch die Rumänen sind, wie
Zankow betont (S. 14), mit slawischen
Bestandteilen weitgehend durchsetzt
und in ihrem religiösen Verhalten von
ihnen bestimmt1). Dadurch ist das
Wesen der heutigen Orthodoxie stark
vom slawischen Geiste geprägt, und
manches, was man als «orthodoxen
Charakter» zu zeichnen gewohnt ist,
ist im Grunde in erster Linie ein
slawischer Zug. Denn ebenso, wie man
Wechselbeziehungen z. B. zwischen
der römisch-katholischen Kirche und
dem romanischen Volkscharakter
feststellen kann, kann man dies auch
zwischen Orthodoxie und Slawentum
tun : Nicht nur hat die Orthodoxie das
Slawentum geprägt, auch das
Ostslawentum hat der Orthodoxie manches

von seinem Wesen gegeben. Es
will mir nun scheinen, als ob Zankow
(S. 42 f., S. 47) in dieser Identifizierung

etwas zu weit gegangen sei. Wenn
er nämlich die oben genannten «passiven

Tugenden» als Kennzeichen der
Orthodoxie ansieht, so hat er vielleicht
doch zu sehr nur auf die slawischen
Völker geblickt. Das kann kein
Vorwurf sein, denn die orthodoxe Kirche
ist eben im wesentlichen eine slawische

Kirche. Doch sollte man sich
fragen, ob man nicht jene
Unterscheidung mehr hervorheben sollte,
die oben angedeutet ist. Von den
Griechen sagt Zankow (S. 12) z. B.
selbst, sie seien geistig beweglich,
tüchtig, fleissig und zäh, schreibt ihnen
also z. T. Charaktorzüge zu, die nicht
mit jenen oben angegebenen
zusammenfallen. Tatsächlich ist ja der
Unterschied zwischen griechischer und
slawischer Geistoshaltung mit Händen
zu greifen: eine Feststellung, die
selbstverständlich keinerlei Wertung
enthalten soll, die aber zum Ver-

i) Ich möchte die Albaner mit Rücksicht auf
ihre geschichtliche Entwicklung — anders als
Zankow (S. 14) — für relativ weniger stark
vermischt halten als die Rumänen und glaube, dass
man, wenn überhaupt, mehr von einer serbischen
als von einer bulgarischen Blutbeimischung sprechen

kann.

ständnisse des Ganzen gemacht werden
muss. Man wird sieh fragen dürfen,
ob nicht der Übergang von der aktiven
und massgeblichen Führung der
Gesamtchristenheit, wie er die
morgenländische Kirche in den ersten
Jahrhunderten ihres Bestehens kennzeichnet

(S. 12), zu einer mehr passiven,
beharrenden und seelisch-mystischen
Haltung neben andern Faktoren auch
auf der Tatsache beruht, dass sich das
Schwergewicht der Orthodoxie (nach
der Abspaltung der Orientalen in
Sonderkirchen) vom griechischen auf
das slawische Element verlagert hat.

Von besonderem Interesse sind
auch die Abschnitte «Die Einheit der
Kirche (als Problem der Theologie des
orthodoxen Ostens)» (S. 67—79) und
«Die Katholizität der Kirche» (S. 80
bis 100), weil sie nicht nur die Ansicht
der orthodoxen Kirchen zu diesem
Thema wiedergeben, sondern auch ein
persönliches Bekenntnis des Verfassers
zur ökumenischen Bewegung enthalten.

Die Mitarbeit der Orthodoxie
hierbei ist ja keine Selbstverständlichkeit,

und ebenso, wie es innerhalb der
evangelischen Kirchen des europäischen

Festlandes verschiedene
Strömungen dieser Bewegung gegenüber
gibt, ist das auch in den orthodoxen
Kirchen der Fall. Denn auch die
Orthodoxie hat lange Jahrhunderte
hindurch den übrigen christlichen
Bekenntnissen gegenüber eine völlig
exklusive Stellung eingenommen. Lange
wurde nicht einmal die Taufe anderer
Konfessionen anerkannt, und erst das
19. und 20. Jahrhundert haben hier
einen Wandel geschaffen, der freilich
noch nicht alle Angehörigen der
orthodoxen Kirchen erfasst hat (S.71).
Immerhin ist die Zahl derer, die an der
ökumenischen Bewegung mitzuarbeiten

bereit sind und damit auch den
Standpunkt der « Oikonomia », also der
fallweisen Anerkennung1) recht weit
fassen, schon sehr erheblich, ja
vielleicht in der Überzahl gegenüber der
traditionell-konservativen Haltung.
Zankow begründet seine Einstellung
ausführlich und äussert sich besonders
zur Frage der Einigung aller Kirchen,
nicht nur aller Gläubigen (svwaiç xwv
naacöv, nicht nur xwv nâvxwv in der
Liturgie des hl. Basileios des Gros-
sen: S. 78, Anm. 142).

') Vgl. I. K. Z. XXX (1940), S. 19.
¦') Vgl. dazu I. K. Z. XXXI (1941), S. 68.



205

Ebenso interpretiert Zankow den
Begriff der «Katholizität» neu. Er
fasst ihn nicht nur — wie im wesentlichen

die römisch-katholische Kirche,
wie viele Evangelischen und auch
zahlreiche Orthodoxe (S. 85) — im
Sinne von « ökumenisch, allumfassend».
Er sieht in ihm vielmehr, über diese
Grundlagen wesentlich hinausgehend,
den Begriff der «Allgemeinschaftlichkeit»

(S. 88) und versteht darunter
«eine mystisch-reale Gemeinschaft
aller, eine organische Allgemeinschaft,
einen göttlich-menschlichen Organismus,

in welchem alle, in Gnade und
Liebe, in brüderlicher Gotteskindschaft

durch Jesus miteinander
verbunden und verwachsen sind», wie
solches in urchristlicher Zeit bestand.
Dadurch kommt jenes Gefühl des
Verbundenseins aller Glieder der Kirche,

der abgeschiedenen, lebenden und
kommenden, unter sich und mit ihrem
Herrn Jesus Christus zustande, jenes
Gefühl, das in dem slawischen Worte
«Sobornost'» liegt, das Zankow eben
mit «Allgemeinschaftlichkeit» übersetzt

und das den innersten Wesens-
zug der orthodoxen Kirche wiedergibt.

Es lässt den einzelnen Gläubigen
nicht in der Einsamkeit und Vereinzelung,

sondern eben in der Gemeinschaft

der Kirche (d. h. «soborno»)
leben. Dieses Gefühl der Verbundenheit

aller, der wesenhaften Zugehörigkeit
und Wichtigkeit jedes Einzelnen

im Ganzen, lässt es auch als unmöglich
erscheinen, dass die Kirche ein sichtbares

Haupt hat. und alle dahingehenden
Ansichten abendländischer

Forscher in älterer und auch neuerer
Zeit (darunter — S. 85 — auch
Friedrich Heiler : «Förmlicher
Rechtsprimat») weist Zankow
entschieden zurück, allerdings mit dem
Zugeständnisse, dass es an Episoden
innerhalb der orthodoxen Kirche nicht
gefehlt habe, in denen der Ökumenische

Patriarch von Konstantinopel
(dessen Titel nur den «Reichsbischof»
des Byzantinischen Staates bezeichnen
soll) ähnliche Bestrebungen an den
Tag legte1).

Die kirchliche Rechtsstellung der Georgier
würde ich anders formulieren als Zankow S. 15
("Erst nach der russischen Revolution haben sie
sich eigenmächtig von der Jurisdiktion der
russischen Kirche losgesagt »), da man diesen Akt doch
wohl als Wiederherstellung der das ganze Mittelalter

hindurch bis 1811 bestehenden Autokephalie
betrachten darf, ein Standpunkt, den auch die
russische Kirche 1943 ausdrücklich anerkannt hat.

Mit besonderer Entschiedenheit
und mit vollem Rechte lehnt Zankow
(S. 93) den Gedanken ab, dass «irgend
ein Teil der Kirche und noch weniger
ein einzelner Mensch in ihr die höchste
Autorität der Wahrheit sein könne.
Doshalb gibt es weder für eine einzelne
Person noch für eine einzelne Gruppe
ein «charisma veritatis», einen
Anspruch auf Unfehlbarkeit. Vielmohr
«ist die Katholizität der Kirche in
wesentlicher Verbindung mit der
Katholizität der Wahrheit : die ganze
christliche Wahrheit wird von der
ganzen Kirche getragen. Der Träger
der unfehlbaren Wahrheit ist das
katholische Bewusstsein der Kirche».
Dieser Gedankengang ist es oben, der
die Häupter der altkatholischen
Besinnung daran gehindert hat, sich
den vatikanischen Neuerungen des
Jahres 1870 anzuschliessen, und darf
deshalb unsere besondere Aufmerksamkeit

beanspruchen. — Danebon
möchte ich aber nicht unterlassen,
darauf hinzuweisen, dass dieser
Gedanke auch die Grundlage der Lehr-
cntwicklung des sunnitischen Islams
ist (dem über 90 v. H. aller Muslime
angehören). Auch hier gilt der
«Consensus ecclesiae» bzw. in erster Linie
der « Consensus doctorum », der I gm-ic,
als die wesentliche Grundlage der
Feststellung von Glaubonswahrheiten.
Leider sind die Gemeinsamkeiten in
der religiösen Entwicklung zwischen
der Orthodoxia und dem benachbarten
Islam noch nicht abschliessend untersucht,

aber die vielen Parallelen, die
hier und auf philosophischem Gebiete
schon festgestellt sind, lassen os durchaus

als möglich erscheinen, dass hierbei

eine Einwirkung vorliegt.
Endgültig wird erst eine Untersuchung des
einschlägigen theologischen Schrifttums

beider Bekenntnisse hierüber
entscheiden können, die wir als eine
Hauptaufgabe der Religionsgeschiehto
und der Orientalistik ansehen möchten.

Der Grundsatz der « Sobornost' »

lässt auch die einzelnen Kirchen nicht
allein leben, sondern treibt sie dazu
an, sich mit andern zusammenzufinden

etwa in der grossen Gemeinde
der Gesamtorthodoxie. Hier liegt der
Ausgleich für die Gefahr eines Natio-
nalkirchentums, dass es nämlich zum
Staatskirchentum werden kann, eine
Gefahr, die in der Vergangenheit in



— 206

der byzantinischen und russischen
Kirche eine Rolle spielte, die aber
auch in der Gegenwart — übrigens
nicht nur im Osten — nicht übersehen
werden kann. Prof. L. A. Sander vom
Pariser Orthodoxen Theologischen
Institut hat dies für die russische Kirche
in der Emigration betontx), und auch
beim Moskauer Patriarchat scheint
diese Gefahr nicht ganz von der Hand
zu weisen zu sein. Denn die Aufgabe
der Kirche besteht ja eben nicht
wesentlich darin, sich in den Dienst
eines einzelnen Staates und seiner
(wechselnden) politischen Ziele zu
stellen. Vielmehr muss sie stets der
Anwalt des einzelnen Menschen, der
einzelnen Seele in ihrer Not und ihrem
Heilsbedürfnis sein, sowohl den
Mitmenschen als auch — und das ist in
der Gegenwart leider häufig der Fall —
dem Staate gegenüber. Wenn eine
Kirche nur auf den nationalen Rahmen

abgestellt und also auch vom
Nationalen und Staatlichen her leichter

anfechtbar ist, wird sie der Gefahr,
zum Anwalt des Staates anstatt des
Menschen zu werden, eher zum Opfer
fallen, nicht aus bösem Willen,
sondern aus mangelnder Abwehrkraft heraus.

Wo hier die Gefahrenpunkto
liegen, ist ja in den letzten Jahren
ganz deutlich geworden. Eine Sicherung

hiergegen bietet eben die Katholizität

im Sinne der «Sobornost'», d. h.
das Zusammenleben auch der einzelnen

Kirchengemeinschaften miteinander
und ihre unlösliche Verbindung

untereinander auch über den nationalen
Rahmen hinaus. Wer den Gedanken

einer nationalen Eigenständigkeit
der Kirchen bejaht (wie die
Orthodoxen, aber auch wir Altkatholiken
das tun), wird als Gegengewicht gegen
die Gefahr der Vereinzelung auch die
Zusammenarbeit mit den übrigen
nationalen Kirchenkörpern und
darüber hinaus mit der Gemeinschaft
der christlichen Kirchen, wird den
ökumenischen Gedanken bejahen müssen.

Dieser Gedankengang scheint
mir, auch wenn Zankow ihn nicht
ausspricht, eine wesentliche — vielleicht
unbewusste — Triebfeder der
Mitarbeit der Orthodoxie am ökumenischen

Werk — also am Hinausgreifen
auch über den orthodoxen Rahmen
hinaus — gewesen zu sein. Wer da-

*0 Vgl. «Vestnik cerkovnoj zizni», Boulogne
an der Seine, ISr. 3 (November 1945), S. 1 f.

gegen selbst eine «Societas perfecta»
in sich bilden will, wie die römisch-
katholische Kirche, wird diese
Notwendigkeit als nicht vorhanden
ansehen. Wenn wir in diesem Zusammenhang

gern zugeben, dass die russische
Kirche als die weitaus grösste orthodoxe

Kirche durchaus eine Mission
innerhalb der Gesamtchristenheit hat,
so wollen wir hoffen, dass ihr unci
des russischen Volkes schon lange
vorhandenes Sendungsbewusstsein sich
auf christlichem Boden äussert1) und
sich nicht auf rein kirchen- und
staatspolitisches Gebiet verlagert, sieh
also für Ziele missbrauchen lässt, die
menschlichen Ursprungs sind und als
solche in der Sphäre menschlicher
Auseinandersetzungen und Zwiespältigkeit

bleiben müssen. Dadurch würde
das Moskauer Patriarchat in eine
gefährliche Isolierung verfallen, wie sie
die übrigen orthodoxen Kirchen bisher

in so erfreulicher Weise vermieden
haben.

Denn wir dürfen nicht vergessen,
dass der Angriff der vereinigten
christusfeindliehen Kräfte, von denen
Zankow in seinem letzten Kapitel :

«Die ökumenische Lage und Perspektive»

(S. 100—110) unter Berufung
schon auf Rudolf Sohm und F.eodor
Michâjlovic Dostoevskij so
eindringlich spricht, auch heute noch
nicht überwunden sind. Auch jetzt
noch gilt es, die Kräfte der Christenheit

zur Verteidigung zusammenzufassen,
mehr aber noch — will mir

scheinen — auch zum aktiven
Einsätze dazu zu bringen, um einer innerlich

stark entchristlichten Welt ein
neues Ziel zu geben, so dass die Kette
von Aktion und Reaktion, von Rache
und Vergeltung einmal ein Ende
findet und die Macht des Evangeliums
sich neu offenbaren kann.

Die übrigen Abschnitte des schönen

Buches — oder anders
ausgedrückt: die übrigen Vorträge —
behandeln mehr das äusserliche Gefüge
und bieten weniger Raum für die
eigentlichen Gedankengänge des
Verfassers. «Die gegenwärtige Lage der
orthodoxen Kirche» (S. 9—32) gibt
eine zahlenmässige und historische

*¦) Vgl. das von Zankow S. 23 mit vollem
Recht über die verschiedentlich prophezeite
«religiöse Russifizierung Europas» und über die
«Freiheit von der Welt» S. 38 Gesagte.



207

Bestandesaufnahme *) in gedrängter
Form, wie man sie auch andernorts
finden kann, und wie sio mit mehr
Einzelheiten etwa das Sammelwerk
«Ekklesia, Eine Sammlung von Selbst-
darstellungon der christlichen
Kirchen», herausgegeben von Friedrieh
Siegmund- Schultze, Band X: Die
orthodoxen Küchen auf dem Balkan
und in Vorderasien, Leipzig 1939 und
1941, enthält, ohne dass die dortige
Darstellung wirklich befriedigte. Das
dritte Kapitel endlich, «Die Beziehungen

der orthodoxen Kirchen zu den
andern christlichen Kirchen» (S. 52 bis
66), spricht neben der anglikanischen
Küche auch von unserer alt- (christ-)
katholischen. Der Verfasser findet
hier — im Anschlüsse an die Bonner
Besprechungen von 1931 — Worte
über das gegenseitige Verhältnis, die
von warmer Freundschaft getragen
werden, und die in der Feststellung
gipfeln : « Es bleibt nur eine blosse
Frage der Form und eines
entsprechenden Zeitpunktes, um die volle
Vereinigung der beiden Kirchen zu
vollziehen» (S. 63).

Bevor wir das überaus anregende
Buch Zankows aus der Hand legen,
mögen mir noch einige Worte über
das Äussere gestattet sein, nicht nur
im Hinblick auf den gerade vorhegenden

Fall, sondern aus grundsätzlichen
Erwägungen heraus. Es geschieht bei
Übersetzungen leider häufig und sollte
mit besonderer Sorgfalt vermieden
werden, Begriffe nicht oder nur
unvollständig zu übertragen und sie
dadurch dem Leser mehr oder minder
unverständlich zu machen. So ist es
meines Erachtens wenig glücklich, auf
S. 16 f. zweimal hintereinander von
«Karlowitz in Syrmien» zu sprechen
und unmittelbar darauf zweimal den
Ausdruck «Sremski Karlovci» zu
gebrauchen, ohne zu sagen, dass es sich
dabei um dieselbe Ortschaft handelt,
oder aber von «Agarjanern» zu
sprechen, was wohl nur der des Slawischen
Kundige als die «Hagarener» (d.h.
die Nachkommen Ismaels, des Sohnes
Abrahamsund der H agar, also des
Stammvaters der Araber) erkennt.

Dabei ist mir aufgefallen, dass Zankow
S. 19 die japanische orthodoxe Kirche auf 300 000
Seelen ansetzt; die letzten Nachrichten sprechen
von etwa 35 000. — Ebenso ist mir unklar, wie
die 2 000 000 Orthodoxen im «heutigen» Ungarn
und die 40 000 Orthodoxen in Iran Zustandekommen

(letztere etwa russische Emigranten

Dadurch geht die eigentliche Pointe
der Aussage auf S. 55 leicht verloren.
Statt «Rimo-Katholiken» (S. 56) ist
«Rom-Katholiken» zu lesen.

Ebenso halte ich os für gewagt,
zu sagen, «die grossen christlichen
Massen der Araber seien einst in Klein-
asien und Nordafrika von der
stürmischen Welle des Mohammedanis-
mus überschwemmt worden ». Denn es
handelt sieh doch um eine aramäisch
(in Syrien, Palästina und dem
Zweistromlande), koptisch (in Ägypten)
oder lateinisch bzw. berberisch (im
übrigen Nordafrika) sprechende
Bevölkerung, die erst durch die Islami-
sierung auch sprachlich arabisiert
wurde. Grosso Massen christlicher
Araber hat es nie gegeben (wohl aber
einzelne Stämme). In Kleinasien ist
dagegen zu jener Zeit ausschliesslich
griechisch gesprochen worden; die
alten einheimischen Sprachen, wie das
aus der Apostelgeschichte 14, 11
bekannte Lykaonische u. a., waren
spätestens im 4. und 5. Jahrhundort n.
Chr. völlig ausgestorben1). Kleinasion
ist erst nach 1071 islamisiert und
gleichzeitig türkisiert worden;
arabisch wurde hier nie gesprochen.

Über Fragen der Umschrift hier zu
sprechen ist natürlich nicht
angebracht; es handelt sich dabei bekanntlich

um ein Thema, über das sich nie
ein Ende finden lässt. Nur wäre doch
zu wünschen, dass man denselben
Laut des Russischen und Bulgarischen
gleich umschreibt, noch dazu, wenn
er — wie in der Endung -ow der
Familiennamen, auch gleich
ausgesprochen wird (S. 71 steht nebeneinander:

Bulgakow, Kartascho//, Zerncw,
ebenso oft an andern Stellen); S. 71
ist der rumänische Name Mihälcescu
in halb deutscher Weise als Mihalt-
chescu, S. 85 in englischer als Mihal-
chescu wiedergegeben. Was die
Übersetzung als solche anbelangt, so würde
ich auf S. 22 und öfter anstatt « Selbst-
heiliger» die Übersetzung «Selbstweiher»

(für «Samosvjatcy»), S. 34,
38 und öfters anstatt «Vergottung»
wogen der (von Zankow a/usdrücklich
zurückgewiesenen, aber doch stets
zu befürchtenden) Verwechslung
mit «Vergöttlichung» den Ausdruck

i) Vgl. Karl Holl : Das Portleben der
Volkssprachen in Kleinasien, in seinen « Gesammelten
Aufsätzen zur Kirchengeschichte», Band II: Der
Osten, Tübingen 1928, S. 238—248.



208

« Durchgottung » für Theosis vorziehen.
S. 69, Anm. 1, ist statt «verbreitete
bulgarische Ausgabe » : « erweiterte
bulgarische Ausgabe » zu lesen (vgl. S.56,
Anm. 6).

Selbstverständlich hat dergleichen,
besonders bei einem Buche wie dem
vorliegenden, keine tiefgehende
Bedeutung; es sollte nur auf eine
Schwäche der Übersetzungstechnik
hingewiesen werden, wie man sie leider
häufig trifft. Bertold Spuler

The Church of Ceylon. Her Faith
and Mission. A Centenary Book
S. P. C. K. London W. C. 2 1946.
6 sh. 6 d.
Zur Hundertjahrfeier der Gründung

der Diözese Colombo auf Ceylon
ist dieses Buch erschienen, mit
zahlreichen Beiträgen von Geistlichen und
Laien über die Lehre der Kirche,
Christentum und andere Religionen,
die anglikanische Kirche und andere
christliche Gemeinschaften, die
Mitarbeit der Kirche (Mission, Schule,
kulturelle und soziale Belange), die
Zukunft der Kirche, Leben und Pflichten

der Gemeindemitglieder. In dem
220 Seiten starken Buch ist ein grosses
Material verarbeitet, das über die
einzelnen Themen ausführliche Darstellungen

gibt, indem vor allem die
historische Entwicklung der Dinge
stark betont ist. Abgesehen von der
Veranlassung der Ausgabe des Buches
ist seine Publikation auch deshalb
begrüssenswert, weil gegenwärtig auf
Ceylon der Zusammenschluss der
verschiedenen christlichen Kirchen ins
Auge gefasst ist, die zu einer
Notwendigkeit geworden, wie im
benachbarten Südindien.

Hardy E. R. Orthodox Statements on
Anglican Orders. Morhouse- Gorman
Co., New York. A. R. Mombray and
Co., London and Oxford.
Die Beziehungen der Kirche von

England zu den orthodoxen Kirchen
des Ostens, die bis ins Reformationszeitalter

zurückgehen, haben durch
die ökumenische Bewegung und
gemeinsame Schicksale im ersten Weltkrieg

neuen Impuls erfahren. Im
Mittelpunkt der Verhandlungen steht
die Anerkennung der Gültigkeit der
anglikanischen Weihen. Diese Sache

war durch die ablehnende Haltung
der römischen Kurie im Jahre 1896
für die anglikanische Kirche
besonders wichtig geworden. Bekannt
ist, dass die Patriarchate von
Konstantinopel, Jerusalem und Alexandrien

sowie die Kirche von Zypern
eine positive Haltung dazu
eingenommen haben, während die Kirchen
von Rumänien und Griechenland das
Thema eingehend behandelt haben
ohne dazu definitiv Stellung zu neh
men. Darüber orientiert der
Verfasser vorliegender Schrift in der
Einleitungkurz und gut. Das Wesentliche
aber der Schrift ist, dass sie die bezüglichen

Dokumente abdruckt, die
Kundgebungen der genannten kirchlichen
Instanzen des Ostens; ein zweiter
Abschnitt enthält die offiziellen
Berichte der orthodox-anglikanischen
Konferenzen, die sich mit dieser wichtigen

Materie beschäftigt haben. Im
letzten Abschnitt sind theologische
Erörterungen orthodoxer Gelehrter
wiedergegeben. Besonderes Interesse
verdient eine Arbeit des damaligen
Metropoliten und spätem Patriarchen
Sergius von Moskau aus dem Jahre
1935. Am Schluss wird die neueste
einschlägige Literatur angeführt.
Erwähnenswert ist die Bemerkung des
Verfassers in der Einleitung, dass mit
der Anerkennung der Weihen die
Interkommunion zwischen den beiden
Kirchen noch nicht erreicht sein
wird, wobei er auf die getroffene
Vereinbarung zwischen den Kirchen von
England und denen des Altkatholizismus

hinweist. Die Sammelschrift ist
für den «Advisory Council of the
Presiding Bishop on Ecclesiastical
Relations» der bischöflichen Kirche
der Vereinigten Staaten von Amerika
bestimmt. A. K.
Linderoth, Fred, und Norbrink, Sven.

Den svcnska Kyrkan. Stockholm,
Svenska Kyrkans Diakonistyrelses
Bokförlag 1944.
Das in schöner Ausstattung im

Jahre 1937 erschienene Werk über
die Schwedische Kirche liegt in dritter
Auflage vor. Es ist an dieser Stelle
im Jahre 1938 S. 192 besprochen worden

und kann all denen, die der
schwedischen Sprache mächtig sind,
aufs neue sehr empfohlen werden.

Gedruckt bei Stämpfli Sc Cie., Bern


	Bibliographie

