Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 201 —

Bibliographie

Bender, O. Lebendige Gemeinden.
Gotthelf-Verlag, Zirich 1942.

Die Studienabteilung des 6kume-
nischen Rates gibt unter dem Titel
«Ecclesia militans» eine Schriftenreihe
mit Dokumenten iiber das kirchliche
Leben heraus. Erschienen sind schon
vor einiger Zeit: «Die Kirche spricht
zur Welt» und die « Verkiindigung der
Kirche im Krieg», die in Genf bezogen
werden kénnen. Der dritte vorliegende
Band enthédlt Dokumente liber den
Aufbau der Einzelgemeinden in den
Kirchen der letzten zehn Jahre. Im
Vorwort wird es als eine der stérksten
Uberraschungen der letzten Jahr-
zehnte bezeichnet, wie zuerst in Russ-
land, dann in Deutschland, spéter in
den europédischen Kriegsgebleten eine
kdmpfende Kirche aus ihrer Verbor-
genheit aufgetreten sei. Eine Folge
eines Strukturwandels der Kirche, in
dem sie aus einer Pfarrerkirche eine
lebendige Gemeinde geworden sei.

Davon geben die Dokumente ein
lebhaftes Bild, die unter folgenden
Titeln gesammelt sind: «Die gegen-
wirtige Lage, die Krisis der Kirche»,
« Wie entsteht die Gemeinde Christi ?»,
«Vorschlige und Programme zur Ge-
meindebildung», «Praktische Durch-
fithrung des Gemeindeaufbaues» mit
den Abschnitten:«die Riickkehr zum
Worte Gottesy, «cAktivierung der Laien,
«Aktivierung der Gesamtgemeinden,
«die Erfassung der der Kirche ent-
fremdeten Getauften», «die ethische
Wirklichkeit und Funktion der Kir-
che» und «Okumenischer Ausblicko.
Das reichhaltige Material ist Reden,
Predigten, Arbeitsprogrammen, Zei-
tungsartikeln, Broschiiren, Berichten
von kirchlichen Behérden und Organi-
sationen iiber Neugestaltung des kirch-
lichen Lebens, itber Erfahrungen und
neuen Hinrichtungen in Gefangenen-
lagern und Kriegsgebieten entnom-
men. Es kommen vor allem die pro-
testantischen Kirchen HEuropas —
unter ihnen auch die Kirche von
England — und auch amerikanische
Kirchen zu Wort. Wir vermissen die
Erwéhnung des Berichtes einer auf
Anregung der Church Assembly der
Kirche von England gewihlten Kom-

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1947.

mission «Towards the Conversion of
England» und darin sich ankniipfende
ausgiebige Diskussion, die noch nicht
abgeschlossen ist. Auch aus der ortho-
doxen Kirche hitte, so aus Russland,
aus Griechenland, tiber die Zoébewe-
gung allerlei zu einem 6kumenischen
Bilde beigefiigt werden koénnen. Alle
Kirchen haben mit denselben oder
dhnlichen Schwierigkeiten zu kdmp-
fen, alle, die das Buch zu Rate ziehen,
werden reiche Anregung finden.

Karmiris, Johannes K. Hwalpeos Tijc
Exndnolas xal ai EveTixal mpoomd-
Detar. (Die Trennung der Kirche und
die Einigungsbestrebungen). Jerusa-
lem 1946. Verlag der Bruderschaft

des HI. Grabes. 22 S. (Sonderdruck
aus der Zeitschrift «Nea Sion».)

Der Aufsatz des Professors fiir
Dogmatik und Symbolik an der Uni-
versitdt Athen, aus einem Vortrag
hervorgegangen, behandelt einleitend
die Geschichte der kirchlichen Tren-
nung zwischen Ost und West und die
Versuche einer Wiedervereinigung, die
hier als bekannt vorausgesetzt werden
diirfen. Von Interesse ist die Arbeit
vor allem deshalb, weil sie zu den
Einigungsbestrebungen mit verschie-
denen Bekenntnissen vom orthodoxen
Standpunkte aus kritisch Stellung
nimmt. Zuerst zur roémisch-katholi-
schen Kirche (S. 10); als conditio
sine qua non eines Zusammenschlusses
wird von der abendlindischen Kirche
eine Aufgabe der im letzten dJahr-
tausend herausgebildeten hierarchi-
schen Anspriche und ein Zurtuckgehen
auf den Glauben der 7 Okumenischen
Konzilien und der ersten 8 Jahrhun-
derte christlicher Kirche. — Die alt-
katholische Kirche wird (S. 11) als
diejenige des Abendlandes bezeichnet,
die der Orthodoxie am néchsten steht.
Die letzte gemeinsame Besprechung in
Bonn 1931 wird hier — im Gegensatz
etwa zum KExarchen Germanos von
Thyatira (in der Sammlung «Ekkle-
sia») oder zu Professor Stefan Zankow
(in seinem jiingsten Werke «Die ortho-
doxe Kirche in 0kumenischer Sichty)
— als missgliickt angesehen, da die

14



— 202 —

alt-katholische Kirche noch zu sehr
romischen und — vor allem — pro-
testantischen Einfllissen unterliege,
die es zu bekdmpfen gelte. — Als sehr
leicht sieht Karmiris eine Vereinigung
mit den nestorianischen und mono-
physitischen Kirchen an. Daran wird
aber der, der Rudolf Strothmanns Aus-
fithrungen iiber die Wiederbelebung
der konfessionellen Kontroverslitera-
tur bei den Kopten kennt (Die kop-
tische Kirche in der Neuzeit, Tibin-
gen 1932, S. 102 ff.), doch erhebliche
Zweifel hegen. — Sehr ausfiithrlich
werden die Beziehungen zu den angli-
kanischen Kirchen erortert (S. 12 ff.).
Der Weg zu einer Einigung wird als
«noch voller Hindernisse» bezeichnet
(S. 15), doch gelte es, von orthodoxer
Seite alle moglichen Zugesténdnisse
zu machen, um das erstrebte Ziel der
Einigungzuerreichen. Angesichtsdesin
beiden Kirchengemeinschaften erkenn-
baren Eifers in dieser Sache diirfe man
die Lage trotz allen Schwierigkeiten
«optimistisch betrachten» (S. 16). Den
Beschluss der Schrift bietet eine Uber-
schau iiber die Okumenischen Be-
strebungen, an denen mitzutun der
orthodoxen Kirche ernsthafte Aufgabe
sei. Dabei fillt auch die Ausserung,
dass eine Einigung mit dem Gesamt-
protestantismus oder einer seiner
Denominationen bei der jetzigen Lage
der Dinge unmdoglich erscheint (8. 20).
Wenn die Schrift auch in einem Be-
kenntnis zu den Einigungsbestrebun-
gen ausklingt (5. 22), so steht sie doch
auf jenem #usserst zurlickhaltenden
Standpunkte, den die griechische
Kirche im Jahre 1939 hinsichtlich
der Anerkennung der anglikanischen
Weihen insgesamt eingenommen hat
(vgl. I. K. Z. XXX, 1940, S. 13—20).
Bertold Spuler

Ramsey, M. The Church of England
and the Eastern Orthodox Church.
S.P.C. K. London 1946.

Die Broschiire ist vom Canonicus
der Durham Cathedral im Auftrag der
«St. Alban and St. Sergius Fellowship »
geschrieben, um die Wichtigkeit einer
Union der Kirche von England mit
der orthodoxen Kirche nachzuweisen
— nicht aus irdischen Griinden, son-
dern um das Gebet des Herrn, «dass
alle eins seien», zu erfiillen. In der
Kirche von England bestehen zwei
Richtungen, die auf verschiedenen

Wegen die kirchliche Union erreichen
mochten. Die eine hat als Ziel die
Einigung mit Rom im Auge, die
zweite die mit den unmittelbaren
christlichen Nachbarn, den Nonkon-
formisten. Die Bemiihungen um eine
Union mit dem Osten sind im Wesen
der Kirche von England begriindet.
Sie ist reformiert und katholisch.
Reformiert, weil sie das Papsttum
ablehnt, an der Bibel und dem
«Gebetbuch» in englischer Sprache
festhédlt, katholisch hinsichtlich der
Glaubensbekenntnisse, der Sakra-
mente und des Amtes. Sie ist keine
neue Kirche, sie steht in wahrer
Kontinuitéat mit der Kirche der Apo-
stel und der Véter. Dies verleiht ihr
ihre besondere Mission, einen nicht
péapstlichen Katholizismus anzustre-
ben, der den Westen und Osten um-
fasst. Die Beziehungen der beiden
Kirchen zueinander werden hierauf
kurz tiberblickt. Sie haben besonders
in den letzten Jahren rasche Fort-
schritte gemacht, dabei sind nicht nur
die offiziellen, sondern auch die freund-
schaftlichen recht bedeutend. Des
weitern wird darauf hingewiesen, wie
fruchtbar sie fiir die Kirche selbst und
fiir die Unionsarbeit im eigenen Land
gemacht werden kann. So entfaltet die
kleine Schrift einen grossen Reichtum
an anregenden Gedanken. A4.K.

Dakin, J. B. Saint Willibrord’s Foun~
dation and its Suceessors. S.P.C.K.
London W. C. 2. One Shilling.

Diese Schrift gibt in kurzen Skiz-
zen eine geschichtliche Ubersicht iiber
die Kirche von Utrecht seit ihrer
Grindung durch den hl. Willibrord,
ihre Beziehungen zur Kirche wvon
England, die Tatigkeit des Willibrord-
bundes bis zum Abschluss der Inter-
kommunion. Eingefiigt ist die KEnt-
stehung und der Bestand der alt-
katholischen Kirchen, ihr Zusammen-
schluss mit der Kirche von Utrecht
durch die Utrechter Union des Jahres
1889, deren Erklarung in englischem
Text abgedruckt ist. Geschildert wer-
den endlich die praktischen Answir-
kungen der Interkommunion, und den
Schluss bilden eine Liste der Sekretére
des Willibrordbundes und Literatur-
angaben. Die Publikation ist sehr
zeitgemiiss, sie wird in weiten Kreisen

aufklirend und anregend wirken.
A. K.




— 203 —

Zankow, Stefan. Die Orthodoxe Kirehe
des Ostens in 6kumenischer Sicht.
Ziurich 1946. Zwingli-Verlag, 114 S.
(Kirchliche Zeitfragen, Heft 17.)

Stefan Zankow, den man wohl als
den theologisch fithrenden Kopf der
heutigen bulgarischen Orthodoxie be-
zeichnen darf, hatsich dankenswerter-
weise entschlossen, eine Reihe von
sechs Vortragen, die er an verschie-
denen Orten der Schweiz hielt, einer
breiteren Offentlichkeit zugéinglich zu
machen. Neben jenen Abschnitten des
Buches, die der Unterrichtung der
Leser tiber die tatsdchlichen Grund-
lagen der Orthodoxie dienen, darf man
als besonders wertvoll jene Kapitel
hervorheben, die die Hauptfragen der
orthodoxen Theologie behandeln, also
die Abschnitte tiber die « Wesensziige
der Orthodoxie» (S. 33—51) und «Die
Katholizitat der Kirche» (S. 80—100).
Denn hier spricht ein Orthodoxer
uber seine eigene Kirche; seine Aus-
fithrungen diirfen ein besonderes Ge-
wicht beanspruchen gegeniiber Dar-
stellungen abendléndischer Forscher,
die verschiedentlich vorliegen, die aber
nach Zankows und anderer Auffassung
das Bild der orthodoxen Kirche mehr
oder minder verzeichnen (vgl. S. 28).

Wenn wir nach den Griinden fra-
gen, die ein solches Missverstidndnis
auf rémisch-katholischer und evan-
gelischer Seite herbeigefiithrt haben
(denn um Forscher aus diesen beiden
Konfessionen handelt es sich dabei),
so werden wir alsbald an jenes Kern-
problem herangefiihrt, das Zankow in
seinem Buche mit erfreulicher Deut-
lichkeit behandelt. Das ist jenes Uber-
tragen der eigenen Anschauungen, der
«Aktivposten» des eigenen kirchlichen
Lebens auf Kirchengebiete, die struk-
turell anders aufgebaut sind. Der
abendléindische Christ fasst leicht
seine «aktiven Tugenden», «nédmlich
Leistung, Werk, Selbstbeherrschung,
Selbstentfaltung, Beherrschung, Ord-
nung, Zucht, Disziplin, Rechtsgemein-
schaft, Zentralismus, Predigen, Be-
weisen, Verteidigen», als allgemeine
Forderungen an alle Christen auf und
beurteilt danach die Orthodoxen vor
allem als Triiger «passiver Tugenden»:
«Demut, Barmherzigkeit, Verzeihung,
Busse, Dienstbereitschaft, Briiderlich-
keit, Liebe, Liebesgemeinschaft» (Seite
40). — Und doch ist diese Einstellung
grundfalsch. Sie verkennt durchaus,

wie Zankow ganz richtig hervorhebt
(S. 44), dass Demut und Liebe —
richtig aufgefasst — keineswegs pas-
sive Tugenden sind, oder dass z. B.,
wie Rudolf Strothmann in seiner
« Geschichte der koptischen Kirche in
der Neuzeit» (Tibingen 1932) hervor-
hebt, auch dass Fasten «fir den
Orientalen eine durchaus positive
aktive Leistung sein kann». Doch
kénnen wir meines Erachtens noch
weitergehen und sagen, dass wir
Abendlénder uns tiberhaupt davon
freimachen missen, das, was wir als
unsere Tugenden, unsere « Aktiva», an-
sehen, kénne, ja miisse tiberall Geltung
haben. Dieser Selbsttiéuschung unter-
liegen meiner Meinung nach wir
Abendlénder (und dazu gehéren auch
die Amerikaner) insgesamt sehr leicht,
und darin besteht eine Hauptgefahr
fiir das Verstehen auch auf kirchli-
chem Gebiete. Ebenso miissen wir
als Huropéier uns davor hiiten, das
Auftreten der christlichen Kirchen in
Amerika etwa nur als «Betrieb» zu
werten und zu vergessen, dass eben
die Mentalitiit der Amerikaner eine
andere ist!). Umgekehrt diirfen wir
natiirlich auch fiir uns das Recht in
Anspruch nehmen, dass die Ostkir-
chen (und die Amerikaner) auch in
unserer Art und Weise des Eingehens
auf die Forderungen dJesu Christi
(natiurlich nur, soweit wir uns tat-
séachlich unter sein Gebot stellen) als
berechtigt und unserem Wesen geméss
anerkennen. Hier gilt, wie {iberall,
dass eine genaue Kenntnis der Wesens-
art des Gesprichspartners vonnoten
ist; auch hier hat neben dem «In
necessariis unitas» das «In dubiis
libertas» seine wesentliche Berechti-
gung. Dass Zankow solche Gedanken-
ginge anregt und dass die Begegnung
auf okumenischen Tagungen die Ge-
legenheit eines Erkennens und des-
halb Verstehens bietet, ist einer der
wesentlichsten Gewinne der Beriih-
rung von Ost und West auf kirch-
lichem Gebiete. Nur die Erkenntnis
der von Gott geschaffenen Mannig-
faltigkeit und die grundsétzliche An-
erkennung der Gleichwertigkeit bei-
der berechtigter Auffassungen kann
hier das wirkliche Verstindnis férdern.

1) Vgl. hierzu die belangreichen Ausfithrungen
Prof. Adolf Kellers: Wandlungen im amerikani-
schen Protestantismus, in den «Basler Nachrich-

ten», abgedruckt in der « Herder-Korrespondenz»
Heft 4 (Dezember 1946), S. 154 f.



— 204 —

Selbstverstandlich muss man sich
klar machen, dass auch Zankow beil
der Beleuchtung solcher Fragen auf
dem Boden seiner eigenen Kirche und
seines eigenen Volkstums steht. Er ist
Bulgare, also Slawe, und die orthodoxe
Kirche ist heute — vom griechischen
Volkstum abgesehen — so gut wie
ausschliesslich eine slawische Kirche.
Denn auch die Ruménen sind, wie
Zankow betont (8. 14), mit slawischen
Bestandteilen weitgehend durchsetzt
und in ihrem religiésen Verhalten von
ithnen bestimmt '), Dadurch ist das
Wesen der heutigen Orthodoxie stark
vom slawischen Geiste gepragt, und
manches, was man als «orthodoxen
Charakter» zu zeichnen gewohnt ist,
ist im Grunde in erster Linie ein
slawischer Zug. Denn ebenso, wie man
Wechselbeziehungen z.B. zwischen
der rémisch-katholischen Kirche und
dem romanischen Volkscharakter fest-
stellen kann, kann man dies auch
zwischen Orthodoxie und Slawentum
tun: Nicht nur hat die Orthodoxie das
Slawentum geprdagt, auch das Ost-
slawentum hat der Orthodoxie man-
ches von seinem Wesen gegeben. Es
will mir nun scheinen, als ob Zankow
(8. 42 f., S.47) in dieser Identifizie-
rung etwas zu weit gegangen sei. Wenn
er ndmlich die oben genannten «passi-
ven Tugenden» als Kennzeichen der
Orthodoxie ansieht, so hat er vielleicht
doch zu sehr nur auf die slawischen
Volker geblickt. Das kann kein Vor-
wurf sein, denn die orthodoxe Kirche
ist eben im wesentlichen eine slawi-
sche Kirche. Doch sollte man sich
fragen, ob man nicht jene Unter-
scheidung mehr hervorheben sollte,
die oben angedeutet ist. Von den
Griechen sagt Zankow (S.12) z. B.
selbst, sie seien geistig beweglich,
tlichtig, fleissig und zéh, schreibt ihnen
also z. T. Charakterziige zu, die nicht
mit jenen oben angegebenen zusam-
menfallen. Tatséchlich ist ja der
Unterschied zwischen griechischer und
slawischer Geisteshaltung mit Hénden
zu greifen: eine Feststellung, die
selbstverstidndlich keinerlei Wertung

enthalten soll, die aber zum Ver-
1) Ich mochte die Albaner mit Riicksicht auf
ithre geschichtliche Entwicklung — anders als

Zankow (5. 14) — fiir relativ weniger stark ver-
mischt halten als die Rumiinen und glaube, dass
man, wenn iiberhaupt, mehr von einer serbischen
als von einer bulgarischen Blutbeimischung spre-
chen kanm.

standnisse des Ganzen gemacht werden
muss. Man wird sich fragen dirfen,
ob nicht der Ubergang von der aktiven
und massgeblichen Fiihrung der Ge-
samtchristenheit, wie er die morgen-
lindische Kirche in den ersten Jahr-
hunderten ihres Bestehens kennzeich-
net (S.12), zu einer mehr passiven,
beharrenden und seelisch-mystischen
Haltung neben andern Faktoren auch
auf der Tatsache beruht, dass sich das
Schwergewicht der Orthodoxie (nach
der Abspaltung der Orientalen in
Sonderkirchen) vom griechischen auf
das slawische Element verlagert hat.

Von besonderem Interesse sind
auch die Abschnitte «Die Einheit der
Kirche (als Problem der Theologie des
orthodoxen Ostens)» (S. 67—79) und
«Die Katholizitdt der Kirche» (8. 80
bis 100), weil sie nicht nur die Ansicht
der orthodoxen Kirchen zu diesem
Thema wiedergeben, sondern auch ein
persénliches Bekenntnis des Verfassers
zur Okumenischen Bewegung enthal-
ten. Die Mitarbeit der Orthodoxie
hierbei ist ja keine Selbstverstédndlich-
keit, und ebenso, wie es innerhalb der
evangelischen Kirchen des européi-
schen Festlandes wverschiedene Stro-
mungen dieser Bewegung gegentiber
gibt, ist das auch in den orthodoxen
Kirchen der Fall. Denn auch die
Orthodoxie hat lange Jahrhunderte
hindurch den iibrigen christlichen Be-
kenntnissen gegeniiber eine vollig ex-
klusive Stellung eingenommen. Lange
wurde nicht einmal die Taufe anderer
Konfessionen anerkannt, und erst das
19. und 20. Jahrhundert haben hier
einen Wandel geschaffen, der freilich
noch nicht alle Angehoérigen der or-
thodoxen Kirchen erfasst hat (S.71).
Immerhin ist die Zahl derer, die an der
okumenischen Bewegung mitzuarbei-
ten bereit sind und damit auch den
Standpunkt der « Oikonomia», also der
fallweisen Anerkennung!) recht weit
fassen, schon sehr erheblich, ja viel-
leicht in der Uberzahl gegenuber der
traditionell-konservativen  Haltung.
Zankow begrindet seine Kinstellung
ausfithrlich und &ussert sich besonders
zur Frage der Einigung aller Kirchen,

nicht nur aller Gliubigen (§vwaoic TOY

muody, nicht nur 7@y wdyTwy in der
Liturgie des hl. Basileios des Gros-
sen: S.78, Anm. 1432).

1 Vel 1. K. Z. XXX (1940), 8. 19.
?) Vgl. dazu 1. K. Z. XXXI (1941), S. 63.



Ebenso interpretiert Zankow den
Begriff der «Katholizitdt» neu. Er
fagst ihn nicht nur — wie im wesent-
lichen die réomisch-katholische Kirche,
wie viele Ewvangelischen und auch
zahlreiche Orthodoxe (8.85) — im
Sinne von « Okumenisch, allumfassendy.
Er sieht in ithm wvielmehr, tiber diese
Grundlagen wesentlich hinausgehend,
den Begriff der «Allgemeinschaftlich-
keit» (8. 88) und versteht darunter
¢eine mystisch-reale Gemeinschaft
aller, eine organische Allgemeinschaft,
einen gottlich-menschlichen Organis-
mus, in welchem alle, in Gnade und
Liebe, in briiderlicher Gotteskind-
schaft durch Jesus miteinander ver-
bunden und verwachsen sind», wie
solches in urchristlicher Zeit bestand.
Dadurch kommt jenes Gefithl des
Verbundenseins aller Glieder der Kir-
che, der abgeschiedenen, lebenden und
kommenden, unter sich und mit ithrem
Herrn Jesus Christus zustande, jenes
Gefiihl, das in dem slawischen Worte
«Sobdrnost’» liegt, das Zankow eben
mit «Allgemeinschaftlichkeit» {iber-
setzt und das den innersten Wesens-
zug der orthodoxen Kirche wieder-
gibt. Es ldsst den einzelnen Glédubigen
nicht in der Einsamkeit und Verein-
zelung, sondern eben in der Gemein-
schaft der Kirche (d.h. «sobdrno»)
leben. Dieses Gefiihl der Verbunden-
heit aller, der wesenhaften Zugehorig-
keit und Wichtigkeit jedes Einzelnen
im Ganzen, ldsst es auch als unméglich
erscheinen, dass die Kirche ein sicht-
bares Haupt hat, und alle dahingehen-
den Ansichten abendldndischer For-
scher in &lterer und auch neuerer
Zeit (darunter — .85 — auch
Friedrich Heiler: «Formlicher
Rechtsprimat») weist Zankow ent-
schieden zuriick, allerdings mit dem
Zugesténdnisse, dass es an Episoden
innerhalb der orthodoxen Kirche nicht
gefehlt habe, in denen der Okumeni-
sche Patriarch von Konstantinopel
(dessen Titel nur den ¢Reichsbischof»
des Byzantinischen Staates bezeichnen

soll) @hnliche Bestrebungen an den

Tag legte ).

1) Die kirchliche Rechtsstellung der Georgier
wiirde ich anders formulieren als Zankow 8. 15
(¢«Erst nach der russischen Revolution haben sie
sich eigenmiichtig von der Jurisdiktion der russi-
schen Kirche losgesagt»), da man diesen Akt doch
wohl als Wiederherstellung der das ganze Mittel-
alter hindurch bis 1811 bestehenden Autokephalie
betrachten darf, ein Standpunkt, den auch die
Tussische Kirche 1943 ausdriicklich anerkannt hat.

Mit besonderer Entschiedenheit
und mit vollem Rechte lehnt Zankow
(5. 93) den Gedanken ab, dass «irgend
ein Teil der Kirche und noch weniger
ein einzelner Mensch in ihr die hochste
Autoritidt der Wahrheit sein kénne.
Deshalb gibt es weder fiir eine einzelne
Person noch fiir eine einzelne Gruppe
ein «charisma veritatis», einen An-
spruch auf Unfehlbarkeit. Vielmehr
«1st die Katholizitit der Kirche in
wesentlicher Verbindung mit der Ka-
tholizitdt der Wahrheit: die ganze
christliche Wahrheit wird von der
ganzen Kirche getragen. Der Trédger
der unfehlbaren Wahrheit ist das
katholische Bewusstsein der Kirchen.
Dieser Gedankengang ist es eben, der
die Héupter der altkatholischen Be-
sinnung daran gehindert hat, sich
den vatikanischen Neuerungen des
Jahres 1870 anzuschliessen, und darf
deshalb unsere besondere Aufmerk-
samkeit beanspruchen. — Danecben
moécehte ich aber nicht unterlassen,
darauf hinzuweisen, dass dieser Ge-
danke auch die Grundlage der Lehr-
entwicklung des sunnitischen Islams
ist (dem iiber 90 v. H. aller Muslime
angehoéren). Auch hier gilt der «Con-
sensus ecclesiae» bzw. in erster Linie
der «Consensus doctorum», der Igmac,
als die wesentliche Grundlage der
Feststellung von Glaubenswahrheiten.
Leider sind die Gemeinsamkeiten in
der religitsen Entwicklung zwischen
der Orthodoxia und dem benachbarten
Islam noch nicht abschliessend unter-
sucht, aber die vielen Parallelen, die
hier und auf philosophischem Gebiete
schon festgestellt sind, lassen es durch-
aus als moglich erscheinen, dass hier-
bei eine KEinwirkung vorliegt. End-
giiltig wird erst eine Untersuchung des
einschlagigen theologischen Schrift-
tums beider Bekenntnisse hieriiber
entscheiden kénnen, die wir als eine
Hauptaufgabe der Religionsgeschichte
und der Orientalistik ansehen méch-
ten.

Der Grundsatz der «Sobodrnost’»
lasst auch die einzelnen Kirchen nicht
allein leben, sondern treibt sie dazu
an, sich mit andern zusammenzu-
finden etwa in der grossen Gemeinde
der Gesamtorthodoxie. Hier liegt der
Ausgleich fiir die Gefahr eines Natio-
nalkirchentums, dass es nimlich zum
Staatskirchentum werden kann, eine
Gefahr, die in der Vergangenheit in



-— 206 —

der byzantinischen und russischen
Kirche eine Rolle spielte, die aber
auch in der Gegenwart — {iibrigens
nicht nur im Osten — nicht iibersehen
werden kann. Prof. .. A, Sander vom
Pariser Orthodoxen Theologischen In-
stitut hat dies fiir die russische Kirche
in der Emigration betont !), und auch
beim Moskauer Patriarchat scheint
diese Gefahr nicht ganz von der Hand
zu welsen zu sein. Denn die Aufgabe
der Kirche besteht ja eben nicht
wesentlich darin, sich in den Dienst
eines einzelnen Staates und seiner
(wechselnden) politischen Ziele zu
stellen. Vielmehr muss sie stets der
Anwalt des einzelnen Menschen, der
einzelnen Seele in ihrer Not und ihrem
Heilsbediirfnis sein, sowohl den Mit-
menschen als auch — und das ist in
der Gegenwart leider hiufig der Fall —
dem Staate gegeniiber. Wenn eine
Kirche nur auf den nationalen Rah-
men abgestellt und also auch vom
Nationalen und Staatlichen her leich-
ter anfechtbar ist, wird sie der Gefahr,
zum Anwalt des Staates anstatt des
Menschen zu werden, eher zum Opfer
fallen, nicht aus bosem Willen, son-
dern aus mangelnder Abwehrkraft her-
aus. Wo hier die Gefahrenpunkte
liegen, ist ja.in den letzten Jahren
ganz deutlich geworden. Eine Siche-
rung hiergegen bietet eben die Katho-
lizitét im Sinne der « Sob6érnost’», d. h.
das Zusammenleben auch der einzel-
nen Kirchengemeinschaften miteinan-
der und ihre unlosliche Verbindung
untereinander auch tiber den nationa-
len Rahmen hinaus. Wer den Gedan-
ken einer nationalen Eigenstindigkeit
der Kirchen bejaht (wie die Ortho-
doxen, aber auch wir Altkatholiken
das tun), wird als Gegengewicht gegen
die Gefahr der Vereinzelung auch die
Zusammenarbeit mit den iibrigen
nationalen Kirchenkoérpern und dar-
tiber hinaus mit der Gemeinschaft
der christlichen Kirchen, wird den
Okumenischen Gedanken bejahen miis-
sen. Dieser Gedankengang scheint
mir, auch wenn Zankow ihn nicht aus-
spricht, eine wesentliche — vielleicht
unbewusste — Triebfeder der Mit-
arbeit der Orthodoxie am o6kumeni-
schen Werk — also am Hinausgreifen
auch tiber den orthodoxen Rahmen
hinaus — gewesen zu sein. Wer da-

1) Vgl «Véstnik cerkovnoj Zizni», Boulogne
an der Seine, Nr.3 (November 1945), S.1f.

gegen selbst eine «Societas perfecta»
in sich bilden will, wie die rémisch-
katholische Kirche, wird diese Not-
wendigkeit als nicht vorhanden an-
sehen. Wenn wir in diesem Zusammen-
hang gern zugeben, dass die russische
Kirche als die weitaus grosste ortho-
doxe Kirche durchaus eine Mission
innerhalb der Gesamtchristenheit hat,
so wollen wir hoffen, dass ihr und
des russischen Volkes schon lange vor-
handenes Sendungsbewusstsein sich
auf christlichem Boden &ussert!) und
sich nicht auf rein kirchen- und
staatspolitisches Gebiet verlagert, sich
also flir Ziele missbrauchen lisst, die
menschlichen Ursprungs sind und als
solche in der Sphéire menschlicher
Auseinandersetzungen und Zwiespal-
tigkeit bleiben miissen. Dadurch wurde
das Moskauer Patriarchat in eine ge-
fahrliche Isolierung verfallen, wie sie
die iibrigen orthodoxen Kirchen bis-
her in so erfreulicher Weise vermieden
haben.

Denn wir diirfen nicht vergessen,
dass der Angriff der vereinigten
christusfeindlichen Krifte, von denen
Zankow in seinem letzten Kapitel:
«Die 6kumenische Lage und Perspek-
tive» (5. 100—110) unter Berufung
schon auf Rudolf Sohm und F.eodor
Michajlovic Dostoévskij so ein-
dringlich spricht, auch heute noch
nicht iiberwunden sind. Auch jetzt
noch gilt es, die Krafte der Christen-
heit zur Verteidigung zusammenzu-
fassen, mehr aber noch — will mir
scheinen — auch zum aktiven Kin-
satze dazu zu bringen, um einer inner-
lich stark entchristlichten Welt ein
neues Ziel zu geben, so dass die Kette
von Aktion und Reaktion, von Rache
und Vergeltung einmal ein Ende
findet und die Macht des Evangeliums
sich neu offenbaren kann.

Die tibrigen Abschnitte des schd-
nen Buches — oder anders ausge-
driickt: die tibrigen Vortrage — be-
handeln mehr das dusserliche Gefiige
und bieten weniger Raum fir die
eigentlichen Gedankenginge des Ver-
fassers. «Die gegenwirtige Lage der
orthodoxen Kirche» (S.9—32) gibt
eine zahlenmissige und historische

1) Vgl. das von Zankow 8.23 mit vollem
Reecht iiber die verschiedentlich prophezeite
«religiose Russifizierung Furopas» und iiber die
«Freiheit von der Welt» 3. 36 Gesagte.




— 207 —

Bestandesaufnahme ') in gedriangter
Form, wie man sie auch andernorts
finden kann, und wie sie mit mehr
Kinzelheiten etwa das Sammelwerk
«Ekklesia, Eine Sammlung von Selbst-
darstellungen der christlichen Kir-
chen», herausgegeben von Friedrich
Siegmund-Schultze, Band X: Die
orthodoxen Kirchen auf dem Balkan
und in Vorderasien, Leipzig 1939 und
1941, enthilt, ohne dass die dortige
Darstellung wirklich befriedigte. Das
dritte Kapitel endlich, «Die Beziehun-
gen der orthodoxen Kirchen zu den
andern christlichen Kirchen» (S. 52 bis
66), spricht neben der anglikanischen
Kirche auch von unserer alt- (christ-)
katholischen. Der Verfasser findet
hier — im Anschlusse an die Bonner
Besprechungen von 1931 — Worte
uber das gegenseitige Verhéltnis, die
von warmer Freundschaft getragen
werden, und die in der Feststellung
gipfeln: «Es bleibt nur eine blosse
Frage der Form und eines entspre-
chenden Zeitpunktes, um die volle
Vereinigung der beiden Kirchen zu
vollziehen» (S. 63).

Bevor wir das uiberaus anregende
Buch Zankows aus der Hand legen,
mogen mir noch einige Worte {iber
das Aussere gestattet sein, nicht nur
im Hinblick auf den gferade vorliegen-
den Fall, sondern aus grundsitzlichen
TTWchUIlUGH heraus. Es geschieht beil
Ubersetzungen leider hiufig und sollte
mit besonderer Sorgfalt vermieden
werden, Begriffe nicht oder nur un-
vollstandig zu tibertragen und sie
dadurch dem Leser mehr oder minder
unverstindlich zu machen. So ist es
meines Krachtens wenig gliicklich, auf
S. 16 f. zweimal hintereinander von
«Karlowitz in Syrmien» zu sprechen
und unmittelbar darauf zweimal den
Ausdruck «Sremski Karlovei» zu ge-
brauchen, ohne zu sagen, dass es sich
dabei um dieselbe Ortschaft handelt,
oder aber von «Agarjanern» zu spre-
chen, was wohl nur der des Slawischen
Kundige als die «Hagarener» (d.h.
die Nachkommen Ismaels, des Sohnes
Abrahams und der Hagar, also des
Stammvaters der Araber) erkennt.

1) Dabei ist mir aufgefallen, dass Zankow
S.19 die japanische orthodoxe Kirche auf 300 000
beelen ansetzt; die letzten Nachrichten sprechen
von etwa 35 000 — Ebenso ist mir unklar, wie
die 2 000 000 Orthodoxen im «heutigen» Ungarn
und die 40 000 Orthodoxen in Iran zustande-
kommen (letztere etwa russische Emigranten ?).

Dadurch geht die eigentliche Pointe
der Aussage auf S. 55 leicht verloren.
Statt « Rimo-Katholikeny (S. 56)
«Rom-Katholiken» zu lesen.

Ebenso halte ich es fir gewagt,
zu sagen, «die grossen christlichen
Massen der Araber seien einst in Klein-
asien und Nordafrika von der stir-
mischen Welle des Mohammedanis-
mus liberschwemnmt worden ». Denn es
handelt sich doch um eine araméisch
(in Syrien, Paldstina und dem Zwei-
stromlande), koptiseh (in Agypten)
oder lateinisch bzw. berberisch (im
tbrigen Nordafrika) sprechende Be-
volkerung, die erst durch die Islami-
sierung auch sprachlich arabisiert
wurde. Grosse Massen christlicher
Araber hat es nie gegeben (wohl aber
einzelne Stdmme). In Kleinasien ist
dagegen zu jener Zeit ausschliesslich
griechisch gesprochen Worden, die
alten einheimischen Sprachen, wie das
aus der Apostelgeschichte 14, 11 be-
kkannte Lykaonische u. a., waren spé-
tostens im 4. und 5. Jahrhundert n.
Chr. vollig ausgestorben ). Kleinasien
ist erst nach 1071 islamisiert und
gleichzeitig tiirkisiert worden; ara-
bisch wurde hier nie gesprochen

Uber Fragen der Umschrift hier zu
sprechen ist natiirlich nicht ange-
bracht; es handelt sich dabei bekannt-
lich um ein Thema, tiber das sich nie
ein Ende finden lisst. Nur wére doch
zu wiinschen, dass man denselben
Laut des Russischen und Bulgarischen
gleich umschreibt, noch dazu, wenn
er — wie in der Endung -ow der
Familiennamen, auch gleich ausge-
sprochen wird (S. 71 steht nebenein-
ander: Bulgakow, Kartaschoff, Zernow,
ebenso oft an andern Stellen); S. 71
ist der ruménische Name Mihalcescu
in halb deutscher Weise als Mihalt-
chescu, S. 85 in englischer als Mihal-
chescu wiedergegeben. Was die Uber-
setzung als solche anbelangt, so wiirde
ich auf S. 22 und o6fter anggatt « Selbst-
heiliger» die Ubersetzung «Selbst-
weiher» (fur «Samosvjatcy»), S. 34,
38 und ofters anstatt «Vergottungy
wegen der (von Zankow ausdriicklich
zurlickgewiesenen, aber doch stets
zu  beflirchtenden) Verwechslung
mit «Vergottlichung» den Ausdruck

1) Vgl. Karl Holl: Das Fortleben der Volks-
gprachen in Kleinasien, in seinen « Gesammelten
Aufsidtzen zur Kirchengeschichte», Band II: Der
Osten, Tiibingen 1928, S. 238—248.



— 208 —

«Durchgottung» fiir Theosis vorziehen.
5. 69, Anm. 1, ist statt «verbreitete
bulgarische Ausgabe»: (erweiterte bul-
garische Ausgabe» zu lesen (vgl. S. 56,
Anm. 6).

Selbstversténdlich hat dergleichen,
besonders bei einem Buche wie dem
vorliegenden, keine tiefgehende Be-
deutung; es sollbe nur auf eine
Schwéche der Ubersetzungstechnik
hingewiesen werden, wie man sie leider
héufig trifft. Bertold Spuler

The Church of Ceylon. Her Taith
and Mission. A Centenary Book
S.P.C. K. London W.C.2 1946.
6 sh. 6 d.

Zur Hundertjahrfeier der Griin-
dung der Ditzese Colombo auf Ceylon
ist dieses Buch erschienen, mit zahl-
reichen Beitrédgen von Geistlichen und
Laien tber die Lehre der Kirche,
Christentum und andere Religionen,
die anglikanische Kirche und andere
christliche Gemeinschaften, die Mit-
arbeit der Kirche (Mission, Schule,
kulturelle und soziale Belange), die
Zukunft der Kirche, Leben und Pflich-
ten der Gemeindemitglieder. In dem
220 Seiten starken Buch ist ein grosses
Material verarbeitet, das tiber die ein-
zelnen Themen ausfiihrliche Darstel-
lungen gibt, indem vor allem die
historische Entwicklung der Dinge
stark betont ist. Abgesehen von der
Veranlassung der Ausgabe des Buches
ist seine Publikation auch deshalb
begriissenswert, weil gegenwiirtig auf
Ceylon der Zusammenschluss der ver-
schiedenen christlichen Kirchen ins
Auge gefasst ist, die zu einer Not-
wendigkeit geworden, wie im be-
nachbarten Siidindien.

Hardy E. R. Orthodox Statements on
Angliean Orders. Morhouse-Gorman
Co.,New York. A.R. Mombray and
Co., London and Oxford.

Die Beziehungen der Kirche von
England zu den orthodoxen Kirchen
des Ostens, die bis ins Reformations-
zeitalter zurtickgehen, haben durch
die 6kumenische Bewegung und ge-
meinsame Schicksale im ersten Welt-
krieg meuen Impuls erfahren. Im
Mittelpunkt der Verhandlungen steht
die Anerkennung der Giltigkeit der
anglikanischen Weihen. Diese Sache

war durch die ablehnende Haltung
der roémischen Kurie im Jahre 1896
fir die anglikanische Kirche be-
sonders wichtig geworden. Bekannt
ist, dass die Patriarchate von Kon-
stantinopel, Jerusalem und Alexan-
drien sowie die Kirche von Zypern
eine positive Haltung dazu einge-
nommen haben, wihrend die Kirchen

von Ruménien und Griechenland das

Thema eingehend behandelt haben
ohne dazu definitiv Stellung zu neh
men. Dariiber orientiert der Ver-
fasser vorliegender Schrift in der Ein-
leitung kurz und gut. Das Wesentliche
aber der Schrift ist, dass sie die beziig-
lichen Dokumente abdruckt, die Kund-
gebungen der genannten kirchlichen
Instanzen des Ostens; ein zweilter
Abschnitt enthéalt die offiziellen Be-
richte der orthodox-anglikanischen
Konferenzen, die sich mit dieser wich-
tigen Materie beschéftigt haben. Im
letzten Abschnitt sind theologische
Erorterungen orthodoxer Gelehrter
wiedergegeben. Besonderes Interesse
verdient eine Arbeit des damaligen
Metropoliten und spéitern Patriarchen
Sergius von Moskau aus dem Jahre
1935. Am Schluss wird die neueste ein-
schldgige Literatur angefiithrt. Er-
wihnenswert ist die Bemerkung des
Verfassers in der Einleitung, dass mit
der Anerkennung der Weihen die
Interkommunion zwischen den beiden
Kirchen mnoch nicht erreicht sein
wird, wobei er auf die getroffene Ver-
einbarung zwischen den Kirchen von
England und denen des Altkatholizis-
mus hinweist. Die Sammelschrift ist
fir den «Advisory Council of the
Presiding Bishop on Icclesiastical
Relations» der bischoéflichen Kirche
der Vereinigten Staaten von Amerika
bestimmt. A. K,

Linderoth, Fred, und Norbrink, Sven.
Den svenska Kyrkan. Stockholm,
Svenska Kyrkans Diakonistyrelses
Bokforlag 1944.

Das in schoner Ausstattung im
Jahre 1937 erschienene Werk tber
die Schwedische Kirche liegt in dritter
Auflage vor. Es ist an dieser Stelle
irn Jahre 1938 S. 192 besprochen wor-
den und kann all denen, die der
schwedischen Sprache méchtig sind,
aufs neue sehr empfohlen werden.

Gedruckt bei Stimpfli & Cie., Bern




	Bibliographie

