
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 3

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


179

Die orthodoxen Kirchen
(Schluss)

Der Patriarch der rumänischen orthodoxen Kirche, Nikodem
(Munteanu), ist im Oktober 1946 zu einem «Höflichkeitsbesuche»
nach Moskau gereist und hat nach seiner Rückkehr von dort
(Anfang November) auf den 9.—11. Dezember eine Synode nach
Bukarest einberufen. Darauf war keine Rede von den Beziehungen
der rumänischen Kirche zur russischen. Der Kultusminister
betonte in seiner Ansprache, der Staat wünsche die kirchliche
Autonomie. Die Synode selbst bat um eine Erhöhung der
Religionsstunden in den Schulen (der Unterricht darf aber nach
früheren Meldungen nur ausserhalb des eigentlichen Stundenplans
stattfinden; vgl. l.K.Z. XXXVI, 1946, Heft II, S. 109) und
befasste sich mit der geplanten Herausgabe theologischer
Schriften und den Zeiterfordernissen angepasster Lehrbücher.
Ein Vertreter der Synode, wahrscheinlich Bischof Polykarp, der
längere Zeit in Amerika weilte, soll die Verbindungen zu den
rumänischen Orthodoxen in diesem Lande wiederherstellen. Auch
wurde eine engere Fühlungnahme mit der anglikanischen
Kirchengemeinschaft erörtert 130). — Nach einer neuen staatlichen
Verfügung müssen alle Diener religiöser Kulte durch den König
bestätigt werden, und die Mitglieder des hohen Klerus,
einschliesslich des Grossrabbiners, müssen einen Eid auf den König,
die Verfassung und die Landesgesetze leisten 131). — Im Sommer
1946 wurde ein «Verband demokratischer rumänischer
Geistlicher» gegründet, der eine Zeitschrift «Lumina» (Licht)
herausgibt und sich die «Loslösung der Kirche vom Joch der Aristokraten

und Reichen sowie ihre Reinigung von faschistischen Ein-

130) Ök. P. D. Nov., Nr. 42,und Jan. 1947,Nr. 4; Living Church 22.XII. ;

Küche 17. XL, S. 3; Ekklesia 1. XIL, S. 103.

131) Herder-Korr. Okt., S. 68; Altkath. Gemeindebote Jan. 1947, S. 9.



— 180 —

Süssen» zum Ziele gesetzt hat132). Daneben ist auf Anregung des
Dekans der Bukarester theologischen Fakultät, Prof. V. G. Ispir,
eine «Rumänische Gesellschaft für orthodoxe Theologie»
gegründet worden, die vor allem die Angehörigen des Lehrkörpers
der geistlichen Lehranstalten, aber auch kirchlich interessierte
Laien umfasst. Ehrenvorsitzender wurde der Patriarch,
Ehrenmitglieder zwei weitere Bischöfe. Der Gesellschaft obliegt auch
die Durchführung des für 1947 geplanten zweiten orthodoxen
Theologenkongresses in Bukarest, an dem Vertreter aller
orthodoxen Nachbarkirchen teilnehmen werden, ferner die Förderung

der ökumenischen Haltung der Kirche sowie die Veranstaltung
von Vorträgen, die Herausgabe einer theologischen Enzyklopädie
und die Veröffentlichung der Zeitschrift «Ortodoxia» auf Rumänisch

und in verschiedenen Weltsprachen. Als vordringlich wird
eine Stellungnahme der Kirche zur sozialen Frage bezeichnet 133). —
Die Tschernowitzer theologische Fakultät ist (wieder) nach
Suceava im südlichen Buchenlande verlegt worden; die theologische

Fakultät aus Chisinäu (Kisinëv) wurde geschlossen. Von den
zwei theologischen Akademien in Siebenbürgen hat diejenige in
Hermannstadt die Rechte einer theologischen Fakultät 134).

Die bulgarische Kirche sieht sich durch Massnahmen des

Staates in ihrer sozialen und karitativen Wirksamkeit
gehemmt. Der Hl. Synod hat in einer amtlichen Verlautbarung 135)

dazu Stellung genommen und erklärt, die bulgarische Kirche lasse
sich diesen Dienst am Nächsten nicht nehmen, auch wenn der
Staat die Tendenz habe, gemeinnützige Anstalten der Kirche
aufzulösen. Die Kirche werde sich ihr tausendjähriges Recht, das
weder mit der öffentlichen Ordnung, noch mit der staatlichen
Satzung in Widerspruch stehe, nicht nehmen lassen. Ähnliche
Gedankengänge werden auch im bulgarischen religiösen Schrifttum
laut. Eine Entgegnung darauf ist wohl die Rede des Leiters der
bulgarischen kommunistischen Partei (und jetzigen Ministerpräsidenten)

Georg Dimitrov anlässlich der Tausendjahrfeier des

Rila-Klosters 136). Dabei hob er die kulturellen Verdienste der

132) Ekklesia 1. XL, S. 71.
135) Ök. P. D. Nov., Nr. 39, S. 5 f. (nach «Universul» 4. IX.).
134) Cürkoven Vestnik 25. III., S. 4.
13°) Cürkoven Vestnik 18. V., S. 6, deutsch wiedergegeben im Ök. P. D.

Aug., Nr. 27, S. 7; vgl. auch KIPA 29. VIIL, Nr. 584.
136) Darüber vgl. I. K. Z. XXXVI (1946), S. 243—246 von Stefan

Cankov sowie Cürkoven Vestnik 25. VI. passim.



— 181 —

Kirche hervor, unterstrich aber, dass sie sich nicht einer Politik
widersetzen dürfe, die «dem Volke nützlich» sei; ausserdem müsse
sie für «Demokratie und Fortschritt» eintreten 137). Dem
entsprechen auch die Reformvorschläge, die einer der Leiter der
«Vaterländischen Front», Dr. Ivan Pasov, auf der Tagung des

«Bundes der bulgarischen orthodoxen Priester» in Sofia
25.—27. Juni 1946 machte. Er verlangte einen Umbau der
Statuten in demokratischem Sinne unter Verminderung des Einflusses
der Bischöfe und forderte Mitarbeit am «demokratischen
Neuaufbau». Tatsächlich wurde die Einberufung eines Kirchenkonzils
beschlossen, das eine neue Kirchenverfassung auf synodaler
(soborna) Ordnung durchführen soll. Gefordert wurde ferner die

Einführung freiwilligen Religionsunterrichts in der Schule 138),

die Aufrechterhaltung der theologischen Fakultät in Sofia (als
besonderer Abteilung der Universität), die Verstärkung der inneren
Mission, die Förderung der kirchlichen Einigungsbestrebungen
innerhalb des Slawentums und auch mit den übrigen christlichen
Gemeinschaften und schliesslich eine Rückkehr zu den Grundlagen
des Christentums 139). Im Sinne dieser Einigungsbestrebungen hat
Exarch Stefan am 5. Dezember 1946 geäussert, der Zusammenschluss

der slawischen Völker — der «Vorkämpfer für Freiheit und
Gerechtigkeit» — werde dem Christentum auf Erden den Weg
bahnen; das «neue Evangelium» werde von dem russischen Volke
mit seiner «tiefliebenden, stets opferbereiten Seele» seinen
Ausgang nehmen 140).

Vor der Volksabstimmung über die Staatsform in
Bulgarien (8. September 1946) erliess die Kirche einen Aufruf zu-

13?) Ök. P. D. Aug., Nr. 27, S. 7 f.
138) In der «Ucitelska borba» (Kampf der Lehrerschaft) H/8 hatte

Angel Lacev selbst eine wöchentliche Religionsstunde (gemäss dem
Erlass des Volksbildungsministeriums vom 11. VIIL 1945) als für eine
«fortschrittliche» Schule überflüssig bezeichnet. Hiergegen und gegen
das Argument des Volksbildungsministers, der Religionsunterricht innerhalb

der Schule führe zu unerwünschten Zusammenstössen verschiedener
Bekenntnisse nimmt T. Todorov Stellung im Cürkoven Vestnik 25. L,
S. 2 f., 9 f. ; vgl. auch die folgenden Nummern. Schon bevor der
Religionsunterricht dann am 15. I. 1946 ganz verboten worden war (Cürkoven Vestnik
25. L, S. 12; 25. III., S. 8), hatte der Synod am 14. XII. 1945 die Gründung
von Pfarrschulen für die religiöse Unterweisung der Kinder
beschlossen.

139) Cürkoven Vestnik 18. V., S. 6; 11. VIIL, S. 12—14, danach Ök.
P. D. Aug., Nr. 27, S. 7; Broadsheet Okt., S. 2.

14°) Der Weg (Bern) 6. IL, S. 7 (nach «Free Bulgaria» Nr. 26).



— 182 —

gunsten der Einführung der Republik ; die in diesem Sinne erfolgte
Abstimmung wurde dann durch einen Aufsatz mit der Überschrift
«Einheit von Kirche und Volk hinsichtlich der Republik»
gewürdigt 141). An den (damaligen) Ministerpräsidenten Kimon
Georgiev sandte Exarch Stefan aus diesem Anlasse seine
Glückwünsche 142).

Nach der Beendigung des Schismas mit dem Ökumenischen

Patriarchat von Konstantinopel (vgl. I. K. Z. XXXVI,
1946, Heft II, S. 110 f.)14S) hat die bulgarische Kirche in einer Drahtung

den Ökumenischen Patriarchen (24. Dezember 1945) ihrer
Hochachtung und der freundschaftlichen Verbundenheit beider
Kirchen versichert 144). Im März 1946 trat der neu ernannte
Vertreter des bulgarischen Exarchen beim ökumenischen Patriarchen,
Archimandrit Gorazd (früher Generalvikar der Diözese Philippopel),
sein Amt an 145). Auch die griechische, die alexandrinische und
die kypriotische Kirche haben durch Schreiben an das Patriarchat
in Konstantinopel erklärt, dass sie das Schisma mit der bulgarischen
Kirche als beendet ansehen 146), und die serbische Kirche sowie die
Patriarchate von Antiochien und Jerusalem haben ihrer Freude
über dieses Ereignis Ausdruck verliehen (21. Dezember bzw. 7. Mai
1945) 147). — Zu Neujahr 1946 fand ein Austausch von
Drahtungen zwischen dem Exarchen Stefan und dem Ökumenischen,
dem russischen und dem rumänischen Patriarchen, dem Erzbischof
von Canterbury sowie den Metropoliten von Kiev, Kruticy, Leningrad

und Skoplje statt 148). — Am 7. April 1946 feierte Exarch
Stefan149) sein 25jähriges vgl. in der Anmerkung!) Amts-

141) Cürkoven Vestnik 4. IX., S. 1 f., 9; 18. IX., S. 1 f.
142) Ebd. 18. IX., S. 7.

143) Eine eingehende Schilderung davon gibt Archimandrit
Methodios (Metodij): Bülgarskata Schizma, in: Prav. Mis. XIV (1946), S. 1

bis 45. — Die Urkunden über die Beilegung des Schismas gibt Orthodoxia

Febr./März 1945, S. 47—90; hier nach S. 66 eine Abbildung der
offiziellen Beilegungs-Urkunde («Tomos»).

144) Orthodoxia Jan., S. 7—9.
145) Cürkoven Vestnik 10. III., S. 13.

146) Orthodoxia Juli/Aug. 1945, S.198-202; Cürkoven Vestnik25.L, S.13.
147) Orthodoxia April/Juni 1945, S. 117—119; Sept./Dez. 1945, S. 262 f.
148) Cürkoven Vestnik 25. L, S. 5.
149) Exarch Stefan (eigl. Stojan Georgiev) wurde in Siroka-Lüka

(Devinsko) am 7. Sept. 1878 geboren, absolvierte die theol. Schule in Samo-
kov, dann die geistliche Akademie in Kiev. Anschliessend war er Lehrer
am Gymnasium in Philippopel, Reserveoffizier, Lehrer am Konstantinoplor



— 183 —

Jubiläum als Leiter der Diözese Sofia. — Am 9. Dezember 1945
hat er die bulgarische Kirche bei der Eröffnung der «Pater-Paisios-
von-Chilandar-Universität» in Warna vertreten 150). — Am Tage
zuvor ist der römisch-katholische apostolische Delegat für
Bulgarien, Erzbischof Giuseppe Mazzoli, nach längerer Krankheit
gestorben 151).

Im Dezember 1945 wurde ein «Verband der Theologen
und Seminaristen der albanischen orthodoxen Kirche»
gegründet. Er setzt sich zum Ziel, dem Volke durch Predigt,
Vorträge, Beschaffung von Büchereien, Verstärkung der Kirchenchöre,
Theatervorstellungen religiösen Inhalts u. dgl. zu dienen. Von der
serbischen Kirche hat er eine grosse Anzahl einschlägiger Bücher
erhalten 152). — Die römisch-katholische Kirche dieses Landes
ist weiterhin Beschränkungen unterworfen 153).

Auf einer Tagung der Hl. Synode der griechischen orthodoxen

Kirche in Athen am 22. Juli 1946 hielt der Athener
Erzbischof Damaskinos eine Ansprache, in der er die Schwierigkeiten

zahlreicher Kirchen betonte und vorschlug, dass die
Synoden der Hierarchie häufiger zusammentreten sollten. Die
ethisch-religiöse Erziehung der Jugend erfordere besondere
Aufmerksamkeit; auch die sonstigen karitativen Aufgaben der Kirche
dürften nicht vernachlässigt werden. Die Ausbildung des Klerus
sei im Verein mit dem Wirtschaftsministerium sichergestellt.
Abschliessend wurde auf die Unruhen in Nordepirus hingewiesen.
Nach einer Ansprache des Ministers für Kultus und Unterricht
schlug der Metropolit von Verria und Nausa, Alexander, eine

Betrauung der Synode der Hierarchie mit sechs Arbeitsgebieten
vor: 1. Entwurf einer neuen Verfassung, 2. wirtschaftlicher Aufbau
der Kirche auf soliden Grundlagen, 3. Neuorganisation der
Kircheneinteilung, 4. Bildung des Klerus, 5. religiöse Unterrichtung der

Geistlichen Seminar, Sekretär beim Exarchat, als solcher 1910 Mönch,
später dort Generalsekretär und Privatsekretär des Exarchen Josef. Er
ist Dr. phil. der Universität Freiburg (im Üchtland), seit 1920 Mitglied der
Synode, fin gleichen Jahre Titularbischof von Makariopol, seit 26. März
1922 Metropolit von Sofia, seit 9. IX. 1922 stellvertretender Vorsitzender
des hl. Synods, seit 21.1. 1945 Exarch: Cürkoven Vestnik 18. IV., S. 13.

150) Cürkoven Vestnik 2. L, S. 16.
151) Ebd.: Glasnik LXII., S. 261.
152) Cürkoven Vestnik 25. III., S. 12.
153) Einzelheiten vgl. in der Herder-Korr. Dez., S. 166. — Über die

Erschliessung zahlreicher römisch-katholischer Geistlicher berichtet das
Konradsblatt 19.1. 1947, S. 14.



-— 184 —

Jugend, 6. karitative Tätigkeit 154). Weitere Erlasse betrafen eine
Neuordnung des Diakonats (21. Februar/5. August 1946), die
Sicherung des Patriarchatsorgans «Ekklesia» sowie die Verstärkung
der geistlichen Betreuung der (durch die inneren Unruhen besonders

mitgenommenen) Nordprovinzen (31. August 1946), wohin alle
unverheirateten Geistlichen in Attika und Megaris auf ein Jahr
versetzt werden (30. April 1946) 155). — Am 5. Oktober 1946 setzte
sich Erzbischof Damaskinos vor der Synode für den inneren
Frieden ein und forderte in seinem Hirtenbriefe zu Neujahr 1947

die Überwindung der schweren Nachkriegsnöte durch eine
Verständigungsbereitschaft im christlichen Sinne 156). — Ende August
1946 besuchte Metropolit Panteleëmon von Edessa als Patriarchatsexarch

das Zwölfinselgebiet (Dodekanes) zum Zwecke einer
Visitation und wurde überall begeistert empfangen 157). AufGrund
des Friedensvertrages ist das Gebiet am 25. März 1947 von Italien
an Griechenland übergegangen. — Eine andere Nachwirkung des

Krieges ist der Angriff des griechischen Professors Hamilkar
Alivisatos auf die bulgarische Verwaltung der besetzten
thrakischen Gebiete in geistlicher Hinsicht, der in der «Internationalen

Kirchlichen Zeitschrift» (XXXVI, 1946, S. 63—66)
veröffentlicht wurde. Unter Berufung auf diesen Aufsatz hat die
bulgarische Kirche in der gleichen Zeitschrift (S. 189 f.) eine

Entgegnung herausgebracht, die einen Auszug aus der amtlichen
Verlautbarung im «Cürkoven Vestnik» (4. September, S. 2—4)
darstellt. Da dem Leser dieser Zeitschrift die Originale vorhegen,
kann hier auf eine Wiederholung des Inhalts verzichtet werden.

Über den Ausbildungsstand des griechischen Klerus
werden folgende Angaben gemacht: Es gibt 4 (5) siebenklassige
geistliche Schulen in Korinth (mit 88 Schülern), Chania (Kreta: 43),
Xanthi (19), Velia (20) und Hl. Auferstehung auf Chalkidike (mit
nur 4 Klassen: 110 Schüler). Daneben besteht die theologische
Rhizarionschule an der Universität Athen mit 70 Priesterkandidaten

und 7 zweiklassige höhere kirchliche Lehrgänge für die
Absolventen der Grundschulen oder der Unterklassen der Gymnasien :

Korinth (120), Lamia (100), Chania (40), Kerkyra (Korfu: 42),
Velia (30), Hl. Auferstehung (30) und Xanthi (4 Schüler). — Unter

154) Ekklesia 16. IX., S. 1—11.
155) Ebd. 15.X., S.44; 1. XL, S. 58; 15.1.1947, S. 17—20.
156) Ebd. 15.X., S. 52 f.; 1.1.1947, S. 3 f.

Ebd. 15. XL, S. 84.15 7



— 185 —

den 7150 griechischen Geistlichen gibt es: 100 Diplomierte einer
theologischen Schule; 270 ehemalige Studenten der Theologie und
Absolventen des Rhizarions oder einer ihm gleichgestellten fünf-
klassigen geistlichen Schule; 230 Absolventen der vierklassigen
geistlichen Schule oder der niederen geistlichen Kurse; 700
Inhaber des Abgangszeugnisses der ersten drei Gymnasialklassen;
2750 Inhaber eines Abgangszeugnisses der Schuldirektion ; 2570
Inhaber des Abgangszeugnisses einer Volksschule; 30 nur des

Lesens Kundige 158). — Prof. Alivisatos ist es gelungen, 18

theologischen Absolventen der Athener Universität ein Studium
in den Vereinigten Staaten von Amerika zu ermöglichen:
11 werden in Seminaren der bischöflichen Kirche, die 7 übrigen in
solche der methodistischen und anderer «protestantischer» Kirchen
aufgenommen werden 159).

Als der ökumenische Patriarch Benjamin 160) am 17.

(nicht: 18.!) Februar 1946 um 14.27 Uhr in Konstantinopel starb,
wurde sein Tod sämtlichen Oberhäuptern der orthodoxen Kirchen,
dem Erzbischof von Canterbury und dem Bischof der
schweizerischen Christ(Alt)katholiken, Prof. Dr. Adolf Küry, telegraphisch

mitgeteilt; ausserdem wurden der türkische Ministerpräsident,

der Aussenminister und der Bürgermeister von Konstantinopel

unterrichtet, die ebenfalls ihr Beileid aussprachen 161). An
der Beisetzung am 19. Februar nahmen der Konstantinopler Bürgermeister

und andere türkische Beamte sowie die diplomatischen
Vertreter Griechenlands, Russlands, Englands, der Vereinigten

15S) Ebd. 16. IX., S. 17—20. — Die Gesamtsumme ist um 500 grösser
als die Summe der einzelnen Posten.

159) Broadsheet Aug./Sept., S. 2; Living Church 7. VII.
160) Der erste seines Namens; die Bezeichnung «Benjamin IL» —

häufig im Cürkoven Vestnik — ist falsch. — Ein Bild des Verewigten
befindet sich in der Orthodoxia Okt. 1944 und Febr./März 1946, jeweils
nach dem Titel. — Hier sei der Lebenslauf nachgetragen: Benjamin wurde
in Adramytion (türk. : Edremid) 1871 geboren, studierte 1889—1896 in
Chalki, war 1899—1906 Lehrer an der Joachims-Mädchenschule in
Konstantinopel, 1906 Erzdekan und Gross-Protosynkellos des Patriarchen, 1912

Metropolit von Rhodos, 1914 von Sylëbria (Silivri), kurz darauf Titular -

metropolit von Philippopel (blieb in Konstantinopel), 1925 von Nikaia
und Mitglied der Synode, 1933 von Herakleia, 18.1. 1936 Patriarch. Unter
seinem Patriarchat wurde die Autokephalie der albanischen und bulgarischen
Kirche anerkannt und die karpatenukrainischen Unierten in Amerika
(grossenteils) in die Orthodoxie aufgenommen : Orthodoxia Febr./März, S. 38 f. ;

VC2 Juni, S. 15.
161) Orthodoxia Febr./März, S. 43, 58—63; Cürkoven Vestnik 23. IL,

S. 10; 10. III., S. 12.

Internat. KircM. Zeitschrift, Heft 3, 1947. 13



— 186 —

Staaten, Südslawiens, Bulgariens, Ungarns, Rumäniens und
Brasiliens teil162). Am 20. Februar erfolgte die Neuwahl: von den
18 Mitgliedern der Bischofssynode waren 15 anwesend; zwei der
Abwesenden hatten ihre Stimmen versiegelt eingeschickt. Mit 16

Stimmen wurde der Metropolit von Chalkedon gewählt, als
Patriarch MaximosV. 163) (vgl.l.K.Z.XXXVI, 1946, HeftII, S. 112f.).
Eine Stimme erhielt Metropolit Thomas der Prinzeninseln 164). Am
folgenden Tage fand die Inthronisation statt 166). — Die Wahl
wurde dem schon oben genannten Kreise geistlicher Würdenträger
und ferner dem türkischen Staats- und Ministerpräsidenten sowie
dem Aussenminister mitgeteilt166), wie denn überhaupt das
Verhältnis zur türkischen Staatsgewalt in den letzten
Jahrzehnten sich gewandelt hat. Das zeigt sich nicht nur in den
üblichen Glückwünschen an Staatsfeiertagen 167), sondern auch
daran, dass in zwei Nummern der amtlichen Zeitschrift «Orthodoxia»

das Bild des Staatspräsidenten Ismet Inönü erscheint und
dass sich auch im Amtszimmer des regierenden Ökumenischen
Patriarchen ein Bild dieser Persönlichkeit befindet 168). — Der
neue Patriarch ist bald nach seiner Wahl ernstlich erkrankt
und hat von seinen Ärzten im Dezember 1946 den Rat erhalten,
sich zur Wiederherstellung seiner Gesundheit nach der Schweiz

zu begeben. An seiner Stelle sollte der (24. März 1946) neuernannte

162) Orthodoxia Febr./März, S. 48.
163) Patriarch Maximos V. (Vaportzis) wurde am 26. Okt. 1897

in Sinop(e) geboren, besuchte die Schule seiner Vaterstadt, 1912—1919
die theologische Schule auf den Prinzeninseln, 1919 Erzdekan an der Metropolitie

Chalkedon, bald darauf in Ephesos, schliesslich beim Patriarchat
und im Dienste der hl. Synode tätig. 17. XII. 1927 Generalsekretär der
hl. Synode, zum Priester und (1. I. 1928) zum Archimandriten geweiht,
7. IL 1930 Metropolit von Philadelphia, 1931/32 stellvertretender Gross-
Protosynkellos und Vorsitzender des zentralen Patriarchats-Kirchenausschusses,

28. VI. 1932 Metropolit von Chalkedon, seit 1936 als solcher
Vorsitzender der hl. Synode, führte ausserdem die Aufsicht über die theol.
Schule auf der Insel Chalki: Orthodoxia Febr./März, S. 145 f.; VC2 Juni,
S. 15. (Hier ist auf Grund der Angabe des Geistlichen der griechischen
Gemeinde in Paris als Geburtsjahr 1894 angegeben. Daher stammt vermutlich

die Angabe im Ök. P. D., er sei 53 Jahre alt [vgl. auch I. K. Z. XXXVI,
1946, S. 236].)

164) Orthodoxia Febr./März, S. 82.

165) Ebd. 85—103.
166) Ebd. 111—132.
167) Z.B. 29. X. 1945: Orthodoxia Sept./Okt. 1945, S. 207—209.
168) Ebd. Okt. 1944 bzw. Febr./März 1946, nach S. 104 (Abbildung

des Amtszimmers).



— 187 —

Metropolit Thomas von Chalkedon die Verwaltung übernehmen;
man sprach aber auch von der Möglichkeit eines Verzichts des
Patriarchen 1G9).

Am 1. März 1946 empfing Patriarch Maximos V. den
Verweser des armenischen Patriarchats in Konstantinopel, Georg
Aslaniân, der ihn zur Wahl beglückwünschte; der australische
Metropolit Timotheos berichtete von den Schwierigkeiten seiner
Diözese während des Krieges und nachher. Der frühere Erzbischof
von Prag (unter Konstantinopler Jurisdiktion), Sabbatios (Anton
Heinrich Vrabec), schilderte die dortige Lage im Zusammenhang
mit der Annahme der russischen Jurisdiktion durch die dortige
Kirche 17°). — Am 3. März 1945 ist der Metropolit von Sardes

(seit 13. März 1924), Germanos, gestorben, der wiederholt auf
diplomatischen Sendungen des Patriarchats tätig war 171).

Die theologische Schule des Patriarchats auf der Prinzeninsel

Chalki feierte im Herbst 1944 ihr hundertjähriges
Bestehen 172); sie hatte damals sieben Klassen mit zusammen 34

Schülern (und zwar — von unten nach oben — 4, 6, 3, 5, 4, 7, 5).
Direktor ist der Metropolit von Neokaisareia (seit 1944), Chrysostomos

Korônaîos, neben dem fünf Ephoren stehen. Sie hat vier
theologische Lehrkräfte und 15 weitere Lehrer (darunter fünfTürken
und einen Franzosen) 173).

16S>) Living Church 22. XIL; Ekklesia LI. 1947, S. 14. — Über die
Einsetzung des Thomas als Metropoliten von Chalkedon vgl. Orthodoxia
Febr./März, S. 171 f.

17°) Vgl. Orthodoxia Febr./März, S. 155, 170. — Über Sabbatios siehe
Rudolf Urban: Die slavisch-nationalen kirchlichen Bestrebungen in der
Tschechoslowakei, Leipzig 1938, S. 143 ff. (Slavisch-baltische Quellen und
Untersuchungen IX).

171) Eigl. Achilléus Athanasiâdis, geb. Arvanitochórion Arnautköy),
Diözese Chalkedon, 15. X. 1885, studierte in Chalki, dann in der Seelsorge
und als Religionslehrer tätig, 1922 Priester und Archimandrit, überbrachte
1925 die Anerkennung der Autokephalie der poln. orth. Kirche nach
Warschau und des rum. Patriarchats nach Bukarest und war seither als
Abgesandter des Ökum. Patriarchats in Rumänien und Serbien (1936), nochmals
in Serbien (1938) und in Alexandrien (1939) tätig: Orthodoxia Febr./März
1945, S. 91—95.

172) Die aus Anlass des hundertjährigen Jubiläums herausgegebene
Sondernummer der Zeitschrift «Orthodoxia» Okt. 1944 enthält u. a. : Einen
geschichtlichen Abriss der Schule S. 302—360, vom Metr. Emil von
Philadelphia (Das Gebäude, mit Abb. und Grundriss, S. 324—338; die Bücherei,
S. 342—354, vom Bibliothekar Chrysostomos Konstantinidis, mit einer Abb.
und Angaben über die Bestände).

173) Orthodoxia Okt. 1944, S. 361 f., vgl. auch ebd. Sept./Dez. 1945,
S. 221—227.



— 188 —

Im Dezember 1946 wurde der Exarch des Zwölfinselgebietes,

Panteleëmon, aufgefordert, von nun an auch geeignete
Bewerber seiner Diözese nach Chalki zu entsenden174). — Exarch
Germanos von Thyatira hat im Sommer 1946 erneut die Gemeinden

in Deutschland visitiert und dabei in München einen Gottesdienst

gehalten 175).

Die griechischen Orthodoxen in Nord- und
Südamerika, die der Rechtszuständigkeit des Ökumenischen Patriarchats

unterstehen, haben vom 3. bis 7. November 1946 in Boston
unter dem Vorsitze des Erzbischofs Athenagoras eine Synode
abgehalten, die Pläne für die Eröffnung einer Missionsschule und
für die Wiederbelebung des Diakonats behandelte und den Antrag
stellte, dass Geistliche auch nach ihrer Ordination heiraten dürfen.
wenn das ökumenische Patriarchat zustimmt. Dadurch soll
vermieden werden, dass verwitwete Geistliche, die nicht Mönche
werden wollen, aus dem Kirchendienste ausscheiden. Die
Ausbildung der Diakone soll in dem neuen griechischen Kirchenzentrum
Garrison (New York) erfolgen; ausserdem soll in Brookline (Mass.)
ein theologisches Institut des Hl. Kreuzes errichtet werden. Ferner
wurde die Gründung eines Waisenhauses in Garrison beschlossen176).

In Amerika gibt es nach dem «U. S. Bureau of the Census»

jetzt 11 verschiedene orthodoxe Kirchengruppen
(russische, serbische, bulgarische usw.), daneben auch afrikanische
Orthodoxe Ì) und gregorianische Armenier 177). Darunter sind
die russische, ukrainische und syrische orthodoxe Kirche auch

Mitglieder des «Federal Council of Churches of Christ» in den
Vereinigten Staaten 178).

Die georgische orthodoxe Kirche umfasst nach der Ansicht
des dortigen Katholikos Kallistratos (Cincadze) trotz aller religions-
feindlichen Propaganda der Vergangenheit immer noch 80 v. H.
des Volkes 179). Vom 6. bis 14. Oktober 1945 hat ihr der russische
Patriarch Alexis nach der Versöhnung beider Kirchen (vgl.
l.K.Z. XXXVI, 1946, Heft II, S.79) einen Besuch in Tiflis
abgestattet. Er war damit der erste Leiter (nicht nur Patriarch)

174) Ekklesia 15. I. 1947, S. 28.
175) Altkath. Gemeindebote Febr. 1947, S. 6 f.
176) Living Church 24. XL, S. 7 f.; Church Times 13. XIL, S. 760.
177) I. C. Thompson: Die Kirche in Amerika, in der «Kirche»

1. XIL, S. 1.

178) Vgl. l.K.Z. XXXVI (1946), S. 173.
179) Ök.P.D. Sept., Nr. 31, S. 171.



— 189 —

der russischen Kirche, der dies tat. Anwesend war dabei auch
G. G. Kârpov und der Bevollmächtigte des Rates für die orthodoxe
Kirche in Angelegenheiten der georgischen Kirche (von dessen
Vorhandensein man bei dieser Gelegenheit erfährt), K. I. Kaga-
svili 180).

Das kirchliche Leben der armenischen gregorianischen (mono-
physitischen) Kirche gewinnt an äusserem Ausmass und innerer
Tiefe. Auch viele bisher religiös gleichgültige Kreise (auch ausserhalb

des geschlossenen armenischen Siedlungsgebietes) bringen der
Kirche wachsendes Verständnis entgegen. In der Räterepublik
Armenien sind jetzt über 90 Kirchen geöffnet; weitere sollen
folgen. Die theologische Akademie in Jerevân (russ.: Erivafi)
arbeitet jetzt im 2. Studienjahre; allerdings konnten von 200
Bewerbern aus Raumgründen nur 40 aufgenommen werden, und so
ist der Priestermangel auch hier ein ernstliches Problem, um
so mehr, als im Jahre 1945/46 etwa 50 000 Armenier (nach andern
Angaben 30 000), vor allem aus den Balkanländern und Vorderasien

(besonders aus der Republik Libanon), nach Sowjetarmenien
zurückgewandert sind (vgl. auch I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 177).
Ausserdem wurden von Auslandsarmeniern etwa 1 000 000 Dollar
für die Bedürfnisse der Kirche, insbesondere für die Einrichtung
einer Druckerei, gestiftet. Die Räteregierung lässt in der Hauptstadt

Jerevân für den Katholikos, der gewöhnlich in Ecmiadzin
residiert, einen Palast einrichten. Katholikos Georg VI. (Cörekgian)
geniesst unter der Bevölkerung ungewöhnliches Ansehen 181).

Für die unierten Armenier, die in der Zahl von etwa 10 000
ebenfalls nach Armenien zurückgekehrt sind, hat dieser Schritt
allerdings den Bruch mit dem Vatikan bedeutet. Sie wurden
nach einer Mitteilung ihres Patriarchen, des Kardinals Gregor
Petrus XV. (Agaganiân), zum Anschluss an die gregorianische
Kirche genötigt, und der Patriarch hat daraufhin erklärt, er ziehe

es vor, unter diesen Umständen in der Fremde zu bleiben 182).

Ausserdem sah er sich genötigt, im Juli 1946 an die im Auslande
lebenden (unierten) armenischen Geistlichen eine Aufforderung zur

18°) «Zurnal Moskovskoj Patriarchii» Okt. 1945, danach Prav. Mis. XIV
(1946), S. 286 und VCZ Juni, S. 12.

1S1) Church Times 18. X., danach Ök. P. D. Nov., Nr. 40, S. 3; Living
Church 15. XIL, S. 13; Broadsheet Dez., S. 4; Churchman 15. IX.

182) Herder-Korr. Nov., S. 108; Konradsblatt 2. III. 1947, S. 38 f.;
Susoblatt 2. III. 1947, S. 56.



— 190 —

Rückkehr nach Vorderasien zu richten, soweit sie abkömmlich
seien183). Anlässlich seiner Erhebung zum Kardinal wurde in Notre-
Dame in Paris am 19. Mai 1946 ein feierliches Pontifikalamt nach
armenischem Ritus gefeiert; am 16. Juni wurde zum Andenken
an die armenischen Märtyrer ebenfalls ein feierliches Hochamt
nach armenischem Ritus in der Basilika in St.-Denis gefeiert184). —
Das Generalkapitel der Mechitaristen in Venedig hat den
gegenwärtigen Generalabt, Msgr. Serapion Uluhogiân, in seinem Amte
bestätigt 185).

Die englische Regierung gestattete die Reise des

Metropoliten von Kyreneia, Makarios, nach Kypern, um den dortigen
Erzbischofsstuhl durch Zusammenberufung einer Synode wieder

zu besetzen (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, Heft II, S. 113).
Man nimmt an, dass nach dem Ableben des Metropoliten von Kition
in der Verbannung zur Vervollständigung des dortigen Klerus der
Metropolit von Derkai (aus dem Patriarchat Konstantinopel),
Joachim, nach Kypern entsendet wird 186). — Am 16. November
1946 traf unter der Leitung des Erzbistumsverwesers, des

Metropoliten Leontios von Paphos, eine kypriotische Gesandtschaft
in London ein, um den Wunsch der Bevölkerung nach einer

Vereinigung mit Griechenland zum Ausdruck zu bringen.
Auch der seit 1931 verbannte und seither in Griechenland lebende

(obengenannte) Metropolit von Kyreneia nahm daran teil 187).

Die Orthodoxen des Patriarchats Antioehien versuchen, sich

politisch eng an ihre muslimischen Landsleute anzu-
schliessen, da sie fürchten, sonst in eine bedrängte Lage zu
kommen, um so mehr, als durch den Abzug zahlreicher Armenier
(vgl. oben) die Zahl der Christen in Syrien sich wesentlich verringert
hat. Doch sind die orthodoxen Einrichtungen bisher nicht
gefährdet. Die orthodoxe Jugendbewegung (vgl. I. K. Z.

XXXVI, 1946, S. 236) konnte vom 2. bis 10. Juli 1946 eine Tagung
im Kloster Belmont abhalten und eine Abordnung von drei
Mitgliedern zum Besuche der Gesellschaft des hl. Alban und des

hl. Sergius sowie anschliessend des Internationalen Verbandes
Christlicher Studenten in der Schweiz entsenden 188). Mittelpunkte

183) Catholic Herald (London) 16. VIIL, S. 4.
184) Herder-Korr. Sept., S. 6.
185) Ebd. Dez., S. 157.
186) Ekklesia 1. XIL, S. 103.
187) Ebd. a. a. O. und 15. XIL, S. 118.
188) Broadsheet Okt., S. 2.



— 191 —

der Bewegung sind die Städte Beirut, Damaskus, Laodikeia,
Tripolis und Emesa (Hirns) 189). — Eine Abordnung des Patriarchen
soll demnächst die orthodoxen Kirchen in Serbien, Bulgarien und
Rumänien besuchen.

Die Schwierigkeiten, die die Kirche befürchtet und die
sich aus dem wachsenden Nationalismus der muslimischen Kreise
ergeben, führt der Araber Albert H. Hourani (Hurränl?) 19°) vor
allem auf das Bemühen abendländischer Mächte zurück, die christlichen

Gemeinschaften Westasiens in ihrem Sinne zu beeinflussen
und sie deshalb als bedrohte Minderheiten hinzustellen. So sehr es

die Pflicht der abendländischen Christen sei, sich um diese ihre
Glaubensbrüder zu kümmern (nicht aber, sie zu ihrer «Denomination»

zu bekehren) und so wenig eine verächtliche Haltung gerechtfertigt

sei, so sehr müsse man sich hüten, sie gegen die
muslimischen Mehrheiten auszuspielen. Die Folgen der französischen
Mandatspolitik in Syrien und dem Libanon, die wesentlich auf
diesem Grundsatze aufgebaut war, machen sich nun, nach der
politischen Verselbständigung dieser Länder, insofern bemerkbar,
als die römisch-katholischen und unierten Studienanstalten

und Krankenhäuser in Syrien im September 1945
geschlossen wurden und dass sie trotz des Einspruchs der
Oberhäupter der fünf unierten Gemeinschaften geschlossen blieben. Die
meisten französischen Ordensleute haben das Land
verlassen, und verschiedene unierte Christen in Syrien streben
danach, sich nach dem (zu etwas über 50 v. H. christlichen, maronitisch

bestimmten) Staate Libanon zurückzuziehen 191). — Der
libanesische Staat hat Dr. Charles Bekou Helu zu seinem

Gesandten beim Vatikan ernannt, der erste arabische
diplomatische Vertreter hier 192).

Der Besuch des russischen Erzbischofs Gregor von Leningrad
in Jerusalem (s.l.K.Z. XXXVII, 1947, S.112)hatdiearabischspre-
chenden Teile des Klerus und der Laien (die weitaus überwiegende
Zahl) zu demVersu che veranlasst, durch eine russische Dazwischen -

kunft eine Aufnahme der Araber in die höhere Hierarchie zu er-

189) yC2 Febr., S. 25—28 (mit ausführl. Angaben).
19°) The Arab Christians, in: Broadsheet Dez., S. 1 f. (Nach einem

Vortrage in der Londoner St. Pauls-Kathedrale am 9. X. 1946, vgl. Pantainos
LXII., S. 593 f.; Church Times 11. X.; Broadsheet Okt., S. 1 f.)

191) Broadsheet April/Mai, Suppl., S. 4; Herder-Korr. Sept., S. 13.

192) Die Welt (Zeitung, Hamburg) 4. III. 1947, S. 3.



— 192 —

reichen, die augenblicklich ganz griechisch ist 193). Überhaupt haben
die arabisch sprechenden Gemeindemitglieder begonnen, sich zu
sammeln. Es gibt jetzt neben dem Verbände der männlichen Jugend
einen solchen für Mädchen, und im Liebfrauenkloster (Sajjidatunä)
besteht das einzige gänzlich arabisch sprechende Nonnenkloster.
In vier Kirchen (St. Georg, St. Jakob, St. Johannes und
Liebfrauen) in Jerusalem wird ausschliesslich arabisch zelebriert, und
die Gemeindemitglieder, die fast alle die Liturgie auswendig können,
sind ebenso hier wie bei zahlreichen Festen eng mit ihrer orthodoxen
Kirche verbunden 194). Im Sinne des christlich-muslimischen
Zusammengehörigkeitsgefühls hat der «melchitische» (orthodoxe

oder unierte Erzbischof von Galiläa für alle christlichen
Araber eine Erklärung gegen den Zionismus abgegeben. In der
Aqsä-Moschee in Jerusalem sprach ein christlicher Geistlicher
al-Chüri (aus der bekannten orthodoxen Familie Syriens?) beim

Freitagsgebet über die «arabische Einheitsfront im Kampfe
gegen den Zionismus» 195). — Patriarch Timotheos (Themélis) hat
dem nunmehr zum König von Trans jordanien erhobenen
bisherigen Emir Abd Allah seine Glückwünsche ausgesprochen und
Anfang 1947 durch den griechischen Metropoliten Athenagoras
(vgl. oben S. 188) dem Präsidenten der Vereinigten Staaten von
Amerika, Harry S. Truman, seinen Segen übermitteln lassen 196).

— In Jerusalem wurde nun auch eine «Union katholischer
(d. h. unierter) Araber» mit 600 Mitgliedern gegründet. Ihr Ziel
ist die Vertretung katholischer Belange in allen Fragen des Hl.
Landes. Gefordert wird mindestens ein katholischer Vertreter im
Stadtrat von Jerusalem. Weitere Gruppen der «Union» wurden
in Haifa und anderen Städten gegründet 197).

Am 30. Dezember 1946 hielt der neu geweihte jakobitische
(westsyrisch-monophysitische) Bischof von Jerusalem, Mär(j)
Athanasios Josua Samuel, der bisherige Verweser der Diözese,
seinen Einzug in die heilige Stadt, wobei ihm auch die
Glückwünsche des anglikanischen Bischofs von Jerusalem übermittelt
wurden. Die Weihe hatte in Syrien durch den jakobitischen Pa-

193) Living Church 8. XIL, S. 5, nach RNS.
194) E.Moore: Some impressions of the Arab Orthodox Church in

Jerusalem (auf Grund 25jähriger Erfahrung), in: Sobornost' Nov., Nr. 34,
S. 20 f.

195) Herder-Korr. Nov., S. 108 bzw. Sept., S. 10.
196) Ekklesia 15. XL, S. 86 bzw. Cas 9. III. 1947, S. 11.
197) Kath. Kirchenblatt/Freiburg 23. IL 1947, S. 50.



— 193 —

triarchen Mär(j) Ignaz XXXVIII. Ephraem Bar Saumä (vgl. I. K. Z.

XXIX, 1939, S.241) stattgefunden. Jakobitische Gemeinden befinden

sich vor allem in Jerusalem, Bethlehem, Jaffa und Haifa ; in
Jerusalem befindet sich eine jakobitische Schule und ein theologisches
Institut des hl. Markus in der Altstadt 198).

Der orthodoxe Patriarch von Alexandrien, Christof IL,
besuchte Ende 1945 seine Gemeinden im Sudan und empfing Ende
Januar/Anfang Februar 1946 den Besuch des Antiochener
Patriarchen Alexander III. (Tahhän). Beide sandten eine Drahtung

an den Moskauer Patriarchen und feierten Ende Februar
eine Seelenmesse für den verewigten Ökumenischen Patriarchen199).
— Noch während des Krieges, am 4. Dezember 1943, hatte der
Jerusalemer Patriarch die Gründung einer theologischen Schule
in seiner Residenz für die Orthodoxen Palästinas, Ägyptens und
Antiochiens vorgeschlagen. Die Behandlung des Antrags war auf
die Zeit nach dem Kriege verschoben worden 20°), und an Stelle
Jerusalems ist nun Alexandrien vorgezogen worden, wo am 2.

Oktober 1946 die «Patriarch Photios I.-Patriarchatsschule»
durch Christof IL in Anwesenheit des griechischen Gesandten
eröffnet wurde. Die Schule untersteht einem Direktorium von drei
Personen, deren eine, Georg Glyptis, in der Eröffnungsansprache
die Bedeutung der Schule für die Erhaltung des griechischen Volkstums

in Ägypten beleuchtete. Die Schule ist für die drei genannten
Patriarchate und für Kypern bestimmt 201). — Anlässlich des

Jahrestages des Kriegsausbruchs zwischen Italien und Griechenland

(28. Okt. 1940) hielt der Patriarch am 27. Oktober 1946

einen Gottesdienst in Alexandrien (ein Zeichen der engen
Verbundenheit der ägyptischen Griechen mit denen Griechenlands);
er nahm dabei gegen den Panslawismus und gegen die heutige
russische Expansionspolitik Stellung 202). ¦— Seit 1944 besteht in
Alexandrien ein Verbindungsausschuss verschiedener kirchlicher

Gruppen (gregorianische Armenier, römische Katholiken,
griechische Katholiken [Unierte], Kopten, Maroniten, evangelische
Kirchen und «eine» israelitische Religionsgemeinschaft) 203). Dieser

198) Living Church 10. I. 1947.
199) Broadsheet April/Mai, Suppl., S. 4. — Über die Entwicklung zur

kirchl. Einheit im Sudan vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 187.
20°) Ekklesia 15. X., S. 54.
201) Pantainos 11. X., S. 497—503; Ekklesia 15. X., S. 55; 1. XL, S. 69.
202) Pantainos 1. XL, S. 533 f., 537.
203) I. K. Z. XXXVI, 1946, S. 186.



— 194 —

Ausschuss beschloss, gemeinsam vorzugehen, als die ägyptische
Regierung den Erlass eines neuen Personenstandsgesetzes ins Auge
fasste, das für die Nichtmuslime ungünstig ist. Im koptischen
Patriarchat fand eine Protestversammlung statt, an der sich
auch die Armenier, die griechischen Katholiken, die Maroniten,
die unierten Kopten, die unierten Armenier, die Protestanten und
die Israeliten beteiligten 204). Der orthodoxe Patriarch, der unierte
Patriarch Kyrill IX. (Mugabgab) von Antiochien als Leiter auch
der unierten Melkiten in Ägypten und der Oberrabbiner von
Alexandrien, Dr. Moses Ventura, schlössen sich ausdrücklich einem

Verwahrungsschreiben des koptischen Patriarchen Joasaph
an den Ministerpräsidenten Mahmud Fahmï al-Nauqrasï Pasa an,
in dem sie die Zurückziehung des Gesetzentwurfs vor dem Senat
und erneute Beratung verlangten 205). Es handelt sich hierbei
offensichtlich schon um eine Auswirkung des in Ägypten schnell
anwachsenden muslimischen Fanatismus, der das Bestreben
zeigt, alle Nichtmuslime aus wichtigen Stellen zu verdrängen 206).

Daran scheint auch der Umstand wenig zu ändern, dass der orthodoxe

Patriarch am 4. November 1946 dem König Färüq und dem

damaligen Ministerpräsidenten Isma(ïl Sidqï Pasa anlässlich des

Opferfestes (lId al-adhä, Qurbän bairamy), eines der beiden
muslimischen Hauptfeste, seine Glückwünsche aussprach 207). — Zum
anglikanischen Bischof von Ägypten wurde nach dem Rücktritt

des Bischofs Gwynne der 44jährige Erzdechant der Diözese

Birmingham, Geoffrey Allan, ernannt 208). — Der «lateinische»
(römisch-katholische) Titularpatriarch von Alexandrien, Paul
Graf Huyn, ist im Oktober 1946 im Alter von 78 Jahren in Bozen

gestorben 209). Das apostolische Vikariat Ägypten wurde
zum Range einer Diözese erhoben 210).

Nach italienischen Meldungen plant Kaiser Hailä Seiäse von
Abessinien die Errichtung einer regulären diplomatischen Mis-

204) Pantainos 11. I. 1947, S. 30 f.
2°5) Ebd., S. 25 f.
206) Broadsheet April/Mai, Suppl., S. 4.
207) Pantainos 11. XL, S. 559.
208) Ebd. 11. XIL, S. 611 f.
209) Geb. 1868 in Brunn, 1904 dort Bischof, 1916—1918 Erzbischof

von Prag (darüber vgl. Urban, wie Anm. 170, S. 10—33), dann Titular-
Erzbischof von Sardica, 1921 Lateinischer Titularpatriarch von Alexandrien,
lange in der kirchlichen Zentralverwaltung in Rom tätig: Konradsblatt
3. XL, S. 283; Susoblatt 20. X., S. 536.

21°) Herder-Korr. Nov., S. 108.



— 195 —

sionbeim Römischen Stuhl 211). — Die römisch-katholische
Mission in diesemLande wurde nach der Ausweisung aller
italienischen Missionare während des 2. Weltkrieges durch französische
Lazaristen, Weisse Väter aus Zentralafrika sowie einheimische
Priester weitergeführt. Die unierten Abessinier unterstehen
gegenwärtig dem einheimischen Bischof von Erythräa 212).

Die Beteiligung der orthodoxen Kirche an der ökumenischen
Bewegung 213) nimmt in der altbekannten Weise ihren Fortgang
und trifft nicht nur in Bulgarien und Rumänien, sondern auch in
manchen Kreisen des russischen Patriarchats auf steigende
Zustimmung. Am 6. Februar 1946 wurden mit dem russischen
Patriarchen Alexis Verhandlungen über eine Teilnahme an der
ökumenischen Arbeit geführt214). Der Weltkirchenrat in Genf hat
eine Abordnung, bestehend aus dem anglikanischen Bischof von
Worcester, Dr. W. Wilson Cash, dem lutherischen Bischof von
Växjö in Schweden, Yngve Torgny Brilioth, Dr. Edward R. Hardy
(aus den Vereinigten Staaten), Prof. Hamilkar Alivisatos (Athen)
sowie zwei andern Persönlichkeiten, ernannt, die im Februar 1947
die Patriarchen von Konstantinopel, Antiochien, Jerusalem und
Alexandrien, den Erzbischof von Athen und den Erzbistums-

211) Kath. Kirchenblatt/Hildesheim 20. X., S. 4.

212) Susoblatt 20. X., S. 536.
213) Allgemein vgl. Serge Bolshakoff: The doctrine of the unity of

the Church in the works of Khomyakov and Moehler, London 1946, SPCK.
214) Mitteilung des Präsidenten der «Fédération protestante de

France», Pfarrer Marc Boegner, bei einer Feierstunde des französischen
Hauptquartiers in der Johanneskirche in Berhn-Frohnau, Nov. 1946: Kirche
10. XL, S. 1. — Der Lordbischof von Chichester, George Bell, der
Vorsitzende des Ökumenischen Rates, gab in einer Ansprache seiner Hoffnung
Ausdruck, dass auch die russische Kirche sich bald an den ökumenischen
Arbeiten beteiligen werde: Cürkoven Vestnik 25. III., S. 11. — Doch
konnten an der Tagung des Ökumenischen Rates in Genf in der zweiten
Februarhälfte 1946 nur Exarch Germanos, Prof. Hamilkar Alivisatos
(Athen), Prof. Georg Floróvskij und Archimandrit Kassian (Bezobrâzov)
aus Paris teilnehmen, nicht aber Vertreter der bulgarischen, rumänischen,
serbischen (und russischen) Kirche: Cürkoven Vestnik 18. IV., S. 8 (in dem
Aufsatze Prof. Stefan Cankovs über ökumenische Fragen).
Dementsprechend stellt der erste Nachkriegsrektor der Universität Göttingen,
Prof. Dr. Rudolf Smend, fest, dass die orthodoxen Kirchen «durch die
Lage der Dinge fast völlig abgesperrt» seien von der Teilnahme an
ökumenischen Veranstaltungen wie der Tagung des Ökumenischen Rates
zur Begründung einer «Ökumenischen Kommission für internationale
Angelegenheiten» in Cambridge, an der nur Prof. Hamilkar Alivisatos
mitwirken konnte : Göttinger Universitäts-Zeitung (hrsg. von Dozenten und
Studenten der Universität) 20. XIL, S. 2.



— 196 —

verweser Kyperns besuchten, um die Beziehungen des
Weltkirchenrates zur orthodoxen Kirche enger zu gestalten. Am 4. März
1947 ist die Abordnung nach Genf zurückgekehrt. Sie überbrachte
die Meldung, dass die Orthodoxen sich an der Weltkirchenkonferenz

in Amsterdam 1948 beteiligen wollen 215). Auch die
auslandsrussische Kirche in Frankreich hat durch Vermittlung
des Geistlichen Seraphim Radionov Verhandlungen über ihre
Teilnahme geführt 216).

Daneben wurden die Beziehungen zu den übrigen christlichen

Bekenntnissen weiter gepflegt. Für die altkatholischen
Kirchen steht der Bischof der Schweiz, Prof. Dr. Adolf Küry,
in ständiger Verbindung mit dem Ökumenischen Patriarchen sowie
mit verschiedenen orthodoxen Persönlichkeiten der Balkanländer.
Der altkatholische Bistumsverweser in Wien, Dr. Stefan von Török,
wurde im August 1946 vom neuernannten Vertreter des Moskauer
Patriarchen, Erzbischof Sergius, empfangen, und am 20. Oktober
1946 nahm dieser auch am altkatholischen Unions-Gottesdienste
teil und hielt im Anschlüsse daran eine Segensandacht. Zur
altkatholischen Synode am 10. November war sein Vertreter anwesend,
während umgekehrt die Altkatholiken an der Wiedereinweihung
der orthodoxen Kirche in Wien am gleichen Tage teilnahmen 217).

Zur dauernden Fühlungnahme mit der orthodoxen Kirche ist der
Vikar A. Tryschkaluk bestimmt worden 218). — In Singen am
Hohentwiel (Deutschland) steht die altkatholische Kirche auch
der russischen Gemeinde zur Verfügung 21°).

Die Beziehungen zur anglikanischen Kirchengemeinschaft
sind weiterhin sehr lebhaft. Sie äussern sich nicht nur in dem
Briefe des neuen Erzbischofs von Canterbury, Geoffrey Francis
Fisher, mit der Mitteilung seiner Ernennung, in dem die Hoffnung
auf eine weitere Fortdauer der gegenseitigen Freundschaft
ausgesprochen wird (26. März 1945) 220), oder in dem Wunsche, die

215) Tagesspiegel (Berliner Zeitung) 14.11. und 7. III. 1947; Welt
4. III. 1947, S. 3.

216) Living Church 27. X., S. 7.

217) Liebenswürdige Mitteilung des Herrn Bistumsverwesers Dr. Stefan
von Török in Wien, 21. XL; Sendung Okt./Dez., S. 4.

218) Sendung Juli, S. 7.

219) Altkath. Gemeindebote Okt., S. 12; Nov., S. 11.

22°) Orthodoxia April/Juni 1945, S. 120 f. ; die Antwort des Patriarchen
Benjamin ebd., S. 121 f.



— 197 —

Verbindungen mit der bulgarischen 221) und der serbischen Kirche
(vgl. I. K. Z. XXXVII, 1947, S. 123) wieder aufzunehmen. Sie
verwirklichen sich auch auf zahlreichen gemeinsamen Tagungen
und Besprechungen 222) sowie aus der häufigen gegenseitigen
Teilnahme an Gottesdiensten223), aber auch an der Beisetzung
des verstorbenen Metropoliten Eulogios von Paris224). — Der Bischof
von London hat sich bereit erklärt, als anglikanischer Präsident
der Gesellschaft des hl. Alban und hl. Sergius zur Pflege der
anglikanisch-orthodoxen Beziehungen (vgl. I. K. Z. XXXVI, 1946,
S. 240) zu fungieren 225).

Auch die amerikanische bischöfliche Kirche beteiligt
sich an diesem freundschaftlichen Verkehr. Sie hat sich bereit
erklärt, 11 griechische Kandidaten der Theologie in ihren
Seminaren aufzunehmen (vgl. oben S. 185) 226), hat sieh durch den
Bischof Kirchhoffer von Indianapolis als Vertreter des präsidierenden

Bischofs Henry St. Georges Tucker von Ohio auf der
griechischen Synode in Boston vertreten lassen (vgl. oben S. 188)227)

und hat dem Moskauer Patriarchat eine Bücherspende überwiesen2 28).

— Der serbische Bischof Nikolaus (Velimirovic) hat am 9. Juni
1946 in Pittsburg in einer anglikanischen Kirche gepredigt, während
an dem von ihm am 21. Juli in New York gehaltenen Seelenamte
für den auf Befehl der augenblicklichen südslawischen Regierung
erschossenen General Draza Mihajlovic (vgl. auch I. K. Z. XXXVI,
1946, S. 234) ein Vertreter der anglikanischen Gemeinde teilnahm229).

221) Cürkoven Vestnik 10. III., S. 12 f. : Bitte an den Exarchen Stefan,
einen persönlichen Vertreter in Sofia ernennen zu dürfen.

222) Eine Aufzählung der in England, aber auch andernorts statt-
gefundenen Zusammenkünfte dieser Art gibt Nicolas Z e r n o v : The secretary's
diary (LIV. 1945—1. IX. 1946), in: Sobornost' Nov., S. 17—20; über die
Tagung in Abingdon (Juli 1946) vgl. auch VC 2 Dez., Nr. 7, S. 40 f.

223) Z. B. in der Londoner St. Pauls-Kathedrale 9. X. 1946: Pantainos
LXII., S. 593 f.; Broadsheet Okt., S. 1 f.; Church Times 11. X., oder in
der St. Albans-Abtei, am 2. Jahrestage des Todes Sergius Bulgakovs:
Church Times 19. VII. — In Konstantinopel Ende 1945: Orthodoxia Sept./
Dez. 1945, S. 283.

224) Living Church 25. Vili.
225) Broadsheet Jan. 1947, S. 4.
22 6) Das theologische Seminar der Griechen in den Vereinigten Staaten

in Pomfret (Conn.) beschreibt E. R. Hardy Jnr. : A visit to Pomfret, in:
Broadsheet Okt., S. 2—4.

227) Living Church 8. XII.
228) Ebd. 22. XII.
229) Broadsheet Aug./Sept., S. 2.



— 198 —

Über die anlässlich der Lambeth-Konferenz 1948

erwarteten anglikanisch-orthodoxen Einigungsverhandlungen
sehreibt die Zeitschrift «Pantainos» des Patriarchats Alexandrien230) :

«Eine Einigung setzt vor allem eine gegenseitige Kenntnis beider
Kirchen und eine eingehende Beschäftigung mit der Geschichte

voraus. Nur das ermöglicht eine gegenseitige Annäherung auch der
Angehörigen beider Kirchen und dadurch das Entstehen einer
Sympathie. Vor allem muss auch berücksichtigt werden, dass in
der anglikanischen Kirche zwei Richtungen und zwei Überlieferungen

miteinander ringen ('eine katholische und eine protestantische').»

An den von der deutschen evangelischen Kirche in Berlin
veranstalteten ökumenischen Gottesdiensten nehmen häufig auch
russische orthodoxe Geistliche teil 231). — Um Aufnahme in das

«Evangelische Hilfswerk» in Deutschland haben u. a. auch die
orthodoxen Rumänen gebeten 232).

Auch die armenisch-gregorianische (monophysitische)
Kirche unterhält sehr lebhafte Beziehungen zur anglikanischen

233). Die Armenier nehmen häufig an interkonfessionellen
Besprechungen teil, die die Anglikaner veranstalten, so in Abingdon
(Berkshire) (vgl. oben Anm. 222) 234), und der armenische Bischof
für Nordamerika, Tiran Nersojân, predigte am 27. Oktober 1946

in der St. Johannes-Kathedrale in New York über «die Vereinten
Nationen als Werkzeug des göttlichen Willens» 235).

In Kairo veranstaltete die anglikanische Kirche gemeinsam
mit der koptischen und mit protestantischen Gemeinschaften

vom 24. Oktober bis 3. November 1946 eine «Woche des christlichen

Zeugnisses» unter der Losung «Das Kreuz Christi». Dabei

23°) Pantainos 11. XL, S. 552—554: Parth. K. : Hsgi svwasojç Ôgflo-
ôoÇov xaì âyyXixavixfjç èxxXrjalaç.

231) Kirche 23. IL 1947, S. 4; Verhinderung des russischen Geistlichen:
ebd. 3. XL, S. 1.

232) Willibrord-Bote (Altkath. Kirchenblatt für Rhein- und Main-
Gebiet und Grosshessen, Frankfurt a. M.) 1. XIL, S. 3.

233) Sobornost' Nov., Nr. 34, S. 20 unten (für Jerusalem). — Über
die armenisch-orthodoxen Beziehungen bis 1200 handelt Shnork Kalou-
stian : Some attempts at reunion between the Armenian and Greek Churches,
in Sobornost' Juni, Nr. 33, S. 15—20.

234) Church Times 16. VIII.
235) Living Church 10. XI.



sprachen Geistliche und Laien aller beteiligten Bekenntnisse in
den Kirchen und Räumen der andern Konfessionen 236).

Ausserhalb der ökumenischen Bestrebungen im engeren Wortsinne

steht nach wie vor die römisch-katholische Kirche, was
natürlich nicht besagt, dass ihre Bemühungen um die andern
christlichen Bekenntnisse nicht fortgesetzt werden. Sie richten
sich aber weiterhin in erster Linie auf eine Union 237), sei es ganzer
kirchlicher Gemeinschaften, sei es einzelner Gläubiger, wie des
früheren orthodoxen Bischofs Paul (Melét'ev) von Brjansk, der

wegen seines Kampfes gegen den Bolschewismus 12 Jahre in
russischen Gefängnissen und Konzentrationslagern verbringen musste
(25. Okt. 1946). Er hat vor seinem Übertritt — vergeblich —
versucht, auch den Metropoliten Anastasios (Bratanóvskij) und die

übrigen russischen Bischöfe in der Emigration für diesen Schritt
zu gewinnen 238). — Der Erzbischof von Paris, Kardinal Emmanuel
Célestin Suhard, hat am Begräbnisse des orthodoxen Metropoliten
Eulogios teilgenommen 2 39 — Die Gebetswoche für die W i e d e r -

Vereinigung der Christen unter Leitung des Abbés Couturier
(18.—25. Jan. 1945) beschränkte sich römisch-katholischerseits in
Paris darauf, dass die hl. Messe der Reihe nach in armenischem,
maronitischem, altslawischem, syrischem, byzantinischem, chal-
däischem und ukrainischem Ritus gefeiert wurde 24°). Dagegen
nahmen an dem «Internationalen Kongress für die Einheit der
Kirche» in Velehrad (Tschechoslowakei) neben römisch-katholischen

und unierten auch orthodoxe Geistliche teil. Der Gründer
des Kongresses, Msgr. Jemelka, hielt einen Vortrag über die Liturgie

als Faktor der Einheit 241). —Die Benediktiner in Chèvetogne
in den belgischen Ardennen wurden von Papst Pius XII. mit
der Ausbildung von Missionaren für den Wiederaufbau der
katholischen Kirche in Russland beauftragt. Die Mönche haben mit

236) Ök. P. D. Nov., Nr. 46; Living Church 8. XIL, S. 5, nach dem RNS.
23 7) Dom Clement Lial in e (der Hrsg. des «Irenikon»): The attitude

of the Catholic Church to the Christian East, in: Sobornost' Nov., Nr. 34,
S. 7—13, bebandelt nach einem geschichtlichen Überblick vor allem die
psychologischen Schwierigkeiten, wie sie den römischen Katholiken begegnen,
wenn sie Orthodoxe für die Union gewinnen wollen (vgl. die Anzeige des

Sonderdrucks).
238) Kath. Kirchenblatt/Hildeshoim 9. III. 1947, S. 6.

239) Living Church 25. Vili.
24°) VCZ Juli 1945, S. 17 f.
241) Herder-Korr. Jan. 1947, S. 214.



— 200 —

Billigung des römischen Stuhls den slawischen Ritus angenommen242).
Die Dominikaner der Kloster Istina (Wahrheit) in Paris haben
ihre Zeitschrift «Russie et Chrétienté» wieder erneuert, und auch
das Organ der Benediktiner in Amay an der Maas, «Irenikon»,
erscheint wieder 243).

In letzter Zeit hat sich die orthodoxe Kirche auch wieder
über ihre Stellung zu den römisch-katholischen
Sakramenten ausgesprochen. Am 2. Dezember 1943 beschloss die
griechische Synode, vom römischen Katholizismus Übertretende ohne
Neutaufe lediglich zu firmen 244), und im September 1946 äusserte
der russische Erzbischof Photios von Orel und Brjansk, die orthodoxe

Kirche erkenne die Gültigkeit der katholischen Weihen
an. Katholische Priester, die zu ihr überträten, könnten ihr
geistliches Amt weiterhin ausüben (womit wohl auch auf die galizischen
Unierten angespielt werden sollte); die Misshelligkeiten seien auf
die Sphäre des Dogmas und der Jurisdiktion beschränkt. Dazu
seien politische Missverständnisse gekommen, die auf mangelnder
gegenseitiger Kenntnis beruhten 245).

März 1947. Bertold Spuler

242) Altkath. Gemeindebote Febr. 1947, S. 8.
243) VC2 Dez., Nr. 7, S. 46 f., 49—51, jeweils mit Inhaltsangabe.
244) Ekklesia 15. X., S. 54.
245) Herder-Korr. Jan. 1947, S. 211 f.


	Die orthodoxen Kirchen

