Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 3

Artikel: Die Heiligung im Zeugnis der Schrift
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 137 —

Die Heiligung im Zeugnis der Schrift

Von dem chinesischen Weisen Kung-fu-tse berichtet die
'Legende, er habe, als man ihn fragte, was er tun wiirde, wenn
man ihm die Fihrung des Staates anvertrauen wiirde, erklirt:
«Ich wiirde zuerst allen Wortern ihre urspriingliche Bedeutung
wieder zuriickgeben.» In einer Zeit, in der, wie in der unsrigen,
durch Missbrauch, Entstellung, ja Liige, alle Begriffe verschoben
sind, haben wir fiir diese Weisheit Verstdndnis.

Aber nicht nur in der chaotischen Wirrnis des gesellschaftlichen
Lebens, auch in der Kirche ist es je und je die erste und vornehmste
Aufgabe, den Ur-Worten ihren Ursinn zuriickzugeben. Denn
bestéindig werden diese Worte abgegriffen, entleert, verbogen. Vor
allem wird ihr Sinn-Umfang immer wieder verengt. Das ist auch
bei dem Worte der Fall, dem hier unsre Aufmerksamkeit gehoren
soll. Die Botschaft von der Heiligung gehdrt zu den in der theo-
logischen Arbeit der Kirche umstrittensten. Wer wagte zu sagen,
dass er dariiber von vorneherein richtig zu sprechen vermoge ?
Wer wiisste nicht, wie sich das Geheimnis vertieft und kompliziert,
je ehrlicher und unvoreingenommener wir ihm nahen ? Wer finde
sich ohne weiteres in den sich iiberkreuzenden Deutungen der
konfessionellen Richtungen zurecht ?

Wir haben deshalb allen Grund zur Demut, wenn wir uns
hier an diese schwierige «Reinigung» eines Urwortes wagen. Sie
kann selbstversténdlich im Ernst nur dadurch mit Aussicht auf
eine haltbare «Losung» unternommen werden, dass wir, mit dem
Apostel zu sprechen, radikal alle « Bollwerke» menschlicher Systeme,
die «sich gegen die Erkenntnis Gottes erheben, einreissen» und
¢jeden Gedanken gefangennehmen unter den Gehorsam Christi»
(II. Kor. 10, 4—5). Das heisst aber, dass wir, unter Absehen von
allen vorgefassten und gehétschelten Lieblingsgedanken, ver-
suchen, aus der Schrift ganz neu zu erheben, was hier Heiligung
heisst.

Da uns die Zeit fehlt, alle Losungsversuche im Einzelnen
durchzubesprechen, seien hier nur die drei Grundméngel der Aus-
legung genannt, die fast allen exegetischen und systematischen
Darstellungen der Heiligung anhaften und das entscheidende
Verstiindnis der biblischen Aussagen sehr behindern:

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1947. 10



— 138 —

1. Die Frage nach der Heiligung wird fast durchwegs in-
dividuell gestellt: Wie komme ich, als einzelner Christ, zu jener
«Heiligung», die in der biblischen Botschaft als das Ziel des Christen-
lebens erscheint ?

2. Die Frage nach der Heiligung wird vielfach gedeutet als
das Problem der biblischen «Ethik». Was ist, so lautet hier die
Fragestellung, das spezifisch biblische «Ideal» fiir das Verhalten
des neuen Menschen ?

3. Die ganze Frage wird so weithin losgel6st von der Geschichte
Gottes in Seiner Offenbarung, als ob in jedem Menschen, der zum
Glauben kommt, dieser Prozess vollig neu anhobe. Die Heiligung wird
deshalb in der dogmatischen Darlegung mehr und mehr ein blosses
Teilstiick des ordo salutis?!), der Heilsordnung, genauer: der Lehre
von der subjektiven Heilsaneignung, so, dass an ihr nicht mehr das
ganze Werk Gottes an seiner Gemeinde aufgezeigt werden kann 2).

Die geriigten Fragestellungen sind nun zwar nicht ohne jeden
Anhalt im biblischen Text. Aber, die so erreichbaren «Antworten»
umfassen nicht die ganze Botschaft der Schrift, sie konnen uns,
wenn wir hier einen der Gnosis entstammenden biblischen Ausdruck
in einem iibertragenen Sinne verwenden diirfen, nicht wirklich
sagen, welches «die Breite und Lénge und Hohe und Tiefe» (Xph. 3,
18) der gottlichen Heilsveranstaltung sei, die durch die Botschaft
von der Heiligcung umschrieben wird 3).

1) Der Ausdruck selbst taucht erst im Zeitalter des Pietismus auf.
Siehe dazu F. A. B. Naitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik. Dritte
Auflage bearbeitet von Horst Stephan, Mohr, Tiitbingen, 1912, S. 671. Die
Sache selbst ist allerdings schon lange vorher da.

%) Diese Kritik gilt auch meiner Antrittsvorlesung «Die Heiligung in
der Ethik des Apostels Paulus», I. K. Z. 1925, S. 100—120. Am stérksten
iiberwunden ist der rein individualistische Gesichtspunkt in der Ethik von
Alfred de Quervain, Die Heiligung, Ethik, Erster Teil, Zollikon-Ziirich 1942.

3) Dieser Aufsatz ist urspriinglich als Vortrag gehalten worden. Wir
haben absichtlich auch hier diese Form beibehalten, obschon der grossere
Teil des Ganzen stark umgearbeitet wurde. Es soll aber durch die Form
des Referats zum Ausdruck gebracht werden, dass wir nur den Haupt-
gedanken erhellen wollen, aber in der hier gebotenen Kiirze nicht alle
Probleme kldren koénnen, die mit ihm zusammenhéngen.

Wir verzichten hier auch grundsédtzlich auf eine Darstellung der
kontroverstheologischen Probleme, da eine sorgfiltige Auseinandersetzung
mit den konfessionellen Festlegungen einen viel breitern Raum beanspruchen
wiirde. Zur Orientierung iiber die kontroverstheologische Situation sei
hier nur die wichtigste Literatur angefiihrt:

Die Ostkirche hat das Problem nicht in der Weise der abendlédndischen
Theologie isoliert behandelt. Sie bespricht diese Fragen unter dem Ge-



— 139 —

Diese umfassende Form der Verkiindigung wird erst sichtbar,
wenn wir uns fragen: Was bedeutet die Heiligung im ganzen Heils-
handeln Gottes? Diese Fragestellung bedeutet, dass wir uns auch
von jener nicht immer sehr erbaulichen Untersuchung der «Vor-
ginge im Menschen» abwenden, die weithin die Diskussion be-
herrscht. Sie bedeutet aber mehr als die Uberwindung eines theo-
logischen Psychologismus, der lingst iiberwunden sein sollte. Sie
setzt voraus, dass auch das Richtige an den bisherigen Aussagen
iiber die Heiligung erst da ins volle Licht biblischer Zusammen-
schau gertickt ist, wo deutlich wird, dass es die Heiligung mit der
Kirche, und das heisst: mit dem Volke Gottes, und dies heisst
wieder: mit dem Anfang der neuen Schépfung zu tun hat?).

sichtspunkt der Lehre von der Vergottung. Siehe dazu Friedrich Heiler,
Die katholische Kirche des Ostens und Westens 1: Urkirche und Ostkirche,
Munchen 1927, S.210—213. Stefan Zankow, Die orthodoxe Kirche des
Ostens in o6kumenischer Sicht, Zirich 1946, S.34. Erst in der spétern,
zum Teil unter protestanischem Einfluss stehenden Theologie, finden sich
Ansidtze zu einer gesonderten Behandlung: Siehe dazu Jugie, Theologia
Dogmatica Christianorum Orientalium, Tom. II, zur Schule von Pro-
kopowitsch, S. 788 ff.

Die romisch-katholische Dogmatik behandelt das hier gemeinte bibli-
sche Thema unter dem Generalnenner «Rechtfertigung». Siehe dazu die
Lehrbiicher der Dogmatik. An spezielleren Darstellungen wéren zu nennen:
Matthias Joseph Scheeben, Die Mysterien des Christentums, Neuausgabe,
Freiburg 1941, S. 505 ff. (Scheeben bedauert auf Seite 506, dass sich der
Ausdruck «Heiligung» in der kirchlichen Sprache nicht stérker durchsetzen
konnte.) Eduard Stakemeier, Glaube und Rechtfertigung. Das Mysterium
der christlichen Rechtfertigung aus dem Glauben, dargestellt nach den
Verhandlungen und Lehrbestimmungen des Konzils von Trient, Freiburg
1937. Hubert Jedin, Girolamo Seripando, Wirzburg 1937 f. I, S. 103 f{f.
und 354 ff.; 11, S. 239 ff. Robert Grosche, Simul peccator et iustus. Pil-
gernde Kirche, 1938, S. 147 ff. Ludwig Lambinet, Das Wesen des katholisch-
protestantischen Gegensatzes, Einsiedeln 1946, vor allem S. 172 ff.

Aus der reichhaltigen protestantischen Literatur sei nur genannt Adolf
Kéberle, Rechtfertigung und Heiligung, Leipzig 1929, wo sehr viel weitere
Literatur angeftihrt ist, und der scharfsichtige Vortrag von Karl Barth,
Der heilige Geist und das christliche Leben, in Beiheft Nr. 1 von «Zwischen
den Zeiten», 1930, der sich kritisch zu den Schlussfolgerungen des erst-
genannten Werkes stellt.

1) Mit dieser Umschreibung sei vorerst angedeutet, dass wir den Begriff
«Kirche» im umfassenden, heilsgeschichtlichen Sinne verstehen, im Sinne
der Gemeinde Gottes, in dem er nicht bloss die neutestamentliche Gemeinde
(ekklesia) bezeichnet, sondern auch auf das alttestamentliche Gottesvolk
(den gehal jahwe) angewandt werden kann. Damit ist schon mitgegeben,
dass die Kennzeichnung «kirchlich» in dieser Arbeit nirgends den abwerten-
den Sinn haben kann, in dem etwa Ragnar Asting in seinem Buche «Die
Heiligkeit im Urchristentum», Forschungen zur Religion und Literatur
des Alten und Neuen Testaments, Neue Folge, 29. Heft, Géttingen 1930,



— 140 —

Ganz eindeutig ist der «kirchliche» Charakter der Wortgruppe
«Heilig, heiligen, Heiligung» im Alten Testament. Wie immer
die etymologische Grundbedeutung der Wurzel gadasch zu deuten
sein mag!), klar ist, was es im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift
im sakralen Sinn bedeutet. Is meint «das Herausheben» einer
Person oder Sache, und zwar nicht bloss im Sinn einer Unter-
scheidung zwischen «Rein» und «Unrein» (ha-qodesch und ha-chol ),
sondern noch tiefer im Sinn der «kraftgeladenen Isolation»?2).

Heilig ist also, was so «isoliert» und zugleich «dynamisch ge-
ladeny ist. So heisst es II. Mose 15, 11:

Wer ist, wie Du, unter den Gottern,

o HERR,

wer ist, wie Du, so hehr durch Heiligkeit,
furchtbar in Ruhmestaten,

Téater von Wundern?) ?

Der Heilige ist, das kénnen wir schon aus dieser einen Stelle
erheben, der schlechthin Ubermiichtige, der uns zur Anbetung
notigt, aber zugleich auch der Unheimliche, der «furchtbar» ist
durch Seine Taten. Beides ist also in dem Begriff gegeben: die
gottliche Unnahbarkeit und die gottliche Energie.

Um so befremdlicher ist nun aber, dass der Begriff der Heilig-
keit auch auf Menschen und sogar auf Gegenstinde iibertragen
werden kann. Wir konnen hier nur andeuten: Das Offenbarungs-
zelt, spiter der Tempel, aber auch das Lager, das Land der Be-
stimmung und, was fiir uns besonders bedeutsam ist, das Volk,
sind «heiligy. Israel ist durch Gottes Wahl das «heilige Volk»4).

fiir die spétern Teile des Neuen Testaments und die frithpatristische Literatur
(Tgnatiusbriefe etc.) eine starke «Verkirchlichung» des Heiligkeitsbegriffes
feststellt (S. 294 ff.; 301 ff. ete.)

1) Procksch, Th. Wb. zum N.T. I, S. 88.

2) Oskar Goldberg, Die Wirklichkeit der Hebréder. Erster Band. David,
Berlin 1925, S. 100. Die Eruilerung eines neutralen Sinnes («bestimmenny,
«ausscheiden»), die Goldberg a.a. O. 5. 99 versucht, muss als missgliickt
betrachtet werden, denn die angeblich profanen Dinge, die Goldberg dafiir
namhaft macht, wie Freistatt, Gastfreundschaft, Krieg, sind fiir Israel eben
auch cheilige» Dinge.

3) Ich gebe in den Texten den Gottesnamen Jahwe regelmissig mit
grossgeschriebenem «(der) HERR» wieder, einmal, weil die heute tbliche
allzu héufige Verwendung des Gottesnamens auch fiir den etwas Anstossiges
hat, der iiber sie nicht gesetzlich denkt, dann aber auch, um den Aufsatz
fiir Nichttheologen lesbarer zu machen. Aus dem gleichen Grunde schreibe
ich I. Mose, II. Mose etc. statt Genesis, Exodus etc.

4) Procksch, a.a. O. 8. 91.



— 141 —

Wie ist dieses Uberraschende zu begreifen, dass eine Kenn-
zeichnung, die gerade Gott als Gott heraushebt aus dem kosmischen
Bestand, aus allem Geschopflichen, so iibertragen werden kann ?
Wir konnten uns dieses Bestiirzende nicht erkliren, wenn die
Heiligkeit eine blosse «Higenschaft» Gottes wére. Sie ist aber
eben, wie wir schon sahen, nicht bloss Gottes Erhabenheit, sondern
zugleich seine Kraftgeladenheit. Darum kann Gott auch Kraft
abgeben. Er kann seine Kraft auf Gegenstinde und Menschen
iitbertragen, er kann mit Seiner Kraft «inmitten Seines Volkes

wohnen»:

Ich will wohnen inmitten der Sohne Isracls.

Ich will thnen Gott sein.

Erkennen sollen sie, dass ich, der HERR, ithr Gott bin,
der ich sie aus dem Lande Agypten fiihrte,

um zu wohnen in ihrer Mitte,

ich, der HERR, ihr Gott,

heisst es T1. Mose 29, 45—46 (vgl. TT1. Mose 26, 11—12). Obwohl
hier das Stichwort «heilig» fehlt, kann uns diese Stelle doch sagen,
wie es dazu kommt, dass dieses Volk geheiligt, mit Gottes Kraft
«geladeny wird.

Schon hier ist deutlich: Das Gottesvolk, die heilige Gemeinde,
«die Kirche des alten Bundes», wird nicht heilig dadurch, dass
sie etwas tut, etwas unternimmt, sondern dadurch, dass Gott an
ihr handelt. Es geht in erster Linie sogar nicht einmal um die
Gemeinde an sich, sondern darum, dass Gott in ihr zu seiner
heilschaffenden Machtentfaltung komme.

In der Mitte der biblischen Botschaft von der Heiligung steht
also nicht der Mensch oder ein Gegenstand, sondern Gott selbst.
Das wird auch sprachlich dadurch eindeutig zum Ausdruck ge-
bracht, dass fiir diese Machtentfaltung Gottes das Niphal (die
Reflexivform) des Verbums «heiligen» gebraucht wird: nigdasch
(so III. Mose 10, 3; IV. Mose 20, 13; Kzech. 20, 41; 28, 22.28
und an andern Stellen). An der erstgenannten Stelle heisst es:

Die mir nahe stehen,
an ihnen heilige ich mich?)
und vor dem ganzen Volk verherrliche ich mich ?).

1)y Zircher Ubersetzu_ng: «erweise ich mich heilign».

2) Hier wird, wie an zahlreichen andern Stellen, deutlich, wie nahe
der Begriff der «Herrlichkeit» (kabod) mit dem der Heiligkeit zusammen-
gehort. Eine umfassende Darstellung der Heiligung miisste deshalb diesen
ebenfalls entfalten. Siehe Ragnar Asting, a.a.O. 5. 19—21.



— 142 —

Diesen Sinn hat auch noch die erste Bitte des Vater-Unsers:
Geheiligt werde Dein Name (Mt. 6, 9; Lk. 11, 2).

Die «Heiligkeit Gottes» ist also nicht einfach «sein Weseny,
sie ist nicht eine ontologische Seins-Aussage, so gewiss Gott auch
in diesem Sinne ¢heilig ist». Sie spricht vielmehr im Stil der alt-
testamentlichen Offenbarungsrede von dem, was Gott an dem
Volke tut. Nach israelitischem Denken ist ja nur das wirklich,
was wirkt1).

Wir konnen hier den religionsgeschichtlichen Weg, den die
Vorstellung durchlaufen hat, nicht im einzelnen verfolgen. Mag
auch sie vielleicht urspriinglich noch naturhafte Ziige an sich
getragen haben, sie hat in dem uns zugénglichen Schrifttum diesen
Charakter deutlich zugunsten des heilsgeschichtlichen abgestreift.
Diese «Entwicklung» hat ihre Parallele auch an dem Begriff, der
die Briicke zwischen Gottes und des Volkes Heiligkeit bildet, an
der Vorstellung des «Bundes» Gottes mit Israel. Auch diese Vor-
stellung hat ihre naturhaften Grundlagen?). Aber sie wichst
sofort iiber diese hinaus. Der Bund am Sinai ist, das hebt ihn von
andern semitischen «Blutbiinden» ab, nicht eine blosse Selbst-
deutung der Israelstimme, nicht ein gegebenes mnaturhaftes
Verhiltnis, sondern geschichtliche Tat des einzigen Gottes. Jahwe
hat sich Israel gewihlt. Kr ist in freier, gottlicher Entscheidung
mit Israel in ein Bundesverhéltnis eingetreten. Mogen «die Gotter»
sein, was sie wollen, die «Seelen» oder «Seelenzentren» der Volker,
der Einzige Gott ist nicht so Israels Gott. Er hat sich Sein Volk
aus den Volkern «erkaufty.

So heisst es im Moselied nach dem Durchgang durchs Meer
(IL. Mose 15, 16):

Entsetzen und Angst stiirzt auf sie,
vor deines Armes (rosse erstarrten sie wie Stein..
Bis hindurchschritt dein Volk, HERR,

bis hindurchschritt dein Volk,
das Du erkauftest.

Dieser Loskauf, diese geschichtliche Wahl, ist zugleich seine
Heiligung (V. Mose 7, 6—11):

Denn ein heiliges Volk bist du dem HERRN, deinem Gott,
dich erwihlte sich der HERR, dein Gott,

1) Ragnar Asting, a.a. O. S. 21.
%) Johannes Pedersen, Israel. Its life and culture, Copenhagen 1926,
B 269 1



— 143 —

ihm ein Eigentumsvolk zu sein

aus allen Volkern, die auf der Fliache des Erdackers sind.
Nicht, weil ihr zahlreicher wiiret als andere Vélker,
hat der HERR sein Herz an euch gehéngt,

hat er euch erwiahlt,

— denn ihr seid das kleinste unter den Volkern —,
sondern, weil der HERR euch liebt

und weil er den Schwur héalt,

den er zuschwor euren Vitern,

darum hat euch der HERR

herausgefiihrt mit starker Hand

und dich losgekauft aus dem Hause der Knechtschaft,
aus der Hand des Pharao, des Kénigs von Agypten.
So wisse denn,

dass der HERR, dein Gott, der (wahre) Gott ist,

der zuverlissige Gott,

der den Bund hilt

und die Huld bewahrt denen,

die ihn lieben und seine Gebote halten,

bis ins tausendste Geschlecht,

dem aber, der ihn hasst,

insg’ Angesicht vergilt, ithn zu vertilgen.

Nicht Aufschub gibt er Seinem Hasser,

ins Angesicht vergilt er ithm.

Darum halte das Gebot, die Satzungen und die Rechtsspriiche,
die ich dir heute gebe,

dass du darnach tust!

Hier ist alles personales und geschichtliches Ereignis zwischen
Gott und Seinem Volk. Die ganze alttestamentliche Heilslehre
ist hier in den Gedanken des Bundes eingefangen. Nichts Natur-
haftes ist mehr zu erkennen. Heilig ist das Volk, weil Gott sich
ithm verbiindet, und heilig bleibt es, wenn es dieses Biindnis halt.

Damit bricht aber zugleich das Problem auf, das erst streng
genommen das der Heiligung im spédtern Sinne ist. Betont ist in
der eben zitierten Stelle, dass die Bundschliessung das «Halten
der Gebote» nach sich ziehe. Heilig ist also das Volk nicht nur,
weil es von Gott geheiligt ist. Diese Selbstheiligung Gottes an
Seinem Volk schliesst in sich, dass auch dieses die Folgerung
aus Seiner «Heiligkeit», die in der Heiligkeit Gottes griindet,
ziehe. Thren «klassischen» Ausdruck hat diese Konsequenz gefunden
in der Stelle des dritten Buches Mose 19, 2:

Werdet heilig,
denn heilig bin ich,

der HERR,
euer Gott!l)

1) Vgl. IIL. Mose. 11, 44 f.; 20, 7 und 26.



— 144 —

Dieser Satz enthilt die Heiligungsbotschaft der ganzen Schrift
in nucel). Es ist nicht von ungefihr, dass dieses Wort als Motiv-
wort auch der neutestamentlichen Heiligungsforderung im ersten
Petrusbriefe (1, 16) aufgenommen und bestédtigt wird. Hs zieht
sich also ein grosser Bogen heriiber von den alttestamentlichen
Heiligungsaussagen zu denen des Neuen Testaments.

Ehe wir uns aber diesen zuwenden diirfen, sind noch zwei
gegensitzliche Heiligungsaussagen zu besprechen, die in schérfster
Form die beiden Moglichkeiten richtiger und abwegiger Deutung
der alttestamentlichen Heiligungsbotschaft aufzuzeigen geeignet
sind. .

Im Buche des Propheten Jesaja tritt uns eine Kennzeichnung
Gottes entgegen, die geeignet ist, die Beziehung von Heiligung
und Gemeinde erst restlos aufzuhellen. Gott heisst hier plotzlich
«der Heilige Israels» (qedosch jisrael ) ?). Der Ausdruck ist auffillig,
weil er die Sonderung, die in dem Begriff der Heiligkeit Gottes
liegt, aufhebt und Israel eben mit dieser Heiligkeit in Beziehung
setzt. In dem Ausdruck ist also mitgesetzt, dass Israel das Volk
des heiligen Gottes, Sein heiliges Volk ist. Procksch sieht in der
Verwendung des Ausdrucks bei Proto- und Deuterojesaja aller-
dings einen bedeutsamen Unterschied. Wahrend bei Protojesaja
der Gedanke vorwiegt, dass Jahwe «der Heilige Israels» sei, weil
er sein Richter ist, der alles Unheilige aus Seinem Volke ausmerzt
und den Rest ldutert, ist bei Deuterojesaja der ungeheure Schritt
vollzogen, der den Zusammenhang von Heil und Heiligkeit her-
stellt. «Der Heilige Israels» hat nunmehr sein Gericht vollzogen;
hinter dem Gericht aber steht als letztes Ziel die Erlosung Israels. . .
Als «der Heilige Israels» ist Jahwe Israels Schopfer (41, 20; 45, 11)
und Hrloser (41, 14; 43, 3.14; 47, 4)3). Diese Beobachtung diirfte
fir das geschichtliche Verstdndnis durchaus zutreffend sein. In
unserm Zusammenhang darf aber vielleicht noch weiter gefragt

1) Mit dieser Herleitung dieser Grundanschauung von der Heiligung des
Gottesvolkes ist implizit gegeben, dass sie nicht «gesetzlich» im spétern
Sinne gedeutet werden darf. Sie wird ja 20, 8 und 20, 26 damit begrindet,
dass Jahwe «sie heiligen willy. Die Deutung Astings, a. a. O. S. 50 und 242,
die ins Gesetzliche abgleitet, siecht zu wenig auf den Tenor des ganzen
«Heiligkeitsgesetzes».

*) Dieser Ausdruck ist dem Jesaja-Buche, und zwar auffilligerweise
Proto- und Deuterojesaja, eigentiimlich. Die Stellen, wo er sonst noch
erscheint, sind von Jesaja abhiingig. Siehe dazu und zum folgenden Procksch,
a.a. 0, S.93 f.

) Procksch, a.a.O. S. 94.



— 145 —

werden: Ist dieser «Gegensatz» sachlich nicht als eine Einheit
. zu betrachten ? Ist nicht eben dies die Einheit in allem heilsge-
schichtlichen Handeln Gottes, und darum sowohl in seinem ge-
richtlichen wie in seinem Erlésungshandeln, dass er «sich heiligt»
an seinem Volke, dass er sich verherrlicht in der Verwirklichung
seiner Herrschaft ? Es ist eben der tiefste Sinn aller biblischen
Heiligungsaussagen, dass es in ihnen nicht um die Aufgipfelung
der menschlichen Heiligkeit geht, sondern darum, dass Gott in
seiner Schépfung, in der «Heimholung der Welt», zu seinem Ziele
kommt 1).

Das gefahrlichste Gegenspiel zu diesem Urverstdndnis bibli-
scher Heiligung bildet nun die andere Haltung, die sich ebenfalls
als Auslegung der biblischen Heiligungsaussagen versteht. Es ist
die Haltung, die der Apostel in Rém. 10 als den titanischen Ver-
such brandmarkt, die «eigene Gerechtigkeity an der Stelle der
gbttlichen aufzurichten.

Wir diirfen uns allerdings die Auseinandersetzung mit dem,
was wir in der christlichen Theologie die «gesetzliche» Haltung
nennen, nicht dadurch erleichtern, dass wir uns vom Pharisier,
der sie am reinsten vertritt, ein zu schablonenhaftes Bild machen.
Auch der Pharisier, ja, gerade er, will «die heilige Gemeinde»
herstellen. Wenn Leo Baeck?) recht hat, so bedeutet das Wort
parusch, «abgesondert», von dem der Name der Phariséer, hebriisch
peruschim, araméisch perischin, abgeleitet ist, im alten Midrasch
der Schule Akibas?) selbst, was im biblischen Hebriisch mit
gadosch, «heiligy wiedergegeben wird. Eben III. Mose 19, 2
wird hier in den Satz iibertragen: «lhr sollt peruschim sein!»
Dann wiirde mit dem Namen «Peruschim» zum Ausdruck ge-
bracht?), dass die Pharisder sich als wahre Gemeinde Israels be-
trachteten, als das heilige Volk, das Gottesvolk schlechthin. Das

1) In tiefster Weise kommt dieses Mysterium des heilsgeschichtlichen
Handelns Gottes zum Ausdruck im Gedanken vom «heiligen Rest», der
gerade nicht zum Ausdruck bringt, dass nur ein kleiner Teil des Gottes-
volks auf Grund seines Verhaltens gerettet wird, sondern ins Licht setzt,
dass je und je Gott es ist, der durch Seine Wahl heiligt. Siehe dazu jetzt
Hentrich, Th. Wh. zum N.T. IV, S. 207 ff. Ganz deutlich wird dieser Ge-
sichtspunkt bei Paulus, Rom. 9—11. Siehe dazu Schrenk, Ebenda S. 215 ff.

%) Leo Baeck, Die Pharisier. Ein Kapitel judischer Geschichte. Berlin,
Biicherei des Schocken Verlags 6, 1934, S. 7 ff.

%) Siphra zum III. Buche Mosis.

1) Ob die Bezeichnung zuerst von Gegnern oder von den Pharisiern
selbst gebraucht wurde, ist nicht auszumachen; siehe Baeck, a.a. O. S. 10.



— 146 —

Neue ist nicht, dass sich die Phariséier als «die Heiligen» wissen,
das Neue ist nicht einmal, dass sie damit eine Scheidung zwischen
wahrer und abtriinniger Gemeinde in Israel vollzogen, das Neue
ist vielmehr, dass sie diesen Anspruch «gesetzlich» begriindeten.
Ihr Anspruch beruht auf dem eigenen Werk, auf ihrer Selbst-
Heiligung. Sie begriindeten ihr «Kirche»-Sein damit, dass sie, im
Gegensatz zum gesetzlos lebenden Am ha-arezl) (Joh. 7, 49), das
Gesetz genau beobachteten.

Damit ist aber eine folgenschwere Verdnderung eingetreten.
Das Volk ist jetzt nicht mehr darum heilig, weil es von Gott ge-
heiligt wurde, weil Gott sich in ihm selbst heiligen und wverherr-
lichen will, sondern heilig ist die Gemeinde, weil sie «das Gesetz
besitzt»: «Geliebte (Lieblinge Gottes) sind die Israeliten», sagt der
berithmte Martyrerrabbi Akiba, «denn sie haben ein kostbares
Gerit (das Gesetz) erhalten» (Pirqe Aboth III, 14).

Daraus ergibt sich die klare Folgerung: Das Volk ist heilig,
«soweit es das Gesetz hilty. Hs kommt weiter hinzu der verhédngnis-
volle Gesichtspunkt des «Verdienstes». Das Urteil Gottes tiber
jeden Menschen — hier wird der Hinzelne als solcher wichtig —,
richtet sich nach seinen «Verdienstenn.

Es gilt jetzt die grosse Weisung desselben Akiba: «Heil euch,
Israel, wer reinigt euch, und vor wem reinigt ihr selbst euch ?
Es ist euer Vater im Himmel!» (Joma 85 0)2).

Das ist bei aller glutvollen Hingabe zur Heiligung, die aus
der «Gesetzesfreude» erwéchst3), doch nicht weniger als die Um-
kehrung des urspriinglichen israelitischen Heiligungsgedankens.

Es ist deshalb von unerhérter Bedeutung, dass die Verkiindi-
gung der neuen Gemeinde, die ihren Ursprung auf das Kerygma

1) Eigentlich «das Landvolk» im Talmud die Bezeichnung des un-
wissenden und deshalb ungesetzlich lebenden Juden im Gegensatz zum
gelehrten und deshalb gesetzestreuen Juden.

?) Hermann Cohen zitiert diesen Satz in seiner Religionsphilosophie
«Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentumsy, 2. Auflage, Kauff-
mann, Frankfurt a. M. 1929, S. 260, um damit die christliche Heiligungs-
lehre zu widerlegen. Trotzdem er aber die Moglichkeit freilegen will, «dass
der Mensch der Selbstheiligung méchtig werden» koénne, bestreitet er ent-
schieden, dass die judische Frommigkeit «Selbstgerechtigkeit» bedeute
(8. 261). Es ist dem grossen Neudeuter der rabbinischen Tradition durchaus
zuzugeben, dass die christliche Polemik das Problem oft zu einfach gesehen
hat. Ks darf aber auch nicht {ibersehen werden, dass Cohen selbst die Texte
oft tiberinterpretiert, dass er vor allem den Begriff des « Verdienstes» idealisiert.

%) Siehe dazu Leo Baeck, Das Wesen des Judentums, 6. Auflage,
Kauffmann, Frankfurt a. M. 1932, S. 297.



— 147 —

Jesu zuriickfithrt, nicht an dieses «Ideal» der sich selbst heiligenden
(lemeinde ankniipft, sondern radikal zu der Urverheissung an
das Gottesvolk zuriickkehrt.

Im synoptischen Zeugnis iiber Jesus erscheint die
Heiligungsterminologie zwar nur an ganz wenigen Stellen. Und
auch die Gemeinde des neuen Bundes wird nur am Horizont, in
den Zukunftsaussagen, sichtbar. Wenn es auch durchaus wahr-
scheinlich ist, dass die Logien von Matth. 16, 18 und 18, 17, die
in der ganzen synoptischen Uberlieferung allein explizit von der
«Hkklesia» sprechen, auf Jesus selbst zuriickgehen'), so ist doch
deutlich, dass die Situation fiir Jesus eine vollig andere ist, als
fiir die spétere Urgemeinde und fiir Paulus. Vor Jesu Blick steht
das nahe Reich. Das bedeutet aber, dass fiir ihn vorerst einfach
Israel das Gottesvolk ist. Es ist das Richtige an der Darstellung
Kiimmels, dass in der Wahl der Zwolf noch eindeutig der Anspruch
auf ganz Israel, die Ausrichtung seiner Predigt auf das ganze
Volk sichtbar wird ?). Zwar wird schon eine Scheidung zwischen
Israel und «Israely erkennbar. Nicht alle werden selig gepriesen,
«die personliche Gehorsams- und Glaubensbindung» an Jesus ist
Bedingung fiir das Eingehen ins Reich?®). Aber die Scheidung ist
noch nicht streng vollzogen. Kirche im strengen Sinne gibt es
erst, nachdem Israel als Volk seinen Messias verworfen hat und
also der Hereinbruch des Reiches «sich hinauszogert»?). In Jesu
Kerygma aber steht noch durchaus das Reich in der Mitte. Von
ithm handelt auch die Heiligungsbitte des Vater-Unsers, die sich
ganz auf der Linie der altisraelitischen Heiligungserwartung bewegt.

« Geheiligt werde Dein Name» heisst durchaus nicht, was der
fromme Beter von heute zumeist in diese Bitte legen mag, ndmlich,
dass Gottes Name durch unser Verhalten geheiligt werden moge,

1) Uber die Frage, ob Jesus schon von ¢seiner Kirche» sprach, das
heisst, ob Matth. 16, 18 ein echtes Jesus-Logion sei oder nicht, siehe jetzt
den Forschungsbericht in dem wertvollen Buche von Pére Braun, O.P.,
Neues Licht auf die Kirche, Benziger, Einsiedeln 1946, S. 59 ff. Die These
der Unechtheit vertritt Werner Georg Kriimmel in seiner sehr sorgféiltigen
Untersuchung «Kirchenbe griff und Geschichtshewusstsein in der Urgemeinde
und bet Jesus». Symbolae Biblicae Upsalienses I, Uppsala und Ziirich 1943,
S. 32 ff.

%) So Kiummel, a.a. 0. S. 31.

%) So Kiimmel, a.a. 0. S.28.

4) Das hat seinerzeit Erik Peterson in seiner kleinen Schrift «Die
Kirche», Beck, Miinchen 1929, S.3 ff., richtig gesehen, wenn auch nicht
alle in ihr vorgetragenen Thesen und Folgerungen haltbar sind.



— 148 —

sondern ganz im Sinne des erwédhnten Niphal, dass Gott durch
sein machtvolles Eingreifen sich selbst an Seinem Volke heiligen
moge. Es ist eine Parallelbitte zu der um das Geschehen des gott-
lichen Willens auf Erden. Die drei ersten Bitten erflehen dasselbe,
den Hereinbruch des Reiches, Seiner vollkommenen Herrschaft.

Aber, wie spiter wirklich in der Kirche, so ist jetzt schon
in Jesus und Seinem heilsméchtigen Tun etwas von der Gottes-
herrschaft gegenwirtig. Und diese Gegenwart der Reichskrifte in
Seiner Person findet ihren Ausdruck auch in der Bezeichnung
Jesu als des «Heiligen Gottes». Es diirfte nicht von ungefihr
sein, dass diese seltene Kennzeichnung im synoptischen Bericht
gerade im Zusammenhang mit der Uberwiiltigung der dimonischen
Gewalten erscheint (Mark. 1, 24; Luk. 4, 34). In dem heilsgeschicht-
lichen Krieg, im Sieg iiber die Dédmonen, sieht Jesus die dynamis
des Reiches in Seiner Person am Werke.

Wenn ich durch den Geist Gottes die Didmonen austreibe,
so ist ja das Reich Gottes zu euch gekommen,

kann er Matth. 12, 28 erkldren?).

Das ganze Handeln Jesu erhélt von hier aus eine tiefere
Bedeutung. Es ist im wortlichen Sinne eine «vorldufige» Mani-
festation der Reichswirklichkeit, ohne dass dadurch der streng
«zukiinftige» Charakter der Gottesherrschaft in Frage gestellt
wiirde. Damit ist aber auch eine vorliufige Erfiilllung der ersten
Vater-Unser-Bitte gegeben. In Jesus geschieht, was jenes Niphal
von der Selbstheiligung Gottes meinte.

Mogen deshalb auch die spezifischen Termini der alttestament-
lichen und spédtern neutestamentlichen Heiligungsbotschaft nur
spéarlich erkennbar werden, die Sache ist da.

Daraus erklirt sich nun auch die radikale Gehorsamsforderung
Jesu in seiner Jiingerunterweisung. Seine Forderung ist nicht der
schwirmerische Fanatismus des blossen Eiferers?), noch der Griff
nach der abstrakten Urreinheit hinter «der Wolke iiberm Bergn»,
der Jesum noétigte, die Menschen grausam zu iiberfordern3). Seine

1) So iibersetzt richtig die Ziircher Ubersetzung. Siehe dazu Werner
Georg Kiimmel, Verheissung und Erfullung. Untersuchungen zur echatolo-
gischen Verkiindigung Jesu. Abhandlungen zur Theologie des Alten und des
Neuen Testaments 6. Majer, Basel (jetzt Zwingli-Verlag, Ziirich) 1935, S. 64.

®) Dargestellt in Ibsens Brand.

3) Das Missverstindnis Martin Bubers in seinem Aufsatz « Phariséder-
tum» in «Kampf um Israel», Schocken Verlag, Berlin 1933, S. 123 f.



— 149 —

Forderung ist einfach die Forderung des wirklichen Gehorsams.
Sie meint einfach die Realisierung der Gottesherrschaft im Tun
des Menschen. Seine Weisungen bringen nicht eine neue «Ethiky,
weder eine autoritative, noch eine idealistische, noch eine der
Werte!). Gerade das uns Befremdliche ist fiir sie konstitutiv, dass
Jesus voraussetzt, dass fiir den, der Gott gehorchen will, Sein
Wille unmittelbar einsichtig sei.

Die kasuistische Gesetzesdeutung dagegen ist mnicht, wie
Buber sie versteht, die Einfiihrung des gottlichen Gebotes ins
gelebte Leben, sondern Flucht vor Gottes Anspruch, Ausdruck
des schon vollzogenen Verrats. Die Antithesen der Bergpredigt
(Matth. 5, 20 ff.) sind deshalb nicht ein Ubergesetz. Sie wollen
nur aufzeigen, dass der Gehorchende weiss, was Gott von ihm
will. Sie umschreiben die Einsichtigkeit seines Gebotes und die
Ganzheit des Gehorsams. Der Jiinger ist nicht der erschrockene
Sklave eines unberechenbaren Despoten, sondern der zu Gottes
Heil Gerufene, dem ebenso die Seligpreisungen (Matth. 5, 2 ff.)
gelten, der Sorgelose, der «zuerst nach dem Reiche Gottes und
Seiner (Gottes) Gerechtigkeit trachtet» (Matth. 6, 33) und deshalb
aller Angst ledig sein darf.

Das verborgen-messianische Handeln Jesu und seine Forde-
rung an seine Jiinger zeigt also, ohne dass die Terminologie das
unmittelbar deutlich machte, dieselbe Grundbeziehung von Gottes
Selbstheiligung und Gottes Volk wie die alttestamentlichen Heili-
gungsaussagen, nur dass alles gottliche Handeln in Jesu Tun
konzentriert und die HEntscheidung des alten Gottesvolkes vor-
liufig noch undurchsichtig ist 2).

Ganz eindeutig liegt die Beziehung von Heiligung und Ge-
meinde bei der Urgemeinde von Jerusalem. Sie weiss sich
sofort nach Pfingsten als die heilige Gemeinde der Endzeit. Ja,
es ist dusserst wahrscheinlich, dass die Kennzeichnung der Kirche
und, davon abgeleitet, die der einzelnen Christengemeinden als
hoi hagioi, «die Heiligen», auf die Selbstbezeichnung der Urgemeinde
von Jerusalem zuriickgeht, der dieser Name zu einer Zeit noch

1) Rudolf Bultmann, Jesus. Deutsche Bibliothek, Berlin, o. J., S. 69 ff.

®) Zu der sehr schwierigen ¥rage, inwiefern diese Sachlage auch an
der synoptischen Uberlieferung von Jesus als dem Geisttriger der Endzeit
aufzuhellen wire, zugleich zu der hier, was die Gemeinde angeht, gesetzten
Grenze, vgl. Wilhelm Michaelis, Reich Gottes und Geist Gottes nach dem
Neuen Testament. Reinhardt, Basel 1930, S.9—18. _



— 160 —

anhaftet, da er langst auch fir andere, heidenchristliche Gemeinden
im Gebrauch war?).

Das Neue an dieser Selbstbezeichnung ist nun aber, dass die
Gemeinde sich nicht einfach als die dussere Fortsetzung des Gottes-
volkes so charakterisiert, sondern auf Grund von Ereignissen, die
schon Gaben der Endzeit vorweggeben. Durch die Auferstehung
und die Erhohung ist Jesus der heimliche Herrscher geworden 2).
Die Glaubigen haben an Pfingsten den Geist empfangen. Darum
sind sie die «Heiligen», «Gerechten» und Auserwihlten der apo-
kalyptischen Erwartung, «die Heiligen des Hochsten» von Daniel
7, 18. Dieses Selbstbewusstsein bestétigt auch die Apostelgeschichte,
wenn sie 18, 22 die Christenheit einfach als die Kirche (die ekklesia)
bezeichnet. Beides ist hier von entscheidender Bedeutung: Einer-
seits hélt die &lteste Gemeinde streng an der Kontinuitdt mit
Alt-Israel fest. Anderseits begriindet sie ihren Sonderanspruch in
den eschatologischen Heilsgeschehnissen in Christus. Man kann
fragen, ob man so weit gehen darf, wie Kiimmel geht, der erklart:
«Die kommende Gottesherrschaft ist also in der Gemeinde der
hagiot schon angebrochen.» Aber richtig ist sicher sein Nachsatz:
«In diesem Kreise von Menschen ist durch dags Wissen um die Auf-
erstehung Christi und durch die Gabe des Geistes die verheissene
Gemeinde der Endzeit schon geschaffen worden?).»

Tatsichlich ist der Charakter der ekklesia auch bei Paulus
dieser: Die Glieder der Heilsgemeinde heissen wie die Urgemeince
«die Heiligen», wie dies die Briefeingéinge?) beweisen. Auch bel
Paulus wird einerseits die Kontinuitdt mit Israel betont (Gal. 3, 29;
4, 21 ff.; Rom. 4), andererseits aber nun auch, wie nirgends sonst
vorher, die radikale Verdnderung herausgestellt, die Grund und
Sinn des Geheiligt-, und das heisst Gemeindeseins ist! Was die
Christen sind, das sind sie durch ihr In-Christo-Sein.

Diese Formel ist in ihrer Bedeutung bekanntlich sehr um-
stritten. Mir will aber scheinen, dass alle individualistischen Er-

1) Paulus spricht von der Urgemeinde so I. Kor. 16, 1; II. Kor. 8, 4;
9, 1.12; Rém. 15, 25.26.31. Sieche dazu Kiimmel, Kirchenbegriff S. 16 ff.

%) Das ist an der Deutung Oskar Cullmanns in seiner Schrift «Konigs-
herrschaft Christi und Kirche im Neuen Testament», Theologische Studien
Heft 10, Zollikon-Ziirich 1941, richtig, auch dann, wenn seine Schluss-
folgerungen tiber den Sondersinn der Formel «Koénigsherrschaft Christi»
nicht in gleicher Weise gesichert sind.

%) Kiimmel, Kirchenbegriff S. 18.

4) Rom. 1, 7; I. Kor. 1, 2; II. Kor. 1, 1; Phil. 1, 1; Kol. 1, 2.



— 151 —

klarungen versagen. Sie meint weder eine mystische Unio, auch
nicht im Sinne des lokalen Sichbefindens im pnreuma (Geist), das
nach Deissmann mit Christus in eins zu setzen wire!), noch weniger
ist moglich, sie als geistig-psychische Bewusstseins-Aussage zu er-
klaren im Sinn: Der Christ hat sein geistiges Bewusstseins-Zentrum
in eine andere Person verlegt ?), sie ist vielmehr eine streng heils-
geschichtliche Aussage: Die Christen sind durch Glauben und
Taufe hineinversetzt in den Wirkkreis der Heilsereignisse?). «In
Christus sein» heisst: darunter gestellt sein, dass Christus fiir uns
gestorben, auferstanden und jetzt unser Herr ist. Das Unerhorte
ist damit gesagt, dass es jetzt Menschen gibt, an denen ein Ge-
schehen wirksam ist, das sie schon mitten in der Welt der Welt
entnimmt. Die Gottesherrschaft ist zwar noch nicht da, aber es
gibt schon Reichsboden mitten in der Welt, es gibt heilige Gemeinde
— ja, noch mehr: diese Gemeinde ist nicht bloss vorgezeichnet
fiir das Reich, sie besitzt schon Gaben der zukiinftigen Welt.
Das vollig Nicht-Programmgemaésse ist geschehen: Der Geist kam
iiber sie noch vor der Parusie. Das heisst aber, da der Geist nicht
«etwas» ist, sondern Gottes handelnde Gegenwart: Gott ist «in-
mitten seiner Gemeinde» wie einst in der Lade, wie einst im Zelt,
wie einst durch alle die Heiligungszusagen im alten Bunde, nur
jetzt viel dringender, gespannter, aufs vollig verwandelnde Ende
ausgerichtet.

Um die hier entscheidenden Vorginge voll zu umschreiben,
wire nun das ganze reiche Bildmaterial zu entfalten, das ins-
besondere im paulinischen Schrifttum die Annahme und Ver-
wandlung der Gemeinde umschreibt: Der forensische Begriff der
Rechtfertigung, die immer noch halb rechtlichen Bilder der An-
nahme an Sohnesstatt, des Loskaufs, der Versohnung, die weitern
der Befreiung, Rettung, das von der ersten Schépfung hergenom-
mene der «neuen Kreatur», das dusserst problematische der Neu-
geburt und endlich auch das der Heiligung4).

1) Adolf Deissmann, Die neutestamentliche Formel «in Christo Jesu»,
Marburg 1892. Derselbe, Paulus, 2. Auflage, Mohr, Tiibingen 1925, S. 111 ff.

%) So Karl Heim in einer ungedruckten Vorlesung {iber den Rémerbriet.

3) Siehe jetzt auch Brnst Percy, Der Leib Christi (Soma Christu) in
den paulinischen Homologumena und Antilegomena. Lunds Universitets
Arsskrift. N. F. Avd. 1, Bd. 38, Nr. 1, 1942, S.18—43.

4) Wir miissen es uns leider versagen, hier diesen ganzen Beziehungs-
reichtum zu entfalten. Besonders kriftig ist die Verbundenheit und Zusam-
mengehorigkeit dieser Vorginge herausgearbeitet bei Adolf Schlatter, Die



— 152 —

Auch die Heiligung ist, in einem ganz bestimmten Sinne, ein
Parallelbegriff der Rechtfertigung, nur dass das Bild nicht gericht-
lichen Zusammenhingen entstammt, sondern kultischen und in
seiner Verwendung weit iiber beide Bilder hinausfiihrt.

Auch die Heiligung der Gemeinde ist, wie die Rechtfertigung,
im einen Sinn des Wortes, ein durch die Einverleibung in die
Gemeinde abgeschlossener Akt. I. Kor. 6, 11 kann Paulus, nachdem
er eine Reihe grober Siinder (Unziichtige, Ehebrecher, Weichlinge,
Homosexuelle, Diebe usw.) aufgezihlt und erkldrt hat, dass solche
Gottes Reich nicht ererben kénnen, sagen:

Und solche waret ihr zum Teil.

Aber, ihr wurdet reingewaschen,

aber, ihr wurdet geheiligt, :

aber, ihr wurdet freigesprochen (gerechtfertigt)

durch den NAMEN des HERRN JESUS
und durch den Geist unseres Gottes.

Man darf sich durch die Aufzdhlung der frithern Laster keines-
wegs dazu verleiten lassen, das edikavothete, «ihr seid gerecht-
gesprochen worden», hier plétzlich umzudeuten in ein: «Ihr seid
gerechtgemacht worden», wodurch man mit Asting auch genétigt
wiirde, die Heiligung dahin zu deuten, dass sie eine «neue gottliche
Wesenheit erhalten» hétten?!), so dass sie alle heilig im ethisch-
realistischen Sinne wiéiren.

Wie das «IThr wurdet abgewaschen» zeigt, ist aber an die Taufe
zu denken, die in den Stand «in Christus» versetzt. Der « Realismus»
der Aussage besteht nicht darin, dass in den Christen hinfort eine
neue okkulte Substanz vorhanden wire, sondern vielmehr in der
dynamis der Gotteskraft, die sie unter die Wirkkraft der Heils-
ereignisse in Christus stellt und so ihr ganzes weiteres Leben be-
stimmt. HEs handelt sich auch, trotz der kultisch-sakramentalen
Hintergriinde, um mehr als eine bloss kultische Aussage, es geht
um eine eschatologische Bestimmung: Sie befinden sich jetzt
schon, mit dem Hebréerbrief (6, 5) zu reden, im Kraftfeld, da man
«das herrliche Wort Gottes vernimmt» und «die Krifte des zu-
kiinftigen Aeons schmeckt». Dass hier so Taufe, Heiligung und
Rechtfertigung in eins gesetzt erscheinen und durch Aoriste um-

Theologie der Apostel, 2. Auflage, Stuttgart 1922, S. 298 ff. Zum Begriff
der Wiedergeburt, der nicht zur genuin paulinischen Terminologie gehort,
siche die Arbeit von Albert Lindenmeyer, Regeneratio, Kirchliche Zeit-
fragen, Heft 5, Ziuirich 1943.

1) Ragnar Asting, a.a. 0. S. 213 f.



— 153 —

schrieben sind, zeigt an, dass so, geschichtlich-dynamisch-eschato-
logisch, nicht naturhaft, auszudeuten ist.

Mogen, wie wir gesehen, im Heiligkeitsgedanken urspriinglich
noch primitive Substanzvorstellungen stecken, mag in der Myste-
rienterminologie etwa von Roém. 6 noch naturhaftes Formelgut ver-
wertet sein, Paulus entgiftet diese Sprache vollig dadurch, dass er in
ihr die Heilstat Christi, also ein geschichtliches Ereignis, verkiindet.

Hier gilt der strenge Deutekanon von I. Kor. 1, 30:

Von Thm aber kommt es, dass ihr in Christus Jesus seid,
der uns von Gott her geworden ist

zur Weisheit,

zur Gerechtigkeit

und zur Heiligung
und zur Erlésung.

Die Heiligung ist, wie die Gerechtsprechung und der Loskauf,
Gottes Tat in Christus. Der Mensch hat keinen «Ruhm». Er ist
nicht heilig, weil er an sich selbst heilig wire, er ist es, weil es
Christus ist und jeder Christ in Thm.

Dieses Heiligsein der Kirche wird noch weiter vertieft durch
andere Bilder, die zugleich mehr als «blosse Bilder» sind:

Die Kirche ist jetzt selbst der wahre Tempel:

Wisset ihr nicht, dass ihr (jetzt) Gottes Tempel seid,
und dass der Geist Gottes unter euch wohnt.

Wenn einer Gottes Tempel verdirbt (durch Parteigezink!),
so wird den Gott verderben.

Denn der Tempel Gottes ist heilig,
und der seid ihr! (I. Kor. 3, 16—17.)

Uralte Vorstellungen von der Wohnung Gottes unter der
Gemeinde, wie die von Seiner Lade, die man nicht ungestraft
beriihrt, sind hier lebendig und zugleich iiberboten. Die Wohnung
Gottes ist jetzt die Gemeinde selbst, weil Gottes Geist in ihr am
Werke ist. Nicht ein Kultraum, nicht ihre «Kirchen» — sie be-
sassen ja noch keine! — gind jetzt «der heilige Ort», sondern die
Gemeinde selbst.

Verwandt und zugleich in seinen gnostischen Beziigen anders
gewendet ist das Bild, das scharf und eindeutig erst in den Spit-
paulinen erscheint. Die Gemeinde ist selbst Christi Leib. Schon
in seiner vollig unmythischen Form (1. Kor. 12) ist dieses Gleichnis
so gewendet, dass nicht die Glieder den Leib aufbauen, sondern
Christus selbst konstituiert seinen Leib (I. Kor. 12, 13; Rom. 6, 3 ff.).
Strenger noch erscheint diese Einheit der Kirche mit Christus im

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1047. 11



— 154 —

Kolosser- und Epheserbrief!). Die Kirche ist «Sein Leib», ja mehr,
«sein pleromay, «die Fiille dessen, der alles in allen erfiillt» (Eph. 1,
23 f.). Was in der Gnosis die Aeonen sind, die mit zu den Kraft-
ausstrahlungen der Gottheit gehéren, das wird hier von der Ge-
meinde gesagt: sie ist «die Fille des Christus», in ihr erst sind
seine Krafte voll, ist er — wenigstens einst in der eschatologischen
Vollendung — der «Eine vollkommene Mann (Eph. 4, 13).»

Thre Erfillung aber griindet nicht, wie in der Gnosis, auf
einer metaphysischen Wesenseinheit des Erlosers mit den Erlosten,
sondern auf dem Mysterium, das der Apostel dort, wo er es als
das Urbild menschlicher Ehe verwertet, «gross» heisst: Von Chri-
stus wird als Vorbild gesagt, dass Er

die Kirche geliebt

und sich fir sie dahingegeben hat,

dass Er sie heilige,

sie reinigend durch das Wasserbad im Wort,

damit er selbst sich so die Kirche darstelle,

herrlich, ohne Flecken, ohne Runzel oder adhnliches,
vielmehr heilig und ohne Fehl (Eph. 5, 26—27. 32)32).

Wir koénnen hier die Tiefen dieses Geheimnisses nicht aus-
messen. Es muss uns gentigen, daran zu erkennen, dass die Heiligung
ganz in Christi Liebe griindet, und zwar konkret in seiner Liebestat!

1) Die neueste Diskussion des Problems haben vor allem angeregt die
beiden Forscher Heinrich Schlier und Ernst Kdsemann, beides Schiler Rudolf
Bultmanns. Sie erklaren die Leib-Christi-Vorstellung der Spatpaulinen aus
dem gnostischen Aion-Urmensch-Mythos, nicht ohne in dieser Erklirung
auch unter sich wieder zu varneren. Siehe Schlier, Christus und die Kirche
im Epheserbrief, Tibingen 1930. Kdsemann, Leib und Leib Christi. Beitrédge
zur historischen Theologie 9, Tibingen 1933. Kritisch haben sich zu dieser
These gedussert Ludwig Deimel, Leib Christi. Freiburg im Breisgau 1940.
Ernst Percy, a. a. O, 8. 47 ff. Stig Hanson, The Unity of the Church in the
New Testament. Acta Seminarii Neotestamentici Upsaliensis X1V, Uppsala
1946, S. 113 ff. In der Form, in der Schlier und Késemann ihre Hypothese
vortragen, ist sie unhaltbar. Mir will scheinen, dass die vorsichtig abwégende
Beurteilung des Irklirungsversuches, die Alfred Wikenhauser in seinem
Buche «Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Paulus»,
Miinster i. W. 1937, S. 224 ff., besonders S. 239, gibt, derin dem Urmensch-
Erloser-Mythos eine Parallele zu der paulinischen Vorstellung anerkennt,
auch terminologische Beeinflussung fiir méglich hélt, aber dennoch den
theologischen Gehalt des paulinischen Kerygma vom Leibe Christi nicht
aus der Gnosis ableiten will, der Sache gerechter werde als die Versuche
einer radikalen Abweisung dieser Erkldrung.

) Mit diesem Zitat will ich nicht etwa der Ableitung der Vorstellung
vom Leibe Christi aus dem Bilde der Kirche als dem Eheweib des Christus
beipflichten, die Odo Casel in seiner Rezension des Buches von Kisemann
mm Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft XTIT, 1935, S. 290 ff. vertritt. Zur
Kritik dieser These siehe Wikenhauser, a.a. Q. S. 231.



— 1556 —

Dennoch wére es ein Kurzschluss, der genau so den Strom
unterbidnde, wie jeder Kurzschluss im natiirlichen Bereich, wenn
wir aus solchen und andern «aoristischen» Aussagen nun die per-
fektionistische Deutung ableiten wollten, die etwa die Pfingst-
bewegung oder, hier in unserer Gegend, der bekannte Evangelist
Fritz Berger!) in sie eingelesen haben. So richtig es ist, die Aus-
sagen tiber die geschehene Heiligung ernst zu nehmen, so ver-
héingnisvoll ist es umgekehrt, einen falschen Heiligungsmoralismus
oder eine verkehrte «Ich-elender-Siinder»-Seligkeit durch eine
eingeitige Ausschlachtung der bloss begriindenden Aussagen
zu bekdmpfen und alle andern Aussagen unehrlich zu unter-
schlagen.

Es ist allerdings auch offen zuzugeben, dass die Stellen, die
von der Heiligung der Gemeinde in einem gegenwirtigen und zu-
kiinftigen Sinne sprechen, nicht so eindeutig sind, dass hier kein
Irrtum der Auslegung mehr moglich wire. s bleibt also fiir uns
vorerst eine offene ¥rage, ob wirklich auch von einer Durch-
Heiligung zu sprechen sei, wie vielfach diese Seite der Heiligung
von der schon vollzogenen Heiligung unterschieden wird.

Wie schwierig die Dinge hier liegen, zeigen gleich die Belege,
in denen ausdriicklich jenes Wort erscheint, das wir am ehesten
als Heiligung zu iibersetzen wagen diirfen: hagiasmos, das von
dem Verbum hagiazein (heiligen) abzuleiten ist. Gleich die Haupt-
stelle, I.Thess. 4, 3—7, ist voll exegetischer Tiicken. Ich muss
sie deshalb kurz durchgehen. Unter ausdriicklichem Riickverweis
auf frither gegebene Weisungen fiir den Wandel der Leser, fihrt
der Apostel fort:

Denn dies ist der Wille Gottes:
eure Heiligung (ho hagiasmos hymon )
dass ihr euch der Unzucht enthaltet,
dass ein jeder unter euch verstehe, sein Gefiss
in Heiligkeit (en hagiasmo) und Ehrbarkeit zu bewahren,
nicht in leidenschaftlicher Begehrlichkeit,
wie die Heiden, die von Gott nichts wissen,
dass niemand bei einem Geschiift sich Ubergriffe erlaube
oder seinen Bruder zu tbervorteilen suche,
denn der Herr ist Récher tber alles solches,
wie wir euch frither schon gesagt und bezeugt haben.
Denn Gott hat uns nicht zur Unreinheit berufen, sondern zur
Heiligung (en hagiasmo).

—_—

1) Fritz Berger, Von der iiberschwenglichen Gnade Gottes in meinem
Leben, Brenzikofen 1943, S. 203 ff.



— 156 —

An diesen Heiligungsaussagen ist verschiedenes unsicher. Ein-
mal ist nicht deutlich, ob die Forderungen (Enthaltung von Un-
zucht, Unredlichkeit im Handel usw.) das sind, was die Heiligung
ausmacht, oder ob in 4, 3 allgemein gesagt ist: Gott will (als Ziel)
die Heiligung, und darum darf der Christ nicht diesem Ziel zuwider-
leben. Ferner ist nicht klar, ob im Schlulsatz das en hagiasmo
wirklich heisst: zur Heiligung. Manche Ausleger wollen das en
wortlich fassen und iibersetzen: « Gott hat uns nicht zur Unreinheit
berufen, sondern in einem Heiligungsakt»!). Wire diese Deutung
richtig, so gehorte unsere Stelle noch zu der vorhin behandelten
Gruppe von Heiligungsaussagen, die vom abgeschlossenen Akt
der Berufung handeln. Dagegen spricht aber doch die Art, wie
mitten in der niichternen Paréinese davon die Rede ist, sein Gefiss
en hagiasmo zu bewahren. So muss die «Heiligung» doch aufs
tiefste mit der richtigen Haltung und Tat der Christen zusammen-
héngen.

Aber, damit ist das Wie dieses Zusammengehorens noch nicht
geklart. Weiter fithrt uns hier eine andere Heiligungsstelle, Rom. 6,
19—22, die jedenfalls entscheidend klirt, dass die Heiligung nicht
automatisch aus der objektiven Heiligkeit der Gemeinde erwichst.
Unter dem Bild vom Sklavendienst zieht Paulus die Folgerung
aus der neuen heilsgeschichtlichen Lage der Gemeinde:

Denn wie ihr (ehmals) eure Glieder zur Verfuigung stelltet
als Sklaven der Unreinheit und Gesetzlosigkeit zur Gesetzlosigkeit,
So stellt jetzt eure Glieder zur Verfiigung
als Sklaven der Gerechtigkeit zur Heiligung!
Denn damals, als ithr Sklaven der Stunde waret,
da waret ihr (allerdings) im Verhéltnis zur Gerechtigkeit freie Leute.
Doch was fiir eine Frucht hattet ihr davon?
Eine, deren ihr euch (jetzt) schiamt.
Denn jener Ende ist der Tod. ‘
Jetzt aber, da ihr freigeworden seid von der (Versklavung an die) Stinde,
Sklaven aber geworden fiir Gott,

habt ihr eine Frucht, die zur Heiligung fiihrt,
als Ende aber das ewige Leben.

Hier ist deutlicher als an der vorhin besprochenen Stelle,
was dieser hagiasmos wirklich ist. Er ist das Ziel des christlichen
Wandels. Die freigetibte In-Dienst-Stellung der «Glieder» an die

Gerechtigkeit hat ihren Sinn darin, dass es zu jener «Heiligung»
kommt, die erst den Sinn der Gemeinde erfiillt. Die alte Exegeten-

1) So ubersetzt E. . K. Miiller in seinem sehr lesenswerten Vortrag
«Rechtfertigung und Heiligung», Neukirchen 1926, S. 19.



— 157 —

frage, ob die Heiligung aktiv als Handlung der sich Heiligenden
zu deuten sei oder passiv als KErgebnis dieses Handelns, ist sicher
im letztern Sinne zu beantworten. Damit ist aber wohl auch fiir
jene andere Stelle nahegelegt, diesen Sinn anzunehmen. Dann ist
aber eben die Heiligung nicht einfach das Werk des Menschen,
das gar zum Werk Gottes noch hinzutritt, sondern die Heiligung
ist, wie unser Text es sagt, die Frucht der restlosen Einordnung
in den Dienst fiir Gott. Hier wird vertiefend wiederholt, was schon
in der alttestamentlichen Bundvorstellung gegeben war. Der
zaddigq ist im Sprachgebrauch der Schrift nicht der «Gerechtey,
der durch seine Werke erst zu seiner Gerechtigkeit kommt, wie
spiter im Nomismus der Rabbinen. Der zaddig ist der Bewiihrte,
der in der gnadenhaften Sphire des Bundes, des Geheiligtseins,
verharrt und so auch in seinem Gehorsam sein Gliedsein an dem
Gottesvolk verwirklicht. Hier wird endlich auch durchschlagend
deutlich, dass die Heiligung nicht eine hohere «Sittlichkeit» meint.
Das «Sittliche»ist orientiert an einem menschlichen Brauchtum oder
auf hoherer Stufe an einem idealen Menschenbild oder, wo es sozial
gewendet wird, an einer bestimmten soziologischen Idealform poli-
tischen Lebens. Die Heiligung aber ist nicht von einem Ideal regiert,
weder von einem individualistischen, noch wvon einem sozial-
ethischen. Zur Heiligkeit fithrt Gott, indem er die heiligt, die ihm
dienen. Das Subjekt des Heiligens kann immer nur eine heilige
Person sein!). Und darum liegt ein tiefster Sinn darin, dass unsere
Heiligung die Frucht des «Seine-Glieder-zur-Verfiigung-Stellens»
ist, nicht unsere Tat. HKs ist nicht von vorneherein klar, wie in
der «Ethiky», was Wert und Unwert ist?), der Dienende ist ein
«Soldat», der seinem Herrn zur Verfiigung steht. Er «folgt» dem
Befehl, er ist sich nicht selbst Sinn und Ziel. Die «Siinde» ist
nicht bloss ein falscher Weg, sie ist eine Herrin, wie Gott ein Herr
ist. Wer — das ist der Sinn von Romer 7 — mit sich allein ist,
auf seine natiirlichen Krifte angewiesen, allein mit dem nackten
(Gesetz, der kann das Gute nicht tun, weil ihn die totalitéire Macht
der Siinde in ihren Zwangsdienst ohne Freiheit knechtet. Wer

Y Procksch, a.a. 0. S.115.

) Der Gehorsam des Christen ist deshalb so im Geheimnis verborgen
wie sein Glaube, mit dem er letzterdings identisch ist. «Nur im heiligen
Geist entscheidet es sich, ob er Gehorsam und nicht Ungehorsam ist», sagt
Karl Barth in dem genannten Vortrag «Der heilige Geist und das christliche
Leben» 8. 88. Siehe dazu die ganze Erorterung tber die Wirklichkeit der
Heiligung wnd das Problem unseres Gehorsams, ebenda S. 80 ff,



— 158 —

jedoch «mit Christus begraben ist in seinen Tod» (Rém. 6, 4 ff.),
der ist der Diktatur der Siinde entzogen. Er ist frei. Aber, nicht
so, dass er jetzt gar nicht mehr fehlen konnte. Der Heilige Geist
kennt keine Diktatur! Aber er kann sich jetzt Gott zur Verfiigung
stellen. So kann der Apostel Rom. 6, 11 ff. sagen:
Also auch ihr,
rechnet damit,
dass ihr selbst tot seid fur die Stnde,
lebendig aber fiir Gott in Christo Jesu!
So herrsche denn nicht mehr die Siinde in eurem sterblichen
Leibe (der noch siindigen kann!),
so dass ihr seinen Begierden gehorcht!
Auch stellet eure Glieder nicht mehr der Stnde zur Verfigung,
als Waffen der Ungerechtigkeit,
sondern (vielmehr) haltet euch Gott zur Verfliigung als solche,

die von den Toten lebendig sind,
und eure Glieder als Waffen der Gerechtigkeit Gott!

Das ist die wahre «Freiheit eines Christenmenschen». Es ist
eine Freiheit zum Gehorsam. Will man diese «Freiheit» in ihrer
Tiefe erfassen, so darf man allerdings keinen Schritt vom Grat
des Weges abweichen, den der Apostel anweist. Wird diese «Frei-
heit» als autonome Verfiigung des zu sich selbst gekommenen
Menschen gedeutet, so ist der Absturz in die Flachtéler einer
idealistischen Kthik unvermeidlich. Was diese «Freiheit» ist, das
sagt uns ein Vergleich von Romer 7 mit Romer 8. Romer 7 redet
nicht von dem gottlosen Menschen, der drauflos siindigt, als wire
er sich selbst das Gesetz. Der angestrengte Mensch von Romer 7
ist durchaus ein Gott zugekehrter, der «das Gute willy. Das Gute
zu wollen, «bringt er fertig»!), jedoch, es in die Tat umzusetzen,
nicht (18). Er stimmt mit seinem «inneren Menschen» dem Gesetze
Gottes zu, aber «in seinen Gliedern» findet er «ein anderes Gesetz»
vor, das mit dem «Gesetz der Vernunft» im Streite liegt und ihn
gefangenhilt «unter dem Gesetz der Siindey, das in seinen Gliedern
herrscht (23). So tut er das Gute, das er will, nicht, sondern gerade
das Bose, das er nicht will, das tut er (19). Er steht unter Zwang,
er ist vollig unfrei. Er wird sich selbst zum schauerlichen Rétsel:
«Denn, was ich wirke, kann ich nicht verstehen» (15)32).

1) So iibersetzt gut verdeutlichend Wilhelm Michaelis, Das Neue Testa-
ment. Verdeutscht und erldutert. Leipzig, 1935. IT. Band, S.146 den Vers 7, 18.

%) Siehe dazu die sorgfiltigen Analysen von Werner Georg Kiimmel,
Roémer 7 und die Bekehrung des Paulus, Leipzig 1929, und Rudolf Bultmann,
Rémer 7 und die Anthropologie des Paulus in Imago Dei, Gustav-Kriiger-
Festschrift, Giessen 1932, S. 53 ff.



— 159 —

Man sollte nun erwarten, dass das Gegenspiel des neuen Lebens
so geschildert wiirde: «Im Menschen, der in Christus ist, ist das
Fleisch gerichtet, ja, hingerichtet und tot. Wie der Mensch unter
der Herrschaft der Siinde nicht Gutes tun konnte, das Bése tun
musste, so kann der Mensch unter der Herrschaft der Gnade
nicht anders als das Gute tun.» So haben auch viele Schwéirmer —
auch wissenschaftliche wie Weinel — gelehrt.

Aber das steht nicht in Rémer 8. Zwar steht in diesem Kapitel
Entscheidendes iiber den Stand des neuen Menschen. An die Stelle
«des Gesetzes der Siinde» von Romer 7 ist «das Gesetz des Geistes»,
das «dich 1) freigemacht hat vom Gesetz der Siinde und des Todes»
getreten (8, 2). An die Stelle des ohnmichtigen Gesetzes ist der
Geist getreten. Das Gericht ist erfolgt. Die Siinde ist im Kreuze
Jesu am Fleische gerichtet (3). Die Forderung des Gesetzes kann
jetzt in denen erfiillt werden, «die nicht nach dem Fleische, sondern
nach dem Geiste wandeln» (4). Das ganze Christenleben wird nun
unter den Gesichtspunkt gestellt, dass Christus in den Christen
wohnt (10 @), dass so am Fleische das Todesurteil vollzogen, der
Geist aber ins neue Leben versetzt sei (10 b), dass der Geist des
Totenerweckers in ihnen weile und dass der Gott, dessen Geist
dies ist, dereinst ihre sterblichen Leiber lebendig machen wird
durch den Geist, der schon jetzt als Biirgschaft dieser Vollendung
in ihnen gegenwértig ist (ihnen einwohnt) (11).

Aber daraus wird nicht eine naturhafte Verzauberung er-
schlossen. Auch fiir die Christen gilt nach Gal. 5, 17:

Das Fleisch geliistet wider den Geist,

den Geist aber wider das Fleisch,

denn diese liegen im Krieg miteinander,

auf dass ihr nicht tuet, was ihr selber wollt.

Die Lage von Kapitel 7 des Romerbriefes wird also in dem
Augenblick wieder aktuell, da es der Mensch mit dem Gesetz
allein versucht. Aber, es muss nicht mehr so sein. Es gilt vielmehr:

Wenn ihr euch aber vom Geiste fithren lasset,
seid ihr nicht mehr unter dem Gesetz! (Gal. 5, 18).

Aber, eben darum, weil Romer 7 immer noch als Moglichkeit
(des Abfalls) droht, bleibt Paulus nicht bei den indikativen Fest-
stellungen stehen: Ihr seid jetzt heilig, ihr seid jetzt in Christus.

1) Diese «schwierigste Lesart» ist den andern Varianten wvorzuziehen.



— 160 —

Er erschliesst vielmehr aus dem In-Christus-Sein die je und je zu
vollziehende Entscheidung:
Darum sind wir nun, meine Bruder,

nicht mehr Schuldner dem Fleische,
nach dem Fleisch zu leben (Rom. 8, 12).

Es gilt vielmehr:

Wandelt 1im Geiste,

und ihr werdet die Begierde des Fleisches nicht (mehr)
vollbringen! (Gal. 5, 16.)

Der Christ besitzt die Moglichkeit des neuen Lebens.

Peripatern, «wandeln» entspricht genau dem Terminus halak,
den das rabbinische Judentum fiir den «Wandel» nach dem Ge-
setze gebraucht. Das Bild meint urspriinglich ein hinter einem
zuverldssigen Lehrer oder Gerichtshof «hergehen», so, dass man
nicht vom richtigen Weg abkommen kann.

Setzt also der Apostel doch wieder das Werk neben den
Glauben, den Wandel neben die Gnade ? Ist ihm die «Heiligung» im
Wandel doch eine zweite Bedingung fiir die Annahme im Gericht ?

Sicher ist das peripatern als Tat des Menschen gemeint und
als solche ernst zu nehmen. Der Mensch handelt. Paulus kann
sogar fiir dieses «Wandeln» dusserst zugespitzte Formen wagen.
I1. Kor. 1, 12 redet er davon, dass ihm sein Gewissen das Zeugnis
ausstelle, dass er seinen gegenwirtigen Wandel in der Welt «in
Heiligkeit und Lauterkeit Gottes» gefithrt habe. Vielleicht bedeutet
allerdings der Genetiv «Gottes» hier nicht: «wie sie Gottes Art
entspricht», sondern: «wie Gott sie verleiht», dann wire der
starken Ausdrucksweise der Stachel genommen.

Noch stérker klingen aber Worte wie das von II. Kor.7, 1, wo
der Apostel ein «Durchfiihren», «ins Werk setzen» der «Heiligkeit»
befiehlt. Nachdem er die alttestamentlichen Verheissungen Gottes,
dass Er unter Israel als seinem Volke wohnen wolle (I11. Mose 26,111,
Ez. 37, 27) angefiihrt hat (6, 16 ff.), fahrt er fort (7, 1):

Da wir denn solche Verheissungen haben,

Geliebte,

So lasset uns uns selbst reinigen

von jeder Befleckung des Fleisches und des Geistes

und so die Heiligkeit durchfithren (epiteluntes hagiosynen)
in Gottesfurcht ).

)y Michaelis a. a. Q. 11, S. 241, tibersetzt noch stirker: «und so in der
Furcht Gottes an der Vollendung (unserer) Heiligung arbeiten!»



— 161 —

Man kann dem Gewicht dieser Stelle nicht schon dadurch
entrinnen, dass man den Abschnitt 6, 14—7, 1 als unecht aus-
scheidet. Ich glaube, an der Kchtheit festhalten zu sollen.

Macht Paulus hier nicht wenigstens die Vollendung unseres
Heilsstandes abhéngig von der Selbstheiligung des Menschen ?
Ks ist nicht zu bestreiten, dass Paulus unter Umstinden sehr
kréiftig von «den guten Werken» reden kann. So kann er (Phil. 2, 12)
bekanntlich mit andringendem Krnst dazu auffordern, «mit Furcht
und Zittern seine eigene Rettung zu bewirken». Das alles darf in
keiner Weise abgeschwicht werden. Aber, es ist nicht zu {iiber-
sehen, dass an allen Stellen, wo so das Tun der Glaubigen betont
wird, dahinter das Werk Gottes, das es allein ermoglicht, auf-
leuchtet. I1. Kor. 9, 8 ist es «Gott, der die Macht hat, ihnen alle
(erdenkliche) Gnade im Ubermass zukommen zu lassen, so dass
sie (nicht nur) das nétice Auskommen haben, sondern (dariiber
hinaus noch) Uberfluss, der sie befihigt zu jedem guten Werky.
Ganz im Sinn der dltern Paulusbriefe wird im Epheserbrief (2, 10)
vorausgesetzt, dass die Christen «in guten Werken wandeln»; aber,
auf dass ja kein Missverstidndnis moglich sei, werden diese Werke
als solche hingestellt, «die Gott zuvor bereitet hat» und die Christen
selbst als solche, die dazu «(neu) geschaffen» seien, «dass sie in
ihnen wandeln sollen. «Und endlich wird das «Erwirken der eignen
Rettung» von Phil. 2, 12 in dem gleich folgenden Verse damit
begriindet, dass « Gott der sei, der in ihnen beides wirke (energon ),
das Wollen und das Vollbringen (energein)». Es leidet allerdings
keinen Zweifel, dass der Christenstand, und das heisst das Ein-
geordnetsein in die Heiligungsmacht des Christus in der Welt,
den Menschen nicht zum Quietisten macht, der, wie Bultmann
einmal humorvoll vom «perfekten» Wiedergebornen der Mysterien
erkldrt, hinfort «in Verlegenheit ist, was er machen soll, ehe er
stirbt», der sich «hochstens in acht nehmen kann, dass ihm nichts
passiert» 1),

Der Christ weiss, was er zu tun hat. Sein Tun ist in der Tat
des Christus begriindet. Weil Christus «ein fiir allemal der Siinde
starb» (Rom. 6, 10—18), soll der Christ hinfort «damit rechnen,
dass er selbst tot sei fiir die Sitinde, lebendig aber fiir Gott in
Christus Jesus».

1) Rudolf Bultmann, Kirche und Lehre im Neuen Testament, in
«Glauben und Verstehen», Gesammelte Aufsitze, Mohr, Tibingen 1933,
S. 169, Anm. 1.



— 162 —

Weil von den Christen gilt, dass sie mit Christus gestorben
(Kol. 3, 3) und mit ihm auferstanden sind (3, 1), kann der Apostel
(3, 5) fordern:

So totet also eure Glieder,
die auf Erden sind (Unzucht, Lust, Habsucht, Goétzendienst. ..)

und positiv (3, 12):

Als Gottes Auserwihlte, Heilige und Geliebte
ziehet an
herzliches Erbarmen, Gite, Demut, Sanftmut, Geduld!

In all diesen Aussagen tiber die «Heiligung» der Gemeinde
tritt uns dieselbe Begriindung entgegen: Weil — mit dem 1. Petrus-
brief (2, 9) zu sprechen — gilt:

Ihr seid ein auserwihltes Geschlecht,

eine konigliche Priesterschaft,

ein heiliges Volk,
kann an die Christen die Forderung der alttestamentlichen Bundes-
weisung gerichtet werden (1, 16) (= III. Mose 19, 2):

Nach dem Heiligen,

der euch berufen hat,

werdet auch ihr heilig in eurem ganzen Wandel,
dieweil geschrieben steht:

«Seid heilig,

denn heilig bin Ich!»

Ob so allgemein von der Heiligkeit der Gemeinde aus geredet
wird oder «der Wandel in der Neuheit des Lebens» (Rom. 6, 4)
in der durch die Taufe erlangten Christusgemeinschaft begriindet
werde oder ob nur auf den Geist verwiesen ist (8, 12 ff.), immer
ist die Heiligung als moglich gedacht allein durch die im Geist
vergegenwirtigte Christustat.

Ob die Heiligung als die schopferische Tat Gottes gedacht ist,
die mit der Rechtfertigung, Versthnung, Erlosung eins ist, oder
ob sie als das «gute Werk» betrachtet wird, «das Gott in uns
begonnen hat» (Phil. 1, 6), oder ob die Heiligung als Ziel verstanden
wird, als jenes selbe Werk, das Gott eschatologisch auch «vollenden
wird bis auf den Tag Jesu Christi», immer ist sie Gottes Werk,

immer ist sie die Krfiillung des apostolischen Segenswortes von
I. Thess. 5, 23 f.:

Er selbst aber, der Gott des Friedens,
heilige euch ganz und gar,
und euer Geist samt Seele und Leib mogen unversehrt sein



-— 163 —

und untadelig bewahrt bleiben (im Gericht)

am (Tag der) Ankunft unseres Herrn Jesu Christi.
Treu ist, der euch beruft,

Er wird’s auch tun!

In diesem Segensspruch ist nochmals alles zusammengefasst,
was das paulinische Zeugnis von der Heiligung kennzeichnet. Sie
ist Gottes Werk. Sie bedeutet aber nicht bloss die Einholung in
den Heilsbereich. Sie zielt aufs ganze Werk Gottes mit dem Men-
schen. Der ganze Mensch, hier nach Geist, Seele und Leib gekenn-
zeichnet, soll durch und durch geheiligt werden!). Die Heiligung
besteht mit in dem Heil-Sein, das der Gott des Heils, der die un-
versehrte Gemeinschaft mit ihm allein herzustellen vermag,
schenkt. «Er kann auch einen nach Leib und Seele zerbrochenen
Menschen zu einem ganzen, neuen schaffen und als solchen be-

wahren»2). Die Heiligung ist ausgerichtet auf das eschatologische
Ziel.

Aber ist diese Heiligung, so wie sie Paulus nach den erwidhnten
Stellen beschreibt, nicht eben die individuelle Durchheiligung, von
der auch der ordo salutis der Dogmatik spricht? Es ist sicher
nicht zu verkennen, dass hier auch vom einzelnen Christen die
Rede ist, dass also der Gesichtspunkt, der frither die Ertrterung
unseres Problems beherrschte, nicht ausser acht gelassen werden
darf. Es geht in der Heiligung selbstverstdndlich auch um jedes
einzelne Glied der Kirche.

Aber, es ist gegeniiber der ganzen Diskussion, die das dog-
matische Gesprédch bisher beherrschte, doch zu fragen, ob damit
wirklich das Zeugnis der biblischen Heiligungsaussagen, ob speziell
der Gehalt der paulinischen Stellen, auf die sich diese einseitige
Diskussion vornehmlich stiitzte, voll wiedergegeben sei.

Die Antwort auf diese kritische Frage kann nicht dadurch
gesichert werden, dass man auf einzelne Formulierungen der
paulinischen Parinese abstellt. Das «Ihr» der allgemeinen Er-
mahnungen, die sich selbstverstindlich an alle Gemeindemit-
glieder richten, beweist noch keineswegs, dass die individualistische
Deutung unstatthaft ist, so wenig wie der Singular der schwierigen
Lesart von Romer 8, 2 etwa gegen die gemeindliche Deutung jener

1) Das «durch und durch» ist nicht in dem Worte ausgedriickt, das
Luther so wiedergibt (holoteleis), sondern liegt in der umstdndlichen Auf-
zéhlung von Geist, Seele und Leib gegeben.

?) Werner Foerster, Zu unserer Stelle im Th. Wb. III, S. 766.



— 164 —

Aussage ins Feld gefithrt werden kénnte. Was entscheidend gegen
eine rein individualistische Loésung unserer Frage spricht, ist der
Tenor der paulinischen Botschaft iiberhaupt. Paulus kennt «keine
Rettung ausserhalb der Kirche»?).

Gerechtfertigt-Sein und In-der-Kirche-Sein ist fiir ihn ein
und dasselbe 2). So gibt es auch kein Geheiligtsein, das es nur mit
der Vollkommenheit des Einzelnen zu tun hitte, keine Heiligung,
die sich ausserhalb des Raumes der Kirche vollzoge.

Wir konnen aber vielleicht das, was wir den «kirchlichen»
Charakter der paulinischen Heiligungsbotschaft nennen, noch an
einem Punkte verdeutlichen, den wir bisher nur beildufig beriihrt
haben, der aber fiir das Verstdndnis der Heiligung von zentraler
Bedeutung ist. Wir sahen schon: Das neue Leben der Christen,
der Gehorsam, der zur Heiligung fithrt, ist gekennzeichnet durch
die Formel «Im Geiste wandeln» (Gal. 5, 16). Man wiirde aber die
Tragweite dieser Aussage verkennen, wenn man sie bloss dahin
interpretieren wollte, dass damit gesagt wére, dass der Christ je
und je in seiner sittlichen Entscheidung sich daran zu erinnern
habe, dass es ja jetzt den Geist gibt, dass ihm die Gnade «zur Ver-
fligung» stehe, die ihm Taten ermogliche, die ihm unter dem Ge-
setz nicht moglich waren. Das hiesse, die Botschaft vom Geiste
verharmlosen, ja vermoralisieren. Es geht um viel Grosseres. Mag
das Vorstellungsgut, das der Apostel verwertet, auch teilweise
hellenistisch sein, das Entscheidende liegt nicht in diesem Formel-
haften?). Das fiir unsern Zusammenhang Wichtige ist damit

1) Ich kann hier nicht néher erkldaren, darf aber wohl das Verstéindnis
dafiir voraussetzen, dass diese Feststellung, als Exegese der paulinischen
Botschaft gemeint, nicht einfach identisch ist (schon dem Tone nach nicht)
mit der berithmten Formel des heiligen Cyprian: Salus extra ecclesiam
non est (Ep. 73, 21). Bei Cyprian klingen schon rechtliche Fragen an. Bei
Paulus geht es um die Heilsgemeinde, die auf das Reich wartet.

?) Die Worte des russischen Laientheologen Chomjakow (zitiert bei
Zankow, a.a. Q. S.37): «Niemand ist allein erlost. Der Erloste ist in der
Kirche erlost, als ihr Glied und in Einheit mit allen ihren Gliedern. Glaubt
jemand ? Er ist in der Gemeinschaft des Glaubens. Liebt er ? Er ist in der
Gemeinschaft der Liebe. Betet er ? Er ist in der Gemeinschaft des Gebetes.
Es betet in uns der Geist der Liebe», sind zwar der Form ihrer Empfindung
nach wie die Kirchenlehre Méhlers aus einem romantischen Grundgefiihl
erwachsen. Sie geben aber dennoch eine nicht allein ostkirchliche, sondern
die urkirchliche Grundhaltung richtig wieder.

3) Wir kénnen hier diese religionsgeschichtliche Frage nicht im Vorbei-
gehen entscheiden. Siehe zum Problem Asting, a.a.O. S.86 ff., 94 ff.;
117 ff.; 190 ff.



— 165 —

gegeben, dass «im Geiste Sein» fiir Paulus, wie «in Christus Sein»,
das Sein auf dem Boden der neuen Heilsereignisse bedeutet (Romer
8, 9), und dass der Geist damit das Handeln Gottes in und an der
neuen Heilsgemeinde selbst meint. Der Kanon von Joh. 7, 39,
dass es Geist in diesem Sinne erst nach der Verherrlichung Jesu
gibt, ist auch Paulus gegenwiirtig. Denn der Geist ist fiir ihn die
wirksame Gegenwart der Kréifte des neuen Aeons mitten unter
dem Weiterbestehen des alten. Nicht unter dem Gesichtspunkt,
dass beides zugleich immer im einzelnen Individuum sei, sondern
heilsgeschichtlich, aus der Situation zwischen Erhohung und
Parusie Christi heraus begriindet Paulus das Nebeneinander von
Gerechtigkeit und Siindenmoglichkeit in der Gemeinde. Das simul
justus et peccator Luthers bedarf von hier aus gesehen einer ge-
wichtigen Korrektur. Der Geist ist nicht ein stoffliches Etwas,
sondern «nach einem in der alten Kirche gerne gebrauchten Bilde
der digitus Dei, per quem sanctificamur»?!). Zwar diirfte auch fir
den urspriinglichen Paulus die Regel von Hph. 1, 13 gelten, dass
sie nicht «Heilige» sind, weil sie den Geist empfingen. sondern
dags sie den Geist empfingen, weil Gott sie erwéhlt und geheiligt
hat. Aber, dennoch ist eindeutig, dass auch fiir die heilige Gemeinde
die durchgreifende Heiligung nur maoglich ist als Werk des heiligen
(Geistes an ihr. Das heisst aber, dass nicht die Gemeinde durch ihre
«Beniitzung» des heiligen Geistes, sondern dass Gott selbst durch
den Geist, dem sie jetzt unterstellt ist, wie sie ehedem Fleisch und
Stinde horig war, die Heiligung wirkt. Unser Gehorsam ist nicht
ein Werk, das zu der Tat Gottes hinzukommt, sondern das Sich-
Unterstellen unter Gottes Tun. «Durch den Geist die Regungen
des Fleisches toten» heisst, «sich durch den Geist Gottes treiben
lassen» (Rom. 8, 13 f.) «Wenn wir (wirklich) im Geiste leben,
(dann) wollen wir auch im Geiste wandeln» (Gal. 5, 25). Es geht
also immer um das Ganze. Man kann nicht wirklich auf dem neuen
Boden der Christuswirklichkeit stehen — das aber bedeutet
Geist — und sich dann doch noch fragen, ob man gehorchen wolle.
Im Geiste sein und gehorchen ist fiir Paulus unzertrennbar eines.
Aber eben darum entscheidet sich auch die Frage, ob wir wirklich

Y Barth, a.a.O. S.48, Augustin, De spir. et lit. 16, 28 zitierend.
Siehe auch Friedrich Biichsel, Der Geist Gottes im Neuen Testament.
Giiterloh 1926, besonders S. 396 ff. Uber den personalen Charakter der
neutestamentlichen Geistvorstellung siehe jetzt auch den Vortrag von
Karl Ludwig Schmidt, Das Pneuma Hagion als Person und als Charisma.
Franos-Jahrbuch Band XIII, 1945. Ziirich 1946.



— 166 —

gehorchen, nicht an der dussern Erfiilllung von Gesetzen, sondern
an dieser letzterdings unkontrollierbaren Wirklichkeit, ob es der
«Geisty ist, der uns treibt, oder ob wir mit all unserer Anstrengung
doch draussen stehen, ob wir in Gottes Liebe lieben oder ob wir
es selber besser wissen, was Liebe ist. Das ist das bleibende Ge-
heimnis alles christlichen Lebens?t).

Aber, der Hinweis auf den Geist fithrt uns noch einen Schritt
weiter: Dass der Geist die Heiligung wirkt, sagt auch nicht bloss,
dass es Gottes und nicht unser Werk ist, wenn die Heiligung in
uns zu ihrem Ziele kommt. Das kénnte immer noch eine idealistische
Umdeutung der paulinischen Aussagen bedeuten. Der Hinweis auf
den Heiligen Geist sagt erst mit aller wiinschbaren Einseitigkeit,
dass es Gott in der Heiligung um Seine Ziele mit Seiner Schop-
fung geht.

Wenn der Geist Erstlingsgabe (aparche) der Reichsgiiter
(Rémer 8, 23), Angeld (arrabon) der zukiinftigen Vollendung
(I1. Kor. 1, 22) ist, dann ist damit gesagt, dass auch das heiligende
Wirken des Geistes in den Gldaubigen sein Ziel und seinen letzten
Sinn in der zukiinftigen Gottesherrschaft hat. Das bedeutet aber,
dass es eben in der Heiligung nicht bloss um so bourgeoise Ziele
wie die Vollendung der sittlichen «Persénlichkeit» gehen kann,
sondern eben um die Heiligung des gottlichen Namens. Dies aber
meinen wir, wenn wir von dem «kirchlichen» Charakter der Heili-
gung sprechen. Nichts wire verfehlter als etwa einer zeitgeschicht-
lichen Liebhaberei entsprechend, das «Ideal» individueller Heili-
gung durch das blosse Schlagwort einer kollektivistischen ersetzen
zu wollen. In der Heiligung aber, die Gottes Herrschaft in Seiner
Schopfung bedeutet, ist beides gleich stark betont: Dass Gott zu
Seinem Ziele kommt, und, dass eben in der Welt der neuen
Schopfung, seiner Heilsgemeinde, auch der Mensch zu seinem
Ursprung zuriickgefithrt wird, wirklich wieder Geschopf Gottes
und damit auch erst wahrhaft Mensch wird.

Wir miissen es uns aus Raumgriinden versagen, die Heiligungs-
lehre der andern Teile des Neuen Testaments eben so eingehend
zu besprechen, wie die des corpus Paulinum. Vom paulinisierenden
ersten Petrusbrief haben wir schon gesprochen. Auch die
Pastoralbriefe ergeben kein wesentlich anderes Bild. Zwar
bringt es die rein praktische Abzielung mit sich, dass Heiligungs-

1) Dieses grundlegende Mysterium der Heiligung entfaltet besonders
tief Karl Barth in dem zitierten Vortrag S.80—88.



— 167 —

aussagen in einem etwas massivern Zusammenhang erscheinen
kénnen (so I. Tim. 2, 11—15). Aber, der «heilige Ruf» von II. Tim.
1, 8 versetzt genau so in die Heilsgemeinde wie die Berufung
der andern Paulusbriefe. Und die geheiligte Gemeinde ist damit
in gleicher Weise zum hagiasmos aufgefordert!). Kin &hnliches
Bild ergeben die Heiligungsaussagen des Judas- und des zweiten
Petrusbriefes. Judas 3 ist wohl?) doch auf die Christen und
nicht auf die Urapostel zu beziehen. Dann steht aber hinter der
Pardnese des Briefes die gleiche Begriindung wie bei Paulus. Auch
IT. Petri 3, 11 wird der «heilige Wandel» in den eschatologischen
Heilsereignissen (3, 14 im Blick auf die vorangehenden Verse) be-
griindet.

Im Jakobusbriefe fehlen hagios und seine Derivate ganz.
Aber die Sache ist da, wie die Parénese und die Polemik gegen den
Ultrapaulinismus der vermutlichen Gegner zeigt. Diese Polemik
ldsst sich iibrigens sehr wohl mit Paulus selbst vereinigen?), denn
auch Jakobus stellt «die Werke» nicht als ein zweites neben den
Glauben. Es liesse sich hichstens sagen, dass bei Jakobus der
Wandel in der Heiligung nicht so deutlich in der heilsgeschicht-
lichen Situation der Kirche begriindet erscheint, weil diese nicht
ausdriickliche Erwihnung findet.

Sehr reich entfaltet ist dagegen die Heiligungsbotschaft im
Hebraerbriefe. Das hingt zutiefst zusammen mit der kultischen
Antithese, die den ganzen Brief durchzieht und zugleich charak-
terisiert. Christus, der ewige Hohepriester, hinfort Einziger Priester
und Einziges Opfer zugleich, ist als solcher der hagiazon seiner
Gemeinde («der, der sie heiligt») (2, 11). Ihre Glieder sind die
hagiazomenor («die, die geheiligt werden») (2, 11; 10, 10.14.29)4).
Er hat durch das nicht mehr bloss «fleischliche», sondern «geistliche»
Opfer, durch das «durch den ewigen Geist» (9, 14) dargebrachte
Ganzopfer, seine Gemeinde nicht nur von der ihr #usserlich an-
haftenden Unreinheit gereinigt, wie dies bei den Opfern des alten
Bundes geschah, sondern bis ins Gewissen hinein. Das bedeutet:

1) Siche dazu die weitern Ausfithrungen bei Asting, a.a. O. S. 236
bis 241.

?) Gegen Asting, a.a. 0. S.297, der hier Spitta folgt.

8) Siehe Lambinet, a.a. Q. S. 175, wo der Unterschied allerdings zu
sehr bagatellisiert wird. Zur Sonderart der jakobeischen Paréinese siehe
Dibelius, Der Brief des Jakobus, Gottingen 1921, S. 49.

4) Zu der zentralen Vorstellung vom ewigen Hohenpriester siche die
eingehende Darstellung Schrenks im Th. Wb, zum N. T. III, S. 274—283.



— 168 —

Die Heiligung durch den ewigen Hohenpriester und das Einzige
Opfer befreit wirklich von der Schuld, von dem, was bis jetzt den
Menschen, auch Israel, den Zugang zur Stitte der gottlichen
Gegenwart im obern Heiligtum verwehrte. Der ewige Hohepriester,
der nicht nur durch die Vorhofe und das Heilige ins Allerheiligste
einging, wie der alttestamentliche Hohepriester beim Siihneakt
des Versohnungstages, der vielmehr «durch die Himmel geschritten»
ist (4, 14), hat der Gemeinde den Himmel erst erschlossen. Die
Gemeinde des neuen Bundes ist zwar immer noch «das wandernde
Gottesvolk» 1), in der jedes Glied der Ermahnung bedarf, «nicht
zurlickzubleiben auf dem Wege» (4, 1). Aber, es ist das Volk mit
dem freien Weg. Es ist die Gemeinde, die durch das Eine Opfer
fiir immer geheiligt und zur Vollendung gebracht ist (10, 14) und
nun teilhat am Gottesdienst des obern Heiligtums, in dem der
ewige Hohepriester «immerdar lebt, um fiir sie einzutreten» (7, 25).

Trotzdem ist, wie wir schon sahen, die kriftige Betonung der
«ein fiir alle mal» vollzogenen Erlosung nicht perfektionistisch zu
deuten. Ganz wie Paulus zieht der Verfasser aus der geschehenen
Heiligung die Konsequenz:

Jaget nach ... der Heiligung,

ohne die niemand (bei der Parusie)
den Herrn schauen wird (Hebr. 12, 14)!

Die geschehene, vollige Heiligung ist Verpflichtung und An-
reiz zur bestdndigen Verwirklichung der Heiligung in der gefahr-
vollen Situation derer, die «noch auf dem Wege sindy».

Aber, was schon das theokratische Bild nahelegt, noch schérfer
als bei Paulus ist hier der kirchliche Sinn der Heiligung aufgedeckt.
Wer zuriickbleibt, der verliert beides in einem: die Verbindung
mit der Gemeinde und die Moglichkeit der Heiligung. Geheiligt
sein und in der Gemeinde sein ist ein und dasselbe 2), wer sich dem
Heiligkeitsbereich der Gemeinde entzieht, der verliert auch den
Weg, der zur Heiligung fiihrt.

Noch schérfer tritt diese Beziehung von Heiligung und Heils-
gemeinde zu Tage im johanneischen Schrifttum. Die «Kirch-

1) Siehe dazu das Buch von Ernst Kdsemann, Das wandernde Gottes-
volk, Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testa-
ments, Neue Folge S.37. Gottingen 1938, dem wir diese Kennzeichnung
der Gemeinde entnehmen.

%) BEs geniigt aber nicht, diese Heiligung der Gemeinde «kollektivy
zu nennen (so Asting S. 248). Die «individuelle» Heiligung und die «kirch-
liche» sind auch hier wie bei Paulus nicht voneinander zu scheiden.



— 169 —

lichkeit» der Heiligung ist hier radikalisiert durch den gnostisch-
antignostischen Aspekt der christologischen Aussagen.

Im Gebet des scheidenden Erlosers (Kapitel 17) betet der
Sohn, den der Vater geheiligt hat (10, 36) und der darum «der
Heilige Gottes» (6, 69) ist, zum pater hagios, zum «heiligen Vater»,
fiir die Gemeinde.

Er «heiligt sich» fiir sie (17, 19), das heisst: er weiht sich selbst
zum Opfer fiir die Seinen,

auf dass auch sie wahrhaft geheiligt seien.

Das ist die Erfilllung der Bitte, die zwei Verse vorher aus-
gesprochen wurde:

Heilige sie in der Wahrheit (17, 17)!

Wags ist hier Heiligkeit und Heiligung ? Deutlicher als im
itbrigen Schrifttum des Neuen Testaments ist Jesus heilig, weil
~er der gottlichen Sphére angehort, und eindeutiger als sonstwo
ist Seine Gemeinde dadurch geheiligt, dass sie der Finsternis,
der Welt, entnommen ist und in dieser Welt doch schon der Welt
des Lichtes zugehort. Ja, die Gemeinde hat als Gemeinde ihren
Ursprung nicht mehr in der Welt. «Sie sind nicht aus der Welt,
wie auch Ich nicht aus der Welt bin», sagt der iiberweltliche
Erloser (17, 16). Das ist die johanneische Form fiir den paulinischen
Gedanken von der neuen Schopfung. Die Gemeinde ist nicht nur
moralisch «entweltlichte» Gemeinde, sondern wesenhaft anders, sie
ist andern Ursprungs?).

Die Heiligung wird durch den Satz von 17 b begriindet:

Dein Wort ist Wahrheit.

Das heisst nicht bloss, dass das Kerygma Jesu «die evangelische
Heilswahrheit» als Lehre enthalte; das Wort des Vaters, das der
von ihm Gesandte bringt, ist vielmehr die dynamische Heils-
wirklichkeit, die der Welt des Heils entstammt, selbst. Darum

1) Siehe dariiber viel Bedeutsames bei Rudolf Bultmann, Das Evan-
gelium des Johannes. Kritisch-exegetischer Kommentar iiber das Neue
Testament, Zweite Abteilung, 10. Auflage, Vandenhoek & Ruprecht,
Gottingen 1941, S. 388. Die Wegdeutung der konkreten eschatologischen
Aussagen, die Bultmann-fiir das Verstédndnis des vierten Evangeliums als
wesentlich empfindet, ist allerdings nicht zu bejahen. Eben erst, wenn die
Aussagen iiber die (Gemeinde streng eschatologisch begriindet sind, ist
auch ihre Entweltlichung voll radikalisiert.

Tnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1947. 12



— 170 —

kann die «Wahrheit» geradezu Mittel der Heiligung sein. Das en
von 17 a darf wohl geradezu instrumental verstanden werden.
Aber, wiederum auch nicht so banal ist dies zu verstehen, als wire
bloss gesagt, die Jiinger seien durch die Predigt Jesu an sich ge-
heiligt. Die « Wahrheit» ist vielmehr als «Herrlichkeitsenergie» zu
fassen. Das Wort besteht nicht bloss aus den « Worteny, es sondert
nicht bloss durch eine Lehre ab, es ist selbst «kraftgeladen», es
erfiilllt die Gemeinde mit der géttlichen dynamis.

Die Heiligkeit der Gemeinde ist aber eben darum nichts
Statisches, kein fiir immer gesicherter «Besitz», sonst wiirde
der Erloser ja nicht darum bitten miissen, die Gemeinde besitzt
sie nur, so lange sie unter der dynamis des heiligenden Wortes
verharrt und sich bestindig aus ihm erndhrt (Kapitel 6).

Aber auch noch in einer andern Richtung werden im Johannes-
evangelium die bisher besprochenen Heiligungsaussagen {iber-
schritten. Zwar kennt selbstverstandlich auch das johanneische
Schrifttum die Konsequenz der gottlichen Heiligung, des Heilig-
seins, im heiligen Tun, im heiligen « Wandel». Der erste Johannes-
brief hat dafiir noch iiber die gemeinchristliche Paridnese hinaus
eine eigene Terminologie ausgebildet, die mit dem heilsgeschicht-
lichen Dualismus seiner Denkwelt zusammenhingt. Das Leitmotiv
von III. Mose 19, 2 ist hier, wohl ohne bewusste Riickbeziehung,
umgesetzt in die dualistische Terminologie von Licht und Finster-
nis, Wahrheit und Liige (I. Joh. 1, 56—7):

... Gott ist Licht

und in Thm ist keinerlei Finsternis.
Wenn wir (darum) sagen,

dass wir Gemeinschaft mit Thm haben,
und wandeln (dennoch) in der Finsternis,
so liigen wir und tun nicht die Wahrheit.
Wenn wir aber im Lichte wandeln,

wie Kr selbst im Lichte ist,

so haben wir Gemeinschaft miteinander,
und das Blut Jesu, Seines Sohnes,
reinigt uns von aller Siinde.

Konnte aber diese ungemein erhellende Dialektik (1, 9 bis 2, 2
und andere Stellen) noch rein innergemeindlich gedeutet werden?),
so ist das nicht mehr moglich bei den Aussagen des Hochgebets
des scheidenden Erlosers. Hier erhélt die Heiligkeit der Gemeinde
den Sinn einer Aufgabe an der Welt.

1) Auch sie weist allerdings schon dariiber hinaus, siehe 2, 2.



— 171 —

An der Stelle seines Abschiedsgebetes, wo wir oben inne-
hielten, fahrt Jesus fort:

Wie Du Mich in die Welt gesandt hast,
so habe auch ich sie in die Welt gesandt.

Und dieses Wort wird unterbaut durch das schon zitierte von
der Selbstheiligung des Erlosers fiir die Seinen, die ihre Kinheili-
gung wirkt (19).

Hier also weist die Heiligung nicht bloss hinaus iiber das
individuelle Verstdndnis der Heiligung — das tut sie iiberall —,
hier wird am Horizont der Verheissung offenbar, dass auch die
Heiligung des Gottesvolkes, Seiner Gemeinde, nicht Selbstzweck
ist. Nicht nur die pietistische Verengung des Heiligungsgedankens,
sondern auch eine mogliche kirchliche Einengung wird abgewehrt.
Auch die Heiligung der Gemeinde ist nicht bloss Gabe, sondern
Aufgabe, und zwar Aufgabe an der Welt. Hier wird im Blick auf
die Heiligung der Gemeinde das Hochste ausgesagt, was von der
Kirche iitberhaupt gesagt werden kann: Sie ibernimmt — natiirlich
nicht in sich selbst, nicht getrennt von lhm — die Fortsetzung
des Werkes des gottlichen Gesandten in der Welt und an der Welt.
Die Kirche vertritt ihn. Sie tut an der Welt — darum muss sie
in der Welt bleiben —, was Er bisher getan: Sie iibernimmt das
«Uberfithren» (elenchein) und «Richten» (krinein) der Welt (16,
8—11), das die unvermeidliche Begleiterscheinung des «In-der-
Welt-Seins» des Erlosers war, sie fithrt aber auch das Liebeswerben
des Vaters um die Welt fort, das in der Sendung des Sohnes ge-
geben war (3, 16). Die Liebeseinheit der Gemeinde hat nicht nur
den Sinn, Getrenntes wieder sich finden zu lassen, sondern den
viel wichtigeren noch, der Welt je und je neu den Glauben an den
Sohn zu ermoéglichen (17, 21 und 22)1). Auch von der Gemeinde
gilt in iibertragenem Sinne, dass sie «nicht in die Welt gesandt sei,
damit die Welt gerichtet, sondern damit sie gerettet werde», wie
es 3, 17 vom Sohne hiess. Die Parallele ist zwar keine vollstdndige.
Die Gemeinde ist nicht selbst Opfer und Mittlerin der Erlosung
wie der Hrloser. Die Jiinger sind nur die Zeugen dieser Gottestat.
Damit wird auch an den extremen Aussagen des vierten Evange-

Y Bultmann, a.a. O. 8. 390, Anm. 4, macht ausdriicklich darauf auf-
merksam, dass diese Aussendung der Gemeinde in die Welt im gnostischen
Mythos keine Parallele hat. Der Evangelist deutet eben den Mythos durch
die geschichtlichen Vorginge der Erfiillung und tiberwindet ihn so zugleich.



— 172 —

liums iiber die Heiligung deutlich, dass es in der Heiligung um die
Selbstheiligung Gottes geht.

~ Gleichsam die Anwendung dieser Schau auf die Gemeinde in
der dussersten Entscheidung stellt die Johannes-Apokalypse
dar. Sie ist voll von Heiligkeitsaussagen!). Wir kénnen hier aber
nur die behandeln, die sich auf die Gemeinde als die Schar des
Messias, die hagioi in diesem Sinne, und auf die Heiligung dieser
«Heiligen» beziehen. Das Neue gegeniiber Paulus und dem tiibrigen
johanneischen Schrifttum liegt nicht in der Terminologie, sondern
in der Martyrersituation der apokalyptischen Gemeinde?). Zwar
standen auch die paulinischen Gemeinden und die Gemeinde des
Johannesevangeliums grundsétzlich schon in dieser Entscheidungs-
situation 3), und selbstverstindlich gilt diese kritische Lage auch
fiir «das wandernde Gottesvolky des Hebriderbriefes. Aber, die
Ereignisse, die «die Offenbarung Jesu Christi», wie sie nach dem
Hingangsvers eigentlich genannt werden miisste, ankiindigt, sind
tatsédchlich solche, die diese Grundsituation der Gemeinde in ihr
kritisches Stadium iiberfithren. Der Begriff des «Zeugen» ist zwar
auch in der Apokalypse noch nicht schlechthin identisch mit dem
des «Blutzeugen» im spatern Sinne. Aber er kommt ihm schon
sehr nahe?). Es wire auch sicher voreilig, zu behaupten, dass in
der Apokalypse alle Glieder der Kirche als «Méirtyrer» gekenn-
zeichnet seien®). Aber richtig bleibt dennoch, dass die Méglichkeit
des Martyriums vor der ganzen Gemeinde steht$), so dass diese
Verschirfung der Situation fir die Kirche der Apokalypse wesent-
lich ist. Diese wirkliche «Martyriumssituation»?) bedeutet aber

1) Siehe die Ubersicht bei 4sting, a.a. O. S.285 ff.

?) Ich halte aus sprachlichen Griinden getrennte Verfasserschaft fir
wahrscheinlich.

3) Dies gilt allgemein, nicht bloss fiir die Adressaten des Philipper-
briefes, wie Lohmeyer und Peterson deuten und eben darum fiir diese nicht
in dem einseitigén Sinne, wie es diese Forscher voraussetzen.

Y Strathmann im Th. Wb, IV, S. 4869 und 505 f.

5) Strathmann, a.a. 0. S. 507.

8) Erik Peterson, Zeuge der Wahrheit, Leipzig 1937, S. 49: «Potenziell
sind also alle Glaubigen zum Martyrium verpflichtet, denn alle sind ja
gezeichnet mit dem Siegel Gottes, das ihre Zugehorigkeit zu dem «ge-
schlachteten Lamme» offenbar macht. Vgl. Asting, a.a. 0. 8. 289: «Das
Martyrium wird sozusagen ein wesentliches Charakteristikum der Glaubi-
gen.»

") Diese Kennzeichnung schliesst aber keineswegs alle Folgerungen in
sich, die fiir die spatere Méartyrertheologie charakteristisch sind. (So fehlt
die unmittelbare Vollendung. Das Werk ist noch nicht Verdienst.)



— 173 —

auch fir die Heiligung der Gemeinde Entscheidendes. Es ist zwar
auch fiir die Offenbarung Johannis nicht so, dass «die Heiligen
eo ipso solche» wéren, «deren Taten gerecht sind»?). Gewiss, die
«Werke» der Gemeinde spielen in der Offenbarung eine unerhérte
Rolle. Schon in den Sendschreiben an die sieben Gemeinden ist
immer wieder auf sie verwiesen (2,2.5.6.9.19.22f, 26; 3, 1{. 8.15).
Das Kleid, das die Braut bei der «Hochzeit des Lammes» tragen
darf, «das Linnen, strahlend rein», sind «die gerechten Taten der
Heiligen» (ta dikaromate ton hagion) (19, 8). Die Seligpreisung von
14, 13 verspricht den Mirtyrern der Endzeit, dass ihnen «ihre
Werke nachfolgen.» A

Der stédrkste Ausdruck steht aber an der einzigen Stelle, wo
in der Offenbarung das Verbum hagiazein («heiligen») selbst er-
scheint. 22, 11 heisst es:

Der Frevler frovle fernerhin,

und der Befleckte beflecke sich weiter,
und der Gerechte iibe weiter Gerechtigkeit,
und der Heilige heilige sich fiirder!

Es kann nicht verkannt werden, dass damit die im Menschen
gefallene Entscheidung auf eine eindeutige Formel gebracht ist.
Es kann auch kaum ein Ausweichen geben vor der Konsequenz,
die sich aus den Parallelséitzen aufdringt, dass hier das mediale
hagiastheto im aktiven, nicht passiven Sinn zu deuten sei?2).

So scheint die Folgerung unausweichlich zu sein, dass hier
die «Selbstheiligung» gefordert werde.

Aber diese Schlussfolgerung ist richtig und unrichtig zugleich.
Richtig ist, dass in all den Stellen, wo vom «Werk» der Heiligen
die Rede ist, ihre starkste Aktivitdt vorausgesetzt ist. Es gibtin der
ganzen Schrift keinen Glaubensquietismus und in der Apokalypse
weniger als sonstwo. Aber es kann gerade an unserer Stelle nicht
iibersehen werden, dass der scharfe Ausdruck von der gefallenen
Entscheidung des Gehorsams handelt. Hinfort, das meint das vier-
mal wiederholte efi, gibt es keine Moglichkeit der Umkehr mehr.
«Die Entscheidungszeit ist nahe», heisst es im Verse vorher.
«Siehe, ich komme bald», im Verse, der folgt.

Die Frage aber, ob die Heiligung hier plétzlich die bei Paulus
radikal abgelehnte, jiidische Selbstheiligung des titanischen Men-

1) So Asting, a.a.O. S. 289.
%) Es heisst also wirklich: «heilige sich», nicht «werde geheiligt» oder

¢lasse sich heiligeny.



— 174 —

schen bedeute, kann nicht auf Grund einer bloss sprachlichen Uber-
legung entschieden werden. Selbstheiligung in diesem gefihrlichen
Sinne wire dieses «Sich-Heiligen» nur, wenn es voraussetzungslos
wiire, wie die gesetzliche Heiligung des Nomismus.

Jedoch, die Zeugenkirche der Apokalypse ist wie die Kirche
des I. Petrusbriefes das neue Geschlecht, das Christus

zu einem Koénigtum,
zu Priestern seines Gottes und Vaters gemacht hat (1, 6).

Die «Werke» der Heiligen, die so angenommen werden, sind
die Werke «der ersten Liebe» (2, 4), ihre Taten gehéren wesentlich
zu ihrem Zeugnis in der Welt und an der Welt. Es geniigt nicht,
festzustellen!), dass 22, 11 «die einzige Stelle in der Apokalypse
sei, die in der mystisch-ethisch-individuellen Linie liege». Gerade
diese Stelle wird sofort hoffnungslos entleert, wenn sie aus dem
Zusammenhang des Ganzen herausgerissen wird und nicht mehr
als Zeugnis dieser in die Entscheidung zwischen Christus und Welt
gestellten eschatologischen Gemeinde gelesen wird.

Die «bekennende Kirche» der Apokalypse ist die Gemeinde,
in der es keine «Neutralitéit», keine Flucht in eine «private», dem
Zeugnis vor der Welt ausweichende «Frommigkeit» oder «Kirch-
lichkeit» mehr gibt. Hier sind alle «Gezeichnete.

Auch die «Welt», die «Anbeter des Tieres», nehmen sein
«Malzeichen» an (14, 9.11 u. a. St.), wie die Anbeter des Lammes
«das Siegel Gottes» an ihren Stirnen tragen (9, 4). In der End-
scheidungszeit wird alles «&ffentlich» 2). Alle zeugen fiir oder wider
Christus durch ihre ganze Existenz. Fiir diese, dem Geist bequemer
Biirgerlichkeit so vollig entgegengesetzte Kirche 3) kann es kaum in
Frage kommen, dass ihre «gerechten Taten» nun plétzlich wieder
die harmlos-miihseligen «Werke» einer philistrosen Verdienst-
theologie werden konnten. Von ihnen gilt vielmehr:

Hier zeigt sich die Standhaftigkeit und der Glaube der Heiligen (13, 10).

1) So Asting, a.a. O. S. 291. Man kann wohl tiberhaupt nicht so bei

dem Gegensatz von «theokratisch-eschatologischen» (= «kollektivistischen»)
und «mystisch-ethischen» (= «individualistischen») Heiligungsaussagen

stehen bleiben, wie dies Asting (S. 134 {f.; 239, 290 und an andern Stellen)
tut. Das Problem beruht ja gerade darin, dass diese beiden Grundaussagen
tiber die Heiligung der Gemeinde aufeinander bezogen sind und entscheidend
darin, was die eine fliir das Verstindnis der andern bedeute.

2) Das ist das Richtige an der Betonung des Offentlichkeitscharakters
der apokalyptischen Gemeinde bei Peterson, a.a.O. S. 37 ff.

3) Nach Peterson, a.a. Q. S.51.



— 175 —

Sie sind selbst Zeugnis, sie haben ihren Sinn in der Treue
der Bewihrten.

Das «letzte Buch der Bibel» zeigt an der kritischen Lage der
letzten Zeit, wohin die Heiligung der Gemeinde zielt. Sie ist nicht
Selbstzweck, sie ist Botschaft an die Welt und zuletzt Krisis fir
die Welt. Iis geht in ihr um das Werk Gottes, um die Erneuerung
seiner Schopfung. '

Denn auch die «Offenbarung Jesu Christi» endet nicht mit
der Erfillung des «Ideals» einer menschlich einsichtigen HEthik,
noch mit der blossen Seligkeit Kinzelner, sondern mit dem «neuen
Himmel» und der «neuen Erde» und der « Wohnung Gottes unter
den Menschen» (21, 1.3). Die Verheissung von II. Mose 29, 45 f.
ist in lberbietender Weite erfiillt.

Damit schliesst sich der Ring. Die Heiligung meint das Gottes-
Volk und das Gottesvolk meint die Gottes-Herrschaft auf Erden.
Es geht um die Selbstverherrlichung Gottes, die zugleich die Er-
lésung Seiner Schopfung ist.

Wir sind damit am Ende unseres Weges angelangt. Wir
wissen nicht, ob wir an unserm Gegenstand die Forderung des
Kung-fu-tse wirklich zu erfiillen vermochten. Vieles konnte nur
angedeutet werden. Ganze Problemgruppen mussten wir iiber-
gehen, um den zentralen Gesichtspunkt deutlich werden zu lassen.
Das Unzulédngliche dieser verkiirzenden Sicht ist uns selbst peinlich
bewusst. Wir wollten aber von vorneherein nicht eine umfassende,
vollstindige Darlegung aller Probleme versuchen. Wir wollten
vielmehr die durchgehende Linie des biblischen Zeugnisses auf-
decken. Wenn diese eine «Korrektur» fast aller bisherigen Aus-
legungen in sich befasst, so meinen wir dennoch nicht, dass wir
«alles besser wiissten» als die «Viter». Die von ihnen gegebenen
Deutungen gehen auf wirkliche Fragen der Heiligungsbotschaft
ein. Es gibt aber doch wohl auch in der Kirche je und je Notigungen,
Fithrungen, denen zu folgen nicht Unbescheidenheit bedeutet. So
héngt es wohl mit tiefsten Verdnderungen in der Lage der Kirche
in der Welt zusammen, dass wir schon seit lingerer Zeit neu auf-
merksam wurden auf den eschatologischen Charakter der neu-
testamentlichen Botschaft und auf die damit gegebene unerhorte
Bedeutung der Kirche, «der Heilsgemeinde der KEndzeit». Diese
neue Betonung der Kirche bedeutete allerdings nicht sehr viel,
ja, sie wire fiir die Gemeinde geradezu gefihrlich, wenn es uns
dabei nur darum zu tun wire, der Kirche oder gar nur der eigenen



— Yif —

Konfession wieder mehr Geltung, mehr Macht in der Welt zu
sichern. Hs ist allerdings schon dafiir gesorgt, dass wir durch sehr
viel Sterben hindurch es lernen miissen, dass solche «Macht»
nicht unsere Sache sein kann. Von grosster Bedeutung aber ist
es fiir die Kirche und die Welt, dass Menschen in der Kirche wieder
erfassen, was es in dieser Weltstunde bedeutet, Kirche Jesu Christi
zu sein.

Es bedeutet ndmlich nicht weniger als dies, dass es mitten
in der Welt schon jetzt einen Ort gibt, an dem Gott Seine Neu-
schépfung vollzogen hat, eine Schar von Menschen, in denen Er
sich verherrlichen will, eine Stelle mitten unter den Menschen, an der
Er sich im Sinn der ersten Vater-Unser-Bitte «selbst heiligen» will.

Das aber diirfte aus dem Gesagten wenigstens als etwas wie
ein «Leitmotivy der Heilsgeschichte, wie sie im Zeugnis der Schrift
aufgedeckt ist, deutlich geworden sein, dass es sich in der Heiligung
eben darum handelt. Es geht nicht bloss um den einzelnen «Heili-
gen». Die individualistische Fragestellung wird dem Problem nicht
gerecht. Sie ist nur als untergeordnete Frage auch vertretbar. Hs
geht in der Heiligung um die Schaffung des Gottesvolkes, Seiner
Gemeinde, ja es geht sogar iiber eine im bloss soziologischen Sinne
kirchliche Fragestellung hinaus, um Gottes Werk selbst, um die
neue Schopfung, um «die Heimholung der Welt».

Damit ist aber mitgegeben, dass es in der Heiligung nicht
einfach um eine religiose Form der Losung der ethischen Probleme
geht. Wie es in der kirchlichen Erziehung nicht um das Ideal der
humanistischen Piadagogik gehen kann, um die ihrer selbst méchtige
und weltméchtige, in sich geschlossene «Personlichkeit» des Voll-
menschen, sondern um die gliedliche Einordnung des siindigen
Menschen in die Gnadenordnung der Kirche?!), so geht es in der
Heiligung nicht um die Stufenordnung einer Einzelvollendung,
sondern um die «Auslieferung unserer Glieder» als « Waffen der
Gerechtigkeity fiir Gott, um dieses soldatische Zur-Verfiigung-
Stehen, kurz um den Gehorsam. Das Ende dieses Prozesses ist
aber nicht das Hochgefiibl des ethisch Vollkommenen, sondern
der Lobpreis des Gottes, der den ganzen Menschen unversehrt
hindurch zu retten vermag bis zur Vollendung beim Kommen
des Herrn.

1) Siehe dazu die kurzen, aber sehr gewichtigen Leitsdtze von Karl
Bernhard Ritter in «Kirche und Menschenbildung», Barenreiter-Verlag,
Kassel 1933, S. 3 ff.



— 177 —

Damit ist aber endlich auch gesagt, dass es sich in der bibli-
schen Heiligung trotz der starken Betonung der Gehorsamshaltung
des Menschen nie um die «gesetzliche» Herstellung der Gerechtig-

keit und Heiligkeit handeln kann?). Es heisst zwar auch im Neuen

Bunde:

' Werdet heilig,
denn heilig bin ich,
der HERR,
euer Gott!

Und die Apokalypse des Johannes verschirft diese Forderung
scheinbar zur Forderung der Selbstheiligung:

Wer heilig ist,
der heilige sich firder!

Wir werden gerade nach dem Gehoérten an dem Hrnst dieser
Forderungen nicht das Geringste abbrechen wollen. «Die Heils-
gemeinde der Endzeit», und wir stehen zwischen Jesu Auferstehung
und Seiner Parusie immer schon in der Endzeit, kann ihren Ge-
horsam nicht einen Augenblick lang leicht nehmen.

Aber, eben dies ist die entscheidende KErkenntnis unserer
Untersuchung, dass es auch in diesem Gehorsam nicht um die
qualvolle Anstrengung des gesetzlichen Menschen, nicht um die
idealistische Arbeit an der eignen «Personlichkeit», geht, sondern
um die Selbstheiligung Gottes, um die uns der Herr im Vater-Unser

beten hiess:
Geheiligt werde Dein Name!

Es miisste doch wohl nicht nur fiir den gesetzlich angestrengten
Einzelginger irgendeiner Heiligungsbewegung, sondern auch fiir
den Menschen, der nichts anderes sein will als ein Glied der Kirche,
eine unerhorte Befreiung bedeuten, wenn ihm die Erkenntnis ge-
schenkt wiirde, dass die Heiligung dies ist, nicht seine krampf-
haften «Fortschritte» in der «eigenen Heiligung», dass sie nichts
anderes sein kann als die Verwirklichung seines «Kirche-Seins».
Aber eben darum geht es auch in ihr nicht in erster Linie um uns,
sondern um Gottes Weg mit Seinem Volk und um die Erneuerung
Seiner Schépfung. In diesem Sinne gilt das tiefe Wort, das die

1y Auch die tridentinische Rechtfertigungslehre ist keineswegs im
judisch-gesetzlichen Sinne zu verstehen. Bedeutsames zum Gnadencharakter
" der «Werke» in der roémisch-katholischen Lehre sagt Lambinet, a.a. O.
S. 174 ff.



— 178 —

Erkenntnis, dass auch die Heiligung heilsgeschichtlich zu deuten
ist, auf ihre kiirzeste Formel bringt: «Christus ist unsere Heili-

gung 1).»
So ist alles, was wir zu sagen versuchten, zusammengefasst

in dem eminent «kirchlichen» Worte, dem wir schon oben begegnet
sind (I. Petri 2, 9):

Ihr aber seid ein auserwéahltes Geschlecht,

ein konigliches Priestertum,

ein heiliger Stamm,

ein Volk, (von Gott) zum Eigentum (erworben),

auf dass ihr verkiindigen sollt die herrlichen Taten Dessen,

der euch herausrief aus der Finsternis zu seinem wunderbaren Lichte,
euch, die ihr ehedem ein «Nicht-Volk» waret,

nun aber seid ihr Gottes Volk,

die ihr einst ohne Erbarmen waret,

nun aber habt ihr Erbarmen erlangt.

Das ist die Heiligung Gottes, dass Gott Sich an uns heiligt,
das ist unsere Heiligung, dass wir mit unserm ganzen Leben Seine
herrlichen Taten in Christus verkiinden und preisen.

Bern Ernst Gaugler

1) Am eindriicklichsten ist mir personlich dieses «Nein» zur idealisti-
schen Heiligung am Zeugnis zweier Ménner aufgegangen, die beide, ehr-
wiirdige Vertreter der theologischen Wissenschaft, unabhéngig voneinander,
kurz vor ihrem Heimgang erklédrten, dass sie, je &lter sie wiirden, immer
weniger von einem Fortschritt in ihrer persénlichen Heiligung wahrzunehmen
verméochten. Das ist die negative Form fiir die Wahrheit, dass «Christus
unsere Heiligung ist».




	Die Heiligung im Zeugnis der Schrift

