
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 3

Artikel: Die Heiligung im Zeugnis der Schrift

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


137

Die Heiligung im Zeugnis der Schrift

Von dem chinesischen Weisen Kung-fu-tse berichtet die
Legende, er habe, als man ihn fragte, was er tun würde, wenn
man ihm die Führung des Staates anvertrauen würde, erklärt:
«Ich würde zuerst allen Wörtern ihre ursprüngliche Bedeutung
wieder zurückgeben.» In einer Zeit, in der, wie in der unsrigen,
durch Missbrauch, Entstellung, ja Lüge, alle Begriffe verschoben
sind, haben wir für diese Weisheit Verständnis.

Aber nicht nur in der chaotischen Wirrnis des gesellschaftlichen
Lebens, auch in der Kirche ist es je und je die erste und vornehmste
Aufgabe, den Ur-Worten ihren Ursinn zurückzugeben. Denn
beständig werden diese Worte abgegriffen, entleert, verbogen. Vor
allem wird ihr Sinn-Umfang immer wieder verengt. Das ist auch
bei dem Worte der Fall, dem hier unsre Aufmerksamkeit gehören
soll. Die Botschaft von der Heiligung gehört zu den in der
theologischen Arbeit der Kirche umstrittensten. Wer wagte zu sagen,
dass er darüber von vorneherein richtig zu sprechen vermöge
Wer wusste nicht, wie sich das Geheimnis vertieft und kompliziert,
je ehrlicher und unvoreingenommener wir ihm nahen Wer fände
sich ohne weiteres in den sich überkreuzenden Deutungen der
konfessionellen Richtungen zurecht

Wir haben deshalb allen Grund zur Demut, wenn wir uns
hier an diese schwierige «Reinigung» eines Urwortes wagen. Sie

kann selbstverständlich im Ernst nur dadurch mit Aussicht auf
eine haltbare «Lösung» unternommen werden, dass wir, mit dem

Apostel zu sprechen, radikal alle «Bollwerke» menschlicher Systeme,
die «sich gegen die Erkenntnis Gottes erheben, einreissen» und
«jeden Gedanken gefangennehmen unter den Gehorsam Christi»
(IL Kor. 10, 4—5). Das heisst aber, dass wir, unter Absehen von
allen vorgefassten und gehätschelten Lieblingsgedanken,
versuchen, aus der Schrift ganz neu zu erheben, was hier Heiligung
heisst.

Da uns die Zeit fehlt, alle Lösungsversuche im Einzelnen
durchzubesprechen, seien hier nur die drei Grundmängel der
Auslegung genannt, die fast allen exegetischen und systematischen
Darstellungen der Heiligung anhaften und das entscheidende
Verständnis der biblischen Aussagen sehr behindern:

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1947. 1°



— 138 —

1. Die Frage nach der Heiligung wird fast durchwegs
individuell gestellt: Wie komme ich, als einzelner Christ, zu jener
«Heiligung», die in der biblischen Botschaft als das Ziel des Christenlebens

erscheint
2. Die Frage nach der Heiligung wird vielfach gedeutet als

das Problem der biblischen «Ethik». Was ist, so lautet hier die
Fragestellung, das spezifisch biblische «Ideal» für das Verhalten
des neuen Menschen

3. Die ganze Frage wird so weithin losgelöst von der Geschichte
Gottes in Seiner Offenbarung, als ob in jedem Menschen, der zum
Glauben kommt, dieser Prozess völlig neu anhöbe. Die Heiligung wird
deshalb in der dogmatischen Darlegung mehr und mehr ein blosses

Teilstück des ordo salutis1), der Heilsordnung, genauer: der Lehre
von der subjektiven Heilsaneignung, so, dass an ihr nicht mehr das

ganze Werk Gottes an seiner Gemeinde aufgezeigt werden kann2).

Die gerügten Fragestellungen sind nun zwar nicht ohne jeden
Anhalt im biblischen Text. Aber, die so erreichbaren «Antworten»
umfassen nicht die ganze Botschaft der Schrift, sie können uns,
wenn wir hier einen der Gnosis entstammenden biblischen Ausdruck
in einem übertragenen Sinne verwenden dürfen, nicht wirklich
sagen, welches «die Breite und Länge und Höhe und Tiefe» (Eph. 3,

18) der göttlichen Heilsveranstaltung sei, die durch die Botschaft
von der Heiligung umschrieben wird3).

x) Der Ausdruck selbst taucht erst im Zeitalter des Pietismus auf.
Siehe dazu F. A. B. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik. Dritte
Auflage bearbeitet von Horst Stephan, Mohr, Tübingen, 1912, S. 671. Die
Sache selbst ist allerdings schon lange vorher da.

2) Diese Kritik gilt auch meiner Antrittsvorlesung «Die Heiligung in
der Ethik des Apostels Paulus», I. K. Z. 1925, S. 100—120. Am stärksten
überwunden ist der rein individualistische Gesichtspunkt in der Ethik von
Alfred de Quervain, Die Heiligung, Ethik, Erster Teil, Zollikon-Zürich 1942.

3) Dieser Aufsatz ist ursprünglich als Vortrag gehalten worden. Wir
haben absichtlich auch hier diese Form beibehalten, obschon der grössere
Teil des Ganzen stark umgearbeitet wurde. Es soll aber durch die Form
des Referats zum Ausdruck gebracht werden, dass wir nur den
Hauptgedanken erhellen wollen, aber in der hier gebotenen Kürze nicht alle
Probleme klären können, die mit ihm zusammenhängen.

Wir verzichten hier auch grundsätzlich auf eine Darstellung der
kontroverstheologischen Probleme, da eine sorgfältige Auseinandersetzung
mit den konfessionellen Festlegungen einen viel breitern Raum beanspruchen
würde. Zur Orientierung über die kontroverstheologische Situation sei
hier nur die wichtigste Literatur angeführt:

Die Ostkirche hat das Problem nicht in der Weise der abendländischen
Theologie isoliert behandelt. Sie bespricht diese Fragen unter dem Ge-



— 139 —

Diese umfassende Form der Verkündigung wird erst sichtbar,
wenn wir uns fragen : Was bedeutet die Heiligung im ganzen
Heilshandeln Gottes Diese Fragestellung bedeutet, dass wir uns auch
von jener nicht immer sehr erbaulichen Untersuchung der
«Vorgänge im Menschen» abwenden, die weithin die Diskussion
beherrscht. Sie bedeutet aber mehr als die Überwindung eines
theologischen Psychologismus, der längst überwunden sein sollte. Sie

setzt voraus, dass auch das Richtige an den bisherigen Aussagen
über die Heiligung erst da ins volle Licht biblischer Zusammenschau

gerückt ist, wo deutlich wird, dass es die Heiligung mit der
Kirche, und das heisst: mit dem Volke Gottes, und dies heisst
wieder: mit dem Anfang der neuen Schöpfung zu tun hat1).

sichtspunkt der Lehre von der Vergottung. Siehe dazu Friedrich Heiler,
Die katholische Kirche des Ostens und Westens I: Urkirche und Ostkirche,
München 1927, S. 210—213. Stefan Zankow, Die orthodoxe Kirche des
Ostens in ökumenischer Sicht, Zürich 1946, S. 34. Erst in der spätem,
zum Teil unter protostanischem Einfluss stehenden Theologie, finden sich
Ansätze zu einer gesonderten Behandlung: Siehe dazu Jugie, Theologia
Dogmatica Christianorum Orientalium, Tom. II, zur Schule von
Prokopowitsch, S. 788 ff.

Die römisch-katholische Dogmatik behandelt das hier gemeinte biblische

Thema unter dem Generalnenner «Rechtfertigung». Siehe dazu die
Lehrbücher der Dogmatik. An speziolleren Darstellungen wären zu nennen :

Matthias Joseph Scheeben, Die Mysterien des Christentums, Neuausgabe,
Freiburg 1941, S. 505 ff. (Scheeben bedauert auf Seite 506, dass sich der
Ausdruck «Heiligung» in der kirchlichen Sprache nicht stärker durchsetzen
konnte.) Eduard Stakemeier, Glaube und Rechtfertigung. Das Mysterium
der christlichen Rechtfertigung aus dem Glauben, dargestellt nach den
Verhandlungen und Lehrbestimmungon des Konzils von Trient, Freiburg
1937. Hubert Jedin, Girolamo Seripando, Würzburg 1937 f. I, S. 103 ff.
und 354 ff.; II, S. 239 ff. Robert Grosche, Simul peecator et iustus.
Pilgernde Kirche, 1938, S. 147 ff. Ludwig Lambitici, Das Wesen des
katholischprotestantischen Gegensatzes, Einsiedeln 1946, vor allem S. 172 ff.

Aus der reichhaltigen protestantischen Literatur sei nur genannt Adolf
Köberle, Rechtfertigung und Heiligung, Leipzig 1929, wo sehr viel weitere
Literatur angeführt ist, und der scharfsichtige Vortrag von Karl Barth,
Der heilige Geist und das christliche Leben, in Beiheft Nr. 1 von «Zwischen
den Zeiten», 1930, der sich kritisch zu den Sehlussfolgorungen des

erstgenannten Werkes stellt.
l) Mit dieser Umschreibung sei vorerst angedeutet, dass wir den Begriff

«Kirche» im umfassenden, heilsgeschichtlichen Sinne verstehen, im Sinne
der Gemeinde Gottes, in dem er nicht bloss die neutestamentliche Gemeinde
(ekklesia) bezeichnet, sondern auch auf das alttestamentliche Gottesvolk
(den gehal Jahwe) angewandt werden kann. Damit ist schon mitgegeben,
dass die Kennzeichnung «kirchlich» in dieser Arbeit nirgends den abwertenden

Sinn haben kann, in dem etwa Ragnar Asting in seinem Buche «Die
Heiligkeit im Urchristentum», Forschungen zur Religion und Literatur
des Alten imd Neuen Testaments, Neue Folge, 29. Heft, Göttingen 1930,



— 140 —

Ganz eindeutig ist der «kirchliche» Charakter der Wortgruppe
«Heilig, heiligen, Heiligung» im Alten Testament. Wie immer
die etymologische Grundbedeutung der Wurzel qadasch zu deuten
sein mag1), klar ist, was es im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift
im sakralen Sinn bedeutet. Es meint «das Herausheben» einer
Person oder Sache, und zwar nicht bloss im Sinn einer
Unterscheidung zwischen «Rein» und «Unrein» (ha-qodesch und ha-chol),
sondern noch tiefer im Sinn der «kraftgeladenen Isolation»2).

Heilig ist also, was so «isoliert» und zugleich «dynamisch
geladen» ist. So heisst es IL Mose 15, 11:

Wer ist, wie Du, unter den Göttern,
o HERR,
wer ist, wie Du, so hehr durch Heiligkeit,
furchtbar in Ruhmestaten,
Täter von Wundern3)

Der Heilige ist, das können wir schon aus dieser einen Stelle
erheben, der schlechthin Übermächtige, der uns zur Anbetung
nötigt, aber zugleich auch der Unheimliche, der «furchtbar» ist
durch Seine Taten. Beides ist also in dem Begriff gegeben: die

göttliche Unnahbarkeit und die göttliche Energie.
Um so befremdlicher ist nun aber, dass der Begriff der Heiligkeit

auch auf Menschen und sogar auf Gegenstände übertragen
werden kann. Wir können hier nur andeuten: Das Offenbarungszelt,

später der Tempel, aber auch das Lager, das Land der
Bestimmung und, was für uns besonders bedeutsam ist, das Volk,
sind «heilig». Israel ist durch Gottes Wahl das «heilige Volk»4).

für die spätem Teile des Neuen Testaments und die frühpatristische Literatur
(Ignatiusbriefe etc.) eine starke «Verkirchlichung» des Heiligkeitsbegriffes
feststellt (S. 294 ff.; 301 ff. etc.)

Procksch, Th. Wb. zum N. T. I, S. 88.
2) Oskar Goldberg, Die Wirklichkeit der Hebräer. Erster Band. David,

Berlin 1925, S. 100. Die Eruierung eines neutralen Sinnes («bestimmen»,
«ausscheiden»), die Goldberg a. a. O. S. 99 versucht, muss als missglückt
betrachtet werden, denn die angeblich profanen Dinge, die Goldberg dafür
namhaft macht, wie Freistatt, Gastfreundschaft, Krieg, sind für Israel eben
auch «heilige» Dinge.

3) Ich gebe in den Texten den Gottesnamen Jahwe regelmässig mit
grossgeschriebenem «(der) HERR» wieder, einmal, weil die heute übliche
allzu häufige Verwendung des Gottesnamens auch für den etwas Anstössiges
hat, der über sie nicht gesetzlich denkt, dann aber auch, um den Aufsatz
für Nichttheologen lesbarer zu machen. Aus dem gleichen Grunde schreibe
ich I. Mose, IL Mose etc. statt Genesis, Exodus etc.

4) Procksch, a. a. O. S. 91.



— 141 —

Wie ist dieses Überraschende zu begreifen, dass eine
Kennzeichnung, die gerade Gott als Gott heraushebt aus dem kosmischen
Bestand, aus allem Geschöpflichen, so übertragen werden kann Ì
Wir könnten uns dieses Bestürzende nicht erklären, wenn die

Heiligkeit eine blosse «Eigenschaft» Gottes wäre. Sie ist aber
eben, wie wir schon sahen, nicht bloss Gottes Erhabenheit, sondern
zugleich seine Kraftgeladenheit. Darum kann Gott auch Kraft
abgeben. Er kann seine Kraft auf Gegenstände und Menschen

übertragen, er kann mit Seiner Kraft «inmitten Seines Volkes
wohnen»:

Ich will wohnen inmitten der Söhne Israels.
Ich will ihnen Gott sein.
Erkennen sollen sie, dass ich, der HERR, ihr Gott bin,
der ich sie aus dem Lande Ägypten führte,
um zu wohnen in ihrer Mitte,
ich, der HERR, ihr Gott,

heisst es IL Mose 29, 45—46 (vgl. III. Mose 26, 11—12). Obwohl
hier das Stichwort «heilig» fehlt, kann uns diese Stelle doch sagen,
wie es dazu kommt, dass dieses Volk geheiligt, mit Gottes Kraft
«geladen» wird.

Schon hier ist deutlich : Das Gottesvolk, die heilige Gemeinde,
«die Kirche des alten Bundes», wird nicht heilig dadurch, dass
sie etwas tut, etwas unternimmt, sondern dadurch, dass Gott an
ihr handelt. Es geht in erster Linie sogar nicht einmal um die
Gemeinde an sich, sondern darum, dass Gott in ihr zu seiner
heilschaffenden Machtentfaltung komme.

In der Mitte der biblischen Botschaft von der Heiligung steht
also nicht der Mensch oder ein Gegenstand, sondern Gott selbst.
Das wird auch sprachlich dadurch eindeutig zum Ausdruck
gebracht, dass für diese Machtentfaltung Gottes das Mphal (die
Reflexivform) des Verbums «heiligen» gebraucht wird: niqdasch
(so III. Mose 10, 3; IV. Mose 20, 13; Ezech. 20, 41; 28, 22.28
und an andern Stellen). An der erstgenannten Stelle heisst es:

Die mir nahe stehen,
an ihnen heilige ich mich1)
und vor dem ganzen Volk verherrliche ich mich2).

*) Zürcher Übersetzimg: «erweise ich mich heilig».
2) Hier wird, wie an zahlreichen andern Stollen, deutlich, wie nahe

der Begriff der «Herrlichkeit» (kabod) mit dem der Heiligkeit zusammengehört.

Eine umfassende Darstellung der Heiligimg musste deshalb diesen
ebenfalls entfalten. Siehe Ragnar Asting, a. a. O. S. 19—21.



— 142 —

Diesen Sinn hat auch noch die erste Bitte des Vater-Unsers :

Geheiligt werde Dein Name (Mt. 6, 9; Lk. 11, 2).
Die «Heiligkeit Gottes» ist also nicht einfach «sein Wesen»,

sie ist nicht eine ontologische Seins-Aussage, so gewiss Gott auch
in diesem Sinne «heilig ist». Sie spricht vielmehr im Stil der
alttestamentlichen Offenbarungsrede von dem, was Gott an dem
Volke tut. Nach israelitischem Denken ist ja nur das wirklich,
was wirkt1).

Wir können hier den religionsgeschichtlichen Weg, den die
Vorstellung durchlaufen hat, nicht im einzelnen verfolgen. Mag
auch sie vielleicht ursprünglich noch naturhafte Züge an sich

getragen haben, sie hat in dem uns zugänglichen Schrifttum diesen
Charakter deutlich zugunsten des heilsgeschichtlichen abgestreift.
Diese «Entwicklung» hat ihre Parallele auch an dem Begriff, der
die Brücke zwischen Gottes und des Volkes Heiligkeit bildet, an
der Vorstellung des «Bundes» Gottes mit Israel. Auch diese
Vorstellung hat ihre naturhaften Grundlagen2). Aber sie wächst
sofort über diese hinaus. Der Bund am Sinai ist, das hebt ihn von
andern semitischen «Blutbünden» ab, nicht eine blosse
Selbstdeutung der Israelstämme, nicht ein gegebenes naturhaftes
Verhältnis, sondern geschichtliche Tat des einzigen Gottes. Jahwe
hat sich Israel gewählt. Er ist in freier, göttlicher Entscheidung
mit Israel in ein BundesVerhältnis eingetreten. Mögen «die Götter»
sein, was sie wollen, die «Seelen» oder «Seelenzentren» der Völker,
der Einzige Gott ist nicht so Israels Gott. Er hat sich Sein Volk
aus den Völkern «erkauft».

So heisst es im Moselied nach dem Durchgang durchs Meer

(IL Mose 15, 16):

Entsetzen und Angst stürzt auf sie,
vor deines Armes Grösse erstarrten sie wie Stein.
Bis hindurchschritt dein Volk, HERR,
bis hindurchschritt dein Volk,
das Du erkauftest.

Dieser Loskauf, diese geschichtliche Wahl, ist zugleich seine

Heiligung (V.Mose 7, 6—11):

Denn ein heiliges Volk bist du dem HERRN, deinem Gott,
dich erwählte sich der HERR, dein Gott,

1) Ragnar Asting, a. a. O. S. 21.
2) Johannes Pedersen, Israel. Its life and culture, Copenhagen 1926,

S. 263 ff.



— 143 —

ihm ein Eigentumsvolk zu sein
aus allen Völkern, die auf der Fläche des Erdackers sind.
Nicht, weil ihr zahlreicher wäret als andere Völker,
hat der HERR sein Herz an euch gehängt,
hat er euch erwählt,
— denn ihr seid das kleinste unter den Völkern —,
sondern, weil der HERR euch liebt
und weil er den Schwur hält,
den er zuschwor euren Vätern,
darum hat euch der HERR
herausgeführt mit starker Hand
und dich losgekauft aus dem Hause der Knechtschaft,
aus der Hand des Pharao, des Königs von Ägypten.
So wisse denn,
dass der HERR, dein Gott, der (wahre) Gott ist,
der zuverlässige Gott,
der den Bund hält
und die Huld bewahrt denen,
die ihn liehen und seine Gebote halten,
bis ins tausendste Geschlecht,
dem aber, der ihn hasst,
ins' Angesicht vergilt, ihn zu vertilgen.
Nicht Aufschub gibt er Seinem Hasser,
ins Angesicht vergilt er ihm.
Darum halte das Gebot, die Satzungen und die Rechtssprüche,
die ich dir heute gebe,
dass du darnach tust!

Hier ist alles personales und geschichtliches Ereignis zwischen
Gott und Seinem Volk. Die ganze alttestamentliche Heilslehre
ist hier in den Gedanken des Bundes eingefangen. Nichts Naturhaftes

ist mehr zu erkennen. Heilig ist das Volk, weil Gott sich
ihm verbündet, und heilig bleibt es, wenn es dieses Bündnis hält.

Damit bricht aber zugleich das Problem auf, das erst streng
genommen das der Heiligung im spätem Sinne ist. Betont ist in
der eben zitierten Stelle, dass die Bundschliessung das «Halten
der Gebote» nach sich ziehe. Heilig ist also das Volk nicht nur,
weil es von Gott geheiligt ist. Diese Selbstheiligung Gottes an
Seinem Volk schliesst in sich, dass auch dieses die Folgerung
aus Seiner «Heiligkeit», die in der Heiligkeit Gottes gründet,
ziehe. Ihren «klassischen» Ausdruck hat diese Konsequenz gefunden
in der Stelle des dritten Buches Mose 19, 2:

Werdet heilig,
denn heilig bin ich,
der HERR,
euer Gott!1)

Vgl. III. Mose. 11, 44 f.; 20,7 und 26.



_ 144 —

Dieser Satz enthält die Heiligungsbotschaft der ganzen Schrift
in nuce1). Es ist nicht von ungefähr, dass dieses Wort als Motivwort

auch der neutestamentlichen Heiligungsforderung im ersten
Petrusbriefe (1, 16) aufgenommen und bestätigt wird. Es zieht
sich also ein grosser Bogen herüber von den alttestamentlichen
Heiligungsaussagen zu denen des Neuen Testaments.

Ehe wir uns aber diesen zuwenden dürfen, sind noch zwei

gegensätzliche Heiligungsaussagen zu besprechen, die in schärfster
Form die beiden Möglichkeiten richtiger und abwegiger Deutung
der alttestamentlichen Heiligungsbotschaft aufzuzeigen geeignet
sind.

Im Buche des Propheten Jesaja tritt uns eine Kennzeichnung
Gottes entgegen, die geeignet ist, die Beziehung von Heiligung
und Gemeinde erst restlos aufzuhellen. Gott heisst hier plötzlich
«der Heilige Israels» (qedosch jisrael)2). Der Ausdruck ist auffällig,
weil er die Sonderung, die in dem Begriff der Heiligkeit Gottes
liegt, aufhebt und Israel eben mit dieser Heiligkeit in Beziehung
setzt. In dem Ausdruck ist also mitgesetzt, dass Israel das Volk
des heiligen Gottes, Sein heiliges Volk ist. Procksch sieht in der

Verwendung des Ausdrucks bei Proto- und Deuterojesaja
allerdings einen bedeutsamen Unterschied. Während bei Protojesaja
der Gedanke vorwiegt, dass Jahwe «der Heilige Israels» sei, weil
er sein Richter ist, der alles Unheilige aus Seinem Volke ausmerzt
und den Rest läutert, ist bei Deuterojesaja der ungeheure Schritt
vollzogen, der den Zusammenhang von Heil und Heiligkeit
herstellt. «Der Heilige Israels» hat nunmehr sein Gericht vollzogen;
hinter dem Gericht aber steht als letztes Ziel die Erlösung Israels
Als «der Heilige Israels» ist Jahwe Israels Schöpfer (41, 20; 45, 11)

und Erlöser (41, 14; 43, 3.14; 47, 4)3). Diese Beobachtung dürfte
für das geschichtliche Verständnis durchaus zutreffend sein. In
unserm Zusammenhang darf aber vielleicht noch weiter gefragt

1) Mit dieser Herleitung dieser Grundanschauung von der Heiligung des
Gottesvolkes ist implizit gegeben, dass sie nicht «gesetzlich» im spätem
Sinne gedeutet werden darf. Sie wird ja 20, 8 und 20, 26 damit begründet,
dass Jahwe «sie heiligen will». Die Deutung Astings, a. a. O. S. 50 und 242,
die ins Gesetzliche abgleitet, sieht zu wenig auf den Tenor des ganzen
« Heiligkeitsgesetzes ».

2) Dieser Ausdruck ist dem Jesaja-Buche, und zwar auffälligerweise
Proto- und Deuterojesaja, eigentümlich. Die Stellen, wo er sonst noch
erscheint, sind von Jesaja abhängig. Siehe dazu und zum folgenden Procksch,
a. a. O. S. 93 f.

3) Procksch, a. a. O. S. 94.



— 145 —

werden: Ist dieser «Gegensatz» sachlich nicht als eine Einheit
zu betrachten Ist nicht eben dies die Einheit in allem
heilsgeschichtlichen Handeln Gottes, und darum sowohl in seinem
gerichtlichen wie in seinem Erlösungshandeln, dass er «sich heiligt»
an seinem Volke, dass er sich verherrlicht in der Verwirklichung
seiner Herrschaft 1 Es ist eben der tiefste Sinn aller biblischen
Heiligungsaussagen, dass es in ihnen nicht um die Aufgipfelung
der menschlichen Heiligkeit geht, sondern darum, dass Gott in
seiner Schöpfung, in der «Heimholung der Welt», zu seinem Ziele
kommt1).

Das gefährlichste Gegenspiel zu diesem Urverständnis biblischer

Heiligung bildet nun die andere Haltung, die sich ebenfalls
als Auslegung der biblischen Heiligungsaussagen versteht. Es ist
die Haltung, die der Apostel in Röm. 10 als den titanischen
Versuch brandmarkt, die «eigene Gerechtigkeit» an der Stelle der
göttlichen aufzurichten.

Wir dürfen uns allerdings die Auseinandersetzung mit dem,
was wir in der christlichen Theologie die «gesetzliche» Haltung
nennen, nicht dadurch erleichtern, dass wir uns vom Pharisäer,
der sie am reinsten vertritt, ein zu schablonenhaftes Bild machen.
Auch der Pharisäer, ja, gerade er, will «die heilige Gemeinde»
herstellen. Wenn Leo Baeck2) recht hat, so bedeutet das Wort
parusch, «abgesondert», von dem der Name der Pharisäer, hebräisch
peruschim, aramäisch perischin, abgeleitet ist, im alten Midrasch
der Schule Akibas3) selbst, was im biblischen Hebräisch mit
qadosch, «heilig» wiedergegeben wird. Eben III. Mose 19, 2

wird hier in den Satz übertragen: «Ihr sollt peruschim sein!»
Dann würde mit dem Namen «Peruschim» zum Ausdruck
gebracht4), dass die Pharisäer sich als wahre Gemeinde Israels
betrachteten, als das heilige Volk, das Gottesvolk schlechthin. Das

1) In tiefster Weise kommt dieses Mysterium des heilsgeschichtlichen
Handelns Gottes zum Ausdruck im Gedanken vom «heiligen Rest», der
gerade nicht zum Ausdruck bringt, dass nur ein kleiner Teil des Gottesvolks

auf Grund seines Verhaltens gerettet wird, sondern ins Licht setzt,
dass je und je Gott es ist, der durch Seine Wahl heiligt. Siehe dazu jetzt
Hentrich, Th. Wb. zum N. T. IV, S. 207 ff. Ganz deutlich wird dieser
Gesichtspunkt bei Paulus, Röm. 9—11. Siehe dazu Schrenk, Ebenda S. 215 ff.

2) Leo Baeck, Die Pharisäer. Ein Kapitel jüdischer Geschichte. Berlin,
Bücherei des Schocken Verlags 6, 1934, S. 7 ff.

3) Siphra zum III. Buche Mosis.
4) Ob die Bezeichnung zuerst von Gegnern oder von den Pharisäern

selbst gebraucht wurde, ist nicht auszumachen; siehe Baeck, a. a. O. S. 10.



— 146 —

Neue ist nicht, dass sich die Pharisäer als «die Heiligen» wissen,
das Neue ist nicht einmal, dass sie damit eine Scheidung zwischen
wahrer und abtrünniger Gemeinde in Israel vollzogen, das Neue
ist vielmehr, dass sie diesen Anspruch «gesetzlich» begründeten.
Ihr Anspruch beruht auf dem eigenen Werk, auf ihrer Selbst-

Heiligung. Sie begründeten ihr «Kirche»-Sein damit, dass sie, im
Gegensatz zum gesetzlos lebenden Am ha-arez1) (Joh. 7, 49), das
Gesetz genau beobachteten.

Damit ist aber eine folgenschwere Veränderung eingetreten.
Das Volk ist jetzt nicht mehr darum heilig, weil es von Gott
geheiligt wurde, weil Gott sich in ihm selbst heiligen und verherrlichen

will, sondern heilig ist die Gemeinde, weil sie «das Gesetz
besitzt»: «Geliebte (Lieblinge Gottes) sind die Israeliten», sagt der
berühmte Märtyrerrabbi Akiba, «denn sie haben ein kostbares
Gerät (das Gesetz) erhalten» (Pirqe Aboth III, 14).

Daraus ergibt sich die klare Folgerung: Das Volk ist heilig,
«soweit es das Gesetz hält». Es kommt weiter hinzu der verhängnisvolle

Gesichtspunkt des «Verdienstes». Das Urteil Gottes über
jeden Menschen — hier wird der Einzelne als solcher wichtig —,
richtet sich nach seinen «Verdiensten».

Es gilt jetzt die grosse Weisung desselben Akiba: «Heil euch,
Israel, wer reinigt euch, und vor wem reinigt ihr selbst euch
Es ist euer Vater im Himmel!» (Joma 85 ò)2).

Das ist bei aller glutvollen Hingabe zur Heiligung, die aus
der «Gesetzesfreude» erwächst3), doch nicht weniger als die
Umkehrung des ursprünglichen israelitischen Heiligungsgedankens.

Es ist deshalb von unerhörter Bedeutung, dass die Verkündigung

der neuen Gemeinde, die ihren Ursprung auf das Kerygma

1) Eigentlich «das Landvolk», im Talmud die Bezeichnung des
unwissenden und deshalb ungesetzlich lebenden Juden im Gegensatz zum
gelehrten und deshalb gesetzestreuen Juden.

2) Hermann Cohen zitiert diesen Satz in seiner Religionsphilosophie
«Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums», 2. Auflage, Kauff-
mann, Frankfurt a. M. 1929, S. 260, um damit die christliche Heiligungslehre

zu widerlegen. Trotzdem er aber die Möglichkeit freilegen will, «dass
der Mensch der Selbstheiligung mächtig werden» könne, bestreitet er
entschieden, dass die jüdische Frömmigkeit «Selbstgerechtigkeit» bedeute
(S. 261). Es ist dem grossen Neudeuter der rabbinischen Tradition durchaus
zuzugeben, dass die christliche Polemik das Problem oft zu einfach gesehen
hat. Es darf aber auch nicht übersehen werden, dass Cohen selbst die Texte
oft überinterpretiert, dass er vor allem den Begriff des « Verdienstes » idealisiert.

3) Siehe dazu Leo Baeck, Das Wesen des Judentums, 6. Auflage,
Kauffmann, Frankfurt a. M. 1932, S. 297.



— 147 —

Jesu zurückführt, nicht an dieses «Ideal» der sich selbst heiligenden
Gemeinde anknüpft, sondern radikal zu der Urverheissung an
das Gottesvolk zurückkehrt.

Im synoptischen Zeugnis über Jesus erscheint die
Heiligungsterminologie zwar nur an ganz wenigen Stellen. Und
auch die Gemeinde des neuen Bundes wird nur am Horizont, in
den Zukunftsaussagen, sichtbar. Wenn es auch durchaus
wahrscheinlich ist, dass die Logien von Matth. 16, 18 und 18, 17, die
in der ganzen synoptischen Überlieferung allein explizit von der
«Ekklesia» sprechen, auf Jesus selbst zurückgehen1), so ist doch
deutlich, dass die Situation für Jesus eine völlig andere ist, als
für die spätere Urgemeinde und für Paulus. Vor Jesu Blick steht
das nahe Reich. Das bedeutet aber, dass für ihn vorerst einfach
Israel das Gottesvolk ist. Es ist das Richtige an der Darstellung
Kümmels, dass in der Wahl der Zwölf noch eindeutig der Anspruch
auf ganz Israel, die Ausrichtung seiner Predigt auf das ganze
Volk sichtbar wird2). Zwar wird schon eine Scheidung zwischen
Israel und «Israel» erkennbar. Nicht alle werden selig gepriesen,
«die persönliche Gehorsams- und Glaubensbindung» an Jesus ist
Bedingung für das Eingehen ins Reich3). Aber die Scheidung ist
noch nicht streng vollzogen. Kirche im strengen Sinne gibt es

erst, nachdem Israel als Volk seinen Messias verworfen hat und
also der Hereinbruch des Reiches «sich hinauszögert»4). In Jesu

Kerygma aber steht noch durchaus das Reich in der Mitte. Von
ihm handelt auch die Heiligungsbitte des Vater-Unsers, die sich

ganz auf der Linie der altisraelitischen Heiligungserwartung bewegt.
«Geheiligt werde Dein Name» heisst durchaus nicht, was der

fromme Beter von heute zumeist in diese Bitte legen mag, nämlich,
dass Gottes Name durch unser Verhalten geheiligt werden möge,

x) Über die Frage, ob Jesus schon von «seiner Kirche» sprach, das
heisst, ob Matth. 16, 18 em echtes Jesus-Logion sei oder nicht, siehe jetzt
den Forschungsbericht in dem wertvollen Buche von Père Braun, O. P.,
Neues Lieht auf die Kirche, Benziger, Einsiedeln 1946, S. 59 ff. Die These
der Unechtheit vertritt Werner Georg Kümmel in seiner sehr sorgfältigen
Untersuchung «Kirchenbegriff und Gesehichtsbewusstsein in der Urgemeinde
und bei Jesus». Symbolae Biblicae Upsalienses I, Uppsala und Zürich 1943,
S. 32 ff.

2) So Kümmel, a. a. O. S. 31.
3) So Kümmel, a. a. O. S. 28.
4) Das hat seinerzeit Erik Peterson in seiner kloinen Schrift «Die

Kirche», Beck, München 1929, S. 3 ff., richtig gesehen, wenn auch nicht
alle in ihr vorgetragenen Thesen und Folgerungen haltbar sind.



— 148 —

sondern ganz im Sinne des erwähnten Niphal, dass Gott durch
sein machtvolles Eingreifen sich selbst an Seinem Volke heiligen
möge. Es ist eine Parallelbitte zu der um das Geschehen des
göttlichen Willens auf Erden. Die drei ersten Bitten erflehen dasselbe,
den Hereinbruch des Reiches, Seiner vollkommenen Herrschaft.

Aber, wie später wirklich in der Kirche, so ist jetzt schon
in Jesus und Seinem heilsmächtigen Tun etwas von der
Gottesherrschaft gegenwärtig. Und diese Gegenwart der Reichskräfte in
Seiner Person findet ihren Ausdruck auch in der Bezeichnung
Jesu als des «Heiligen Gottes». Es dürfte nicht von ungefähr
sein, dass diese seltene Kennzeichnung im synoptischen Bericht
gerade im Zusammenhang mit der Überwältigung der dämonischen
Gewalten erscheint (Mark. 1, 24; Luk. 4, 34). In dem heilsgeschicht-
lichen Krieg, im Sieg über die Dämonen, sieht Jesus die dynamis
des Reiches in Seiner Person am Werke.

Wenn ich durch den Geist Gottes die Dämonen austreibe,
so ist ja das Reich Gottes zu euch gekommen,

kann er Matth. 12, 28 erklären1).
Das ganze Handeln Jesu erhält von hier aus eine tiefere

Bedeutung. Es ist im wörtlichen Sinne eine «vorläufige»
Manifestation der Reichswirklichkeit, ohne dass dadurch der streng
«zukünftige» Charakter der Gottesherrschaft in Frage gestellt
würde. Damit ist aber auch eine vorläufige Erfüllung der ersten
Vater-Unser-Bitte gegeben. In Jesus geschieht, was jenes Niphal
von der Selbstheiligung Gottes meinte.

Mögen deshalb auch die spezifischen Termini der alttestamentlichen

und spätem neutestamentlichen Heiligungsbotschaft nur
spärlich erkennbar werden, die Sache ist da.

Daraus erklärt sich nun auch die radikale Gehorsamsforderung
Jesu in seiner Jüngerunterweisung. Seine Forderung ist nicht der
schwärmerische Fanatismus des blossen Eiferers2), noch der Griff
nach der abstrakten Urreinheit hinter «der Wolke überm Berg»,
der Jesum nötigte, die Menschen grausam zu überfordern3). Seine

1) So übersetzt richtig die Zürcher Übersetzung. Siehe dazu Werner
Georg Kümmel, Verheissung und Erfüllung. Untersuchungen zur echatolo-
gischen Verkündigung Jesu. Abhandlungen zur Theologie des Alten und des
Neuen Testaments 6. Majer, Basel (jetzt Zwingli-Verlag, Zürich) 1935, S. 64.

2) Dargestellt in Ibsens Brand.
3) Das Missverständnis Martin Bubers in seinem Aufsatz «Pharisäertum»

in «Kampf um Israel», Schocken Verlag, Berlin 1933, S. 123 f.



— 149 —

Forderung ist einfach die Forderung des wirklichen Gehorsams.
Sie meint einfach die Realisierung der Gottesherrschaft im Tun
des Menschen. Seine Weisungen bringen nicht eine neue «Ethik»,
weder eine autoritative, noch eine idealistische, noch eine der
Werte1). Gerade das uns Befremdliche ist für sie konstitutiv, dass
Jesus voraussetzt, dass für den, der Gott gehorchen will, Sein
Wille unmittelbar einsichtig sei.

Die kasuistische Gesetzesdeutung dagegen ist nicht, wie
Buber sie versteht, die Einführung des göttlichen Gebotes ins
gelebte Leben, sondern Flucht vor Gottes Anspruch, Ausdruck
des schon vollzogenen Verrats. Die Antithesen der Bergpredigt
(Matth. 5, 20 ff.) sind deshalb nicht ein Übergesetz. Sie wollen
nur aufzeigen, dass der Gehorchende weiss, was Gott von ihm
will. Sie umschreiben die Einsichtigkeit seines Gebotes und die
Ganzheit des Gehorsams. Der Jünger ist nicht der erschrockene
Sklave eines unberechenbaren Despoten, sondern der zu Gottes
Heil Gerufene, dem ebenso die Seligpreisungen (Matth. 5, 2 ff.)
gelten, der Sorgelose, der «zuerst nach dem Reiche Gottes und
Seiner (Gottes) Gerechtigkeit trachtet» (Matth. 6, 33) und deshalb
aller Angst ledig sein darf.

Das verborgen-messianische Handeln Jesu und seine Forderung

an seine Jünger zeigt also, ohne dass die Terminologie das

unmittelbar deutlich machte, dieselbe Grundbeziehung von Gottes
Selbstheiligung und Gottes Volk wie die alttestamentlichen
Heiligungsaussagen, nur dass alles göttliche Handeln in Jesu Tun
konzentriert und die Entscheidung des alten Gottesvolkes
vorläufig noch undurchsichtig ist2).

Ganz eindeutig liegt die Beziehung von Heiligung und
Gemeinde bei der Urgemeinde von Jerusalem. Sie weiss sich
sofort nach Pfingsten als die heilige Gemeinde der Endzeit. Ja,
es ist äusserst wahrscheinlich, dass die Kennzeichnung der Kirche
und, davon abgeleitet, die der einzelnen Christengemeinden als
hol hagioi, «die Heiligen», auf die Selbstbezeichnung der Urgemeinde
von Jerusalem zurückgeht, der dieser Name zu einer Zeit noch

x) Rudolf Bultmann, Jesus. Deutsche Bibliothek, Berlin, o. J., S. 69 ff.
2) Zu der sehr schwierigen Frage, inwiefern diese Sachlage auch an

der synoptischen Überlieferung von Jesus als dem Geistträger der Endzeit
aufzuhellen wäre, zugleich zu der hier, was die Gemeinde angeht, gesetzten
Grenze, vgl. Wilhelm Michaelis, Reich Gottes und Geist Gottes nach dem
Neuen Testament. Reinhardt, Basel 1930, S. 9—18.



— 150 —

anhaftet, da er längst auch für andere, heidenchristliche Gemeinden
im Gebrauch war1).

Das Neue an dieser Selbstbezeichnung ist nun aber, dass die
Gemeinde sich nicht einfach als die äussere Fortsetzung des Gottesvolkes

so charakterisiert, sondern auf Grund von Ereignissen, die
schon Gaben der Endzeit vorweggeben. Durch die Auferstehung
und die Erhöhung ist Jesus der heimliche Herrscher geworden2).
Die Gläubigen haben an Pfingsten den Geist empfangen. Darum
sind sie die «Heiligen», «Gerechten» und Auserwählten der
apokalyptischen Erwartung, «die Heiligen des Höchsten» von Daniel
7, 18. Dieses Selbstbewusstsein bestätigt auch die Apostelgeschichte,
wenn sie 18, 22 die Christenheit einfach als die Kirche (die ekklesia)
bezeichnet. Beides ist hier von entscheidender Bedeutung: Einerseits

hält die älteste Gemeinde streng an der Kontinuität mit
Alt-Israel fest. Anderseits begründet sie ihren Sonderanspruch in
den eschatologischen Heilsgeschehnissen in Christus. Man kann
fragen, ob man so weit gehen darf, wie Kümmel geht, der erklärt:
«Die kommende Gottesherrschaft ist also in der Gemeinde der
hagioi schon angebrochen.» Aber richtig ist sicher sein Nachsatz:
«In diesem Kreise von Menschen ist durch das Wissen um die
Auferstehung Christi und durch' die Gabe des Geistes die verheissene
Gemeinde der Endzeit schon geschaffen worden3).»

Tatsächlich ist der Charakter der ekklesia auch bei Paulus
dieser: Die Glieder der Heilsgemeinde heissen wie die Urgemeinde
«die Fleiligen», wie dies die Briefeingänge4) beweisen. Auch bei
Paulus wird einerseits die Kontinuität mit Israel betont (Gal. 3, 29;
4, 21 ff.; Röm. 4), andererseits aber nun auch, wie nirgends sonst
vorher, die radikale Veränderung herausgestellt, die Grund und
Sinn des Geheiligt-, und das heisst Gemeindeseins ist! Was die
Christen sind, das sind sie durch ihr In-Christo-Sein.

Diese Formel ist in ihrer Bedeutung bekanntlich sehr
umstritten. Mir will aber scheinen, dass alle individualistischen Er-

2) Paulus spricht von der Urgemeinde so I. Kor. 16, 1; IL Kor. 8, 4;
9, 1.12; Röm. 15, 25.26.31. Siehe dazu Kümmel, Kirchenbegriff S. 16 ff.

2) Das ist an der Deutung Oskar Cullmanns in seiner Schrift « Königs-
herrschaft Christi und Kirche im Neuen Testament», Theologische Studien
Heft 10, Zollikon-Zürich 1941, richtig, auch dann, wenn seine
Schlussfolgerungen über den Sondersinn der Formel «Königsherrschaft Christi»
nicht in gleicher Weise gesichert sind.

3) Kümmel, Kirchenbegriff S. 18.
4) Röm. 1, 7; I. Kor. 1, 2; IL Kor. 1, 1; Phil. 1, 1; Kol. 1, 2.



— 151 —

klärungen versagen. Sie meint weder eine mystische Unio, auch
nicht im Sinne des lokalen Sichbefindens im pneuma (Geist), das
nach Deissmann mit Christus in eins zu setzen wäre1), noch weniger
ist möglich, sie als geistig-psychische Bewusstseins-Aussage zu
erklären im Sinn : Der Christ hat sein geistiges Bewusstseins-Zentrum
in eine andere Person verlegt2), sie ist vielmehr eine streng heils-
geschichtliche Aussage: Die Christen sind durch Glauben und
Taufe hineinversetzt in den Wirkkreis der Heilsereignisse3). «In
Christus sein» heisst: darunter gestellt sein, dass Christus für uns
gestorben, auferstanden und jetzt unser Herr ist. Das Unerhörte
ist damit gesagt, dass es jetzt Menschen gibt, an denen ein
Geschehen wirksam ist, das sie schon mitten in der Welt der Welt
entnimmt. Die Gottesherrschaft ist zwar noch nicht da, aber es

gibt schon Reichsboden mitten in der Welt, es gibt heilige Gemeinde
— ja, noch mehr: diese Gemeinde ist nicht bloss vorgezeichnet
für das Reich, sie besitzt schon Gaben der zukünftigen Welt.
Das völlig Nicht-Programmgemässe ist geschehen: Der Geist kam
über sie noch vor der Parusie. Das heisst aber, da der Geist nicht
«etwas» ist, sondern Gottes handelnde Gegenwart: Gott ist
«inmitten seiner Gemeinde» wie einst in der Lade, wie einst im Zelt,
wie einst durch alle die Heiligungszusagen im alten Bunde, nur
jetzt viel drängender, gespannter, aufs völlig verwandelnde Ende
ausgerichtet.

Um die hier entscheidenden Vorgänge voll zu umschreiben,
wäre nun das ganze reiche Bildmaterial zu entfalten, das
insbesondere im paulinischen Schrifttum die Annahme und
Verwandlung der Gemeinde umschreibt: Der forensische Begriff der

Rechtfertigung, die immer noch halb rechtlichen Bilder der
Annahme an Sohnesstatt, des Loskaufs, der Versöhnung, die weitern
der Befreiung, Rettung, das von der ersten Schöpfung hergenommene

der «neuen Kreatur», das äusserst problematische der
Neugeburt und endlich auch das der Heiligung4).

1) Adolf Deissmann, Die neutestamentliche Formel «in Christo Jesu»,
Marburg 1892. Derselbe, Paulus, 2. Auflage, Mohr, Tübingen 1925, S. 111 ff.

2) So Karl Heim in einer ungedruckten Vorlesung über den Römerbriet.
3) Siehe jetzt auch Ernst Percy, Der Leib Christi (Soma Christu) m

den paulinischen Homologumena und Antilegomena. Lunds Universitets
Ârsskrift. N. F. Avd. 1, Bd. 38, Nr. 1, 1942, S. 18—43.

4) Wir müssen es uns leider versagen, hier diesen ganzen Beziehungsreichtum

zu entfalten. Besonders kräftig ist die Verbundenheit und
Zusammengehörigkeit dieser Vorgänge herausgearbeitet bei Adolf Schlatter, Die



— 152 —

Auch die Heiligung ist, in einem ganz bestimmten Sinne, ein
Parallelbegriff der Rechtfertigung, nur dass das Bild nicht gerichtlichen

Zusammenhängen entstammt, sondern kultischen und in
seiner Verwendung weit über beide Bilder hinausführt.

Auch die Heiligung der Gemeinde ist, wie die Rechtfertigung,
im einen Sinn des Wortes, ein durch die Einverleibung in die
Gemeinde abgeschlossener Akt. I. Kor. 6, 11 kann Paulus, nachdem
er eine Reihe grober Sünder (Unzüchtige, Ehebrecher, Weichlinge,
Homosexuelle, Diebe usw.) aufgezählt und erklärt hat, dass solche
Gottes Reich nicht ererben können, sagen:

Und solche wäret ihr zum Teil.
Aber, ihr wurdet reingewaschen,
aber, ihr wurdet geheiligt,
aber, ihr wurdet freigesprochen (gerechtfertigt)
durch den NAMEN des HERRN JESUS
und durch den Geist unseres Gottes.

Man darf sich durch die Aufzählung der frühern Laster keineswegs

dazu verleiten lassen, das edikaiothete, «ihr seid
gerechtgesprochen worden», hier plötzlich umzudeuten in ein: «Ihr seid

gerechtgemacht worden», wodurch man mit Asting auch genötigt
würde, die Heiligung dahin zu deuten, dass sie eine «neue göttliche
Wesenheit erhalten» hätten1), so dass sie alle heilig im
ethischrealistischen Sinne wären.

Wie das «Ihr wurdet abgewaschen» zeigt, ist aber an die Taufe
zu denken, die in den Stand «in Christus» versetzt. Der «Realismus»
der Aussage besteht nicht darin, dass in den Christen hinfort eine

neue okkulte Substanz vorhanden wäre, sondern vielmehr in der
dynamis der Gotteskraft, die sie unter die Wirkkraft der
Heilsereignisse in Christus stellt und so ihr ganzes weiteres Leben
bestimmt. Es handelt sich auch, trotz der kultisch-sakramentalen
Hintergründe, um mehr als eine bloss kultische Aussage, es geht
um eine eschatologische Bestimmung: Sie befinden sich jetzt
schon, mit dem Hebräerbrief (6, 5) zu reden, im Kraftfeld, da man
«das herrliche Wort Gottes vernimmt» und «die Kräfte des

zukünftigen Aeons schmeckt». Dass hier so Taufe, Heiligung und
Rechtfertigung in eins gesetzt erscheinen und durch Aoriste um¬

Theologie der Apostel, 2. Auflage, Stuttgart 1922, S. 298 ff. Zum Begriff
der Wiedergeburt, der nicht zur genuin paulinischen Terminologie gehört,
siehe die Arbeit von Albert Lindenmeyer, Regeneratio, Kirchliche
Zeitfragen, Heft 5, Zürich 1943.

*) Ragnar Asting, a. a. O. S. 213 f.



— 153 —

schrieben sind, zeigt an, dass so, geschichtlich-dynamisch-eschato-
logisch, nicht naturhaft, auszudeuten ist.

Mögen, wie wir gesehen, im Heiligkeitsgedanken ursprünglich
noch primitive Substanzvorstellungen stecken, mag in der
Mysterienterminologie etwa von Röm. 6 noch naturhaftes Formelgut
verwertet sein, Paulus entgiftet diese Sprache völlig dadurch, dass er in
ihr die Heilstat Christi, also ein geschichtliches Ereignis, verkündet.

Hier gilt der strenge Deutekanon von I. Kor. 1, 30:

Von Ihm aber kommt es, dass ihr in Christus Jesus seid,
der uns von Gott her geworden ist
zur Weisheit,
zur Gerechtigkeit
und zur Heiligung
und zur Erlösung.

Die Heiligung ist, wie clie Gerechtsprechung und der Loskauf,
Gottes Tat in Christus. Der Mensch hat keinen «Ruhm». Er ist
nicht heilig, weil er an sich selbst heilig wäre, er ist es, weil es

Christus ist und jeder Christ in Ihm.
Dieses Heiligsein der Kirche wird noch weiter vertieft durch

andere Bilder, die zugleich mehr als «blosse Bilder» sind:
Die Kirche ist jetzt selbst der wahre Tempel:

Wisset ihr nicht, dass ihr (jetzt) Gottes Tempel seid,
und dass der Geist Gottes unter euch wohnt.
Wenn einer Gottes Tempel verdirbt (durch Parteigezänk!),
so wird den Gott verderben.
Denn der Tempel Gottes ist heilig,
und der seid ihr! (l.Kor. 3, 16—17.)

Uralte Vorstellungen von der Wohnung Gottes unter der
Gemeinde, wie die von Seiner Lade, die man nicht ungestraft
berührt, sind hier lebendig und zugleich überboten. Die Wohnung-
Gottes ist jetzt die Gemeinde selbst, weil Gottes Geist in ihr am
Werke ist. Nicht ein Kultraum, nicht ihre «Kirchen» — sie

besässen ja noch keine! — sind jetzt «der heilige Ort», sondern die
Gemeinde selbst.

Verwandt und zugleich in seinen gnostischen Bezügen anders

gewendet ist das Bild, das scharf und eindeutig erst in den Spät-
paulinen erscheint. Die Gemeinde ist selbst Christi Leib. Schon
in seiner völlig unmythischen Form (I. Kor. 12) ist dieses Gleichnis
so gewendet, dass nicht die Glieder den Leib aufbauen, sondern
Christus selbst konstituiert seinen Leib (I. Kor. 12, 13; Röm. 6, 3 ff.).
Strenger noch erscheint diese Einheit der Kirche mit Christus im

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1047. U



— 154 —

Kolosser- und Epheserbrief1). Die Kirche ist «Sein Leib», ja mehr,
«sein pleroma», «die Fülle dessen, der alles in allen erfüllt» (Eph. 1,

23 f.). Was in der Gnosis die Aeonen sind, die mit zu den
Kraftausstrahlungen der Gottheit gehören, das wird hier von der
Gemeinde gesagt: sie ist «die Fülle des Christus», in ihr erst sind
seine Kräfte voll, ist er — wenigstens einst in der eschatologischen
Vollendung — der «Eine vollkommene Mann (Eph. 4, 13).»

Ihre Erfüllung aber gründet nicht, wie in der Gnosis, auf
einer metaphysischen Wesenseinheit des Erlösers mit den Erlösten,
sondern auf dem Mysterium, das der Apostel dort, wo er es als
das Urbild menschlicher Ehe verwertet, «gross» heisst: Von Christus

wird als Vorbild gesagt, dass Er
die Kirche geliebt
und sich für sie dahingegeben hat,
dass Er sie heilige,
sie reinigend durch das Wasserbad im Wort,
damit er selbst sich so die Kirche darstelle,
herrlich, ohne Flecken, ohne Runzel oder ähnliches,
vielmehr heilig und ohne Fehl (Eph. 5, 25—27. 32)2).

Wir können hier die Tiefen dieses Geheimnisses nicht
ausmessen. Es muss uns genügen, daran zu erkennen, dass die Heiligung
ganz in Christi Liebe gründet, und zwar konkret in seiner Liebestat!

x) Die neueste Diskussion des Problems haben vor allem angeregt die
beiden Forscher Heinrich Schlier und Ernst Käsemann, beides Schüler Rudolf
Bultmanns. Sie erklären die Leib-Christi-Vorstellung der Spätpaulinen aus
dem gnostischen Aion-Urmenseh-Mythos, n'cht ohne in dieser Erklärung
auch unter sich wieder zu variieren. Siehe Schlier, Christus und die Kirche
im Epheserbrief, Tübingen 1930. Käsemann, Leib und Leib Christi. Beiträge
zur historischen Theologie 9, Tübingen 1933. Kritisch haben sich zu dieser
These geäussert Ludwig Deimel, Leib Christi. Freiburg im Breisgau 1940.
Ernst Percy, a. a. O. S. 47 ff. Stig Hanson, The Unity of the Church in the
New Testament. Acta Seminarli Neotestamentici Upsalionsis XIV, Uppsala
1946, S. 113 ff. In der Form, in der Schlier und Käsemann ihre Hypothese
vortragen, ist sie unhaltbar. Mir will scheinen, dass die vorsichtig abwägende
Beurteilung des Erklärungsversuches, die Alfred Wikenhauser in seinem
Buche «Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Paulus»,
Münster i. W. 1937, S. 224 ff., besonders S. 239, gibt, der in dem Urmensch-
Erlöser-Mythos eine Parallele zu der paulinischen Vorstellung anerkennt,
auch terminologische Beeinflussung für möglich hält, aber dennoch den
theologischen Gehalt des paulinischen Kerygma vom Leibe Christi nicht
aus der Gnosis ableiten will, der Sache gerechter werde als die Versuche
einer radikalen Abweisung dieser Erklärung.

2) Mit diesem Zitat will ich nicht etwa der Ableitung der Vorstellung
vom Leibe Christi aus dem Bilde der Kirche als dem Eheweib des Christus
beipflichten, die Odo Casel in seiner Rezension des Buches von Käsemann
im Jahrbuch für Liturgiewissenschaft XIII, 1935, S. 290 ff. vertritt. Zur
Kritik dieser These siehe Wikenhauser, a.a.O. S. 231.



— 155 —

Dennoch wäre es ein Kurzschluss, der genau so den Strom
unterbände, wie jeder Kurzschluss im natürlichen Bereich, wenn
wir aus solchen und andern «aoristischen» Aussagen nun die per-
fektionistische Deutung ableiten wollten, die etwa die Pfingst-
bewegung oder, hier in unserer Gegend, der bekannte Evangelist
Fritz Berger1) in sie eingelesen haben. So richtig es ist, die

Aussagen über die geschehene Heiligung ernst zu nehmen, so

verhängnisvoll ist es umgekehrt, einen falschen Heiligungsmoralismus
oder eine verkehrte «Ich-elender-Sünder »-Seligkeit durch eine

einseitige Ausschlachtung der bloss begründenden Aussagen
zu bekämpfen und alle andern Aussagen unehrlich zu
unterschlagen.

Es ist allerdings auch offen zuzugeben, dass die Stellen, die
von der Heiligung der Gemeinde in einem gegenwärtigen und
zukünftigen Sinne sprechen, nicht so eindeutig sind, dass hier kein
Irrtum der Auslegung mehr möglich wäre. Es bleibt also für uns
vorerst eine offene Frage, ob wirklich auch von einer
DurchHeiligung zu sprechen sei, wie vielfach diese Seite der Heiligung
von der schon vollzogenen Heiligung unterschieden wird.

Wie schwierig die Dinge hier liegen, zeigen gleich die Belege,
in denen ausdrücklich jenes Wort erscheint, das wir am ehesten
als Heiligung zu übersetzen wragen dürfen: hagiasmos, das von
dem Verbum hagiazein (heiligen) abzuleiten ist. Gleich die Hauptstelle,

I. Thess. 4, 3—7, ist voll exegetischer Tücken. Ich muss
sie deshalb kurz durchgehen. Unter ausdrücklichem Rückverweis
auf früher gegebene Weisungen für den Wandel der Leser, fährt
der Apostel fort:

Denn dies ist der Wille Gottes:
eure Heiligung (ho hagiasmos hymon)
dass ihr euch der Unzucht enthaltet,
dass ein jeder unter euch verstehe, sein Gefäss

in Heiligkeit (en hagiasmo) und Ehrbarkeit zu bewahren,
nicht in leidenschaftlicher Begehrlichkeit,

wie die Heiden, die von Gott nichts wissen,
dass niemand bei einem Geschäft sich Übergriffe erlaube
oder seinen Bruder zu übervorteilen suche,
denn der Herr ist Rächer über alles solches,
wie wir euch früher schon gesagt und bezeugt haben.
Denn Gott hat uns nicht zur Unreinheit berufen, sondern zur

Heiligung (en hagiasmo).

a) Fritz Berger, Von der überschwenglichen Gnade Gottes in meinem
Leben, Brenzikofen 1943, S. 203 ff.



— 156 —

An diesen Heiligungsaussagen ist verschiedenes unsicher. Einmal

ist nicht deutlich, ob die Forderungen (Enthaltung von
Unzucht, Unredlichkeit im Handel usw.) das sind, was die Heiligung
ausmacht, oder ob in 4, 3 allgemein gesagt ist : Gott will (als Ziel)
die Heiligung, und darum darf der Christ nicht diesem Ziel zuwiderleben.

Ferner ist nicht klar, ob im Schlußsatz das en hagiasmo
wirklich heisst: zur Heiligung. Manche Ausleger wollen das en
wörtlich fassen und übersetzen : « Gott hat uns nicht zur Unreinheit
berufen, sondern in einem Heiligungsakt»1). Wäre diese Deutung
richtig, so gehörte unsere Stelle noch zu der vorhin behandelten
Gruppe von Heiligungsaussagen, die vom abgeschlossenen Akt
der Berufung handeln. Dagegen spricht aber doch die Art, wie
mitten in der nüchternen Paränese davon die Rede ist, sein Gefäss

en hagiasmo zu bewahren. So muss die «Fleiligung» doch aufs
tiefste mit der richtigen Haltung und Tat der Christen zusammenhängen.

Aber, damit ist das Wie dieses Zusammengehörens noch nicht
geklärt. Weiter führt uns hier eine andere Heiligungsstelle, Röm. 6,

19—22, die jedenfalls entscheidend klärt, dass die Heiligung nicht
automatisch aus der objektiven Heiligkeit der Gemeinde erwächst.
Unter dem Bild vom Sklavendienst zieht Paulus die Folgerung
aus der neuen heilsgeschichtlichen Lage der Gemeinde:

Denn wie ihr (ehmals) eure Glieder zur Verfügung stelltet
als Sklaven der Unreinheit und Gesetzlosigkeit zur Gesetzlosigkeit,
So stellt jetzt eure Glieder zur Verfügung

als Sklaven der Gerechtigkeit zur Heiligung!
Denn damals, als ihr Sklaven der Sunde wäret,

da wäret ihr (allerdings) im Verhältnis zur Gerechtigkeit freie Leute.
Doch was für eine Frucht hattet ihr davon

Eine, deren ihr euch (jetzt) schämt.
Denn jener Ende ist der Tod.

Jetzt aber, da ihr freigeworden seid von der (Versklavung an die) Sünde,
Sklaven aber geworden für Gott,
habt ihr eine Frucht, die zur Heiligung führt,

als Ende aber das ewige Leben.

Hier ist deutlicher als an der vorhin besprochenen Stelle,
was dieser hagiasmos wirklich ist. Er ist das Ziel des christlichen
Wandels. Die freigeübte In-Dienst-Stellung der «Glieder» an die

Gerechtigkeit hat ihren Sinn darin, dass es zu jener «Heiligung»
kommt, die erst den Sinn der Gemeinde erfüllt. Die alte Exegeten-

x) So übersetzt E. F. K. Müller in seinem sehr lesenswerten Vortrag
«Rechtfertigung und Heiligung», Neukirchen 1926, S. 19.



— 157 —

frage, ob die Heiligung aktiv als Handlung der sich Heiligenden
zu deuten sei oder passiv als Ergebnis dieses Handelns, ist sicher
im letztern Sinne zu beantworten. Damit ist aber wohl auch für
jene andere Stelle nahegelegt, diesen Sinn anzunehmen. Dann ist
aber eben die Heiligung nicht einfach das Werk des Menschen,
das gar zum Werk Gottes noch hinzutritt, sondern die Heiligung
ist, wie unser Text es sagt, die Frucht der restlosen Einordnung
in den Dienst für Gott. Hier wird vertiefend wiederholt, was schon
in der alttestamentlichen Bundvorstellung gegeben war. Der
zaddiq ist im Sprachgebrauch der Schrift nicht der «Gerechte»,
der durch seine Werke erst zu seiner Gerechtigkeit kommt, wie

später im Nomismus der Rabbinen. Der zaddiq ist der Bewährte,
der in der gnadenhaften Sphäre des Bundes, des Geheiligtseins,
verharrt und so auch in seinem Gehorsam sein Gliedsein an dem
Gottesvolk verwirklicht. Hier wird endlich auch durchschlagend
deutlich, dass die Heiligung nicht eine höhere «Sittlichkeit» meint.
Das « Sittliche »ist orientiert an einem menschlichen Brauchtum oder
auf höherer Stufe an einem idealen Menschenbild oder, wo es sozial
gewendet wird, an einer bestimmten soziologischen Idealform
politischen Lebens. Die Heiligung aber ist nicht von einem Ideal regiert,
weder von einem individualistischen, noch von einem
sozialethischen. Zur Heiligkeit führt Gott, indem er die heiligt, die ihm
dienen. Das Subjekt des Heiligens kann immer nur eine heilige
Person sein1). Und darum liegt ein tiefster Sinn darin, dass unsere
Heiligung die Frucht des «Seine-Glieder-zur-Verfügung-Stellens»
ist, nicht unsere Tat. Es ist nicht von vorneherein klar, wie in
der «Ethik», was Wert und Unwert ist2), der Dienende ist ein

«Soldat», der seinem Herrn zur Verfügung steht. Er «folgt» dem
Befehl, er ist sich nicht selbst Sinn und Ziel. Die «Sünde» ist
nicht bloss ein falscher Weg, sie ist eine Herrin, wie Gott ein Herr
ist. Wer — das ist der Sinn von Römer 7 — mit sich allein ist,
auf seine natürlichen Kräfte angewiesen, allein mit dem nackten
Gesetz, der kann das Gute nicht tun, weil ihn die totalitäre Macht
der Sünde in ihren Zwangsdienst ohne Freiheit knechtet. Wer

x) Procksch, a. a. O. S. 115.
2) Der Gehorsam des Christen ist deshalb so im Geheimnis verborgen

wie sein Glaube, mit dem er letzterdings identisch ist. «Nur im heiligen
Geist entscheidet es sich, ob er Gehorsam und nicht Ungehorsam ist », sagt
Karl Barth in dem genannten Vortrag «Der heilige Geist und das christliche
Leben» S. 88. Siehe dazu die ganze Erörterung über die Wirklichkeit der
Heiligung und das Problem unseres Gehorsams, ebenda S. 80 ff.



— 158 —

jedoch «mit Christus begraben ist in seinen Tod» (Röm. 6, 4 ff.),
der ist der Diktatur der Sünde entzogen. Er ist frei. Aber, nicht
so, dass er jetzt gar nicht mehr fehlen könnte. Der Heilige Geist
kennt keine Diktatur Aber er kann sich jetzt Gott zur Verfügung
stellen. So kann der Apostel Röm. 6, 11 ff. sagen:

Also auch ihr,
rechnet damit,
dass ihr selbst tot seid für die Sünde,
lebendig aber für Gott in Christo Jesu!
So herrsche denn nicht mehr die Sünde in eurem sterblichen

Leibe (der noch sündigen kann!),
so dass ihr seinen Begierden gehorcht

Auch stellet eure Glieder nicht mehr der Sünde zur Verfügung,
als Waffen der Ungerechtigkeit,

sondern (vielmehr) haltet euch Gott zur Verfügung als solche,
die von den Toten lebendig sind,
und eure Glieder als Waffen der Gerechtigkeit Gott!

Das ist die wahre «Freiheit eines Christenmenschen». Es ist
eine Freiheit zum Gehorsam. Will man diese «Freiheit» in ihrer
Tiefe erfassen, so darf man allerdings keinen Schritt vom Grat
des Weges abweichen, den der Apostel anweist. Wird diese «Freiheit»

als autonome Verfügung des zu sich selbst gekommenen
Menschen gedeutet, so ist der Absturz in die Flachtäler einer
idealistischen Ethik unvermeidlich. Was diese «Freiheit» ist, das

sagt uns ein Vergleich von Römer 7 mit Römer 8. Römer 7 redet
nicht von dem gottlosen Menschen, der drauflos sündigt, als wäre
er sich selbst das Gesetz. Der angestrengte Mensch von Römer 7

ist durchaus ein Gott zugekehrter, der «das Gute will». Das Gute
zu wollen, «bringt er fertig»1), jedoch, es in die Tat umzusetzen,
nicht (18). Er stimmt mit seinem «inneren Menschen» dem Gesetze
Gottes zu, aber «in seinen Gliedern» findet er «ein anderes Gesetz»

vor, das mit dem «Gesetz der Vernunft» im Streite liegt und ihn
gefangenhält «unter dem Gesetz der Sünde», das in seinen Gliedern
herrscht (23). So tut er das Gute, das er will, nicht, sondern gerade
das Böse, das er nicht will, das tut er (19). Er steht unter Zwang,
er ist völlig unfrei. Er wird sich selbst zum schauerlichen Rätsel :

«Denn, was ich wirke, kann ich nicht verstehen» (15)2).

x) So übersetzt gut verdeutlichend Wilhelm Michaelis, Das Neue Testament.

Verdeutscht und erläutert. Leipzig, 1935. ILBand, S. 146 den Vers 7,18.
2) Siehe dazu die sorgfältigen Analysen von Werner Georg Kümmel,

Römer 7 und die Bekehrung des Paulus, Leipzig 1929, und Rudolf Bultmann,
Römer 7 und die Anthropologie des Paulus in Imago Dei, Gustav-Krüger-
Festschrift, Giessen 1932, S. 53 ff.



— 159 —

Man sollte nun erwarten, dass das Gegenspiel des neuen Lebens
so geschildert würde: «Im Menschen, der in Christus ist, ist das
Fleisch gerichtet, ja, hingerichtet und tot. Wie der Mensch unter
der Herrschaft der Sünde nicht Gutes tun konnte, das Böse tun
musste, so kann der Mensch unter der Herrschaft der Gnade
nicht anders als das Gute tun. » So haben auch viele Schwärmer —
auch wissenschaftliche wie Weinel — gelehrt.

Aber das steht nicht in Römer 8. Zwar steht in diesem Kapitel
Entscheidendes über den Stand des neuen Menschen. An die Stelle
«des Gesetzes der Sünde» von Römer 7 ist «das Gesetz des Geistes»,
das «dich1) freigemacht hat vom Gesetz der Sünde und des Todes»

getreten (8, 2). An die Stelle des ohnmächtigen Gesetzes ist der
Geist getreten. Das Gericht ist erfolgt. Die Sünde ist im Kreuze
Jesu am Fleische gerichtet (3). Die Forderung des Gesetzes kann
jetzt in denen erfüllt werden, «die nicht nach dem Fleische, sondern
nach dem Geiste wandeln» (4). Das ganze Christenleben wird nun
unter den Gesichtspunkt gestellt, dass Christus in den Christen
wohnt (10 a), dass so am Fleische das Todesurteil vollzogen, der
Geist aber ins neue Leben versetzt sei (10 6), dass der Geist des

Totenerweckers in ihnen weile und dass der Gott, dessen Geist
dies ist, dereinst ihre sterblichen Leiber lebendig machen wird
durch den Geist, der schon jetzt als Bürgschaft dieser Vollendung
in ihnen gegenwärtig ist (ihnen einwohnt) (11).

Aber daraus wird nicht eine naturhafte Verzauberung
erschlossen. Auch für die Christen gilt nach Gal. 5, 17 :

Das Fleisch gelüstet wider den Geist,
den Geist aber wider das Fleisch,
denn diese liegen im Krieg miteinander,
auf dass ihr nicht tuet, was ihr selber wollt.

Die Lage von Kapitel 7 des Römerbriefes wird also in dem

Augenblick wieder aktuell, da es der Mensch mit dem Gesetz

allein versucht. Aber, es muss nicht mehr so sein. Es gilt vielmehr :

Wenn ihr euch aber vom Geiste führen lasset,
seid ihr nicht mehr unter dem Gesetz! (Gal. 5, 18).

Aber, eben darum, weil Römer 7 immer noch als Möglichkeit
(des Abfalls) droht, bleibt Paulus nicht bei den indikativen
Feststellungen stehen: Ihr seid jetzt heilig, ihr seid jetzt in Christus.

1) Diese «schwierigste Lesart» ist den andern Varianten vorzuziehen.



— 160 —

Er erschliesst vielmehr aus dem In-Christus-Sein die je und je zu
vollziehende Entscheidung :

Darum sind wir nun, meine Brüder,
nicht mehr Schuldner dem Fleische,
nach dem Fleisch zu leben (Röm. 8, 12).

Es gilt vielmehr:

Wandelt im Geiste,
und ihr werdet die Begierde des Fleisches nicht (mehr)

vollbringen! (Gal. 5, 16.)

Der Christ besitzt die Möglichkeit des neuen Lebens.

Peripatein, «wandeln» entspricht genau dem Terminus halak,
den das rabbinische Judentum für den «Wandel» nach dem
Gesetze gebraucht. Das Bild meint ursprünglich ein hinter einem
zuverlässigen Lehrer oder Gerichtshof «hergehen», so, dass man
nicht vom richtigen Weg abkommen kann.

Setzt also der Apostel doch wdeder das Werk neben den
Glauben, den Wandel neben die Gnade Ist ihm die «Heiligung» im
Wandel doch eine zweite Bedingung für die Annahme im Gericht

Sicher ist das peripatein als Tat des Menschen gemeint und
als solche ernst zu nehmen. Der Mensch handelt. Paulus kann
sogar für dieses «Wandeln» äusserst zugespitzte Formen wragen.
IL Kor. 1, 12 redet er davon, dass ihm sein Gewissen das Zeugnis
ausstelle, dass er seinen gegenwärtigen Wandel in der Welt «in

Heiligkeit und Lauterkeit Gottes» geführt habe. Vielleicht bedeutet
allerdings der Genetiv «Gottes» hier nicht: «wie sie Gottes Art
entspricht», sondern: «wie Gott sie verleiht», dann wäre der
starken Ausdrucksweise der Stachel genommen.

Noch stärker klingen aber Worte wie das von IL Kor. 7, 1, wo
der Apostel ein «Durchführen», «ins Werk setzen» der «Heiligkeit»
befiehlt. Nachdem er die alttestamentlichen Verheissungen Gottes,
dass Er unter Israel als seinem Volke wohnen wolle (III. Mose 26,11 f. ;

Ez. 37, 27) angeführt hat (6, 16 ff.), fährt er fort (7, 1):

Da wir denn solche Verheissungen haben,
Geliebte,
So lasset uns uns selbst reinigen
von jeder Befleckung des Fleisches und des Geistos
und so die Heiligkeit durchführen (epiteluntes hagiosynen)
in Gottesfurcht1).

1) Michaelis a. a. O. II, S. 241, übersetzt noch stärker: «und so in der
Furcht Gottes an der Vollendung (unserer) Heiligung arbeiten!»



— 161 —

Man kann dem Gewicht dieser Stelle nicht schon dadurch
entrinnen, dass man den Abschnitt 6, 14—7, 1 als unecht
ausscheidet. Ich glaube, an der Echtheit festhalten zu sollen.

Macht Paulus hier nicht wenigstens die Vollendung unseres
Heilsstandes abhängig von der Selbstheiligung des Menschen %

Es ist nicht zu bestreiten, dass Paulus unter Umständen sehr

kräftig von «den guten Werken» reden kann. So kann er (Phil. 2, 12)
bekanntlich mit andringendem Ernst dazu auffordern, «mit Furcht
und Zittern seine eigene Rettung zu bewirken». Das alles darf in
keiner Weise abgeschwächt werden. Aber, es ist nicht zu
übersehen, dass an allen Stellen, wo so das Tun der Gläubigen betont
wird, dahinter das Werk Gottes, das es allein ermöglicht,
aufleuchtet. IL Kor. 9, 8 ist es «Gott, der die Macht hat, ihnen alle
(erdenkliche) Gnade im Übermass zukommen zu lassen, so dass
sie (nicht nur) das nötige Auskommen haben, sondern (darüber
hinaus noch) Überfluss, der sie befähigt zu jedem guten Werk».
Ganz im Sinn der altern Paulusbriefe wird im Epheserbrief (2, 10)

vorausgesetzt, dass die Christen «in guten Werken wandeln»; aber,
auf dass ja kein Missverständnis möglich sei, werden diese Werke
als solche hingestellt, «die Gott zuvor bereitet hat» und die Christen
selbst als solche, die dazu «(neu) geschaffen» seien, «dass sie in
ihnen wandeln sollen. «Und endlich wird das «Erwirken der eignen
Rettung» von Phil. 2, 12 in dem gleich folgenden Verse damit
begründet, dass «Gott der sei, der in ihnen beides wirke (energon),
das Wollen und das Vollbringen (energein)». Es leidet allerdings
keinen Zweifel, dass der Christenstand, und das heisst das
Eingeordnetsein in die Heiligungsmacht des Christus in der Welt,
den Menschen nicht zum Quietisten macht, der, wie Bultmann
einmal humorvoll vom «perfekten» Wiedergebornen der Mysterien
erklärt, hinfort «in Verlegenheit ist, was er machen soll, ehe er
stirbt», der sich «höchstens in acht nehmen kann, dass ihm nichts
passiert»1).

Der Christ weiss, was er zu tun hat. Sein Tun ist in der Tat
des Christus begründet. Weil Christus «ein für allemal der Sünde
starb» (Röm. 6, 10—18), soll der Christ hinfort «damit rechnen,
dass er selbst tot sei für die Sünde, lebendig aber für Gott in
Christus Jesus».

1) Rudolf Bultmann, Kirche und Lehre im Neuen Testament, in
«Glauben und Verstehen», Gesammelte Aufsätze, Mohr, Tübingen 1933,
S. 169, Anm. 1.



— 162 —

Weil von den Christen gilt, dass sie mit Christus gestorben
(Kol. 3, 3) und mit ihm auferstanden sind (3, 1), kann der Apostel
(3, 5) fordern:

So tötet also eure Glieder,
die auf Erden sind (Unzucht, Lust, Habsucht, Götzendienst.

und positiv (3, 12):

Als Gottes Auserwählte, Heilige und Geliebte
ziehet an
herzliches Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut, Geduld!

In all diesen Aussagen über die «Heiligung» der Gemeinde
tritt uns dieselbe Begründung entgegen: Weil — mit dem I. Petrusbrief

(2, 9) zu sprechen — gilt:
Ihr seid ein auserwähltes Geschlecht,
eine königliehe Priesterschaft,
ein heiliges Volk,

kann an die Christen die Forderung der alttestamentlichen Bundesweisung

gerichtet werden (1, 16) III. Mose 19, 2):

Nach dem Heiligen,
der euch berufen hat,
werdet auch ihr heilig in eurem ganzen Wandel,
dieweil geschrieben steht:
«Seid heilig,
denn heilig bin Ich!»

Ob so allgemein von der Heiligkeit der Gemeinde aus geredet
wird oder «der Wandel in der Neuheit des Lebens» (Röm. 6, 4)
in der durch die Taufe erlangten Christusgemeinschaft begründet
werde oder ob nur auf den Geist verwiesen ist (8, 12 ff.), immer
ist die Heiligung als möglich gedacht allein durch die im Geist

vergegenwärtigte Christustat.
Ob die Heiligung als die schöpferische Tat Gottes gedacht ist,

die mit der Rechtfertigung, Versöhnung, Erlösung eins ist, oder
ob sie als das «gute Werk» betrachtet wird, «das Gott in uns
begonnen hat» (Phil. 1, 6), oder ob die Heiligung als Ziel verstanden
wird, als jenes selbe Werk, das Gott eschatologisch auch «vollenden
wird bis auf den Tag Jesu Christi», immer ist sie Gottes Werk,
immer ist sie die Erfüllung des apostolischen Segensw^ortes von
I. Thess. 5, 23 f. :

Er selbst aber, der Gott des Friedens,
heilige euch ganz und gar,
und euer Geist samt Seele und Leib mögen unversehrt sein



— 163 —

und untadelig bewahrt bleiben (im Gericht)
am (Tag der) Ankunft unseres Herrn Jesu Christi.
Treu ist, der euch beruft,
Er wird's auch tun!

In diesem Segensspruch ist nochmals alles zusammengefasst,
was das paulinische Zeugnis von der Heiligung kennzeichnet. Sie

ist Gottes Werk. Sie bedeutet aber nicht bloss die Einholung in
den Heilsbereich. Sie zielt aufs ganze Werk Gottes mit dem
Menschen. Der ganze Mensch, hier nach Geist, Seele und Leib
gekennzeichnet, soll durch und durch geheiligt werden1). Die Heiligung
besteht mit in dem Heil-Sein, das der Gott des Heils, der die
unversehrte Gemeinschaft mit ihm allein herzustellen vermag,
schenkt. «Er kann auch einen nach Leib und Seele zerbrochenen
Menschen zu einem ganzen, neuen schaffen und als solchen
bewahren»2). Die Heiligung ist ausgerichtet auf das eschatologische
Ziel.

Aber ist diese Heiligung, so wie sie Paulus nach den erwähnten
Stellen beschreibt, nicht eben die individuelle Durchheiligung, von
der auch der ordo salutis der Dogmatik spricht Es ist sicher
nicht zu verkennen, dass hier auch vom einzelnen Christen die
Rede ist, dass also der Gesichtspunkt, der früher die Erörterung
unseres Problems beherrschte, nicht ausser acht gelassen werden
darf. Es geht in der Heiligung selbstverständlich auch um jedes
einzelne Glied der Kirche.

Aber, es ist gegenüber der ganzen Diskussion, die das
dogmatische Gespräch bisher beherrschte, doch zu fragen, ob damit
wirklich das Zeugnis der biblischen Heiligungsaussagen, ob speziell
der Gehalt der paulinischen Stellen, auf die sich diese einseitige
Diskussion vornehmlich stützte, voll wiedergegeben sei.

Die Antwort auf diese kritische Frage kann nicht dadurch
gesichert werden, dass man auf einzelne Formulierungen der
paulinischen Paränese abstellt. Das «Ihr» der allgemeinen
Ermahnungen, die sich selbstverständlich an alle Gemeindemitglieder

richten, beweist noch keineswegs, dass die individualistische
Deutung unstatthaft ist, so wenig wie der Singular der schwierigen
Lesart von Römer 8, 2 etwa gegen die gemeindliche Deutung jener

J) Das «durch und durch» ist nicht in dem Worte ausgedrückt, das
Luther so wiedergibt (holoteleis), sondern liegt in der umständlichen
Aufzählung von Geist, Seele und Leib gegeben.

2) Werner Foerster, Zu unserer Stelle im Th. Wb. Ill, S. 766.



— 164 —

Aussage ins Feld geführt werden könnte. Was entscheidend gegen
eine rein individualistische Lösung unserer Frage spricht, ist der
Tenor der paulinischen Botschaft überhaupt. Paulus kennt «keine

Rettung ausserhalb der Kirche»1).
Gerechtfertigt-Sein und In-der-Kirche-Sein ist für ihn ein

und dasselbe2). So gibt es auch kein Geheiligtsein, das es nur mit
der Vollkommenheit des Einzelnen zu tun hätte, keine Heiligung,
die sich ausserhalb des Raumes der Kirche vollzöge.

Wir können aber vielleicht das, was wir den «kirchlichen»
Charakter der paulinischen Heiligungsbotschaft nennen, noch an
einem Punkte verdeutlichen, den wir bisher nur beiläufig berührt
haben, der aber für das Verständnis der Heiligung von zentraler
Bedeutung ist. Wir sahen schon: Das neue Leben der Christen,
der Gehorsam, der zur Heiligung führt, ist gekennzeichnet durch
die Formel «Im Geiste wandeln» (Gal. 5, 16). Man würde aber die
Tragweite dieser Aussage verkennen, wenn man sie bloss dahin
interpretieren wollte, dass damit gesagt wäre, dass der Christ je
und je in seiner sittlichen Entscheidung sich daran zu erinnern
habe, dass es ja jetzt den Geist gibt, dass ihm die Gnade «zur
Verfügung» stehe, die ihm Taten ermögliche, die ihm unter dem
Gesetz nicht möglich waren. Das hiesse, die Botschaft vom Geiste

verharmlosen, ja vermoralisieren. Es geht um viel Grösseres. Mag
das Vorstellungsgut, das der Apostel verwertet, auch teilweise
hellenistisch sein, das Entscheidende liegt nicht in diesem
Formelhaften3). Das für unsern Zusammenhang Wichtige ist damit

x) Ich kann hier nicht näher erklären, darf aber wohl das Verständnis
dafür voraussetzen, dass diese Feststellung, als Exegese der paulinischen
Botschaft gemeint, nicht einfach identisch ist (schon dem Tone nach nicht)
mit der berühmten Formel des heiligen Cyprian: Salus extra ecclesiam
non est (Ep. 73, 21). Bei Cyprian klingen schon rechtliehe Fragen an. Bei
Paulus geht es um die Heilsgemeinde, die auf das Reich wartet.

2) Die Worte des russischen Laientheologen Chomjakow (zitiert bei
Zankow, a. a. O. S. 37): «Niemand ist allein erlöst. Der Erlöste ist in der
Kirche erlöst, als ihr Glied und in Einheit mit allen ihren Gliedern. Glaubt
jemand Er ist in der Gemeinschaft des Glaubens. Liebt er Er ist in der
Gemeinschaft der Liebe. Betet er Er ist in der Gemeinschaft des Gebetes.
Es betet in uns der Geist der Liebe», sind zwar der Form ihrer Empfindung
nach wie die Kirchenlehre Möhlers aus einem romantischen Grundgefühl
erwachsen. Sie geben aber dennoch eine nicht allein ostkirchliche, sondern
die urkirchliche Grundhaltung richtig wieder.

3) Wir können hier diese religionsgeschichtliche Frage nicht im Vorbeigehen

entscheiden. Siehe zum Problem Asting, a.a.O. S. 86 ff., 94 ff.;
117 ff.; 190 ff.



— 165 —

gegeben, dass «im Geiste Sein» für Paulus, wie «in Christus Sein»,
das Sein auf dem Boden der neuen Heilsereignisse bedeutet (Römer
8, 9), und dass der Geist damit das Handeln Gottes in und an der
neuen Heilsgemeinde selbst meint. Der Kanon von Joh. 7, 39,
dass es Geist in diesem Sinne erst nach der Verherrlichung Jesu

gibt, ist auch Paulus gegenwärtig. Denn der Geist ist für ihn die
wirksame Gegenwart der Kräfte des neuen Aeons mitten unter
dem Weiterbestehen des alten. Nicht unter dem Gesichtspunkt,
class beides zugleich immer im einzelnen Individuum sei, sondern

heilsgeschichtlich, aus der Situation zwischen Erhöhung und
Parusie Christi heraus begründet Paulus das Nebeneinander von
Gerechtigkeit und Sündenmöglichkeit in der Gemeinde. Das simul
Justus et peccator Luthers bedarf von hier aus gesehen einer
gewichtigen Korrektur. Der Geist ist nicht ein stoffliches Etwas,
sondern «nach einem in der alten Kirche gerne gebrauchten Bilde
der digitus Dei, per quem sanctificamur»1). Zwar dürfte auch für
den ursprünglichen Paulus clie Regel von Eph. 1, 13 gelten, dass
sie nicht «Heilige» sind, weil sie den Geist empfingen, sondern
dass sie den Geist empfingen, weil Gott sie erwählt und geheiligt
hat. Aber, dennoch ist eindeutig, dass auch für die heilige Gemeinde
clie durchgreifende Heiligung nur möglich ist als Werk des heiligen
Geistes an ihr. Das heisst aber, dass nicht die Gemeinde durch ihre
«Benützung» des heiligen Geistes, sondern dass Gott selbst durch
den Geist, dem sie jetzt unterstellt ist, wie sie ehedem Fleisch und
Sünde hörig war, die Heiligung wirkt. Unser Gehorsam ist nicht
ein Werk, das zu der Tat Gottes hinzukommt, sondern das Sich-
Unterstellen unter Gottes Tun. «Durch den Geist die Regungen
des Fleisches töten» heisst, «sich durch den Geist Gottes treiben
lassen» (Röm. 8, 13 f.) «Wenn wir (wirklich) im Geiste leben,
(dann) wrollen wir auch im Geiste wandeln» (Gal. 5, 25). Es geht
also immer um das Ganze. Man kann nicht wirklich auf dem neuen
Boden der Christuswirklichkeit stehen — das aber bedeutet
Geist — und sich dann doch noch fragen, ob man gehorchen wolle.
Im Geiste sein und gehorchen ist für Paulus unzertrennbar eines.

Aber eben darum entscheidet sich auch die Frage, ob wir wirklich

7) Barth, a. a. O. S. 48, Augustin, De spir. et lit. 16, 28 zitierend.
Siehe auch Friedrich Büchsel, Der Geist Gottes im Neuen Testament.
Güterloh 1926, besonders S. 396 ff. Über den personalen Charakter der
neutestamentlichen Geistvorstellung siehe jetzt auch den Vortrag von
Karl Ludwig Schmidt, Das Pneuma Hagion als Person und als Charisma.
Eranos-Jahrbuch Band XIII, 1945. Zürich 1946.



— 166 —

gehorchen, nicht an der äussern Erfüllung von Gesetzen, sondern

an dieser letzterdings unkontrollierbaren Wirklichkeit, ob es der
«Geist» ist, der uns treibt, oder ob wir mit all unserer Anstrengung
doch draussen stehen, ob wir in Gottes Liebe lieben oder ob wir
es selber besser wissen, was Liebe ist. Das ist das bleibende
Geheimnis alles christlichen Lebens1).

Aber, der Hinweis auf den Geist führt uns noch einen Schritt
weiter: Dass der Geist die Heiligung wirkt, sagt auch nicht bloss,
dass es Gottes und nicht unser Werk ist, wenn die Heiligung in
uns zu ihrem Ziele kommt. Das könnte immer noch eine idealistische
Umdeutung der paulinischen Aussagen bedeuten. Der Hinweis auf
den Heiligen Geist sagt erst mit aller wünschbaren Einseitigkeit,
dass es Gott in der Heiligung um Seine Ziele mit Seiner Schöpfung

geht.
Wenn der Geist Erstlingsgabe (aparche) der Reichsgüter

(Römer 8, 23), Angeld (arrabon) der zukünftigen Vollendung
(IL Kor. 1, 22) ist, dann ist damit gesagt, dass auch das heiligende
Wirken des Geistes in den Gläubigen sein Ziel und seinen letzten
Sinn in der zukünftigen Gottesherrschaft hat. Das bedeutet aber,
dass es eben in der Heiligung nicht bloss um so bourgeoise Ziele
wie die Vollendung der sittlichen «Persönlichkeit» gehen kann,
sondern eben um die Heiligung des göttlichen Namens. Dies aber
meinen wir, wenn wir von dem «kirchlichen» Charakter der Heiligung

sprechen. Nichts wäre verfehlter als etwa einer zeitgeschichtlichen

Liebhaberei entsprechend, das «Ideal» individueller Heiligung

durch das blosse Schlagwort einer kollektivistischen ersetzen

zu wollen. In der Heiligung aber, die Gottes Herrschaft in Seiner

Schöpfung bedeutet, ist beides gleich stark betont: Dass Gott zu
Seinem Ziele kommt, und, dass eben in der Welt der neuen
Schöpfung, seiner Heilsgemeinde, auch der Mensch zu seinem

Ursprung zurückgeführt wird, wirklich wieder Geschöpf Gottes
und damit auch erst wahrhaft Mensch wird.

Wir müssen es uns aus Raumgründen versagen, die Heiligungslehre

der andern Teile des Neuen Testaments eben so eingehend
zu besprechen, wie die des corpus Paulinum. Vom paulinisierenden
ersten Petrusbrief haben wir schon gesprochen. Auch die
Pastoralbriefe ergeben kein wesentlich anderes Bild. Zwrar

bringt es die rein praktische Abzielung mit sich, dass Heiligungs-

1) Dieses grundlegende Mysterium der Heiligung entfaltet besonders
tief Karl Barth in dem zitierten Vortrag S. 80—88.



— 167 —

aussagen in einem etwas massivem Zusammenhang erscheinen
können (so I. Tim. 2, 11—15). Aber, der «heilige Ruf» von IL Tim.
1, 8 versetzt genau so in die Heilsgemeinde wie die Berufung
der andern Paulusbriefe. Und die geheiligte Gemeinde ist damit
in gleicher Weise zum hagiasmos aufgefordert1). Ein ähnliches
Bild ergeben die Heiligungsaussagen des Judas- und des zweiten
Petrusbriefes. Judas 3 ist wohl2) doch auf die Christen und
nicht auf die Urapostel zu beziehen. Dann steht aber hinter der
Paränese des Briefes die gleiche Begründung wie bei Paulus. Auch
IL Petri 3, 11 wird der «heilige Wandel» in den eschatologischen
Heilsereignissen (3, 14 im Blick auf die vorangehenden Verse)
begründet.

Im Jakobusbriefe fehlen hagios und seine Derivate ganz.
Aber die Sache ist da, wie die Paränese und die Polemik gegen den

Ultrapaulinismus der vermutlichen Gegner zeigt. Diese Polemik
lässt sich übrigens sehr wohl mit Paulus selbst vereinigen3), denn
auch Jakobus stellt «die Werke» nicht als ein zweites neben den
Glauben. Es liesse sich höchstens sagen, dass bei Jakobus der
Wandel in der Heiligung nicht so deutlich in der heilsgeschichtlichen

Situation der Kirche begründet erscheint, weil diese nicht
ausdrückliche Erwähnung findet.

Sehr reich entfaltet ist dagegen die Heiligungsbotschaft im
Hebräerbriefe. Das hängt zutiefst zusammen mit der kultischen
Antithese, die den ganzen Brief durchzieht und zugleich
charakterisiert. Christus, der ewuge Hohepriester, hinfort Einziger Priester
und Einziges Opfer zugleich, ist als solcher der hagiazon seiner
Gemeinde («der, der sie heiligt») (2, II). Ihre Glieder sind die
hagiazomenoi («die, die geheiligt werden») (2, 11; 10, 10.14.29)4).
Er hat durch das nicht mehr bloss «fleischliche», sondern «geistliche»
Opfer, durch das «durch den ewigen Geist» (9, 14) dargebrachte
Ganzopfer, seine Gemeinde nicht nur von der ihr äusserlich
anhaftenden Unreinheit gereinigt, wie dies bei den Opfern des alten
Bundes geschah, sondern bis ins Gewissen hinein. Das bedeutet:

1) Siehe dazu die weitem Ausführungen bei Asting, a. a. O. S. 236
bis 241.

2) Gegen Asting, a. a. O. S. 297, der hier Spitta folgt.
3) Siehe Lambinet, a. a. O. S. 175, wo der Unterschied allerdings zu

sehr bagatellisiert wird. Zur Sonderart der jakobeischen Paränese siehe
Dibelius, Der Brief des Jakobus, Göttingen 1921, S. 49.

4) Zu der zentralen Vorstellung vom ewigen Hohenpriester siehe die
eingehende Darstellung Schrenks im Th. Wb. zum N. T. Ill, S. 274—283.



— 168 —

Die Heiligung durch den ewigen Hohenpriester und das Einzige
Opfer befreit wirklich von der Schuld, von dem, was bis jetzt den
Menschen, auch Israel, den Zugang zur Stätte der göttlichen
Gegenwart im obern Heiligtum verwehrte. Der ewige Hohepriester,
der nicht nur durch die Vorhöfe und das Heilige ins Allerheiligste
einging, wie der alttestamentliche Hohepriester beim Sühneakt
des Versöhnungstages, der vielmehr «durch die Himmel geschritten»
ist (4, 14), hat der Gemeinde den Himmel erst erschlossen. Die
Gemeinde des neuen Bundes ist zwar immer noch «das wandernde
Gottesvolk»1), in der jedes Glied der Ermahnung bedarf, «nicht
zurückzubleiben auf dem Wege» (4, 1). Aber, es ist das Volk mit
dem freien Weg. Es ist die Gemeinde, die durch das Eine Opfer
für immer geheiligt und zur Vollendung gebracht ist (10, 14) und
nun teilhat am Gottesdienst des obern Heiligtums, in dem der
ewige Hohepriester «immerdar lebt, um für sie einzutreten» (7, 25).

Trotzdem ist, wie wir schon sahen, die kräftige Betonung der
«ein für alle mal» vollzogenen Erlösung nicht perfektionistisch zu
deuten. Ganz wie Paulus zieht der Verfasser aus der geschehenen
Heiligung die Konsequenz :

Jaget nach der Heiligung,
ohne die niemand (bei der Parusie)
den Herrn schauen wird (Hebr. 12, 14)!

Die geschehene, völlige Heiligung ist Verpflichtung und Anreiz

zur beständigen Verwirklichung der Heiligung in der gefahrvollen

Situation derer, die «noch auf dem Wege sind».
Aber, was schon das theokratische Bild nahelegt, noch schärfer

als bei Paulus ist hier der kirchliche Sinn der Heiligung aufgedeckt.
Wer zurückbleibt, der verliert beides in einem: die Verbindung*
mit der Gemeinde und die Möglichkeit der Heiligung. Geheiligt
sein und in der Gemeinde sein ist ein und dasselbe2), wer sich dem

Heiligkeitsbereich der Gemeinde entzieht, der verliert auch den

Weg, der zur Heiligung führt.
Noch schärfer tritt diese Beziehung von Heiligung und

Heilsgemeinde zu Tage im johanneischen Schrifttum. Die «Kirch-

J) Siehe dazu das Buch von Ernst Käsemann, Das wandernde Gottesvolk,

Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments, Neue Folge S. 37. Göttingen 1938, dem wir diese Kennzeichnung
der Gemeinde entnehmen.

2) Es genügt aber nicht, diese Heiligung der Gemeinde «kollektiv»
zu nennen (so Asting S. 248). Die «individuelle» Heiligung und die «kirchliche»

sind auch hier wie bei Paulus nicht voneinander zu scheiden.



— 169 —

lichkeit» der Heiligung ist hier radikalisiert durch den gnostisch-
antignostischen Aspekt der christologischen Aussagen.

Im Gebet des scheidenden Erlösers (Kapitel 17) betet der
Sohn, den der Vater geheiligt hat (10, 36) und der darum «der

Heilige Gottes» (6, 69) ist, zum pater hagios, zum «heiligen Vater»,
für die Gemeinde.

Er «heiligt sich» für sie (17, 19), das heisst: er weiht sich selbst
zum Opfer für die Seinen,

auf dass auch sie wahrhaft geheiligt seien.

Das ist die Erfüllung der Bitte, die zwei Verse vorher
ausgesprochen wurde:

Heilige sie in der Wahrheit (17, 17)!

Was ist hier Heiligkeit und Heiligung Deutlicher als im
übrigen Schrifttum des Neuen Testaments ist Jesus heilig, weil
er der göttlichen Sphäre angehört, und eindeutiger als sonstwo
ist Seine Gemeinde dadurch geheiligt, dass sie der Finsternis,
der Welt, entnommen ist und in dieser Welt doch schon der Welt
des Lichtes zugehört. Ja, die Gemeinde hat als Gemeinde ihren
Ursprung nicht mehr in der Welt. «Sie sind nicht aus der Welt,
wie auch Ich nicht aus der Welt bin», sagt der überweltliche
Erlöser (17, 16). Das ist die johanneische Form für den paulinischen
Gedanken von der neuen Schöpfung. Die Gemeinde ist nicht nur
moralisch «entweltlichte» Gemeinde, sondern wesenhaft anders, sie

ist andern Ursprungs1).
Die Heiligung wird durch den Satz von 17 6 begründet:

Dein Wort ist Wahrheit.

Das heisst nicht bloss, dass das Kerygma Jesu «die evangelische
Heilswahrheit» als Lehre enthalte; das Wort des Vaters, das der
von ihm Gesandte bringt, ist vielmehr die dynamische
Heilswirklichkeit, die der Welt des Heils entstammt, selbst. Darum

1) Siehe darüber viel Bedeutsames bei Rudolf Bultmann, Das
Evangelium des Johannes. Kritisch-exegetischer Kommentar über das Neue
Testament, Zweite Abteilung, 10. Auflage, Vandenhoek & Ruprecht,
Göttingen 1941, S. 388. Die Wegdeutung der konkreten eschatologischen
Aussagen, die Bultmann «für das Verständnis des vierten Evangeliums als
wesentlich empfindet, ist allerdings nicht zu bejahen. Eben erst, wenn die
Aussagen über die Gemeinde streng eschatologisch begründet sind, ist
auch ihre Entweltlichung voll radikalisiert.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1947. 12



— 170 —

kann die «Wahrheit» geradezu Mittel der Heiligung sein. Das en

von 17 a darf wohl geradezu instrumental verstanden werden.
Aber, wiederum auch nicht so banal ist dies zu verstehen, als wäre
bloss gesagt, die Jünger seien durch die Predigt Jesu an sich
geheiligt. Die «Wahrheit» ist vielmehr als «Herrlichkeitsenergie» zu
fassen. Das Wort besteht nicht bloss aus den «Worten», es sondert
nicht bloss durch eine Lehre ab, es ist selbst «kraftgeladen», es

erfüllt die Gemeinde mit der göttlichen dynamis.
Die Heiligkeit der Gemeinde ist aber eben darum nichts

Statisches, kein für immer gesicherter «Besitz», sonst würde
der Erlöser ja nicht darum bitten müssen, die Gemeinde besitzt
sie nur, so lange sie unter der dynamis des heiligenden Wortes
verharrt und sich beständig aus ihm ernährt (Kapitel 6).

Aber auch noch in einer andern Richtung werden im
Johannesevangelium die bisher besprochenen Heiligungsaussagen
überschritten. Zwar kennt selbstverständlich auch das johanneische
Schrifttum die Konsequenz der göttlichen Heiligung, des Heiligseins,

im heiligen Tun, im heiligen «Wandel». Der erste Johannesbrief

hat dafür noch über die gemeinchristliche Paränese hinaus
eine eigene Terminologie ausgebildet, die mit dem heilsgeschichtlichen

Dualismus seiner Denkwelt zusammenhängt. Das Leitmotiv
von III. Mose 19, 2 ist hier, wohl ohne bewusste Rückbeziehung',
umgesetzt in die dualistische Terminologie von Licht und Finsternis,

Wahrheit und Lüge (I. Joh. 1, 5 6—7):

Gott ist Licht
und üi Ihm ist keinerlei Finsternis.
Wenn wir (darum) sagen,
dass wir Gemeinschaft mit Ihm haben,
und wandeln (dennoch) in der Finsternis,
so lügen wir und tun nicht die Wahrheit.
Wenn wir aber im Lichte wandeln,
wie Er selbst im Lichte ist,
so haben wir Gemeinschaft miteinander,
und das Blut Jesu, Seines Sohnes,
reinigt uns von aller Sünde.

Könnte aber diese ungemein erhellende Dialektik (1, 9 bis 2, 2

und andere Stellen) noch rein innergemeindlich gedeutet werden*),
so ist das nicht mehr möglich bei den Aussagen des Hochgebets
des scheidenden Erlösers. Hier erhält die Heiligkeit der Gemeinde
den Sinn einer Aufgabe an der Welt.

1) Auch sie weist allerdings schon darüber hinaus, siehe 2, 2.



— 171 —

An der Stelle seines Abschiedsgebetes, wo wir oben
innehielten, fährt Jesus fort:

Wie Du Mich in die Welt gesandt hast,
so habe auch ich sie in die Welt gesandt.

Und dieses Wort wird unterbaut durch das schon zitierte von
der Selbstheiligung des Erlösers für die Seinen, die ihre Einheili-
gung wirkt (19).

Hier also weist die Heiligung nicht bloss hinaus über das
individuelle Verständnis der Heiligung — das tut sie überall —,
hier wird am Horizont der Verheissung offenbar, dass auch die
Heiligung des Gottesvolkes, Seiner Gemeinde, nicht Selbstzweck
ist. Nicht nur die pietistische Verengung des Heiligungsgedankens,
sondern auch eine mögliche kirchliche Einengung wird abgewehrt.
Auch die Heiligung der Gemeinde ist nicht bloss Gabe, sondern
Aufgabe, und zwar Aufgabe an der Welt. Hier wird im Blick auf
die Heiligung der Gemeinde das Höchste ausgesagt, was von der
Kirche überhaupt gesagt werden kann : Sie übernimmt — natürlich
nicht in sich selbst, nicht getrennt von Ihm — die Fortsetzung
des Werkes des göttlichen Gesandten in der Welt und an der Welt.
Die Kirche vertritt ihn. Sie tut an der Welt — darum muss sie

in der Welt bleiben —, was Er bisher getan: Sie übernimmt das
«Überführen» (elenchein) und «Richten» (krinein) der Welt (16,

8—11), das die unvermeidliche Begleiterscheinung des «In-der-
Welt-Seins» des Erlösers war, sie führt aber auch das Liebeswerben
des Vaters um die Welt fort, das in der Sendung des Sohnes
gegeben war (3, 16). Die Liebeseinheit der Gemeinde hat nicht nur
den Sinn, Getrenntes wieder sich finden zu lassen, sondern den
viel wichtigeren noch, der Welt je und je neu den Glauben an den
Sohn zu ermöglichen (17, 21 und 22)x). Auch von der Gemeinde

gilt in übertragenem Sinne, dass sie «nicht in die Welt gesandt sei,

damit die Welt gerichtet, sondern damit sie gerettet werde», wie
es 3, 17 vom Sohne hiess. Die Parallele ist zwar keine vollständige.
Die Gemeinde ist nicht selbst Opfer und Mittlerin der Erlösung
wie der Erlöser. Die Jünger sind nur die Zeugen dieser Gottestat.
Damit wird auch an den extremen Aussagen des vierten Evange-

1) Bultmann, a. a. O. S. 390, Anm. 4, macht ausdrücklich darauf
aufmerksam, dass diese Aussendung der Gemeinde in die Welt im gnostischen
Mythos keine Parallele hat. Der Evangelist deutet eben den Mythos durch
die geschichtlichen Vorgänge der Erfüllung und überwindet ihn so zugleich.



— 172 —

hums über die Heiligung deutlich, dass es in der Heiligung um die
Selbstheiligung Gottes geht.

Gleichsam die Anwendung dieser Schau auf die Gemeinde in
der äussersten Entscheidung stellt die Johannes-Apokalypse
dar. Sie ist voll von Heiligkeitsaussagen1). Wir können hier aber
nur die behandeln, die sich auf die Gemeinde als die Schar des

Messias, die hagioi in diesem Sinne, und auf die Heiligung dieser

«Heiligen» beziehen. Das Neue gegenüber Paulus und dem übrigen
johanneischen Schrifttum liegt nicht in der Terminologie, sondern
in der Märtyrersituation der apokalyptischen Gemeinde2). Zwar
standen auch die paulinischen Gemeinden und die Gemeinde des

Johannesevangeliums grundsätzlich schon in dieser Entscheidungssituation3),

und selbstverständlich gilt diese kritische Lage auch
für «das wandernde Gottesvolk» des Hebräerbriefes. Aber, die
Ereignisse, die «die Offenbarung Jesu Christi», wie sie nach dem
Eingangsvers eigentlich genannt werden musste, ankündigt, sind
tatsächlich solche, die diese Grundsituation der Gemeinde in ihr
kritisches Stadium überführen. Der Begriff des «Zeugen» ist zwar
auch in der Apokalypse noch nicht schlechthin identisch mit dem
des «Blutzeugen» im spätem Sinne. Aber er kommt ihm schon
sehr nahe4). Es wäre auch sicher voreilig, zu behaupten, dass in
der Apokalypse alle Glieder der Kirche als «Märtyrer»
gekennzeichnet seien5). Aber richtig bleibt dennoch, dass die Möglichkeit
des Martyriums vor der ganzen Gemeinde steht6), so dass diese

Verschärfung der Situation für die Kirche der Apokalypse wesentlich

ist. Diese wirkliche «Martyriumssituation»7) bedeutet aber

x) Siehe die Übersicht bei Asting, a. a. O. S. 285 ff.
2) Ich halte aus sprachliehen Gründen getrennte Verfasserschaft für

wahrscheinlich.
3) Dies gilt allgemein, nicht bloss für die Adressaten des Philipperbriefes,

wie Lohmeyer und Peterson deuten und eben darum für diese nicht
in dem einseitigen Sinne, wie es diese Forscher voraussetzen.

4) Strathmann im Th. Wb. IV, S. 499 und 505 f.
6) Strathmann, a. a. O. S. 507.
c) Erik Peterson, Zeuge der Wahrheit, Leipzig 1937, S. 49: «Potenziell

sind also alle Gläubigen zum Martyrium verpflichtet, denn alle sind ja
gezeichnet mit dem Siegel Gottes, das ihre Zugehörigkeit zu dem
«geschlachteten Lamme» offenbar macht. Vgl. Asting, a.a.O. S. 289: «Das
Martyrium wird sozusagen ein wesentliches Charakteristikum der Gläubigen.»

') Diese Kennzeichnung schliesst aber keineswegs alle Folgerungen in
sich, die für die spätere Märtyrertheologie charakteristisch sind. (So fehlt
die unmittelbare Vollendung. Das Werk ist noch nicht Verdienst.)



— 173 —

auch für die Heiligung der Gemeinde Entscheidendes. Es ist zwar
auch für die Offenbarung Johannis nicht so, dass «die Heiligen
eo ipso solche» wären, «deren Taten gerecht sind»1). Gewiss, die
«Werke» der Gemeinde spielen in der Offenbarung eine unerhörte
Rolle. Schon in den Sendschreiben an die sieben Gemeinden ist
immer wieder auf sie verwiesen (2, 2.5.6.9.19.22 f. 26 ; 3, 1 f. 8.15).
Das Kleid, das die Braut bei der «Hochzeit des Lammes» tragen
darf, «das Linnen, strahlend rein», sind «die gerechten Taten der
Heiligen» (ta dikaiomata ton hagion) (19, 8). Die Seligpreisung von
14, 13 verspricht den Märtyrern der Endzeit, dass ihnen «ihre
Werke nachfolgen.»

Der stärkste Ausdruck steht aber an der einzigen Stelle, wo
in der Offenbarung das Verbum hagiazein («heiligen») selbst
erscheint. 22, 11 heisst es:

Der Frevler frevle fernerhin,
und der Befleckte beflecke sich weiter,
und der Gerechte übe weiter Gerechtigkeit,
und der Heilige heilige sich fürder!

Es kann nicht verkannt werden, dass damit die im Menschen

gefallene Entscheidung auf eine eindeutige Formel gebracht ist.
Es kann auch kaum ein Ausweichen geben vor der Konsequenz,
die sich aus den Parallelsätzen aufdrängt, dass hier das mediale
hagiastheto im aktiven, nicht passiven Sinn zu deuten sei2).

So scheint die Folgerung unausweichlich zu sein, dass hier
die «Selbstheiligung» gefordert werde.

Aber diese Schlussfolgerung ist richtig und unrichtig zugleich.
Richtig ist, dass in all den Stellen, wo vom «Werk» der Heiligen
die Rede ist, ihre stärkste Aktivität vorausgesetzt ist. Es gibt in der

ganzen Schrift keinen Glaubensquietismus und in der Apokalypse
weniger als sonstwo. Aber es kann gerade an unserer Stelle nicht
übersehen werden, dass der scharfe Ausdruck von der gefallenen
Entscheidung des Gehorsams handelt. Hinfort, das meint das viermal

wiederholte eti, gibt es keine Möglichkeit der Umkehr mehr.
«Die Entscheidungszeit ist nahe», heisst es im Verse vorher.
«Siehe, ich komme bald», im Verse, der folgt.

Die Frage aber, ob die Heiligung hier plötzlich die bei Paulus
radikal abgelehnte, jüdische Selbstheiligung des titanischen Men-

J) So Asting, a. a. O. S. 289.
2) Es heisst also wirklich: «heilige sich», nicht «werde geheiligt» oder

«lasse sich heiligen».



— 174 —

sehen bedeute, kann nicht auf Grund einer bloss sprachlichen
Überlegung entschieden werden. Selbstheiligung in diesem gefährlichen
Sinne wäre dieses «Sich-Heiligen» nur, wenn es voraussetzungslos
wäre, wie die gesetzliche Heiligung des Nomismus.

Jedoch, die Zeugenkirche der Apokalypse ist wie die Kirche
des I. Petrusbriefes das neue Geschlecht, das Christus

zu einem Königtum,
zu Priestern seines Gottes und Vaters gemacht hat (1, 6).

Die «Werke» der Heiligen, die so angenommen werden, sind
die Werke «der ersten Liebe» (2, 4), ihre Taten gehören wesentlich
zu ihrem Zeugnis in der Welt und an der Welt. Es genügt nicht,
festzustellen1), dass 22, 11 «die einzige Stelle in der Apokalypse
sei, die in der mystisch-ethisch-individuellen Linie liege». Gerade
diese Stelle wird sofort hoffnungslos entleert, wrenn sie aus dem

Zusammenhang des Ganzen herausgerissen wird und nicht mehr
als Zeugnis dieser in die Entscheidung zwischen Christus und Welt
gestellten eschatologischen Gemeinde gelesen wird.

Die «bekennende Kirche» der Apokalypse ist die Gemeinde,
in der es keine «Neutralität», keine Flucht in eine «private», dem
Zeugnis vor der Welt ausweichende «Frömmigkeit» oder
«Kirchlichkeit» mehr gibt. Flier sind alle «Gezeichnete».

Auch die «Welt», die «Anbeter des Tieres», nehmen sein
«Malzeichen» an (14, 9.11 u. a. St.), wie die Anbeter des Lammes
«das Siegel Gottes» an ihren Stirnen tragen (9, 4). In der End-
scheidungszeit wird alles «öffentlich»2). Alle zeugen für oder wider
Christus durch ihre ganze Existenz. Für diese, dem Geist bequemer
Bürgerlichkeit so völlig entgegengesetzte Kirche3) kann es kaum in
Frage kommen, dass ihre «gerechten Taten» nun plötzlich wieder
die harmlos-mühseligen «Werke» einer philiströsen Verdiensttheologie

werden könnten. Von ihnen gilt vielmehr:

Hier zeigt sich die Standhaftigkeit und der Glaube der Heiligen (13,10).

x) So Asting, a. a. O. S. 291. Man kann wohl überhaupt nicht so bei
dem Gegensatz von «theokratisch-esohatologischen» «kollektivistischen»)
und «mystisch-ethischen» «individualistischen») Heiligungsaussagen
stehen bleiben, wie dies Asting (S. 134 ff.; 239, 290 und an andern Stellen)
tut. Das Problem beruht ja gerade darin, dass diese beiden Grundaussagen
über die Heiligung der Gemeinde aufeinander bezogen sind und entscheidend
darin, was die eine für das Verständnis der andern bedeute.

2) Das ist das Richtige an der Betonung des Öffentlichkeitscharakters
der apokalyptischen Gemeinde bei Peterson, a. a. O. S. 37 ff.

3) Nach Peterson, a. a. O. S. 51.



— 175 —

Sie sind selbst Zeugnis, sie haben ihren Sinn in der Treue
der Bewährten.

Das «letzte Buch der Bibel» zeigt an der kritischen Lage der
letzten Zeit, wohin die Heiligung der Gemeinde zielt. Sie ist nicht
Selbstzweck, sie ist Botschaft an die Welt und zuletzt Krisis für
die Welt. Es geht in ihr um das Werk Gottes, um die Erneuerung
seiner Schöpfung.

Denn auch die «Offenbarung Jesu Christi» endet nicht mit
der Erfüllung des «Ideals» einer menschlich einsichtigen Ethik,
noch mit der blossen Seligkeit Einzelner, sondern mit dem «neuen
Himmel» und der «neuen Erde» und der «Wohnung Gottes unter
den Menschen» (21, 1.3). Die Verheissung von IL Mose 29, 45 f.
ist in überbietender Weite erfüllt.

Damit schliesst sich der Ring. Die Heiligung meint das Gottes-
Volk und das Gottesvolk meint die Gottes-Herrschaft auf Erden.
Es geht um die Selbstverherrlichung Gottes, die zugleich die
Erlösung Seiner Schöpfung ist.

Wir sind damit am Ende unseres Weges angelangt. Wir
wissen nicht, ob wir an unserm Gegenstand die Forderung des

Kung-fu-tse wirklich zu erfüllen vermochten. Vieles konnte nur
angedeutet werden. Ganze Problemgruppen mussten wir
übergehen, um den zentralen Gesichtspunkt deutlich werden zu lassen.

Das Unzulängliche dieser verkürzenden Sicht ist uns selbst peinlich
bewusst. Wir wollten aber von vorneherein nicht eine umfassende,
vollständige Darlegung aller Probleme versuchen. Wir wollten
vielmehr die durchgehende Linie des biblischen Zeugnisses
aufdecken. Wenn diese eine «Korrektur» fast aller bisherigen
Auslegungen in sich befasst, so meinen wir dennoch nicht, dass wir
«alles besser wussten» als die «Väter». Die von ihnen gegebenen
Deutungen gehen auf wirkliche Fragen der Heiligungsbotschaft
ein. Es gibt aber doch wohl auch in der Kirche je und je Nötigungen,
Führungen, denen zu folgen nicht Unbescheidenheit bedeutet. So

hängt es wohl mit tiefsten Veränderungen in der Lage der Kirche
in der Welt zusammen, dass wir schon seit längerer Zeit neu
aufmerksam wurden auf den eschatologischen Charakter der
neutestamentlichen Botschaft und auf die damit gegebene unerhörte
Bedeutung der Kirche, «der Heilsgemeinde der Endzeit». Diese
neue Betonung der Kirche bedeutete allerdings nicht sehr viel,
ja, sie wäre für die Gemeinde geradezu gefährlich, wenn es uns
dabei nur darum zu tun wäre, der Kirche oder gar nur der eigenen



— 176 —

Konfession wieder mehr Geltung, mehr Macht in der Welt zu
sichern. Es ist allerdings schon dafür gesorgt, dass wir durch sehr
viel Sterben hindurch es lernen müssen, dass solche «Macht»
nicht unsere Sache sein kann. Von grösster Bedeutung aber ist
es für die Kirche und die Welt, dass Menschen in der Kirche wieder
erfassen, was es in dieser Weltstunde bedeutet, Kirche Jesu Christi
zu sein.

Es bedeutet nämlich nicht weniger als dies, dass es mitten
in der Welt schon jetzt einen Ort gibt, an dem Gott Seine
Neuschöpfung vollzogen hat, eine Schar von Menschen, in denen Er
sich verherrlichen will, eine Stelle mitten unter den Menschen, an der
Er sich im Sinn der ersten Vater-Unser-Bitte «selbst heiligen» will.

Das aber dürfte aus dem Gesagten wenigstens als etwas wie
ein «Leitmotiv» der Heilsgesehiehte, wie sie im Zeugnis der Schrift
aufgedeckt ist, deutlich geworden sein, dass es sich in der Heiligung
eben darum handelt. Es geht nicht bloss um den einzelnen «Heiligen».

Die individualistische Fragestellung wird dem Problem nicht
gerecht. Sie ist nur als untergeordnete Frage auch vertretbar. Es
geht in der Heiligung um die Schaffung des Gottesvolkes, Seiner
Gemeinde, ja es geht sogar über eine im bloss soziologischen Sinne
kirchliche Fragestellung hinaus, um Gottes Werk selbst, um die
neue Schöpfung, um «die Heimholung* der Welt».

Damit ist aber mitgegeben, dass es in der Heiligung nicht
einfach um eine religiöse Form der Lösung der ethischen Probleme
geht. Wie es in der kirchlichen Erziehung nicht um das Ideal der
humanistischen Pädagogik gehen kann, um die ihrer selbst mächtige
und weltmächtige, in sich geschlossene «Persönlichkeit» des Voll-
mensch^en, sondern um die gliedliche Einordnung des sündigen
Menschen in die Gnadenordnung der Kirche1), so geht es in der

Heiligung nicht um die Stufenordnung einer EinzelVollendung,
sondern um die «Auslieferung unserer Glieder» als «Waffen der

Gerechtigkeit» für Gott, um dieses soldatische Zur-Verfügung-
Stehen, kurz um den Gehorsam. Das Ende dieses Prozesses ist
aber nicht das Hochgefühl des ethisch Vollkommenen, sondern
der Lobpreis des Gottes, der den ganzen Menschen unversehrt
hindurch zu retten vermag bis zur Vollendung beim Kommen
des Herrn.

1) Siehe dazu die kurzen, aber sehr gewichtigen Leitsätze von Karl
Bernhard Ritter in «Kirche und Menschenbildung», Bärenreiter-Verlag,
Kassel 1933, S. 3 ff.



— 177 —

Damit ist aber endlich auch gesagt, dass es sich in der
biblischen Heiligung trotz der starken Betonung der Gehorsamshaltung
des Menschen nie um die «gesetzliche» Herstellung der Gerechtigkeit

und Heiligkeit handeln kann1). Es heisst zwar auch im Neuen
Bunde :

Werdet heilig,
denn heilig bin ich,
der HERR,
euer Gott!

Und die Apokalypse des Johannes verschärft diese Forderung
scheinbar zur Forderung der Selbstheiligung:

Wer heilig ist,
der heilige sieh fürder!

Wir werden gerade nach dem Gehörten an dem Ernst dieser

Forderungen nicht das Geringste abbrechen wollen. «Die
Heilsgemeinde der Endzeit», und wir stehen zwischen Jesu Auferstehung
und Seiner Parusie immer schon in der Endzeit, kann ihren
Gehorsam nicht einen Augenblick lang leicht nehmen.

Aber, eben dies ist die entscheidende Erkenntnis unserer
Untersuchung, dass es auch in diesem Gehorsam nicht um die
qualvolle Anstrengung des gesetzlichen Menschen, nicht um die
idealistische Arbeit an der eignen «Persönlichkeit», geht, sondern

um die Selbstheiligung Gottes, um die uns der Herr im Vater-Unser
beten hiess:

Geheiligt werde Dein Name

Es müsste doch wohl nicht nur für den gesetzlich angestrengten
Einzelgänger irgendeiner Heiligungsbewegung, sondern auch für
den Menschen, der nichts anderes sein will als ein Glied der Kirche,
eine unerhörte Befreiung bedeuten, wenn ihm die Erkenntnis
geschenkt würde, dass die Heiligung dies ist, nicht seine krampfhaften

«Fortschritte» in der «eigenen Heiligung», dass sie nichts
anderes sein kann als die Verwirklichung seines «Kirche-Seins».
Aber eben darum geht es auch in ihr nicht in erster Linie um uns,
sondern um Gottes Weg mit Seinem Volk und um die Erneuerung-
Seiner Schöpfung. In diesem Sinne gilt das tiefe Wort, das die

1) Auch die tridentinische Rechtfertigungslehre ist keineswegs im
jüdisch-gesetzlichen Sinne zu verstehen. Bedeutsames zum Gnadencharakter
der «Werke» in der römisch-katholischen Lehre sagt Lambinet, a. a. O.
S. 174 ff.



— 178 —

Erkenntnis, dass auch die Heiligung heilsgeschichtlich zu deuten
ist, auf ihre kürzeste Formel bringt: «Christus ist unsere
Heiligung1).»

So ist alles, was wir zu sagen versuchten, zusammengefasst
in dem eminent «kirchlichen» Worte, dem war schon oben begegnet
sind (I. Petri 2, 9) :

Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht,
ein königliches Priestertum,
ein heiliger Stamm,
ein Volk, (von Gott) zum Eigentum (erworben),
auf dass ihr verkündigen sollt die herrliehen Taten Dessen,
der euch herausrief aus der Finsternis zu seinem wunderbaren Lichte,
euch, die ihr ehedem ein «Nicht-Volk» wäret,
nun aber seid ihr Gottes Volk,
die ihr einst ohne Erbarmen wäret,
nun aber habt ihr Erbarmen erlangt.

Das ist die Heiligung Gottes, dass Gott Sich an uns heiligt,
das ist unsere Heiligung, dass wir mit unserm ganzen Leben Seine
herrlichen Taten in Christus verkünden und preisen.

Bern Ernst Gaugier

1) Am eindrücklichsten ist mir persönlich dieses «Nein» zur idealistischen

Heiligung am Zeugnis zweier Männer aufgegangen, die beide,
ehrwürdige Vertreter der theologischen Wissenschaft, unabhängig voneinander,
kurz vor ihrem Heimgang erklärten, dass sie, je älter sie 'würden, immer
weniger von einem Fortschritt in ihrer persönlichen Heiligung wahrzunehmen
vermöchten. Das ist die negative Form für die Wahrheit, dass «Christus
unsere Heiligung ist».


	Die Heiligung im Zeugnis der Schrift

