Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 2

Artikel: Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen Theologie und Kirche
Autor: Zankow, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 65 —

Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen
Theologie und Kirche

1

Unsere Orthodoxe Kirche war jahrhundertelang fast gianzlich
von der iibrigen christlichen Welt isoliert, und innerhalb des ortho-
doxen Ostens wiederum lebten viele Gebiete so fiir sich selbst und
ohne Zusammenhalt mit den {ibrigen, dass sowohl die Orthodoxe
Kirche als Ganzes wie auch viele ihrer Teile gleichsam in Vergessen-
heit lebten und der iibrigen christlichen Welt fast ginzlich un-
bekannt waren. Diesem Umstande (daneben freilich auch den kon-
fessionellen Vorurteilen, der Engherzigkeit und der Anmassung)
sind die falschen Vorstellungen und abfilligen Urteile tiber die
Orthodoxe Kirche zu einem grossen Teile zuzuschreiben ). In
neuester Zeit jedoch, d. h. seit der Befreiung der orthodoxen Vélker
von schiwerer Fremdherrschaft und seit der Iintstehung und inneren
Entwicklung der einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen, seit
der geistigen Ausweitung und Fiithlungnahme innerhalb der ganzen
Christenheit und ganz besonders seit der beginnenden Renaissance
der Orthodoxen Kirche, seit der HKntstehung der Skumenischen
Bewegung und der Beteiligung der orthodoxen Kirchen und ihrer
Theologen an derselben fallt ein wesentlich intensiveres Interesse
der ganzen nichtorthodoxen Christenheit der Orthodoxen Kirche
gegeniiber ins Auge. Dafiir spricht deutlich das Erscheinen einer
ansehnlichen Reihe von Werken nichtorthodoxer (romisch-katho-
lischer und protestantischer) Gelehrter und Theologen, die dem
Wesen, dem Leben, der Lage und den Aufgaben der Orthodoxen
Kirche gewidmet sind 2). FEin bedeutender Teil dieser neuesten
Literatur ist, im grossen und ganzen gesehen, von einem meuen
Geiste der Wertschiitzung, der tiefen Verehrung und warmen Sym-
patme fir dle Orthodoxe Kirche getragen. Ja, es dringt sich uns

Ly Vgl mein Buch: «Das orthodoxe Christentum des Ostens», Berlin
1928, Furche-Verlag, .15 ff.; Theodor Popescu, in dem Sammelbande
«Orthodoxianv, Bucuresti, 1942 (ruménisch), S. 128 ff.; der Sammelband X
der von Slegn111n€l~Sclmltze herausgegebenen Reihe «IEkklesiay: «Die Ortho-
doxe Kirche auf dem Balkan und in Vorderasiens, Leipzig, Verlag L. Klotz,
1939, S. 6 ff.

®) Vgl. mein Buch: «Das orthodoxe Christentum des Ostens», bulgar.
A“"g, Sofia, Universititsverlag, 1942, S. 123 ff.; auch Friedrich Heiler,
«Urkirche wund Ostkirche», Miinchen, Verlag Ernat Reinhardt, 1937, und
die dort, angegebene m(htorthodoxe TLiteratur tiber die orthodoxe Kirche.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1047. 5



I 1 i gee—

heute manchmal geradezu der Eindruck auf, dass die nichtortho-
doxen Theologen viel mehr als wir orthodoxe Gelehrte an der
Erforschung vieler Seiten der Orthodoxen Kirche arbeiten, und
die ‘Stimmen der Hochschétzung der Orthodoxen Kirche gegen-
iiber von seiten jener anderen Theologen schlagen oft Toéne an,
die unsere Bescheidenheit und Demut in Verlegenheit bringen,
so z. B. (um von den vielen nur deren zwei als Illustration dieser
neuen Kinstellung anzufiihren): In dem bemerkenswerten Sammel-
bande bedeutender romisch-katholischer Theologen «Der christliche
Osten (Geist und Gestalt)», erschienen 1937, schreibt der Bene-
diktiner K. Heufelder: «... Wir erkennen in der Liebe, welchen
Sinn und welche Bedeutung die Verschiedenheit in der Ausgestal-
tung und Verwirklichung des christlichen Lebensideals in der Ost-
und Westkirche hat. Wir erkennen, wie das, was jede der beiden
Kirchen in sich Eigenes hat, eine Offenbarung des Geistes Christi
1st, weil der ganze Reichtum dieses Geistes sich erst in der gegen-
seitigen Erginzung und Zusammenarbeit entfaltet... Der kraft-
volle apostolische Drang, die lebendige Aktivitat der Westkirche
bedarf des Ausgleiches durch den Geist der Ruhe in Gott, der
Beschauung, der johanneischen Tiefe und Innerlichkeit der Ost-
kirche» 3).

Und der weitbekannte protestantische Theologe Friedrich
Heiler beginnt die Darstellung tiber die Ostkirche in seinem be-
deutenden Werk «Urkirche und Ostkirche» 4) mit den Worten:
«Ex oriente lux! Im Osten ward Jesus geboren... Im Osten ver-
kiindeten nach der Uberlieferung die meisten Apostel das Evange-
Iium ; im Osten ist die Liturgie der katholischen Kirche entstanden;
im Osten haben die ,0kumenischen‘ Konzile ihre dogmatischen
Entscheidungen gefillt; im Osten hat das christliche Ménchtum
seine erste Entfaltung gefunden; im Osten ist die christliche Mystik
emporgebliiht.» Und Heiler endigt sein Werk mit den Worten:
~ «Alle Anzeichen weisen darauf hin, dass eine evangelisch-katho-
lische Restauration grossen Stils in der Ostkirche bereits im Gange
ist... Und gerade heute enthiillt sich die Ostkirche der abend-
lindischen Christenheit immer strahlender in ihrem Reichtum,
ihrer Tiefe, Heiligkeit und Schénheit... O benedetta chiesa
orientale! 5)»

%) «Der christliche Osten», Regensburg, Verlag Pustet, 1939, S. 387 f.

4 S.125.
5) S. 566 f.



. g—

Der gleiche oder zumindest ein dhnlicher Geist der orthodoxen
Kirche gegeniiber kommt auch innerhalb der dkumenischen Bewe-
gung zum Ausdruck. Es wire im Grunde eine Fehlmeinung, zu
denken, dass das Festhalten dieser Bewegung an der Beteiligung
der Orthodoxen Kirche propagandistischen oder &hnlichen Motiven
entspringe. Die tiefen inneren Néte der Christenheit zur Zeit der
Entstehung und Entfaltung der ékumenischen Bewegung und die
zentralen Anliegen derselben zeigen deutlich, dass die Begegnung
der Orthodoxen Kirche mit der iibrigen, nicht rémisch-katholischen
Christenheit und die Wirksamkeit der Orthodoxen Kirche innerhalb
dieser Bewegung eine existentielle Bedeutung fiir die ganze Christen-
heit in sich tragen. Das ideelle ewige Gut der Orthodoxen Kirche
liegt gerade im Erbgut der Urkirche, der ungeteilten Christenheit,
das von ihr unverfilscht bewahrt worden ist und welches in der
gottlichen Stiftung, in dem gottmenschlichen Wesen und dem
christozentrischen Charakter der Kirche besteht. Die Kirche, diese
Kurche ist das Zentrum des ganzen wahren christlichen Lebens.
Wie heute fast allgemein eingesehen und anerkannt wird, ging ein
grosser, ja der grosste (ndmlich der abendlindische) Teil der
Christenheit auf manchen Wegen von diesem Zentrum ab, indem
auf der einen Seite der romisch-katholische Teil die Christozentri-
zitdt, die geistige Tiefe und den Charakter der Uberweltlichkeit,
der Kirche durch Papsttum und dusserlich-juristische Uberspitzung
verdunkelte und indem auf der andern Seite der protestantische
Teil die sakramental-institutionelle und die mystische Wesensseite
der Kirche so weit verdringte, dass in der Allgemeinheit von
Kirche und Kirchentum nur mehr ein Schatten zuriickblieb.

Nun darf aber offensichtlich darin eine Einwirkung des Geistes
Gottes erblickt werden, dass in den letzten Jahrzehnten in der
romisch-katholischen Welt «das Johanneische» (das Christozen-
trische, das Geistige und Liebespendende) der Orthodoxen Kirche
sehnsiichtig erstrebt wird, und dass in der protestantischen Welt
«die Kirche entdeckt» und nach altchristlichem Kirchentum gestrebt
wird ¢) — eine Kirche und ein Kirchentum, welche gerade die
Orthodoxe Kirche als treue Fortsetzung der alten ungeteilten
Christenheit darstellt.

Damit sind Lage, Probleme und Aufgaben der Orthodoxen
Kirche und ihrer Theologie in Gegenwart und Zukunft sowohl in

®) Vgl. den Sammelband «Credo Ecclesiamy, herausgegeben von Hans
Eh’"e”be?'g, Giitersloh, Verlag C. Bertelsmann, 1930.



ihrem Verhéltnis zur nichtorthodoxen christlichen Welt als auch
in ihrem eigenen Bereich gezeichnet. Die Hcclesia — die eine
heilige, katholische und apostolische Kirche — war, ist und bleibt
das Herz des wahren christlichen Lebens.

Ohne die Kirche — kein gottliches Haupt der Christenheit.

Ohne die Kirche — keine Heilige Schrift.

Ohne die Kirche — keine Heilige Tradition.

Ohne die Kirche — keine Gnadenmittel.

Ohne die Kirche — kein wahrer christlicher Glaube, keine
Gemeinschaft und Liebe, keine Hoffnung
und Zuversicht auf Heil, keine wvoll-
wertige Personlichkeit, keine Freiheit.

[n diesem organischen Zusammenhang ersteht auch die Ver-

antwortung der Orthodoxen Kirche und Theologie in ihrer ganzen
Grosse, die sie sowohl ihren eigenen geistig aufgewachten Volkern
als auch der gesamten Christenheit gegeniiber hat. Ein altkatho-
lischer Theologe der Schweiz — Prof. Urs Kiiry — schrieb unléngst
iiber unsere Orthodoxe Kirche und sagte: « Heute wissen wir aber,
durch den in neuerer Zeit einsetzenden Verkehr zwischen 6stlichem
und westlichern Christentum eines Besseren belehrt, dass die
morgenlindisch-orthodoxe Kirche christliches Leben von urtiim-
licher Gewalt, grosser Intensitét und Reinheit in sich birgt und
durch die Jahrhunderte hindurch urkirchliches Erbgut sich er-
halten hat, das dem abendlindischen Christentum weithin verloren
gegangen ist... wir wollen darum... unser Augenmerk darauf
richten, in welcher Weise unser abendlandischer Katholizismus. ..
vom orthodoxen Kirchentum befruchtet werden kann 7).»

11
So kommt es nun, dass an der Orthodoxen Kirche gerade das,
was in der Gbrigen christlichen Welt frither als verurteilungswiirdig

hingestellt worden war — nédmlich das treue Festhalten am Erbgut
der alten ungeteilten Christenheit, d. h. an der Tradition dieser

) Vgl 1. K. Z. 1930, 8. 167 ff. Der bekannte altkatholische Bischof
der Schweiz, Eduard Herzog, schrieb in derselben Zeitschrift (1922 1, S. 42):
«Ein Jahrtausend lang war es (das orthodoxe Christentum), weil es streng
am Glaubensbekenntnis der ungeteilten Kirche und an der apostolischen
Kirchenverfassung festhielt, in den Augen der obersten. Wiirdentriager der
abendldndischen Kirche ein onueiov avrideyduevor; moge es nun, da die
Geschichte der Menschheit eine neue Wendung genommen hat, fiir die ganze
christliche Kirche ein Zeichen der Kinigung und dés Friedens werden.»



— 69 —

Kirche, die in der unverinderten Weitergabe des Glaubens und
des Lebens der Kirche besteht —, heute als das in ithr und fiir die
ganze Christenheit weitaus Wertvollste angesehen wird. Mit dieser
Feststellung ist das erste grosse Problem und die erste Aufgabe
der orthodoxen Theologie und Kirche umrissen.

Es ist wahr: wir sind eine T'radilvonskirche par excellence.
Zwar gibt es keine Kirche ohne Tradition, und es konnte sie auch
nicht geben. Der Unterschied zu anderen Kirchen besteht hier
aber darin, dass wir an unsere Kirche als Trigerin der wahren,
altkirchlichen, wahrhaft katholischen Tradition glauben. Wir lehnen
jede Tradition ab, welche dieser orthodoxen Uberlieferung wider-
‘spricht und sie entweder um gewisse Zusitze vermehrte und ver-
anderte (wie in der romischen Kirche) oder sie mehr oder weniger
verkiirzte (wie in den protestantischen Kirchen). Wir leiten sogar
die Heilige Schrift des Neuen Bundes von dieser urkirchlichen
heiligen Tradition ab und legen die Heilige Schrift authentisch,
d.h. dieser Tradition gemaéss, aus. Bs stellt sich hier jedoch die grosse
Frage: Welches ist diese Tradition? Wo finden wir sie ? Welches
sind die unleugbaren Merkmale derselben? Es ist gewiss ohne
weiteres klar, dass nicht alles, was bei uns gewdhnlich «Heilige
Tradition» heisst, einfach jene urchristliche, heilige, gottliche Tra-
dition wire, von welcher wir hier reden. Nicht einmal alles, was
von den Aposteln stammt, ist dieser Tradition gleichzusetzen,
weil ja die Apostel selbst das gottliche Wort (aufbewahrt als Tra-
dition) von ithrem menschlichen Worte (als Rat oder Meinung) klar
unterschieden haben ®).

Aus diesem Grunde haben wir auseinanderzuhalten:

1. die gdttliche, 2. die apostolische (und nachapostolische, ur-
christliche), 3. die spitere, gewohnlich-kirchliche Tradition.

Die erste (als Wort oder Offenbarung Gottes) ist der Heiligen
Schrift gleichzusetzen ; die zweite ist als hochst ehrwiirdig und im
allgemeinen richtunggebend, doch nicht als absolut zu beurteilen )
und die dritte nur als bedingt und veréinderlich zu betrachten.
Im Lichte dieser Unterscheidung ist das Problem des Verhaltnisses
zwischen Heiliger Schrift und Heiliger Tradition und der Rang-
stellung beider zu 16sen, wie auch die synthetische und vermittelnde

¥) Vgl. z. B. I. Kor. VII, 10. 12. 25.
%) Vgl.z. B. 1. Tim. 111, 2 mit can. 12 des Trullanischen Konzils.



sse U s

Stellung der Orthodoxen Kirche zwischen den beiden Extremen
(der rémisch-katholischen und der protestantischen Kirchen) in
bezug auf das Problem der Heiligen Tradition zu suchen 19).
Neben dieser mehr formellen Seite des Problems besteht als eine
schwere weitere, noch offene Aufgabe der orthodoxen Theologie
die Abklirung der Frage nach der Authentizitit, nach den authen-
tischen Merkmalen der Heiligen Tradition. Wohl haben wir uns
hier, wie fast einstimmig angenommen wird, an die Norm des
HI. Vincentius von Lerinum: id teneamus, quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est, zu halten, also nur an
das als géttliche (und auch als apostolische) Tradition zu glauben,
was {iberall, immer und von allen (in der christlichen Kirche)
geglaubt wurde. Weiterhin haben wir sicher als solche Tradition
das anzunehmen und zu glauben, was auf den ¢ckumenischen
Konzilien in dogmatischer Hinsicht entschieden wurde, und be-
sonders das, was in bezug auf die Heilige Dreieinigkeit und die
Christologie in Kiirze im Nizino-konstantinopolitanischen Symbol
niedergelegt worden ist. Diese Grundlage ermoglicht zwar eine
weite Freiheit der theologischen Forschung, aber zugleich tauchen
an diesem Punkt fiir die orthodoxe Theologie auch neue schwere
Aufgaben der Klirung auf: Wie sind in der Frage der Tradition
die Lehren der alten Kirchenviter, besonders wenn sie nicht mit-
einander ibereinstimmen, dogmatisch zu beurteilen und zu ver-
werten ? Welchen dogmatischen Wert haben ferner die sogenannten
«Symbolischen Biicher» des XVII. Jahrhunderts in der orthodoxen
Kirche, tber welche in der letzten Zeit unter den orthodoxen:
Theologen selbst eine lebhafte Kontroverse in Gang gekommen
ist und denen fast alle orthodoxen, insbesondere griechische und
russische Theologen den sogenannten symbolischen Charakter ab-
sprechen 11) ? Im Laufe der letzten Jahrhunderte sind in die ortho-
doxe Welt und Theologie viele nichtorthodoxe (réomisch-katho-
lische und protestantische) Glaubensformeln und -anschauungen
eingedrungen und stellen damit der orthodoxen Theologie die
itberaus wichtige Aufgabe ihrer genauen «Erforschung und der

10) « Siehe Procés verbauxz du premier congres de Théologie orthodoxe
& Athénes», 1936, publiés par prof. Hamilcar S. Alivisatos, Athénes, 1939,
die Ausfithrungen von K. Antoniadis, S. 144 ff., und D. Balanos (und Da-
malas), S. 235 {f.

1) Vgl. iiber diese Kontroverse mein Buch: «Das orthodoxe Christen-
tum des Ostens», besonders die bulgarische Ausgabe, S. 127 ff., 140 ff.



—_ 71 —

Reinigung der orthodoxen Theologie von fremden und schidlichen
Einfliissen 12). Die Orthodoxen werden manchmal als stockkonser-
vativ. naiv, erstarrt und versteinert bezeichnet, was freilich vollig
falsch und ungerecht bleibt, solange ein solches Urteil das Fest-
halten an dem Krbgut der alten, ungeteilten Christenheit im Auge
hat. Nun ist es aber andererseits auch eine Pflicht der Orthodoxen
Kirche und eine ernste Aufcabe der orthodoxen Theologie, in
Hinsicht auf die gewohnliche Tradition mit analytisch-bereini-
gender Arbeit einzusetzen. Diese Tradition «ist immer kompliziert
und dadurch getriibt, dass in ihr auf allgemein menschliche Weise
Wahrheit und Liige ebenso verwoben sind, wie es die Siinde mit
der menschlichen Gerechtigkeit ist, obwohl es sich nicht nur um
rein menschliche, sondern um kirchliche Uberlieferung handelt.
Die Aufgabe der Theologie ist es nun, die reine Grundlage der Tra-
dition aufzudecken und von dem Schutt zu befreien, der sich iiber
thr im Laufe der Geschichte parallel mit dem religiosen Gewinn
angehduft hat.

Wie dies ? Durch welche Methoden ? — Im Einklang mit dem
Worte Gottes und mit dem inneren Geist und der Struktur der
Orthodoxie. Und unzweifelhaft ist auch dies, dass eines der Mittel
fir die Bereinigung der Uberlieferung die wissenschaftliche —
philosophische und historische — Kritik ist 13)». Somit stellt sich
hier der Theologie die Aufgabe, in der kirchlichen Tradition das
Gottliche vom Menschlichen, das Wesentliche vom Unwesentlichen,
den Kern von der Schale in der christlichen Religion in Unter-
scheidung zu bringen 1¢). Diese Arbeit wird der Kraft der kirch-
lichen Tradition einen neuen Flug verleihen. Die Tradition kommt
aus dem schopferischen Leben der Kirche, sie ist selbst eine le-
bendige Kraft, die der Kirche vom Heiligen Geiste gegeben wird,
sie ist nicht nur etwas Ruhendes, sondern ebensosehr etwas Dyna-
misches, Durchdringendes, Umgestaltendes, eine Fiille lebendiger
kirchlicher Erfahrung, angemessen den Bediirfnissen und dem

'2) Vgl. in « Procés verbaux» ete. die Referate des Erzbischofs von Athen,
Chrysostom (Papadopulos), «Die éusseren Einflilsse auf die orthodoxe Theo-
logie im XVI. und XVII. Jahrhundert». S.193—209; des Prof. K. Dyovo-
uniotis «Die dusseren Einflissse auf die orthodoxe Theologie, besonders seit
der Eroberung Konstantinopels» (8. 209—212); des Prof. G. Florowsky,
«Westliche Einfliisse in der russischen Theologie» (S.212—231).

%) Q. Fedotow: «Orthodoxie und historische Kritik» in der russischen
Zeitschrift «Putj» (Der Weg), Paris 1932, Nr. 33, S. 3 ff.

) D. Balanos, In «procés verbaux», S.237.



Wachstum der Christen in der Kirche '5). Da die Tradition der
Kirche zugleich noch in den Werken der Heiligen Viter, in dem
Gottesdienste, in der Tkonographie und in dem religiosen Bewusst-
sein und der Frommigkeit des glaubigen Volkes erhalten ist und
weiterlebt, so ist das Problem und die Aufgabe der orthodoxen
Theologie und Kirche auch von dieser Seite gesehen von ebenso
grosser Bedeutung.

Unsere Kirche ist eine Kewrche der Viiter, der apostolischen und
nachapostolischen berithmten 6kumenischen Viter. Lhre Schriften,
ihr Leben und ihre Personlichkeit bleiben fiir alle Zeiten Leucht-
tirme des grossen christlichen Gedankens und der tiefen Frommig-
keit. Sie zu erforschen und ihren Geist in der Kirche lebendig zu
erhalten, das ist eine weitere, tiberaus vornehme Aufgabe von Kirche
und Theologie. Sie ist um so dringlicher, als dieser Geist unter dem
heutigen gliubigen Volke nicht voll lebendig ist und unsere pa-
tristisch-theologische Arbeit hierin noch viel zu wiinschen {ibrig
lasst. Aus diesem Grunde ist der in der neuesten orthodoxen Theo-
logie allgemein und mit Freude aufgenommene Ruf zu begriissen:
Zuriick zu den Vitern!

Unsere Orthodoxe Kirche weist ihre Tiefe, Innerlichkeit,
Schénheit und ihren geistigen Reichtum aufs eindringlichste in
ithrem wunderbaren Gottesdienste aut, in welchem die orthodoxe
Glaubenslehre in feinsinniger Weise in Symbole, Allegorien und
in poetische Sprache eingekleidet erscheint, worin, wie im Gott-
menschen, Himmel und Erde zusammentreffen und die Frommig-
keit des orthodoxen Christen seinen wérmsten Ausdruck findet.
s kann nicht deutlich genug angemerkt werden, dass in der letzten
Zeit das Augenmerk vieler abendlindischer Christen und Theo-
logen mit voller Sympathie und Bewunderung auf unsern Ritus
gerichtet ist.

Und ebenso ist auch das orthodoxe Frommagkeitsleben in seinem
transzendent-eschatologischen, asketischen, Liebe und Demut be-
tonenden Grundzuge eine tiefe Quelle unserer lebendigen Tradition,

13) Sergiy Bulgakoff, « L'Orthodoxie», Paris 1932, S. 12 ff. will annehmen,
dass die Tradition lebendig ist auch in dem Sinne, dass der Heilige Geist
sie ununterbrochen (in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft) der Kirche
als «neue Offenbarung» gebe und sie in organischer Verbindung mit dem
lebendigen Verhéltnisse der Kirche zur Welt, als Entwicklung des Lebens,
des Menschen, nach dem Bilde Christi, stehe. Dann wére es allerdings noch
schwieriger, die authentischen Merkmale einer solchen fliessenden Heiligen
Tradition festzustellen.



73 __

die von der Theologie noch viel mehr Erforschung und von der
Kirche noch ernstere Pflege erfordert.

Freilich ist « Lehre der Viter» noch lange nicht gleichbedeutend
mit der gottlichen Tradition, nur schon aus dem Grunde, weil
auch die Kirchenvéter nicht stets der gleichen Ansicht sind.

Und auch die liturgischen Texte kénnen dogmatisch nicht so
wie die Heilige Schrift verwertet werden, da in ihnen die Gedanken
in weitgehendstem Masse in Symbole, Allegorien und in poetische
Form gekleidet sind. |

Aber gerade deswegen ist hier die Aufgabe der Theologie im
wesentlichen konstruktiv, indem sie darin besteht, aus dem Ganzen
den wahren und allgemeinen Geist der orthodoxen lebendigen Wahr-
heit als Mass und Richtschnur des kirchlichen Bewusstseins und
als erquickenden Strom des christlichen Lebens herauszuarbeiten
und in den Vordergrund zu stellen. So werden wir, «wie die Alten»,
lebendige Trager der wesentlichen Inhalte der apostolischen
Glaubenstiberlieferung, die sich ewig erneuert, indem sie sich im
katholischen Bewusstsein aller Zeiten, der kirchlichen Geschichte
entsprechend, widerspiegelt und, den Rassen-, Sprach- und Kultur-
verschiedenheiten folgend, sich je verschieden gestaltet. Das Verbot,
den Inhalt des Christentums in die Sprache eines neuen Gedankens
zu iibersetzen und ihn in den Formen der uns eigenen neuesten
Problematik zum Ausdruck zu bringen, wire eine gewisse mono-
physitische Vergottlichung des menschlichen Elementes, eine Ver-
absolutierung des -von antiker Weisheit beeinflussten kirchen-
viterlichen Verstandnisses. Zum grossen Gliicke ist dem nicht so.
Gerade weil wir das Recht der freien Entfaltung des Glaubens-
pfandes mit Hilfe der neuesten philosophischen Technik haben,
ist die kirchenviterliche Erbschaft fiir uns keine Fussfessel, sondern
sie gibt befreiende Fliigel, die den schwachen Menschenverstand
iiber die Abgrinde der religivsen Antinomien hinwegtragen. Hs
sind leitende Sterne, welche die unfehlbare Richtung zur Ermitte-
lung der von Gott geoffenbarten Wahrheit zeigen 16).

Sollten bei dieser analytischen und konstruktiven theologischen
Arbeit scharfe Verschiedenheiten sich ergeben, so steht doch iiber
dem ganzen die Kirche, der die Heilige Tradition von Anfang an
anvertraut wurde und in der jede andere Tradition entstanden
Ist, von der sie aber auch genihrt und gemeistert wird. Denn «Die
Kirche ist die Siule und der Pfeiler der Wahrheit» (I. Tim. I1. 15).

'$) A. Kartaschoff in «Procés verbaux», S.183.




11

Unsere ganze bisherige Betrachtung ging vom Begriffe der
Kirche aus und fithrt uns wiederum zum Problem der Kirche hin.
Dazu ist ja unser Jahrhundert eigentlich das neue Jahrhundert
der Kirche. Im Problem der Kirche zentralisierten sich wie in
einem Fokus alle iibrigen Probleme christlicher Existenz und Be-
hauptung. Das kann man wohl im Blick auf alle christlichen
Kirchen sagen; besonders aber gilt es fiir die protestantischen
Kirchen und fir die sakularisierte Welt, wo «die Kirche durch
ihre eigenen Zerstorer neu entdeckt wurde und, hineingerissen in
das Weltalter der Sikularisierung, nimmt auch die (protestantische)
Kirche selbst an der eigenen Entdeckung teil, und so treffen sich
die beiden grossen Gegner — Kirche und Welt — in ein und der-
selben Fragestellung: der Kirchenfrage 17)».

Der urchristliche Ursprung und Charakter der orthodoxen
Kirche steht {ibrigens ausserhalb jedes Zweifels und Streites. Des-
halb glauben und behaupten wir Orthodoxe, dass Kirche Christi
und Orthodoxe Kirche identisch sind.

Unsere Kirche steht mit dem Grunde ihres Wesens dort, wo
sie von alters her gestanden ist, und nur die tibrigen Teile der
Christenheit haben sich von ihr entfernt — die einen nach rechts
(die rémisch-katholische Kirche) — und die anderen nach links
(die Kirchen der Reformation), so dass auch heute die Orthodoxe
Kirche das altchristliche Zenfrum zwischen ihnen bleibt.

Bei dieser Lage der Orthodoxen Kirche in unserem ¢Jahr-
hundert der Kirche», angesichts dieses Aufwachens des Bewusst-
seins und der Empfindung der Not der Kirche und dieser Sehnsucht
nach der Kirche, nach der wahren — einen, heiligen, katholischen
und apostolischen — Kirche Christi, dringen sich von selbst die
Probleme auf: welches ist die Aufgabe und Verantwortung der
Orthodoxen Kirche und Theologie gegeniiber

— unserem gegenwartigen ekklesiastischen Zeitalter als Zeitalter
der Entstehung oder Neu-Erweckung einer neuzeitlichen
«Okumene» ?

— unserem eigenen — orthodoxen — kirchlichen Bewusstsein und
Zustand sowohl innerhalb der Gesamt-Orthodoxie als auch
innerhalb der einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen ?

17) Siehe Sammelband «Credo Ececlesiam», S. VII.



N | J—-

— unserem Verhiltnis zu der Welt und zur nichtorthodoxen
christlichen Welt ?

Wir leben nun schon jahrhundertelang in der Kirche mehr
aus dem Gefiihl fiir die Kirche und aus der tragenden Kraft der
kirchlichen Tradition. Das geniigte zur Erhaltung des Lebens,
solange wir mehr in uns eingeschlossen und in unserer Einfachheit
ruhend unser kirchliches Leben gefiihrt haben. Das neue Zeitalter
hat uns in eine neue Situation uns selber und der iibrigen christ-
lichen und sidkularisierten Welt gegeniiber gefiihrt.

So sind in unserer Hkklesiologie naturgemdiss neue wichtige
Probleme entstanden, welche einer ernsten Untersuchung und
Losung harren.

Ich bemiihe mich hier bloss, auf einige von ihnen hinzuweisen.

In erster Linie haben wir uns auf das Wesen der Kirche zu
besinnen ; denn aus der richtigen Beantwortung dieser Frage folgen
wie von selbst auch die richtigen Antworten auf einige grund-
legende Fragen unseres christlichen Lebens. Das wahrhaft tief
erfasste Wesen der Kirche ist die einzige Lichtquelle fiir das richtige
Verstindnis auch der vier Merkmale der Kirche: Einheit — Heilig-
keit — Katholizitdt — Apostolizitiit.

Von diesem ganzen Problemkomplex stehen sowohl in der
interorthodoxen als auch in der interchristlichen (6kumenischen)
theologischen Erorterung der Gegenwart die Fragen iiber die Hin-
heit und iiber die Katholizitit der Kirche im Vordergrund.

Das Problem der Einheit der Kirche kann nicht mehr schlecht-
hin so einfach verstanden und gelost werden, wie dies in friiherer
Zeit in unserer, doch ziemlich scholastisch und selbstgeniigsam
befangenen Theologie gewdhnlich getan worden ist. Das muss
offen und entschieden eingestanden werden, sowohl in Anbetracht
der 6kumenischen Lage und Aufgabe der Orthodoxen Kirche als
auch im Hinblick auf eine reelle — in Wahrheit und Tat begriin-
dete — organische Verbundenheit der einzelnen autokephalen
orthodoxen Kirchen untereinander. Solange wir nichtorthodoxe
Christen als richtig in Christo Getaufte anerkennen und an-
nehmen 18); solange wir in nichtorthodoxen Kirchen Hierarchie
und Gnadenmittel anerkennen; solange wir in der Kirche erst
das Wachstum, nicht aber sogleich die Vollendung des Glaubens
und der Heiligkeit ihrer Glieder annehmen und daher auch die

18y Gal. I1I, 28.



76 —

irrenden und kranken Glieder doch als ihre Glieder und zur Ge-
sundung und zum Heile in ihre Berufene anerkennen — kénnen
wir folgerichtig und ehrlich die mystischen mit den sichtbaren
(kanonischen) Grenzen der Kirche und ihrer Hinheit nicht ohne
weiteres gleichsetzen. Das tut sogar die exklusive rémisch-katho-
lische Kirche nicht.

An diesem schwerwiegenden Problem arbeitet die orthodoxe
Theologie letzter Zeit im vollen Bewusstsein ihrer Aufgabe und
Verantwortung, und es ist auch anzunehmen, dass diese Arbeit
weiterhin auf dieselbe Weise bis zur vollen Klirung des Problems
fortgesetzt wird als heiliger Dienst an der wahrhaft einen Kirche
Christi.

Aber auch innerhalb der Orthodoxen Kirche ist die Frage der
Einheit — der voll zu erreichenden tatkraftigen Gemeinschaft —
unter den einzelnen orthodoxen autokephalen Kirchen ein noch
ziemlich offenes Problem. Ausgehend vom Wesen der Kirche, wer-
werfen wir den Papismus als nicht christlich, sowohl fir die ganze
(6kumenische) wie auch innerhalb der Orthodoxen Kirche, weshalb
wir auch den sogenannten Okumenischen Patriarchen von Konstan-
tinopel nur als primus inter pares ehren. Anderseits fithlen wir doch
die allgemeine Notwendigkeit eines interorthodoxen und pan-
orthodoxen synodalen Korpers, der aus gleichberechtigten Ver-
tretern aller autokephalen orthodoxen Kirchen besteht und welcher
zum Zwecke der Leitung der allgemeinen Angelegenheiten der
Orthodoxen Kirche mit entsprechenden Befugnissen bekleidet
werden sollte. Aus diesem Grunde haben wir die Initiative der
ruméinischen Kirche und die Wortfithrung der rumiinischen ortho
doxen Theologie begriisst, welche der Einfiihrung einer solchen
Einrichtung zur Erreichung der tatsichlichen und tatkriftigen
Einheit der Orthodoxen Kirche das Wort reden und sich fir sie
energisch einsetzen 19). So sehr dieser (Gedanke einleuchtet, werden
doch viele theoretische und praktische Schwierigkeiten zu tiber-
winden sein, und hier Beistand zu leisten, ist auch eine der ernsten
Aufgaben der Theologie.

Nicht weniger schwerwiegend ist das Problem der Katholizitit
der Kirche, das mit dem Problem der Einheit der Kirche in wesent-
licher Verbindung steht. Wir wollen hier die extensive (rdumlich-

Y¥) Vgl. Nichijor Crainic: «Unsere 6kumenische Heimat», Bucarest, 1941 ;

derselbe: « Spirituel ocumenie», in dem Sammelbande «Orthodoxia» (rumé-
nisch), S. 18 ff, '



zeitliche) Seite der Katholizitdt nicht beriihren, sondern bloss ihre
innere Seite, die Allgemeinschaftlichkeit der Kirche. «Katholischy
heisst ja nicht bloss und auch nicht in erster Linie «universelly,
- sondern bezeichnet das Gemeinsame, das, dem Ganzen eigen, auch
im kleinsten Teile vorhanden ist — die vollkommene Gemeinschaft
in der Wahrheit (sc.im Glauben) und in der Tat (sc. im Leben),
die briderliche Gemeinschaft in allem, die Allgemeinschaftlichkeit.
Die orthodoxen Slaven nennen diese Katholizitét «Ssobdérnostj»,
d. h. das, was alle versammelt (vereinigt) zu gegenseitigem Aufbau
in dem gemeinsamen Hause Christi; zu einem universalen Bau der
Christenheit. In dieser Katholizitét gibt es wohl andern vorgestellte
und voranstehende Diener Gottes (die Hierarchie), aber auch alle
ibrigen Glieder sind aktive Mitarbeiter, Bauleute, nach Beruf und
Verantwortung, jeder an seiner Stelle und mit seiner Gabe 20).
Diese urchristliche Konzeption der Katholizitét der Kirche spiegelt
sich auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens wieder: in den
Fragen des Glaubens, in den Fragen des Gottesdienstes, in den
Fragen der Verwaltung, in den Fragen des sittlichen Lebens der
Kirche. In allem lebt und wirkt die Kirche Christi als Ganzes.
Hier sind alle konstitutiven KElemente der Kirche (wenn auch ver-
schieden nach dem Mass der Gabe und des Dienstes). Hier gibt
und kann es nicht geben pars pro toto, sondern pars in toto. In
den Fragen des Glaubens (um nur das Wichtigste zu erwdhnen)
1st wohl die Hierarchie das «praecipuum membrum ecclesiaey,
nicht jedoch ausschliesslich und endgtiltig. Es gibt ja kein charisma
veritatis, sonst hétten wir nicht die Unfehlbarkeit des Papstes
im Prinzip zuriickgewiesen und wiren auch nicht Bischéfe und
Hunderte von Bischéfen als «Héresiarcheny und «Haretikery oft
in grossen Konzilien versammelt gewesen. Das Pleroma (die Fiille)
ist immer die Kirche. «Die Kirche ist die Sdule und der Pfeiler
der Wahrheit» (I. Tim. ITL. 15) 21). Und «der eigentliche Hiiter der
Frommigkeit ist der Leib der Kirche, d.h. das (Kirchen-)Volk
selbst» 22). Deswegen ist die hochste und letzte Autoritédt in allen

© 2y 1. Kor, XII.

21y Vgl. mein Buch: ¢Das orthodoxe Christentum des Ostens», S. 7911,
und mein Referat auf dem-panorthodoxen theologischen Kongress in Athen:
«Die prinzipiellen Schwierigkeiten der Abhaltung eines ékumenischen Kon-
zils» (in «Procés verbaux» usw., S. 271 ff., 279 ff. und die dort angegebene
Literatur).

22) Das Rundschreiben der 6stlichen Patriarchen von 1848 (Mansi
XL, P. 407).




— 78 —

Glaubensfragen die Keirche — die ganze Kirche und nicht ein Teil
von ihr. Wieviel mehr ist dann die aktive gemeinschaftliche Mit-
wirkung aller Glieder der Kirche an deren Verwaltung und an der
Erfilllung ihrer sittlichen Aufgaben notwendig? Dass diese Auf-
fassung von der Katholizitdt der Kirche eine altchristliche ist,
dafiir liefert die Kirchengeschichte der ersten Jahrhunderte reiche
Belege. Nachdem diese Auffassung spéiter, im Mittelalter, ver-
dunkelt worden ist, ersteht sie seit mehr als einem Jahrhundert
sowohl in der Theologie als auch in der Praxis der orthodoxen
Kirchen neu. Auch die gegenwirtige orthodoxe Theologie ist mit
der Erforschung des Problems intensiv beschéftigt, und wohl die
liberwiegende Mehrheit der neuesten russischen 23) und grie-
chischen 24) Theologen verteidigt diese Konzeption der Katholi-
zitdt der Kirche. Nichtsdestoweniger bleibt die Frage, was die
Kinzelheiten und ihre praktische Ausgestaltung betrifft, recht
schwierig. Hier geht die theologische Arbeit und die Auseinander-
setzung weiter. Doch darf das Problem keinesfalls nur deklara-
torisch-diktatorisch oder mit blossen Schlagworten behandelt
werden — wie z. B. erkldrt wird, dass eine solche Auffassung des
Problems eine «protestantische» (eine zum Individualismus und
zur Anarchie fithrende), eine «demokratische» (eine die Kirche ver-
weltlichende, laizisierende) und dgl. sei 2°). Das ist iiberhaupt keine
ernste, sachliche Behandlung des Problems als ein orthodox-kirch-
liches. «Protestantismus» (im Ostlich-geldufigen Sinn des Wortes)

23y Vgl. die Journale und Protokolle der Vorkonzilsversammiung (Tus-
sisch), Petersburg, 4 Bde., St. Petersburg, 1906—1909, besonders Band I.
Vel. ferner S. Bulgakoff, «L’Orthodoxie», P. 51 ff., 62 ff., 75 ff.; derselbe:
«Hierarchie und Gnadenmittel», in der russischen Zeitschrift «Putj», Paris,
1935, N. 45, 8. 23 {f.; G. Florowsky: «Theologische Fragmente», in der rus-
sischen Zeitschrift «Putj», N. 35, S.19; G. Schawelsky: «Orthodoxie, ro-
mischer Katholizismus und Protestantismus» in der bulgarischen Zeitschrift
«Volkswiéchter», 1942, N. 5—6; 4. W. Kartaschoff: «Auf dem Wege zum
6kumenischen Konzil» (russisch), Paris, 1932; derselbe in «Procés verbaux»
usw., S.185; N. Arseniew: «Die Kirche des Morgenlandes», Berlin, 1926,
S. 90; derselbe: «Allgemeines Priestertum» in «Eine heilige Kirche», 1935,
S. 334 ff.; N. Afanasieff: «Okumenische Konzile», in der russischen Zeitschrift
«Puty», 1930, N. 25.

) Vgl. E. Antoniadis, K. Dyovouniotis, D. Balanos, H. Alivisatos,
P. Bratsiotis (in « Procés verbaux» usw., S. 149 ff., 123, 134, und in «Die ortho-
doxe Kirche», Band X der «Ekklesia», S.78).

*%) Liviu Stan: «Die Laien in der Kirche» (ruménisch), Sibiu, 1939
(dessen beachtenswertes Werk ich hier mit Genugtuung hervorhebe), S. 3 ff.;
Metropolit Dr. Nicolae Balan: « Orthodoxia in mijloscul framantirilor de azi»
(ruménisch), Sibiu, 1933, S. 7 ff.



ist eher religitser Subjektivismus und Individualismus oder kann
dazu fithren:; die konziliaristische, gemeinschaftliche Katholizitit
aber ist das gerade Gegenteil. Es ist auch ein bedauerliches Miss-
verstindnis oder eine grobe Filschung, die «Ekklesio-Kratie» als
eine «Demo-Kratie» hinzustellen. Es entspricht tiberhaupt nicht
einem richtigen orthodox-kirchlichen Gefiihl, wenn man die rein
christlichen Begriffe der Katholizitit oder der Kirche mit weltlich-
politischen Begriffen wie «Demokratie» oder «Aristokratie» ver-
mischt, sonst konnte man mit viel mehr Recht die entgegengesetzte
Auffassung der Katholizitit (der Ssobérnostj) mit den Worten
«Hierarchischer Absolutismus» charakterisieren 2%), von dem weder
die Heilige Schrift noch die dltesten und neuesten Kirchengeschich-
ten etwas wissen. Gewiss ist die romisch-katholische Theologie eine
prinzipielle und scharfe Gegnerin der gezeichneten allgemeinschaft-
lichen Auffassung der Katholizitdt der Kirche. Dennoch aber
finden sich auch rémisch-katholische Theologen, welche diese Auf-
fassung sachlich und objektiv verstehen und auslegen, so z. B.
Reinhold von Walter 27). «Es ist (hier)», sagt er, «die Idee von der
,Vieleinheit‘, die als eine Zusammenfassung der Menschheit aus
innerer Verwandtschaft, nicht in mechanischer additiver Anein-
anderreihung zur Masse, empfunden wird. Das Wort , Ssobor®
heisst ,Versammlung‘, wird fiir ,Konzil® gebraucht; dement-
sprechend wiire ,Ssobérnostj¢ mit ,Symphonismus, aber auch
, Konziliarismus* zu iibersetzen. Es scheint aber das gute deutsche

26) So Metropolit von Sibiu Nicolar Balan (vgl. Liviw Stan, J.P. S.
«Mitropoli Nicolae al Ardealului si principul autonomiei Bisericii», Sibiu, 1940,
8. 26). In der gegenwirtigen ruménischen Theologie sind die Meinungen
geteilt: J. Mihalcescu (in der ruménischen Zeitschrift «Biceria orthodoxa
romana» Bucuresti, 1928, N. X, S. 936 ff., und in der Zeitschrift «Logos»,
Bukarest, 1928, N. 2, S. 246 ff.), Valer. Sesan (in «Curs de Drept Bisericesc
Universale», Cernauti, 1942, 8. 173), Julius Scriban (in «Procés verbaux»
usw., 8. 134) und andere verteidigen die ausschliessliche («aristokratische»
oder gar «oligarchische») Autoritét der Bischofe. Anders die transsylvanische
Richtung (von Metropolit Andrea Schaguna itber Metropolit Nicolai Balan,
vel. Liviu Stan : « Mireni in Biserica», Sibiu, 1939 ; derselbe: « Metropolit Nicolai
al Ardealului si Principul autonomiei Bisericii», Sibiu, 1940). Joan Gh. Savin
m dem Sammelband «Orthodoxia »(S. 32 ff.), missverstandenerweise, schreibt
zu Unrecht den russischen Vertretern der «Ssobdrnostj» (G. Florowsky)
die Meinung zu, sie seien fiir das Veto-Recht einer jeden Person in der
Kirche, und er selbst tritt fiir die «souverdne» Autoritit der Hierarchie
und zugleich fiir das Recht der ganzen Kirche («aller»), die Glaubensentschei-
dungen anzuerkennen (oder nicht), ein.

27y Reinhold von Walier in dem Sammelband «Der christliche Osteny,
S.117 £,



Wort , Gesammeltheit® oder , Versammlungssinn® am ehesten dem
nahezukommen, was gemeint wird, ndmlich: die charakterliche
Qualitdt, also die innere Veranlagung, der metaphysische Wille, zu
der héchsten Sammlung aller im Christmenschtum, in Christo selber,
zu gelangen, also katholisch zu sein. Demnach wire die Kirche eine
lebendige, in Liebe vollzogene Gemeinschaft, die aber... der
Geistesfreiheit nicht entrdt... Andere reden wieder von einem
tiefen Gemeinschaftsgetfiihl und der universellen Mitverantwortung
eines jeden an der Rettung aller. Ks ginge um die Zukunft der
Menschheit, weil nur im wuniversellen geistigen Organismus des
kollektiven Menschenlebens der Einzelne seine sittliche Befriedi-
gung und Rettung finden koénne. Ja, es wiire eine symphonische
Einheit aller individuellen Auffassungen, erreichbar nur in der
okumenischen Kirche.» So der romisch-katholische Theologe tiber
die Idee der «Ssobdérnostj».

Wenn wir das Problem wiederum mehr von der praktischen
Seite her betrachten, so kénnen wir noch (mit den Worten eines
gegenwirtig sehr angesehenen und erfahrenen Theologen und
Kirchenmannes) 2%) sagen: Dieser Sinn der Katholizitat, «dieses
Ssobor-System  verwirklicht das altkirchliche kanonische Ideal,
wonach sich in sdmtlichen Angelegenheiten der Kirche alle ihre
Elemente, Bischofe, Geistlichkeit und Volk, gesetzmissig betei-
ligen. Dieses System schiitzt vor der Lasterhaftigkeit der biiro-
kratischen Verfassung, vor den Fehlern und der Willkiir Einzelner;
es garantiert Unparteilichkeit, Vielseitigkeit, Uniibereiltheit, Regel-
miéissigkeit und, was hauptsidchlich und wesentlich ist, eine Priifung
der Angelegenheit mittels des allgemeinen Gewissens der ganzen Kirche.
Dieses System verwirklicht die weise Regel von Gamaliel (Act. V.
34—39), welche letzten Endes das menschliche Gericht durch das
Gottesgericht priift.»

Ich habe durch das oben Ausgefiihrte die grosse — ideale
und praktische — Wichtigkeit des Problems der Katholizitit der
Kirche bloss mehr angedeutet, um von hier aus auf ein anderes,
besonders fiir unser Zeitalter wichtiges Problem iiberzugehen und
auch hier nur mehr kurz anzudeuten, auf das Problem des Ver-
hiillnisses unserer Kirche zur Well.

) A. W. Kartaschoff in «Procds verbaux» usw., S. 185.



NI - | -

v

Denn erst unser wahres Gefihl fur die Kirche, unser klares
Bewusstsein von der Kirche, unsere innige Zugehorigkeit zur Kirche
und unser bekennendes Kinstehen fiir sie als eine briiderliche Ge-
meinschaft in Christo kann uns die rechte orthodoxe Einstellung
auch zur Welt und ihren Erscheinungen erméglichen.

Wohl haben wir, als orthodoxe Christen, den natiirlichen Ka-
tegorien unserer Existenz gegeniiber — wie Person, Ehe, Nation,
Staat, Staatengemeinschaft, soziales und wirtschaftliches Leben es
sind — einen allgemeinen Standpunkt. Zugleich ist es aber richtig,
dass in der Vergangenheit das Verhéltnis der Orthodoxen Kirche
zu diesen Kategorien in vieler Hinsicht zeitlich bedingt gewesen
ist und dass sie uns in diesem Zeitalter in einem neuen Geiste
und in neuen Formen in Erscheinung treten. Wenn wir vor kurzer
Zeit noch in einer individualistisch-liberalistischen und aufklire-
rischen Zeitepoche lebten, welche als sdkularistisch zur Kirche im
Widerspruch stand, so tritt heute das Kollektivistische, in Ver-
bindung mit dem Autoritiren und getragen von einer gefiihls-
missigen, beinahe «mystisch» anzusprechenden Ideologie, in den
Vordergrund, und auch die Triager dieser Ideologie treten hier und
dort, bewusst oder unbewusst, offen oder maskiert zur Kirche
Christi in heftigen Widerspruch, ja in Kampf und dies gerade
deswegen, weil die Kirche eine Allgemeinschaftlichkeit ist, getragen
von einer gottmenschlichen, iiberweltlich-absoluten und géttlichen
Lebenswahrheit, weil sie eine 6kumenische und freistehende insti-
tutionelle Kollektivitit ist. Oftmals bekommt man den Eindruck,
als ob hier nicht nur zwei Gemeinschaften, sondern zwei mystische
Lebensrichtungen nebeneinander, vielleicht teilweise auch gegen-
einander, stehen. Gibt es hier eine Linie, und wenn ja, wo gibt es
sie, auf der nicht Widerspruch und Kampf, sondern Ausgleich und
Zusammenarbeit zu finden sind ? Konkret gesehen stellen sich hier
der Theologie und der Kirche die folgenden Probleme:

Wie steht es mit der menschlichen Person, dieser edlen Gottes-
schopfung nach des Allerhéchsten Ebenbilde? Worin findet sie
Sinn, Rettung und Gedeihen ? Auf welcher Linie liegt die Einheit
von Mensch, Welt und Gott ? Erscheint der Mensch in der Gegen-
wart nicht als etwas viel Ritselhafteres wie sonst ? Was sagen unsere
Theologie und Kirche dem Christenmenschen iiber diese Fragen
angesichts seiner jetzigen Lage? Wie steht es iiberhaupt mit
unserer orthodoxen Anthropologie ?

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1947. 6



— 89

Die Autoritdit in der Erorterung des Hheproblems und die
Leitung des ehelichen Lebens ist in dieser sikularistischen Zeit-
periode fast gidnzlich aus der Hand der Kirche geglitten. So steht
die Ehe nahezu vor ihrer volligen Zerrittung. Man will sie jetat
auf «biologischer» Grundlage «aufbauen»! Was sagt unsere Theo-
logie dazu und was tut die Kirche ?

Unsere Orthodoxe Kirche bejaht die Nation. Noch mehr: die
christlichen Volker des orthodoxen Ostens sind eine geistige
Schopfung der Orthodoxen Kirche, und diese Kirche ist ihre schiit-
zende Mutter und ihr Gewissen gewesen. Ist unsere Kirche fiir ihre
Nationen noch immer das gleiche geblieben? Und bleiben die
Nationen weiterhin ihre treuen geistigen Kinder? Ist die Nation
denn heute nicht oft bedroht, einerseits von einem heidnischen,
naturalistischen Nationalismus und anderseits von einem inter-
nationalen Egalismus ? Wird der iibersteigerte Nationalismus nicht
zu einer neuen «Religiony, zum KErsatz der Religion und der Kirche ?
Bleiben Theologie und Kirche werktitig und erfolgreich auf ihrem
Posten, um diese beiden der Nation drohenden Gefahren abzu-
wehren ? Bleiben sie geistige Fiihrer des Volkes, evangelische Briicke
fiir die Eintracht und das Zusammenwirken der Nationen ? Und
inwiefern ist es wahr, dass die orthodoxen Volker voneinander so
abgeschlossen sind und die orthodoxen Kirchen sich auch deshalb
nicht zu einer tatsdchlichen und tatkraftigen Kinheit zusammen-
schliessen konnen, weil sie, statt zu fihren, gefithrt werden ?

Auch die Staaten der orthodoxen Lénder sind zum grossen
Teile geistige Schopfungen der Orthodoxen Kirche, und deshalb ist
diese Kirche ihre beste moralische Stiitze gewesen. Wie steht es
aber mit den modernen Konzeptionen und Tendenzen des Staates ?
Die Orthodoxe Kirche hat in ihrer Vergangenheit lange und heftig
genug unter dem Zasaropapismus gelitten. Sind in unserer Zeit-
periode die zdsaropapistischen oder landesherrlichen Tendenzen
wirklich aus Theologie und Kirche verschwunden ? Oder ist es am
Ende wahr, dass «zédsaristischer Absolutismus» und hierarchischer
Absolutismus» Hand in Hand gehen %) ?

29) Vgl. meine Abhandlung: «Nation, Staat, Welt und Kirche im ortho-
doxen Osten» (deutsch), Sofia 1937, Universitdtsverlag, und: « Volkerrecht,
Moral und Christentum» (deutsch), ebenda, 1941; A. Kartaschoff: « Kirche
und Nationalitdt» (in der russischen Zeitschrift «Putj», Paris, 1934, N. 44):
K. Motschulsky : «Rassismus und abendlédndisches Christentum» (ebenda, 1934,
N. 43); H. Alivisatos in «Procés verbaux», S. 370 ff.; P. Braisiotis: « Nation,
Staat und Kirche», 1. K.Z., 1936, S.65ff.; D. Balanos: éxxlncia xal &dvos,
Athen, 1938; K. Dyovouniotis in «Procés verbaux», S.124ff.; Val. Sesan in



Schon alle diese und erst recht die mit ihnen verbundenen
Fragen weisen uns darauf hin, dass die Kirche, dass die orthodoxen
Kirchen — die sich im edelsten christlichen Sinne des Wortes
Volks-Kirchen nennen —- wirklich und voll zum Volke zuriickkehren
und in das glaubige Kirchenvolk eingehen miissen, indem sie es
so tief in sich aufnehmen und an ihr Herz binden, dass alle in der
kirchlichen Gemeinschaft Stehenden die Aufgaben der Kirche als
ihre eigenen Lebensaufgaben empfinden, dass sie in der Kirche
mittatig sind und fiir die Existenz, fiir die Behauptung und das
Wachstum der Kirche die Verantwortung fiihlen und mittragen.

Das wird noch einleuchtender, wenn wir an die unaufschieb-
baren Aufgaben und Pflichten der inneren und dusseren Mission
unserer Kirche denken. Die geistige Aufklirung und Erziehung des
Volkes, der Jugend, der Arbeiter; die moralische Gesundung und
Entwicklung oben und unten; die gegenseitige briiderliche Hilfe in
den sozialen Noten und Bediirfnissen unserer Mitgenossen, kann
das alles erreicht werden ohne die verantwortungsbewusste Mit-
arbeit aller Glieder der Kirche als innig verbundener Glaubens-
und Liebesgemeinschaft ¢ Erst so und erst dann wird unsere Kirche
die Kraft besitzen, auch ihre hohe dussere Mission innerhalb der
iibrigen christlichen Welt, in der 6kumenischen Bewegung und inner-
halb der Menschheit iiberhaupt wiirdig erfiillen zu koénnen.

Die ganze — christliche und nichtchristliche — Welt kommt
nach den grossen Erschiitterungen unserer Tage in ein ganz neues
Zeitalter epochaler Entscheidungen und radikaler Lebensgestaltung.
In der Mitte der Weltgeschichte steht unser Erloser Jesus Christus,
die Sonne der Welt, und durch seine heilige Kirche wird ER die
Schicksale der Welt bestimmen.

Ist unsere Orthodoxe Kirche voll geriistet, um ihre gottliche
Aufgabe als Braut Christi zu erfiillen ?

Unserer Heiligen Kirche treu und unermiidlich wegbereitend
zu dienen in der Erfiillung ihrer géttlichen Mission — das ist die hohe
Bestimmung und die edle Aufgabe unserer orthodoxen Theologie.

Sofia, Stephan Zankow

¢Procés verbaux», S.317f., und in «Curs de Drept Bisericesc Universal»,
8. 251 ff., und die dort angegebene Literatur; Jakob Lazar in dem Sammel-
bande «Orthodoxia», S. 96 ff.; Liviu Stan: «Rasa si religiune» (ruménisch),
Sibiu, 1942 ; derselbe: «Mitropolit Nicolae al Ardealului si principul Auto-
nomuei Bisericii» (ruménisch); Nichifor Crainic: « Unsere Skumenische Hei-
maty, 8. 2] ff.




	Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen Theologie und Kirche

