
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 2

Artikel: Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen Theologie und Kirche

Autor: Zankow, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


63

Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen
Theologie und Kirche

Unsere Orthodoxe Kirche war jahrhundertelang fast gänzlich
von der übrigen christlichen Welt isoliert, und innerhalb des orthodoxen

Ostens wiederum lebten viele Gebiete so für sich selbst und
ohne Zusammenhalt mit den übrigen, dass sowohl die Orthodoxe
Kirche als Ganzes wie auch viele ihrer Teile gleichsam in Vergessenheit

lebten und der übrigen christlichen Welt fast gänzlich
unbekannt waren. Diesem Umstände (daneben freilich auch den
konfessionellen Vorurteilen, der Engherzigkeit und der Anmassung)
sind die falschen Vorstellungen und abfälligen Urteile über die
Orthodoxe Kirche zu einem grossen Teile zuzuschreiben 1). In
neuester Zeit jedoch, d. h. seit der Befreiung der orthodoxen Völker
von schwerer Fremdherrschaft und seit der Entstehung und inneren
Entwicklung der einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen, seit
der geistigen Ausweitung und Fühlungnahme innerhalb der ganzen
Christenheit und ganz besonders seit der beginnenden Renaissance
der Orthodoxen Kirche, seit der Entstehung der ökumenischen
Bewegung und der Beteiligung der orthodoxen Kirchen und ihrer
Theologen an derselben fällt ein wesentlich intensiveres Interesse
der ganzen nichtorthodoxen Christenheit der Orthodoxen Kirche
gegenüber ins Auge. Dafür spricht deutlich das Erscheinen einer
ansehnlichen Reihe von Werken nichtorthodoxer (römisch-katholischer

und protestantischer) Gelehrter und Theologen, die dem
Wesen, dem Leben, der Lage und den Aufgaben der Orthodoxen
Kirche gewidmet sind 2). Ein bedeutender Teil dieser neuesten
Literatur ist, im grossen und ganzen gesehen, von einem neuen
Geiste der Wertschätzung, der tiefen Verehrung und warmen
Sympathie für die Orthodoxe Kirche getragen. Ja, es drängt sich uns

1) Vgl. mein Buch: «Das orthodoxe Christentum des Ostens», Berlin
1928, Furche-Verlag, S. 15 ff. ; Theodor Popescu, in dem Sammelbande
«Orthodoxia», Bucuresti, 1942 (rumänisch), S. 128 ff. ; der Sammelband X
der von Siegmund-Schultze herausgegebenen Reihe «Ekklesia»: «Die Orthodoxe

Kirche auf dem Balkan und in Vorderasien», Leipzig, Verlag L. Klotz,
1939, S. 6 ff.

2) Vgl. mein Buch: «Das orthodoxe Christentum des Ostens», bulgar.
Ausg., Sofia, Universitätsverlag, 1942, S. 123 ff. ; auch Friedrich Heiler,
«Urkirche und Ostkirche», München, Verlag Ernst Reinhardt, 1937, und
die dort angegebene nichtorthodoxe Literatur über dio orthodoxe Kirche.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1947. 5



— 66 —

heute manchmal geradezu der Eindruck auf, dass die nichtorthodoxen

Theologen viel mehr als wir orthodoxe Gelehrte an der
Erforschung vieler Seiten der Orthodoxen Kirche arbeiten, und
die Stimmen der Hochschätzung der Orthodoxen Kirche gegenüber

von seiten jener anderen Theologen schlagen oft Töne an,
die unsere Bescheidenheit und Demut in Verlegenheit bringen,
so z. B. (um von den vielen nur deren zwei als Illustration dieser
neuen Einstellung anzuführen) : In dem bemerkenswerten Sammelbande

bedeutender römisch-katholischer Theologen «Der christliche
Osten (Geist und Gestalt)», erschienen 1937, schreibt der
Benediktiner E. Heufelder: «... Wir erkennen in der Liebe, welchen
Sinn und wrelche Bedeutung die Verschiedenheit in der Ausgestaltung

und Verwirklichung des christlichen Lebensideals in der Ost-
und Westkirche hat. Wir erkennen, wie das, was jede der beiden
Kirchen in sich Eigenes hat, eine Offenbarung des Geistes Christi
ist, weil der ganze Reichtum dieses Geistes sich erst in der
gegenseitigen Ergänzung und Zusammenarbeit entfaltet. Der kraftvolle

apostolische Drang, die lebendige Aktivität der Westkirche
bedarf des Ausgleiches durch den Geist der Ruhe in Gott, der
Beschauung, der johanneischen Tiefe und Innerlichkeit der
Ostkirche» 3).

Und der weitbekannte protestantische Theologe Friedrich
Heiler beginnt die Darstellung über die Ostkirche in seinem
bedeutenden Werk «Urkirche und Ostkirche» 4) mit den Worten:
«Ex oriente lux! Im Osten ward Jesus geboren. Im Osten
verkündeten nach der Überlieferung die meisten Apostel das Evangelium

; im Osten ist die Liturgie der katholischen Kirche entstanden ;

im Osten haben die ökumenischen ' Konzile ihre dogmatischen
Entscheidungen gefällt; im Osten hat das christliche Mönchtum
seine erste Entfaltung gefunden ; im Osten ist die christliche Mystik
emporgeblüht.» Und Heiler endigt sein Werk mit den Worten:
«Alle Anzeichen weisen darauf hin, dass eine evangelisch-katholische

Restauration grossen Stils in der Ostkirche bereits im Gange
ist... Und gerade heute enthüllt sich die Ostkirche der
abendländischen Christenheit immer strahlender in ihrem Reichtum,
ihrer Tiefe, Heiligkeit und Schönheit... 0 benedetta chiesa
orientale! 5)»

3) «Der christliche Osten», Regensburg, Verlag Pustet, 1939, S. 387 f.
4) S. 125.
6) S. 566 f.



— 67 —

Der gleiche oder zumindest ein ähnlicher Geist der orthodoxen
Kirche gegenüber kommt auch innerhalb der ökumenischen Bewegung

zum Ausdruck. Es wäre im Grunde eine Fehlmeinung, zu
denken, dass das Festhalten dieser Bewegung an der Beteiligung
der Orthodoxen Kirche propagandistischen oder ähnlichen Motiven
entspränge. Die tiefen inneren Nöte der Christenheit zur Zeit der
Entstehung und Entfaltung der ökumenischen Bewegung und die
zentralen Anliegen derselben zeigen deutlich, dass die Begegnung
der Orthodoxen Kirche mit der übrigen, nicht römisch-katholischen
Christenheit und die Wirksamkeit der Orthodoxen Kirche innerhalb
dieser Bewegung eine existentielle Bedeutung für die ganze Christenheit

in sich tragen. Das ideelle ewige Gut der Orthodoxen Kirche
liegt gerade im Erbgut der Urkirche, der ungeteilten Christenheit,
das von ihr unverfälscht bewahrt worden ist und welches in der
göttlichen Stiftung, in dem gottmenschlichen Wesen und dem
christozentrischen Charakter der Kirche besteht. Die Kirche, diese

Kirche ist das Zentrum des ganzen wahren christlichen Lebens.
Wie heute fast allgemein eingesehen und anerkannt wird, ging ein

grosser, ja der grösste (nämlich der abendländische) Teil der
Christenheit auf manchen Wegen von diesem Zentrum ab, indem
auf der einen Seite der römisch-katholische Teil die Christozentri-
zität, die geistige Tiefe und den Charakter der Überweltlichkeit
der Kirche durch Papsttum und äusserlich-juristische Überspitzung
verdunkelte und indem auf der andern Seite der protestantische
Teil die sakramental-institutionelle und die mystische Wesensseite
der Kirche so weit verdrängte, dass in der Allgemeinheit von
Kirche und Kirchentum nur mehr ein Schatten zurückblieb.

Nun darf aber offensichtlich darin eine Einwirkung des Geistes
Gottes erblickt werden, dass in den letzten Jahrzehnten in der
römisch-katholischen Welt «das Johanneische» (das Christozentrische,

das Geistige und Liebespendende) der Orthodoxen Kirche
sehnsüchtig erstrebt wird, und dass in der protestantischen Welt
«die Kirche entdeckt» und nach altchristlichem Kirchentum gestrebt
wird 6) —¦ eine Kirche und ein Kirchentum, welche gerade die
Orthodoxe Kirche als treue Fortsetzung der alten ungeteilten
Christenheit darstellt.

Damit sind Lage, Probleme und Aufgaben der Orthodoxen
Kirche und ihrer Theologie in Gegenwart und Zukunft sowohl in

6) Vgl. den Sammelband «Credo Ecclesiam», herausgegeben von Hans
Ehrenberg, Gütersloh, Verlag C. Bertelsmann, 1930.



— 68 —

ihrem Verhältnis zur nichtorthodoxen christlichen Welt als auch
in ihrem eigenen Bereich gezeichnet. Die Ecclesia — die eine

heilige, katholische und apostolische Kirche — war, ist und bleibt
das Herz des wahren christlichen Lebens.

Ohne die Kirche — kein göttliches Haupt der Christenheit.
Ohne die Kirche — keine Heilige Schrift.
Ohne die Kirche — keine Heilige Tradition.
Ohne die Kirche — keine Gnadenmittel.
Ohne die Kirche — kein wahrer christlicher Glaube, keine

Gemeinschaft und Liebe, keine Hoffnung
und Zuversicht auf Heil, keine
vollwertige Persönlichkeit, keine Freiheit.

In diesem organischen Zusammenhang ersteht auch die Ver-

antwortung der Orthodoxen Kirche und Theologie in ihrer ganzen
Grösse, die sie sowohl ihren eigenen geistig aufgewachten Völkern
als auch der gesamten Christenheit gegenüber hat. Ein altkatholischer

Theologe der Schweiz — Prof. Urs Küry — schrieb unlängst
über unsere Orthodoxe Kirche und sagte: «Heute wissen wir aber,
durch den in neuerer Zeit einsetzenden Verkehr zwischen östlichem
und westlichem Christentum eines Besseren belehrt, dass die

morgenländisch-orthodoxe Kirche christliches Leben von urtümlicher

Gewalt, grosser Intensität und Reinheit in sich birgt und
durch die Jahrhunderte hindurch urkirchliches Erbgut sich
erhalten hat, das dem abendländischen Christentum weithin verloren

gegangen ist. wir wollen darum. unser Augenmerk darauf
richten, in welcher Weise unser abendländischer Katholizismus.
vom orthodoxen Kirchentum befruchtet werden kann ").»

II
So kommt es nun, dass an der Orthodoxen Kirche gerade das,

was in der übrigen christlichen Welt früher als verurteilungswürdig
hingestellt worden war — nämlich das treue Festhalten am Erbgut
der alten ungeteilten Christenheit, d. h. an der Tradition dieser

') Vgl. I. K. Z. 1930, S. 167 ff. Der bekannte altkatholische Bischof
der Schweiz, Eduard Herzog, schrieb in derselben Zeitschrift (1922 1, S. 42):
«Ein Jahrtausend lang war es (das orthodoxe Christentum), weil es streng
am Glaubensbekenntnis der ungeteilten Kirche und an der apostolischen
Kirchenverfassung festhielt, in den Augen der obersten. Würdenträger der
abendländischen Kirche ein arjpsïov àvxù.syópsvov ; möge es nun, da die
Geschichte der Menschheit eine neue Wendung genojnmen hat, für die ganze
christliche Kirche ein Zeichen der Einigung und des Friedens werden.»



— 69 —

Kirche, die in der unveränderten Weitergabe des Glaubens und
des Lebens der Kirche besteht —, heute als das in ihr und für die

ganze Christenheit weitaus Wertvollste angesehen wird. Mit dieser
Feststellung ist das erste grosse Problem und die erste Aufgabe
der orthodoxen Theologie und Kirche umrissen.

Es ist wahr: wir sind eine Traditionskirche par excellence.
Zwar gibt es keine Kirche ohne Tradition, und es könnte sie auch
nicht geben. Der Unterschied zu anderen Kirchen besteht hier
aber darin, dass wir an unsere Kirche als Trägerin der wahren,
altkirchlichen, wahrhaft katholischen Tradition glauben. Wir lehnen
jede Tradition ab, welche dieser orthodoxen Überlieferung
widerspricht und sie entweder um gewisse Zusätze vermehrte und
veränderte (wie in der römischen Kirche) oder sie mehr oder weniger
verkürzte (wie in den protestantischen Kirchen). Wir leiten sogar
die Heilige Schrift des Neuen Bundes von dieser urkirchlichen
heiligen Tradition ab und legen die Heilige Schrift authentisch,
d.h. dieser Tradition gemäss, aus. Es stellt sich hier jedoch die grosse
Frage : Welches ist diese Tradition % Wo finden wir sie Welches
sind die unleugbaren Merkmale derselben Es ist gewiss ohne
weiteres klar, dass nicht alles, was bei uns gewöhnlich «Heilige
Tradition» heisst, einfach jene urchristliche, heilige, göttliche
Tradition wfäre, von welcher wir hier reden. Nicht einmal alles, was
von den Aposteln stammt, ist dieser Tradition gleichzusetzen,
weil ja die Apostel selbst das göttliche Wort (aufbewahrt als
Tradition) von ihrem menschlichen Worte (als Rat oder Meinung) klar
unterschieden haben 8).

Aus diesem Grunde haben wir auseinanderzuhalten:

1. die göttliche, 2. die apostolische (und nachapostolische,
urchristliche), 3. die spätere, gewöhnlich-kirchliche Tradition.

Die erste (als Wort oder Offenbarung Gottes) ist der Heiligen
Schrift gleichzusetzen; die zweite ist als höchst ehrwürdig und im
allgemeinen richtunggebend, doch nicht als absolut zu beurteilen 9)

und die dritte nur als bedingt und veränderlich zu betrachten.
Im Lichte dieser Unterscheidung ist das Problem des Verhältnisses
zwischen Heiliger Schrift und Heiliger Tradition und der Rang-
stellung beider zu lösen, wie auch die synthetische und vermittelnde

8) Vgl. z. B. I. Kor. VII, 10. 12. 25.
9) Vgl. z. B. I. Tim. III, 2 mit can. 12 des Trullanischen Konzils.



— 70 —

Stellung der Orthodoxen Kirche zwischen den beiden Extremen
(der römisch-katholischen und der protestantischen Kirchen) in
Tbezug auf das Problem der Heiligen Tradition zu suchen 10).

Neben dieser mehr formellen Seite des Problems besteht als eine
schwere weitere, noch offene Aufgabe der orthodoxen Theologie
die Abklärung der Frage nach der Authentizität, nach den authentischen

Merkmalen der Heiligen Tradition. Wohl haben wir uns
hier, wie fast einstimmig angenommen wird, an die Norm des

Hl. Vincentius von Lerinum: id teneamus, quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est, zu halten, also nur an
das als göttliche (und auch als apostolische) Tradition zu glauben,
was überall, immer und von allen (in der christlichen Kirche)
geglaubt wurde. Weiterhin haben wir sicher als solche Tradition
das anzunehmen und zu glauben, was auf den ökumenischen
Konzilien in dogmatischer Hinsicht entschieden wurde, und
besonders das, was in bezug auf die Heilige Dreieinigkeit und die

Christologie in Kürze im Nizäno-konstantinopolitanischen Symbol
niedergelegt worden ist. Diese Grundlage ermöglicht zwar eine
weite Freiheit der theologischen Forschung, aber zugleich tauchen
an diesem Punkt für die orthodoxe Theologie auch neue schwere

Aufgaben der Klärung auf: Wie sind in der Frage der Tradition
die Lehren der alten Kirchenväter, besonders wenn sie nicht
miteinander übereinstimmen, dogmatisch zu beurteilen und zu
verwerten Welchen dogmatischen Wert haben ferner die sogenannten
«Symbolischen Bücher» des XVII. Jahrhunderts in der orthodoxen
Kirche, über welche in der letzten Zeit unter den orthodoxen*
Theologen selbst eine lebhafte Kontroverse in Gang gekommen
ist und denen fast alle orthodoxen, insbesondere griechische und
russische Theologen den sogenannten symbolischen Charakter
absprechen 11) Im Laufe der letzten Jahrhunderte sind in die orthodoxe

Welt und Theologie viele nichtorthodoxe (römisch-katholische

und protestantische) Glaubensformeln und -anschauungen
eingedrungen und stellen damit der orthodoxen Theologie die
überaus wichtige Aufgabe ihrer genauen «Erforschung und der

10) « Siehe Procès verbaux du premier congrès de Théologie orthodox;©
à Athènes», 1936, publiés par prof. Hamilcar S. Alivisatos, Athènes, 1939,
die Ausführungen von E. Antoniadis, S. 144 ff., und D. Balanos (und
Damalas), S. 235 ff.

lx) Vgl. über diese Kontroverse mein Buch: «Das orthodoxe Christentum
des Ostens», besonders die bulgarische Ausgabe, S. 127 ff., 140 ff.



— 71 —

Reinigung der orthodoxen Theologie von fremden und schädlichen
Einflüssen 12). Die Orthodoxen werden manchmal als stockkonservativ,

naiv, erstarrt und versteinert bezeichnet, was freilich völlig
falsch und ungerecht bleibt, solange ein solches Urteil das
Festhalten an dem Erbgut der alten, ungeteilten Christenheit im Auge
hat. Nun ist es aber andererseits auch eine Pflicht der Orthodoxen
Kirche und eine ernste Aufgabe der orthodoxen Theologie, in
Hinsicht auf die gewöhnliche Tradition mit analytisch-bereini-
gender Arbeit einzusetzen. Diese Tradition «ist immer kompliziert
imd dadurch getrübt, dass in ihr auf allgemein menschliche Weise
Wahrheit und Lüge ebenso verwoben sind, wie es die Sünde mit
der menschlichen Gerechtigkeit ist, obwohl es sich nicht nur um
rein menschliche, sondern um kirchliche Überlieferung handelt.
Die Aufgabe der Theologie ist es nun, die reine Grundlage der
Tradition aufzudecken und von dem Schutt zu befreien, der sich über
ihr im Laufe der Geschichte parallel mit dem religiösen Gewinn
angehäuft hat.

Wie dies Durch welche Methoden — Im Einklang mit dem
Worte Gottes und mit dem inneren Geist und der Struktur der
Orthodoxie. Und unzweifelhaft ist auch dies, dass eines der Mittel
für die Bereinigung der Überlieferung die wissenschaftliche —
philosophische und historische — Kritik ist 13)». Somit stellt sich
hier der Theologie die Aufgabe, in der kirchlichen Tradition das
Göttliche vom Menschlichen, das Wesentliche vom Unwesentlichen,
den Kern von der Schale in der christlichen Religion in
Unterscheidung zu bringen 14). Diese Arbeit wird der Kraft der kirchlichen

Tradition einen neuen Flug verleihen. Die Tradition kommt
aus dem schöpferischen Leben der Kirche, sie ist selbst eine
lebendige Kraft, die der Kirche vom Heiligen Geiste gegeben wird,
sie ist nicht nur etwas Ruhendes, sondern ebensosehr etwas
Dynamisches, Durchdringendes, Umgestaltendes, eine Fülle lebendiger
kirchlicher Erfahrung, angemessen den Bedürfnissen und dem

1ä) Vgl. in « Procès verbaux » etc. die Referate des Erzbischofs von Athen,
Chrysostom (Papadopulos), «Die äusseren Einflüsse auf die orthodoxe Theologie

im XVI. und XVII. Jahrhundert». S. 193—209; des Prof. K. Dyovo-
uniotis «Die äusseren Einflüsse auf die orthodoxe Theologie, besonders seit
der Eroberung Konstantmopeis» (S. 209—212); des Prof. G. Florowsky,
«Westliche Einflüsse in der russischen Theologie» (S. 212—231).

13) Q.Fedotow: «Orthodoxie und historische Kritik» in der russischen
Zeitschrift «Putj» (Der Weg), Paris 1932, Nr. 33, S. 3 ff.

14) D. Balanos, In «procès verbaux», S. 237.



— 72 —

Wachstum der Christen in der Kirche 15). Da die Tradition der
Kirche zugleich noch in den Werken der Heiligen Väter, in dem
Gottesdienste, in der Ikonographie und in dem religiösen Bewusstsein

und der Frömmigkeit des gläubigen Volkes erhalten ist und
weiterlebt, so ist das Problem und die Aufgabe der orthodoxen
Theologie und Kirche auch von dieser Seite gesehen von ebenso

grosser Bedeutung.

Unsere Kirche ist eine Kirche der Väter, der apostolischen und
nachapostolischen berühmten ökumenischen Väter. Ihre Schriften,
ihr Leben und ihre Persönlichkeit bleiben für alle Zeiten Leuchttürme

des grossen christlichen Gedankens und der tiefen Frömmigkeit.

Sie zu erforschen und ihren Geist in der Kirche lebendig zu
erhalten, das ist eine weitere, überaus vornehme Aufgabe von Kirche
und Theologie. Sie ist um so dringlicher, als dieser Geist unter dem

heutigen gläubigen Volke nicht voll lebendig ist und unsere pa-
tristisch-theologische Arbeit hierin noch viel zu wünschen übrig
lässt. Aus diesem Grunde ist der in der neuesten orthodoxen Theologie

allgemein und mit Freude aufgenommene Ruf zu begrüssen :

Zurück zu den Vätern!
Unsere Orthodoxe Kirche weist ihre Tiefe, Innerlichkeit,

Schönheit und ihren geistigen Reichtum aufs eindringlichste in
ihrem wunderbaren Gottesdienste auf, in welchem die orthodoxe
Glaubenslehre in feinsinniger Weise in Symbole, Allegorien und
in poetische Sprache eingekleidet erscheint, worin, wie im
Gottmensehen, Himmel und Erde zusammentreffen und die Frömmigkeit

des orthodoxen Christen seinen wärmsten Ausdruck findet.
Es kann nicht deutlich genug angemerkt werden, dass in der letzten
Zeit das Augenmerk vieler abendländischer Christen und Theologen

mit voller Sympathie und Bewunderung auf unsern Ritus
gerichtet ist.

Und ebenso ist auch das orthodoxe Frömmigkeitsleben in seinem

transzendent-eschatologischen, asketischen, Liebe und Demut
betonenden Grundzuge eine tiefe Quelle unserer lebendigen Tradition,

l3) Sergij Bulgakoff, «L'Orthodoxie», Paris 1932, S. 12 ff. will annehmen,
dass die Tradition lebendig ist auch in dem Sinne, dass der Heilige Geist
sie ununterbrochen (in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft) der Kirche
als «neue Offenbarung» gebe und sie in organischer Verbindung mit dem
lebendigen Verhältnisse der Kirche zur Welt, als Entwicklung des Lebens,
des Menschen, nach dem Bilde Christi, stehe. Dann wäre es allerdings noch
schwieriger, die authentischen Merkmale einer solchen fliessenden Heiligen
Tradition festzustellen.



— 73 —

die von der Theologie noch viel mehr Erforschung und von der
Kirche noch ernstere Pflege erfordert.

Freilich ist «Lehre der Väter» noch lange nicht gleichbedeutend
mit der göttlichen Tradition, nur schon aus dem Grunde, weil
auch die Kirchenväter nicht stets der gleichen Ansicht sind.

Und auch die liturgischen Texte können dogmatisch nicht so
wie die Heilige Schrift verwertet werden, da in ihnen die Gedanken
in weitgehendstem Masse in Symbole, Allegorien und in poetische
Form gekleidet sind.

Aber gerade deswegen ist hier die Aufgabe der Theologie im
wesentlichen konstruktiv, indem sie darin besteht, aus dem Ganzen
den wahren und allgemeinen Geist der orthodoxen lebendigen Wahrheit

als Mass und Richtschnur des kirchlichen Bewusstseins und
als erquickenden Strom des christlichen Lebens herauszuarbeiten
und in den Vordergrund zu stellen. So werden wir, «wie die Alten»,
lebendige Träger der wesentlichen Inhalte der apostolischen
Glaubensüberlieferung, die sich ewig erneuert, indem sie sich im
katholischen Bewusstsein aller Zeiten, der kirchlichen Geschichte
entsprechend, widerspiegelt und, den Rassen-, Sprach-und
Kulturverschiedenheiten folgend, sich je verschieden gestaltet. Das Verbot,
den Inhalt des Christentums in die Sprache eines neuen Gedankens
zu übersetzen und ihn in den Formen der uns eigenen neuesten
Problematik zum Ausdruck zu bringen, wäre eine gewisse mono-
physitische Vergöttlichung des menschlichen Elementes, eine

Verabsolutierung des von antiker Weisheit beeinflussten
kirchenväterlichen Verständnisses. Zum grossen Glücke ist dem nicht so.
Gerade weil wir das Recht der freien Entfaltung des Glaubens-
pfandes mit Hilfe der neuesten philosophischen Technik haben,
ist die kirchenväterliche Erbschaft für uns keine Fussfessel, sondern
sie gibt befreiende Flügel, die den schwachen Menschenverstand
über die Abgründe der religiösen Antinomien hinwegtragen. Es
sind leitende Sterne, welche die unfehlbare Richtung zur Ermittelung

der von Gott geoffenbarten Wahrheit zeigen 16).

Sollten bei dieser analytischen und konstruktiven theologischen
Arbeit scharfe Verschiedenheiten sich ergeben, so steht doch über
dem ganzen die Kirche, der die Heilige Tradition von Anfang an
anvertraut wurde und in der jede andere Tradition entstanden
ist, von der sie aber auch genährt und gemeistert wird. Denn «Die
Kirche ist die Säule und der Pfeiler der Wahrheit» (I. Tim. II. 15).

s) A. Kartaschoff in «Procès verbaux», S. 183.



— 74 —

III
Unsere ganze bisherige Betrachtung ging vom Begriffe der

Kirche aus und führt uns wiederum zum Problem der Kirche hin.
Dazu ist ja unser Jahrhundert eigentlich das neue Jahrhundert
der Kirche. Im Problem der Kirche zentralisierten sich wie in
einem Fokus alle übrigen Probleme christlicher Existenz und
Behauptung. Das kann man wohl im Blick auf alle christlichen
Kirchen sagen; besonders aber gilt es für die protestantischen
Kirchen und für die säkularisierte Welt, wo «die Kirche durch
ihre eigenen Zerstörer neu entdeckt wurde und, hineingerissen in
das Weltalter der Säkularisierung, nimmt auch die (protestantische)
Kirche selbst an der eigenen Entdeckung teil, und so treffen sich
die beiden grossen Gegner — Kirche und Welt — in ein und
derselben Fragestellung: der Kirchenfrage 17)».

Der urchristliche Ursprung und Charakter der orthodoxen
Kirche steht übrigens ausserhalb jedes Zweifels und Streites. Deshalb

glauben und behaupten wir Orthodoxe, dass Kirche Christi
und Orthodoxe Kirche identisch sind.

Unsere Kirche steht mit dem Grunde ihres Wesens dort, wo
sie von alters her gestanden ist, und nur die übrigen Teile der
Christenheit haben sich von ihr entfernt — die einen nach rechts
(die römisch-katholische Kirche) — und die anderen nach links
(die Kirchen der Reformation), so dass auch heute die Orthodoxe
Kirche das altchristliche Zentrum zwischen ihnen bleibt.

Bei dieser Lage der Orthodoxen Kirche in unserem
«Jahrhundert der Kirche», angesichts dieses Aufwachens des Bewusstseins

und der Empfindung der Not der Kirche und dieser Sehnsucht
nach der Kirche, nach der wahren — einen, heiligen, katholischen
und apostolischen — Kirche Christi, drängen sich von selbst die
Probleme auf: welches ist die Aufgabe und Verantwortung der
Orthodoxen Kirche und Theologie gegenüber

— unserem gegenwärtigen ekklesiastischen Zeitalter als Zeitalter
der Entstehung oder Neu-Erweckung einer neuzeitlichen
«Ökumene»?

— unserem eigenen — orthodoxen — kirchlichen Bewusstsein und
Zustand sowohl innerhalb der Gesamt-Orthodoxie als auch
innerhalb der einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen

17) Siehe Sammelband «Credo Ecclesiam», S. VII.



— 75 —

— unserem Verhältnis zu der Welt und zur nichtorthodoxen
christlichen Welt
Wir leben nun schon jahrhundertelang in der Kirche mehr

aus dem Gefühl für die Kirche und aus der tragenden Kraft der
kirchlichen Tradition. Das genügte zur Erhaltung des Lebens,
solange wir mehr in uns eingeschlossen und in unserer Einfachheit
ruhend unser kirchliches Leben geführt haben. Das neue Zeitalter
hat uns in eine neue Situation uns selber und der übrigen christlichen

und säkularisierten Welt gegenüber geführt.
So sind in unserer Ekklesiologie naturgemäss neue wichtige

Probleme entstanden, welche einer ernsten Untersuchung und
Lösung harren.

Ich bemühe mich hier bloss, auf einige von ihnen hinzuweisen.

In erster Linie haben wir uns auf das Wesen der Kirche zu
besinnen; denn aus der richtigen Beantwortung dieser Frage folgen
wie von selbst auch die richtigen Antworten auf einige
grundlegende Fragen unseres christlichen Lebens. Das wahrhaft tief
erfasste Wesen der Kirche ist die einzige Lichtquelle für das richtige
Verständnis auch der vier Merkmale der Kirche : Einheit — Heiligkeit

— Katholizität — Apostolizität.
Von diesem ganzen Problemkomplex stehen sowohl in der

interorthodoxen als auch in der interchristlichen (ökumenischen)
theologischen Erörterung der Gegenwart die Fragen über die Einheit

und über die Katholizität der Kirche im Vordergrund.
Das Problem der Einheit der Kirche kann nicht mehr schlechthin

so einfach verstanden und gelöst werden, wie dies in früherer
Zeit in unserer, doch ziemlich scholastisch und selbstgenügsam
befangenen Theologie gewöhnlich getan worden ist. Das muss
offen und entschieden eingestanden werden, sowohl in Anbetracht
der ökumenischen Lage und Aufgabe der Orthodoxen Kirche als
auch im Hinblick auf eine reelle — in Wahrheit und Tat begründete

— organische Verbundenheit der einzelnen autokephalen
orthodoxen Kirchen untereinander. Solange wir nichtorthodoxe
Christen als richtig in Christo Getaufte anerkennen und
annehmen 18) ; solange wir in nichtorthodoxen Kirchen Hierarchie
und Gnadenmittel anerkennen; solange wir in der Kirche erst
das Wachstum, nicht aber sogleich die Vollendung des Glaubens
und der Heiligkeit ihrer Glieder annehmen und daher auch die

I8) Gal. III, 26.



— 76 —

irrenden und kranken Glieder doch als ihre Glieder und zur
Gesundung und zum Heile in ihre Berufene anerkennen — können
wir folgerichtig und ehrlich die mystischen mit den sichtbaren
(kanonischen) Grenzen der Kirche und ihrer Einheit nicht ohne
weiteres gleichsetzen. Das tut sogar die exklusive römisch-katholische

Kirche nicht.
An diesem schwerwiegenden Problem arbeitet die orthodoxe

Theologie letzter Zeit im vollen Bewusstsein ihrer Aufgabe und
Verantwortung, und es ist auch anzunehmen, dass diese Arbeit
weiterhin auf dieselbe Weise bis zur vollen Klärung des Problems
fortgesetzt wird als heiliger Dienst an der wahrhaft einen Kirche
Christi.

Aber auch innerhalb der Orthodoxen Kirche ist die Frage der
Einheit — der voll zu erreichenden tatkräftigen Gemeinschaft —
unter den einzelnen orthodoxen autokephalen Kirchen ein noch
ziemlich offenes Problem. Ausgehend vom Wesen der Kirche, .ver¬
werfen wir den Papismus als nicht christlich, sowohl für die ganze
(ökumenische) wie auch innerhalb der Orthodoxen Kirche, weshalb
wir auch den sogenannten Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel

nur als primus inter pares ehren. Anderseits fühlen wir doch
die allgemeine Notwendigkeit eines interorthodoxen und
panorthodoxen synodalen Körpers, der aus gleichberechtigten
Vertretern aller autokephalen orthodoxen Kirchen besteht und welcher
zum Zwecke der Leitung der allgemeinen Angelegenheiten der
Orthodoxen Kirche mit entsprechenden Befugnissen bekleidet
werden sollte. Aus diesem Grunde haben wir die Initiative der
rumänischen Kirche und die Wortführung der rumänischen ortho
doxen Theologie begrüsst, welche der Einführung einer solchen
Einrichtung zur Erreichung der tatsächlichen und tatkräftigen
Einheit der Orthodoxen Kirche das Wort reden und sich für sie

energisch einsetzen 19). So sehr dieser Gedanke einleuchtet, werden
doch viele theoretische und praktische Schwierigkeiten zu
überwinden sein, und hier Beistand zu leisten, ist auch eine der ernsten
Aufgaben der Theologie.

Nicht weniger schwerwiegend ist das Problem der Katholizität
der Kirche, das mit dem Problem der Einheit der Kirche in wesentlicher

Verbindung steht. Wir wollen hier die extensive (räumlieh -

19) Vgl. Nichifor Crainic : «Unsere ökumenische Heimat », Bucarest, 1941 ;

derselbe: «Spirituel ocumenie», in dem Sammelbande «Orthodoxia» (rumänisch),

S. 18 ff.



— 77 —

zeitliche) Seite der Katholizität nicht berühren, sondern bloss ihre
innere Seite, die Allgemeinschaftlichkeit der Kirche. «Katholisch»
heisst ja nicht bloss und auch nicht in erster Linie «universell»,
sondern bezeichnet das Gemeinsame, das, dem Ganzen eigen, auch
im kleinsten Teile vorhanden ist — die vollkommene Gemeinschaft
in der Wahrheit (sc. im Glauben) und in der Tat (sc. im Leben),
die brüderliche Gemeinschaft in allem, die Allgemeinschaftlichkeit.
Die orthodoxen Slaven nennen diese Katholizität « Ssobórnostj »,

d. h. das, was alle versammelt (vereinigt) zu gegenseitigem Aufbau
in dem gemeinsamen Hause Christi ; zu einem universalen Bau der
Christenheit. In dieser Katholizität gibt es wohl andern vorgestellte
und voranstehende Diener Gottes (die Hierarchie), aber auch alle
übrigen Glieder sind aktive Mitarbeiter, Bauleute, nach Beruf und
Verantwortung, jeder an seiner Stelle und mit seiner Gabe 20).

Diese urchristliche Konzeption der Katholizität der Kirche spiegelt
sich auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens wieder: in den

Fragen des Glaubens, in den Fragen des Gottesdienstes, in den

Fragen der Verwaltung, in den Fragen des sittlichen Lebens der
Kirche. In allem lebt und wirkt die Kirche Christi als Ganzes.

Hier sind alle konstitutiven Elemente der Kirche (wenn auch
verschieden nach dem Mass der Gabe und des Dienstes). Hier gibt
und kann es nicht geben pars pro toto, sondern pars in toto. In
den Fragen des Glaubens (um nur das Wichtigste zu erwähnen)
ist wohl die Hierarchie das «praecipuum membrum ecclesiae»,
nicht jedoch ausschliesslich und endgültig. Es gibt ja kein charisma
veritatis, sonst hätten wir nicht die Unfehlbarkeit des Papstes
im Prinzip zurückgewiesen und wären auch nicht Bisehöfe und
Hunderte von Bischöfen als «Häresiarchen» und «Häretiker» oft
in grossen Konzilien versammelt gewesen. Das Pleroma (die Fülle)
ist immer die Kirche. «Die Kirche ist die Säule und der Pfeiler
der Wahrheit» (I. Tim. III. 15) 21). Und «der eigentliche Hüter der
Frömmigkeit ist der Leib der Kirche, d. h. das (Kirchen-)Volk
selbst» 22). Deswegen ist die höchste und letzte Autorität in allen

20) l.Kor. XII.
21) Vgl. mein Buch: «Das orthodoxe Christentum des Ostens», S. 79ff.,

und mein Referat auf dem panorthodoxen theologischen Kongress in Athen :

«Die prinzipiellen Schwierigkeiten der Abhaltung eines ökumenischen Konzils»

(in «Procès verbaux» usw., S. 271 ff., 279 ff. und die dort angegebene
Literatur).

22) Das Rundschreiben der östlichen Patriarchen von 1848 (Mansi
XL, P. 407).



— 78 —

Glaubensfragen die Kirche — die ganze Kirche und nicht ein Teil
von ihr. Wieviel mehr ist dann die aktive gemeinschaftliche
Mitwirkung aller Glieder der Kirche an deren Verwaltung und an der
Erfüllung ihrer sittlichen Aufgaben notwendig Dass diese

Auffassung von der Katholizität der Kirche eine altchristliche ist.
dafür liefert die Kirchengeschichte der ersten Jahrhunderte reiche
Belege. Nachdem diese Auffassung später, im Mittelalter,
verdunkelt worden ist, ersteht sie seit mehr als einem Jahrhundert
sowohl in der Theologie als auch in der Praxis der orthodoxen
Kirchen neu. Auch die gegenwärtige orthodoxe Theologie ist mit
der Erforschung des Problems intensiv beschäftigt, und wohl die
überwiegende Mehrheit der neuesten russischen 23) und
griechischen 24) Theologen verteidigt diese Konzeption der Katholizität

der Kirche. Nichtsdestoweniger bleibt die Frage, was die
Einzelheiten und ihre praktische Ausgestaltung betrifft, recht
schwierig. Hier geht die theologische Arbeit und die Auseinandersetzung

weiter. Doch darf das Problem keinesfalls nur deklara-
torisch-diktatorisch oder mit blossen Schlagworten behandelt
werden — wie z. B. erklärt wird, dass eine solche Auffassung des

Problems eine «protestantische» (eine zum Individualismus und
zur Anarchie führende), eine «demokratische» (eine die Kirche
verweltlichende, laizisierende) und dgl. sei 25). Das ist überhaupt keine
ernste, sachliche Behandlung des Problems als ein orthodox-kirchliches.

«Protestantismus» (im östlich-geläufigen Sinn des Wortes)

23) Vgl. die Journale und Protokolle der Vorkonzilsversammlung
(russisch), Petersburg, 4 Bde., St. Petersburg, 1906—1909, besonders Band I.
Vgl. ferner S. Bulgakoff, «L'Orthodoxie», P. 51 ff., 62 ff., 75 ff.; derselbe:
«Hierarchie und Gnadenmittel», in der russischen Zeitschrift «Putj», Paris,
1935, N. 45, S. 23 ff. ; O. Florowsky: «Theologische Fragmente», in der
russischen Zeitschrift «Putj», N. 35, S. 19; 67. Schawelsky: «Orthodoxie,
römischer Katholizismus und Protestantismus» in der bulgarischen Zeitschrift
«Volkswächter», 1942, N. 5—6; A. W. Kartaschoff : «Auf dem Wege zum
ökumenischen Konzil» (russisch), Paris, 1932; derselbe in «Procès verbaux»
usw., S. 185; N. Arseniew: «Die Kirche des Morgenlandes», Berlin, 1926,
S. 90; derselbe: «Allgemeines Priestertum» in «Eine heilige Kirche», 1935,
S. 334 ff. ; N. Ajanasiefj : « Ökumenische Konzile », in der russischen Zeitschrift
«Putj», 1930, N. 25.

24) Vgl. E. Antoniadis, K. Dyovouniotis, D. Balanos, H. Alivisatos,
P.Bratsiotis (in«Procèsverbaux»usw., S. 149ff., 123,134, und in«Dieorthodoxe

Kirche», Band X der «Ekklesia», S. 78).
2ä) Liviu Stan: «Die Laien in der Kirche» (rumänisch), Sibiu, 1939

(dessen beachtenswertes Werk ich hier mit Genugtuung hervorhebe), S. 3 ff. ;

Metropolit Dr.Nicolae Balan: «Orthodoxia in mijloscul framantirilor de azi»
(rumänisch), Sibiu, 1933, S. 7 ff.



— 79 —

ist eher religiöser Subjektivismus und Individualismus oder kann
dazu führen; die konziliaristische, gemeinschaftliche Katholizität
aber ist das gerade Gegenteil. Es ist auch ein bedauerliches
Missverständnis oder eine grobe Fälschung, die «Ekklesio-Kratie» als
eine «Demo-Kratie» hinzustellen. Es entspricht überhaupt nicht
einem richtigen orthodox-kirchlichen Gefühl, wenn man die rein
christlichen Begriffe der Katholizität oder der Kirche mit
weltlichpolitischen Begriffen wie «Demokratie» oder «Aristokratie»
vermischt, sonst könnte man mit viel mehr Recht die entgegengesetzte
Auffassung der Katholizität (der Ssobórnostj) mit den Worten
«Hierarchischer Absolutismus» charakterisieren 26), von dem weder
die Heilige Schrift noch die ältesten und neuesten Kirchengeschichten

etwas wissen. Gewiss ist die römisch-katholische Theologie eine

prinzipielle und scharfe Gegnerin der gezeichneten allgemeinschaftlichen

Auffassung der Katholizität der Kirche. Dennoch aber
finden sich auch römisch-katholische Theologen, welche diese
Auffassung sachlich und objektiv verstehen und auslegen, so z. B.
Reinhold von Walter a7). «Es ist (hier)», sagt er, «die Idee von der
,Vieleinheit', die als eine Zusammenfassung der Menschheit aus
innerer Verwandtschaft, nicht in mechanischer additiver
Aneinanderreihung zur Masse, empfunden wird. Das Wort ,Ssobor'
heisst ,Versammlung', wird für ,Konzil' gebraucht;
dementsprechend wäre Ssobórnostj ' mit ,Symphonismus', aber auch
,Konziliarismus' zu übersetzen. Es scheint aber das gute deutsche

26) So Metropolit von Sibiu Nicolai Balan (vgl. Liviu Stan, J. P. S.
« Mitropoli Nicolae al Ardealului si principul autonomiei Bisericii », Sibiu, 1940,
S. 26). In der gegenwärtigen rumänischen Theologie sind die Meinungen
geteilt: J.Mihalcescu (in der rumänischen Zeitschrift «Biceria orthodoxa
romana» Bucuresti, 1928, N. X, S. 936 ff., und in der Zeitschrift «Logos»,
Bukarest, 1928, N. 2, S. 246 ff.), Valer. Sesan (in «Curs de Drept Bisericesc
Universale», Cernauti, 1942, S. 173), Julius Scriban (in «Procès verbaux»
usw., S. 134) und andere verteidigen die ausschliessliche («aristokratische»
oder gar «oligarchische») Autorität der Bischöfe. Anders die transsylvanisehe
Richtung (von Metropolit Andrea Schaguna über Metropolit Nicolai Balan,
vgl. Liviu Stan: «Mireniin Biserica», Sibiu, 1939; derselbe: «Metropolit Nicolai
al Ardealului si Principul autonomiei Bisericii», Sibiu, 1940). Joan Gh. Savin
in dem Sammelband «Orthodoxia» (S. 32 ff.), missverstandenerweise, schreibt
zu Unrecht den russischen Vertretern der «Ssobórnostj» (G. Florowsky)
die Meinung zu, sie seien für das Veto-Recht einer jeden Person in der
Kirche, und er selbst tritt für die «souveräne» Autorität der Hierarchie
und zugleich für das Recht der ganzen Kirche («aller»), die Glaubensentscheidungen

anzuerkennen (oder nicht), ein.

") Reinhold von Walter in dem Sammelband «Der christliche Osten»,
S. 117 f.



— 80 —

Wort .Gesammeltheit' oder ,Versammlungssinn' am ehesten dem
nahezukommen, was gemeint wird, nämlich: die charakterliche
Qualität, also die innere Veranlagung, der metaphysische Wille, zu
der höchsten Sammlung aller im Christmenschtum, in Christo selber,
zu gelangen, also katholisch zu sein. Demnach wäre die Kirche eine

lebendige, in Liebe vollzogene Gemeinschaft, die aber. der
Geistesfreiheit nicht entrât. Andere reden wieder von einem
tiefen Gemeinschaftsgefühl und der universellen Mitverantwortung
eines jeden an der Rettung aller. Es ginge um die Zukunft der
Menschheit, weil nur im universellen geistigen Organismus des

kollektiven Menschenlebens der Einzelne seine sittliche Befriedigung

und Rettung finden könne. Ja, es wäre eine symphonische
Einheit aller individuellen Auffassungen, erreichbar nur in der
ökumenischen Kirche.» So der römisch-katholische Theologe über
die Idee der «Ssobórnostj».

Wenn wir das Problem wiederum mehr von der praktischen
Seite her betrachten, so können wir noch (mit den Worten eines

gegenwärtig sehr angesehenen und erfahrenen Theologen und
Kirchenmannes)28) sagen : Dieser Sinn der Katholizität, «dieses

Ssobor-System verwirklicht das altkirchliche kanonische Ideal,
wonach sich in sämtlichen Angelegenheiten der Kirche alle ihre
Elemente, Bischöfe, Geistlichkeit und Volk, gesetzmässig beteiligen.

Dieses System schützt vor der Lasterhaftigkeit der
bürokratischen Verfassung, vor den Fehlern und der Willkür Einzelner;
es garantiert Unparteilichkeit, Vielseitigkeit, Unübereiltheit,
Regelmässigkeit und, was hauptsächlich und wesentlich ist, eine Prüfung
der Angelegenheit mittels des allgemeinen Gewissens der ganzen Kirche.
Dieses System verwirklicht die weise Regel von Gamaliel (Act. V.
34—39), welche letzten Endes das menschliche Gericht durch das

Gottesgericht prüft.»

Ich habe durch das oben Ausgeführte die grosse — ideale
und praktische — Wichtigkeit des Problems der Katholizität der
Kirche bloss mehr angedeutet, um von hier aus auf ein anderes,
besonders für unser Zeitalter wichtiges Problem überzugehen und
auch hier nur mehr kurz anzudeuten, auf das Problem des
Verhältnisses unserer Kirche zur Welt.

2S) A. W. Kartaschoff in «Procès verbaux» usw., S. 18c



— 81 —

IV
Denn erst unser wahres Gefühl für die Kirche, unser klares

Bewusstsein von der Kirche, unsere innige Zugehörigkeit zur Kirche
und unser bekennendes Einstehen für sie als eine brüderliche
Gemeinschaft in Christo kann uns die rechte orthodoxe Einstellung
auch zur Welt und ihren Erscheinungen ermöglichen.

Wohl haben wir, als orthodoxe Christen, den natürlichen
Kategorien unserer Existenz gegenüber — wie Person, Ehe, Nation,
Staat, Staatengemeinschaft, soziales und wirtschaftliches Leben es

sind — einen allgemeinen Standpunkt. Zugleich ist es aber richtig,
dass in der Vergangenheit das Verhältnis der Orthodoxen Kirche
zu diesen Kategorien in vieler Hinsicht zeitlich bedingt gewesen
ist und dass sie uns in diesem Zeitalter in einem neuen Geiste
und in neuen Formen in Erscheinung treten. Wenn wir vor kurzer
Zeit noch in einer individualistisch-liberalistischen und aufklärerischen

Zeitepoche lebten, welche als säkularistisch zur Kirche im
Widerspruch stand, so tritt heute das Kollektivistische, in
Verbindung mit dem Autoritären und getragen von einer gefühls-
mässigen, beinahe «mystisch» anzusprechenden Ideologie, in den
Vordergrund, und auch die Träger dieser Ideologie treten hier und
dort, bewusst oder unbewusst, offen oder maskiert zur Kirche
Christi in heftigen Widerspruch, ja in Kampf und dies gerade
deswegen, weil die Kirche eine Allgemeinschaftlichkeit ist, getragen
von einer gottmenschlichen, überweltlich-absoluten und göttlichen
Lebenswahrheit, weil sie eine ökumenische und freistehende
institutionelle Kollektivität ist. Oftmals bekommt man den Eindruck,
als ob hier nicht nur zwei Gemeinschaften, sondern zwei mystische
Lebensrichtungen nebeneinander, vielleicht teilweise auch
gegeneinander, stehen. Gibt es hier eine Linie, und wenn ja, wo gibt es

sie, auf der nicht Widerspruch und Kampf, sondern Ausgleich und
Zusammenarbeit zu finden sind Konkret gesehen stellen sich hier
der Theologie und der Kirche die folgenden Probleme:

Wie steht es mit der menschlichen Person, dieser edlen
Gottesschöpfung nach des Allerhöchsten Ebenbilde Worin findet sie

Sinn, Rettung und Gedeihen Auf welcher Linie liegt die Einheit
von Mensch, Welt und Gott Ì Erscheint der Mensch in der Gegenwart

nicht als etwas viel Rätselhafteres wie sonst Was sagen unsere
Theologie und Kirche dem Christenmenschen über diese Fragen
angesichts seiner jetzigen Lage? Wie steht es überhaupt mit
unserer orthodoxen Anthropologie

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1947. 6



— 82 —

Die Autorität in der Erörterung des Eheproblems und die
Leitung des ehelichen Lebens ist in dieser säkularistischen
Zeitperiode fast gänzlich aus der Hand der Kirche geglitten. So steht
die Ehe nahezu vor ihrer völligen Zerrüttung. Man will sie jetzt
auf «biologischer» Grundlage «aufbauen»! Was sagt unsere Theologie

dazu und was tut die Kirche
Unsere Orthodoxe Kirche bejaht die Nation. Noch mehr: die

christlichen Völker des orthodoxen Ostens sind eine geistige
Schöpfung der Orthodoxen Kirche, und diese Kirche ist ihre schützende

Mutter und ihr Gewissen gewesen. Ist unsere Kirche für ihre
Nationen noch immer das gleiche geblieben Ì Und bleiben die
Nationen weiterhin ihre treuen geistigen Kinder Ist die Nation
denn heute nicht oft bedroht, einerseits von einem heidnischen,
naturalistischen Nationalismus und anderseits von einem
internationalen Egalismus Wird der übersteigerte Nationalismus nicht
zu einer neuen «Religion», zum Ersatz der Religion und der Kirche %

Bleiben Theologie und Kirche werktätig und erfolgreich auf ihrem
Posten, um diese beiden der Nation drohenden Gefahren
abzuwehren Bleiben sie geistige Führer des Volkes, evangelische Brücke
für die Eintracht und das Zusammenwirken der Nationen Und
inwiefern ist es wahr, dass die orthodoxen Völker voneinander so
abgeschlossen sind und die orthodoxen Kirchen sich auch deshalb
nicht zu einer tatsächlichen und tatkräftigen Einheit zusammen -
schliessen können, weil sie, statt zu führen, geführt werden

Auch die Staaten der orthodoxen Länder sind zum grossen
Teile geistige Schöpfungen der Orthodoxen Kirche, und deshalb ist
diese Kirche ihre beste moralische Stütze gewesen. Wie steht es
aber mit den modernen Konzeptionen und Tendenzen des Staates
Die Orthodoxe Kirche hat in ihrer Vergangenheit lange und heftig
genug unter dem Zäsaropapismus gelitten. Sind in unserer
Zeitperiode die zäsaropapistischen oder landesherrlichen Tendenzen
wirklich aus Theologie und Kirche verschwunden Oder ist es am
Ende wahr, dass «zäsaristischer Absolutismus» und hierarchischer
Absolutismus» Hand in Hand gehen 29)

29) Vgl. meine Abhandlung: «Nation, Staat, Welt und Küche im orthodoxen

Osten» (deutsch), Sofia 1937, Universitätsverlag, und: «Völkerrecht,
Moral und Christentum» (deutsch), ebenda, 1941; A. Kartaschoff : «Kirche
und Nationalität» (in der russischen Zeitschrift «Putj», Paris, 1934, N. 44);
K.Motschulsky: «Rassismus und abendländisches Christentum» (ebenda, 1934,
N. 43); H. Alivisatos in «Procès verbaux», S. 370 ff. ; P. Bratsiotis: «Nation,
Staat und Kirche», I.K.Z., 1936, S.65ff.; D. Balanos: èxxXrjoia xaì sâvoç,
Athen, 1938; K. Dyovouniotis in «Procès verbaux», S. 124ff. ; Val. Sesan in



— 83 —

Schon alle diese und erst recht die mit ihnen verbundenen
Fragen weisen uns darauf hin, dass die Kirche, dass die orthodoxen
Kirchen — die sich im edelsten christlichen Sinne des Wortes
Volks-Kirchen nennen — wirklich und voll zum Volke zurückkehren
und in das gläubige Kirchenvolk eingehen müssen, indem sie es

so tief in sich aufnehmen und an ihr Herz binden, dass alle in der
kirchlichen Gemeinschaft Stehenden die Aufgaben der Kirche als
ihre eigenen Lebensaufgaben empfinden, dass sie in der Kirche
mittätig sind und für die Existenz, für die Behauptung und das
Wachstum der Kirche die Verantwortung fühlen und mittragen.

Das wird noch einleuchtender, wenn wir an die unaufschiebbaren

Aufgaben und Pflichten der inneren und äusseren Mission
unserer Kirche denken. Die geistige Aufklärung und Erziehung des

Volkes, der Jugend, der Arbeiter; die moralische Gesundung und
Entwicklung oben und unten ; die gegenseitige brüderliche Hilfe in
den sozialen Nöten und Bedürfnissen unserer Mitgenossen, kann
das alles erreicht werden ohne die verantwortungsbewusste
Mitarbeit aller Glieder der Kirche als innig verbundener Glaubens-
und Liebesgemeinschaft Erst so und erst dann wird unsere Kirche
die Kraft besitzen, auch ihre hohe äussere Mission innerhalb der
übrigen christlichen Welt, in der ökumenischen Bewegung und innerhalb

der Menschheit überhaupt würdig erfüllen zu können.
Die ganze — christliehe und nichtchristliche — Welt kommt

nach den grossen Erschütterungen unserer Tage in ein ganz neues
Zeitalter epochaler Entscheidungen und radikaler Lebensgestaltung.
In der Mitte der Weltgeschichte steht unser Erlöser Jesus Christus,
die Sonne der Welt, und durch seine heilige Kirche wird ER die
Schicksale der Welt bestimmen.

Ist unsere Orthodoxe Kirche voll gerüstet, um ihre göttliche
Aufgabe als Braut Christi zu erfüllen

Unserer Heiligen Kirche treu und unermüdlich wegbereitend
zu dienen in der Erfüllung ihrer göttlichen Mission — das ist die hohe
Bestimmung und die edle Aufgabe unserer orthodoxen Theologie.

Sofia Stephan Zankow

«Procès verbaux», S. 317 f., und in «Curs de Drept Bisericesc Universal»,
S. 251 ff., und die dort angegebene Literatur; Jakob Lazar in dem Sammelbande

«Orthodoxia», S. 96 ff.; Liviu Stan: «Rasa si religiune» (rumänisch),
Sibiu, 1942; derselbe: «Mitropolit Nicolae al Ardealului si principul
Autonomiei Bisericii » (rumänisch); Nichifor Crainic: «Unsere ökumenische
Heimat», S. 21 ff.


	Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen Theologie und Kirche

