
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 60

Bibliographie
Winter Eduard: Der Panslawismus

nach den Berichten der
Österreichisch-Ungarischen Botsehafter
in St. Petersburg. Prag 1944. Verlag
der Deutschen Akademie der
Wissenschaften in Prag. 102 S.
(Abhandlungen der Deutschen
Akademie der Wissenschaften in Prag,
Phil.-Hist. Klasse, Heft 17.)
Winters Rede in der (Deutschen)

Prager Akademie der Wissenschaften
vom 4. Juni 1944, die hier — durch
einen reichen Urkundenanhang
vermehrt — im Druck vorliegt, behandelt
ein Thema, dem gerade heute
politische Aktualität nicht abgesprochen
werden kann. Natürlich ist der
Rahmen durch die Abgrenzung der
Thematik begrenzt: Es werden lediglich

die Berichte der österreichisch-
ungarischen Botschafter verwertet,
deren Scharfblick dem Panslawismus
gegenüber zwar verschieden war, die
aber aus der Problematik ihrer Heimat
heraus die Strömungen dieser
politisch-kulturellen Richtung aufmerksam

verfolgen. Auch sie sehen schon
die verschiedenartigen Richtungen :

Einmal den Panrussismus, wie ihn
z. B. Michail Nikifórovic Katkóv
vertrat. Es ist jene Strömung, die alle
Slawen vom Russentum aufgesogen
sehen will. Daneben tritt eine mehr
demokratisch-föderalistische Anschauung,

die den slawischen Völkern
Eigenständigkeit zubilligt und sie nur
politisch und geistig führen möchte. Aus
der Problematik des russisch-polnischen

Verhältnisses heraus (auch dies
ein heute sehr aktuelles Thema!)
entstand dann um 1906 der sog. Neo-
slawismus, der versuchte, auch die
Polen in ein panslawistisches
Programm einzugliedern, was bis heute
bekanntlieh nur sehr bedingt
gelungen ist.

Im Rahmen dieser Zeitschrift kann
auf all das natürlich nicht näher
eingegangen werden. Interesse verdient
das Buch aber auch von kirehen-
geschichtlichem Standpunkte aus
deshalb, weil der Panslawismus insbesondere

in seiner panrussischen Färbung
auch kirchenpolitische Ziele hat. Er
hielt eine völlige Verwirklichung seines

Programms nur dann für möglich,
wenn die westslawischen Völker auch

zur Orthodoxie übertraten. Aus
diesem Grunde gehörten dem
Verwaltungsrate des in diesem Sinne führend
tätigen « Slawischen Wohltätigkeits-
vereins» (1900) vier höhere Geistliche
an (S. 20). Wenn auch ganz wenige
besonders begeisterte Tschechen
bereit waren, diese Folgerung zu ziehen
(S. 14, 19) 1), so waren sich doch die
einsichtigen russischen Kreise schon
damals (1888) darüber klar, dass dieser

Punkt sich nicht werde verwirklichen

lassen und dass die gerade auch
durch die Orthodoxie bedingte
Eigenständigkeit Russlands sich nicht auf
ganz Europa übertragen lasse. Insofern

war es ganz richtig, wenn diese
Kreise in Johannes Hus ein Bindeglied

zwischen der Orthodoxie und
dem Westslawentum sahen, und zwar
nicht nur historisch 2), sondern auch
entwicklungsgeschichtlieh. Denn eine
innere Annäherung an die Orthodoxie
innerhalb des westlichen Katholizismus

(nicht nur bei den Slawen) kann
nur über eine Rückbesinnung auf die
altkirchlichen Grundlagen des
Katholizismus und über die Aufgabe der
weltweiten Primatsansprüche des
Papsttums führen. Die orthodoxen
Kirchen (auch die russische) haben das
in ihren Verhandlungen mit der
altkatholischen und der anglikanischen
Kirchengemeinschaft selbst schon
erkannt, und vielleicht wird dadurch
auch die Entwicklung des religiösen
Gedankens bei den Westslawen
mitbestimmt werden (entsprechende
Ansätze bei den Polen, den Tschechen und
den Kroaten sind oder waren vorhanden).

Freilich hat die Entwicklung der
grössten Gemeinschaft, der
tschechoslowakischen (National-) Kirche, sich
(vom gesamtkatholischen Standpunkte
aus : bedauerlicherweise) wesentlich
von den Grundlagen des altkirchlichen
dogmatischen Lebens entfernt.

i) Vgl. Rudolf Urban: Die slawisch-national-
kirchlichen Bestrebungen in der Tschechoslowakei.
Leipzig 1938, S. 142. (Slawisch-Baltische Quellen
und Forschungen IX.)

2) Urban S. 69. — Die Kenntnisse über die
orthodoxe Kirche vermittelte den Hussiten der
deutsche Hussit Peter Turnov (aus Preussen), vgl.
Fr. Buttai: Nemeckého husity Petra Turnova spis
o i'àdech a zvycich eirkve vychodni (Des deutschen
Hussiten Peter Turnov Verzeichnis der Riten und
Gebräuche der östlichen Kirche), in: Vestnik krii-
lovské ceské spolecnosti nauk 1915.



61

Während die kleineren orthodoxen
Kirchen diesen Grundsatz anerkennen,

besteht bei einer Einschaltung
politischer Gedankengänge auf
kirchlichem Gebiete — wie das Beispiel des
Moskauer Patriarchats zeigt — immer
wieder die Gefahr, dass der Panslawismus

zum Panrussismus führt, eine
Tatsache, die die österreichischen
Vertreter in St. Petersburg schon 1893
ausdrücklich feststellten (S. 14 f.).
Man vergesse dabei auch nicht, dass
das Moskauer Patriarchat heute noch
ebenso zentralistisch aufgebaut ist
wie vor 1917, dass es also die
politische Aufgliederung der UdSSR, nach
Nationalitäten nur äusserlich (in der
Diözesan-Einteilung), nicht aber
innerlich nachahmt. Haben doch die
jüngsten Bischofsernennungen
gezeigt, dass man auf die sprachliche
Eigenheit des ukrainischen Volkstums
nur wenig, auf die völlige sprachliche
Geschiedenheit z. B. der Esten, der
Udmurten (Wotjaken) x) oder der
Tschuwaschen 2) überhaupt nicht
eingeht :l).

Eine derartige Kirchenpolitik führt
zu dem Bestreben, sich auch
eigenständige Kirchentümer einzugliedern,
und zwar nicht nur unierte (z. B. in
Galizien) 4), deren Loslösung von der
russischen Kirche in der Vergangenheit

dieser ein gewisses Recht zur
Rückgliederung geben mag (soweit
der Wunsch dazu sich freiwillig
äussert), sondern auch etwa das
serbische imd das bulgarische. Hier
ergeben sieh dann Konfliktstoffe, die
dem christlichen — auch dem orthodoxen

— Gemeinschaftsgedanken oft
mehr schaden als nützen. Das hat in
seiner Weise schon Kaiser Nikolaus I.
(1825—1855) gesehen, der den Satz
niederschrieb: «Sollte die Macht der
Verhältnisse the Vereinigung der
Slawen doch zustande bringen, so wird
dies zum Untergang Russlands führen»

(S. 26). Angesichts dieser
Erwägungen und der in Winters Buch

*' Die Udmurten sind ein wolga-flnnischcr
stamm.

2) Die Tschuwaschen sind ein türkischer
»tamm eigener Art, die Nachkommen der alten
Wolga-Bulgaren, die sich von den im engeren Sinne
Türkischen Völkern schon früh ablösten.

**) Hierüber soll in der nächsten Chronik «Die
orthodoxen Kirchen» in der I. K. Z. 1047. Heft 2,
berichtet werden.

4> Dei Kuthenen galt schon 18B5 die
Aufmerksamkeit des russischen Panslawismus : Winter,
S 32—3

die Urkunaen Nr- S, S. 31 f., und Nr. 4,

niedergelegten Erfahrungen mag der
Christ hoffen, dass die in den letzten
Jahrzehnten so weit geförderte
Verständigung zwischen orthodoxem und
abendländischem Kirchentum nicht
durch die überspannten Zielsetzungen
einer politischen Idee gefährdet wird.
Auch hier sollte das Wort des
Heilands gelten: «Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers, und Gott, was Gottes ist»
(Matth. 22, 21). Bertold Spider.

The World Council of Churches, its
Process of Formation. Verlag
Ökumenischer Rat der Kirchen, Route
de Malagnou 17, Genf. 205 S.
Preis Fr. 5.—.
Das Buch gibt eine gute Übersicht

über die Entstehung, die Entwicklung,
die Leistungen, die Pläne, die
Zusammensetzung und die Finanzierung
des Ökumenischen Rates der Kirchen,
die Arbeit des provisorischen
Ausschusses und der zahlreichen ihm
angegliederten Kommissionen. Nach
einer orientierenden Einleitung
berichtet es über die Verhandlungen des
erweiterten Ausschusses auf den
Konferenzen im Februar 1946 in Genfund
bringt die gefassten Resolutionen, die
allgemeine Kundgebung im Wortlaut
zum Abdruck. Daran schliessen sich
eine Reihe von Memoranden über die
Aufgabe des Rates, das neue ökumenische

Institut, über die erste
Generalversammlung und andere wichtige

Dinge, ferner Berichte der
Studiendepartements, des Hilfswerkes,
der Flüchtlingskommission, der
Kommission für die Seelsorge der
Kriegsgefangenen. Wir erfahren, wie die
Kirchen zum Beitritt eingeladen
werden; die, welche der Einladung Folge
geleistet haben, werden angeführt,
ebenso werden die Namen der
Mitglieder der Leitung, der Sekretariate,
der Kommissionen bekanntgegeben.
Es ist ein umfangreicher, grosser
Apparat, der aufgezogen worden ist.
Einen Begriff davon mag die Summe
der Einnahmen, die für das Jahr 1946
budgetiert sind, geben. Sie beträgt
Fr. 304 000. Etwas kurz wird über
die Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung berichtet, die in den
ökumenischen Rat eingegliedert ist, aber
doch eine gewisse Selbständigkeit
einnimmt. Wer sich mit der ökumenischen

Bewegung beschäftigt, wird das
Buch zu Rate ziehen müssen.
Übersetzungen in andere Sprachen wären



62

sehr erwünscht, besonders wenn man
die Kirchen des Ostens und des deut-
sehen Sprachgebietes für das grosse
Werk gewinnen will. A. K.

Rüthy, Albert Emil: Die Pflanze und
ihre Teile im biblisch-hebräischen
Sprachgebrauch. A. Francke AG.,
Verlag, Bern 1942. 82 Seiten. Fr. 8.

Diese Arbeit des gegenwärtigen
Professors für alttestamentliche
Wissenschaft an der christkatholisch -

theologischen Fakultät der Universität
Bern lag der philosophisch-historischen

Fakultät der Universität Basel
als Dissertation vor. Sie zeigt die
kritische Sorgfalt und Gründlichkeit
der Forschung, wie sie der Verfasser
in der Schule seines Lehrers, Professor
Dr. Walter Baumgartner, sich
erworben hat.

Ein streng begrenztes Stoffgebiet,
nämlich nur die Allgemeinbegriffe für
Pflanze, Baum, Strauch usw. und die
dazu gehörigen Stoff- und Teilbegriffe
(Holz, Saft, Wurzel, Ast, Blüte usw.),
dagegen nicht die Pflanzennamen,
werden hier in mühsamer Kleinarbeit
semasiologisch untersucht. Der Ertrag
dient in erster Linie der lexikographischen

Präzisierung.
Die ruhige, abwägende Art der

Untersuchung erweckt den Eindruck
grosser Zuverlässigkeit in den Einzel-
entscheidungen. Diese kann allerdings
nur ein Spezialforscher, der selbst
jahrelang in lexikographischer Arbeit
geübt ist, voll würdigen und kritisch
beurteilen.

Man würde aber der vorliegenden
Arbeit nicht gerecht, wenn man daraus

den Schluss ziehen wollte, dass
sie dem NichtSpezialisten darum nichts
zu sagen habe. Einmal ergibt sich schon
aus der äussern Häufung der
Ausdrücke für ein besonderes Gebiet der
pflanzliehen Begriffe manch bedeutsamer

Hinweis. Der Verfasser macht
im Schlusswort (Seite 77) selbst
darauf aufmerksam, wie auffällig
zahlreich z. B. «die Ausdrücke für
dornige und stachlige Gewächse» sind.
Man sieht dadurch schlaglichthaft
«den Boden», auf dem diese Menschen
leben müssen. Der Umstand, dass fast
alle Begriffe den Ackerbau treibenden
Bebauer des Landes als Bildner dieses
Sprachgebrauchs erkennen lassen,
unterstreicht diese Beobachtung noch.

Sorgfältig geht der Autor dort, wo
eine solche vorliegt, auch der bild¬

lichen Verwertung der Begriffe nach-
Es ergibt sich bei dieser Untersuchung,
dass die pflanzlichen Ausdrücke sogar
häufiger in solch übertragenem Sinne
auftreten und also in den prophetischen
und poetischen Schriften, vor allem
im Buche Hiob zahlreicher sind als in
den historischen Büchern. Das lässt
aber nicht, wie man vermuten könnte,
auf eine besonders stark poetisch
geartete Naturbetrachtung schliessen,
sondern weist eher darauf hin, dass
die Verkündigung der Propheten und
der Schriften (Hagiographen) wie die
der spätem Gleichnisreden Jesu eine
im praktischen Leben dos Tages
wurzelnde ist. Das schliesst allerdings
auch eine sehr genaue Naturbeobachtung

nicht aus. Auf eine solche lässt
z. B. schliessen, dass der Hebräer ein
besonderes Wort für die aufbrechende

Knospe und zwei andere für
die volle Blüte resp. Blume kennt.

Gewiss, es sind vielfach nur «kloine
Lichter», die hier angezündet werden
können. Und doch ist es auch für
den nicht bloss am philologischen
Ertrag Interessierten gewiss nicht
bedeutungslos, wenn ein Ausdruck wie
die Messiasbezeichnung «Wurzel Isais»
auf diese Weise geklärt wird (Seite 46 f.)
oder wenn man belehrt wird, dass sich
für semah nicht die Bedeutung «Spross»
als Teil der Pflanze nachweisen lässt,
sondern dass es «Gewächs» (Hosea 8,
7), im übertragenen Sinne
«Nachkomme» (Jer. 23, 5) bedeuten muss
(Seite 48 f.).

Bedeutsam ist auch, dass so die
Übersetzung der Bibel durch scharfe
Einzelbeobachtungen manche
Korrektur erfährt. So wird etwa an dem
entlegenen Beispiel von galgal (Jes. 17,
13; Ps. 83, 14) (Seite 27 ff.) aufgezeigt,
dass fast alle Übersetzungen, selbst
die, die erkennen lassen, dass der
Übersetzer um die richtige Bedeutung
(Rollpflanze) wusste, eine falsche
Vorstellung in dem des Hebräischen
Unkundigen erwecken, ja, dass in diesem
Falle eine uneinheitliche Übersetzung
sogar auf eine sehr alte falsche Über-
setzungs tradition zurückgehen kann.

Umgekehrt wüd aber an diesen
Beispielen auch eine relative Bewertung

der alten Übersetzungen möglich.

Die Vulgata des Plieronymus
erweist sich im allgemeinen als
zuverlässigere Interpretin als die Septuaginta.

_

Man möchte wünschen, dass
die Übersetzerarbeit immer so ge-



— «3

wissenhaft bis ins kleinste hinein
durchgeführt würde, wie es in den
in diesem Werke angeführten
Beispielen geschieht.

Der Verfasser weist allerdings auch
nach, dass unser Wissen oft nicht zu
einer eindeutigen Entscheidung
ausreicht. Er kann aber auch aufzeigen,
dass nicht liberali die vielfach gewaltsamen

Konjekturen nötig sind, die
gewagt wurden.

Das Ganze macht den Eindruck
einer sehr besonnenen und sachlichen
Arbeit, die zeigt, dass der Verfasser
die Gabe zur klaren Lösung auch
schwieriger sprachlicher Probleme in
grossem Masse besitzt. Es ist zu
hoffen, dass er sie auch auf andern
Gebieten des alttestamentlichen Textes

zu so beglückender Erhellung des
Ursinns verwenden und uns noch
weitere Proben solchen Dienstes schenken

darf. E. O.

von Martin Alfred: Nietzsche und
Burckhardt. Zwei geistige Welten
im Dialog. 3., veränderte und
vermehrte Auflage. Ernst Reinhardt
Verlag AG., Basel. 296 Seiten.
Leinen Fr. 13.—.

Gegenüber den früheren Auflagen
sind vor allem die «Ergänzungen und
Belege» beträchtlich vermehrt worden,

so dass sie jetzt 114 Seiten
umfassen. Schon dieser Umstand zeigt,
dass der Verfasser das viel verhandelte
Problem Nietzsche-Burckhardt mit
grösster Sorgfalt und umfassender
Literatur- und Sachkenntnis
abzuklären sich bemüht. In seinen
Formulierungen behutsam und auch dort,
wo schlagwortartige Deutungen wie
«klassische und romantische Natur,
der Gesunde und der Kranke, objektive

Erkenntnis und gesetzgebender
Wille» zur Anwendung kommen, stets
mit überzeugenden Nachweisen zur
Hand, kommt der Verfasser zum
Schluss: «Nicht Nietzsche war von
beiden der .Unzeitgemässe'. Nietzsche

um sein Wort über Wagner auf ihn
selbst anzuwenden — .resümiert die
Modernität'. Gerade dass Burckhardt

seinen Standpunkt ausserhalb
der eigenen Zeit hat, gerade dies gibt
ihm die Möglichkeit eines Blickes, der
nicht der Zeit verhaftet, sondern wahrhaft

zeitüberlegen ist.»
Ob das biographische Verhältnis

zwischen Nietzsche und Burckhardt
jenen «Symbolgehalt» für unsere Zeit

besitzt, den der Verfasser mm
zuerkennen möchte, ob m. a. W. der
christliche Humanismus eines Burckhardt

wirklich in die Zukunft weist
oder ob er nicht «der Zeit verhaftet»
ist und ob nicht unserer Gegenwart
sich neue Lösungen aufdrängen, ist
eine Frage, die dem Urteil des besinnlichen

Lesers dieses in seiner Art
vorzüglichen Buches vorbehalten bleiben
muss. U.K.
Lambinet Ludwig: Das Wesen des

katholisch-protestantischen Gegensatzes.

Ein Beitrag zum
gegenseitigen Verstehen. Geleitwort von
Robert Grosche. Vorlagsanstalt
Benzinger & Co. AG., Einsiedeln/Köln
1946. 221 Seiten. Geb. Fr. 12.80.
Der Verfasser unternimmt es in

seinem bedeutungsvollen Buch, eine
Phänomenologie des katholisch-protestantischen

Konfessionsproblems zu
entwerfen. Ohne selbst mit einem
abschliessenden Urteil hervorzutreten,
gibt er im ersten Teil auf Grund einer
umfassenden Literaturkenntnis eine
theologiegeschichtliche Darstellung des
konfessionellen Gegensatzes, beginnend

mit den Kontroverstheologen
Chemnitz-Bellarmin über die Ireniker
der Aufklärungszeit Leibniz-Bossuet
bis zu Sehleiermacher und der
Tübinger Schule. Im zweiten Teil wird
der Gegensatz auf seine systematische
Bedeutung hin untersucht und in
sorgfältiger Analyse die Frage
erwogen, wie weit dieser Gegensatz eine
«welthafto Gegebenheit» oder im
Ursprung des Christentums selbst
angelegt oder umgekehrt ein Abfall vom
Christentum sei. In einer abschliessenden

Zusammenschau wird erklärt,
dass der Katholizismus mit seinem
Realismus und seiner Substanznähe
und der Protestantismus mit seiner
idealistisch - kritischen Grundhaltung
durch keine denkerischen Bemühungen
ausgesöhnt werden können, wohl aber
durch gegenseitiges Verstehen, durch
Gebet und Liebe.

Obwohl das Buch gewisse Unklarheiten

enthält, indem es — zufolge
seiner Beschränkung auf eine rein
phänomenologische Betrachtungsweise —
auf die eigentlich theologische
Fragestellung nicht eingeht und auch auf
eine Klärung des Problems Realismus-
Idealismus verzichtet, stellt es doch
eine «geistige Leistung von hohem
Range dar» (L.Winterswil). U. K.



— 64

Winter, E.: Der Bolzanoprozess.
Dokumente zur Geschichte der Prager
Karls-Universität. Verlag Rudolf
M. Rohrer, Brunn - München-Wien
1944.
Der Verfasser hat sich wiederholt

mit dem Fall des Prager Professors
der Religionswissenschaft Bernard
Bolzano (1781—1848) beschäftigt,
eines Opfers der politischen und
kirchlichen Restauration zu Beginn
des 19. Jahrhunderts. Zuletzt in
seinem grundlegenden Werk über den
Joseflnismus und seine Geschichte1).
In der vorliegenden Publikation werden
nun die Dokumente zu dem typischen
Fall herausgegeben, wie die Restauration

auf Grund gewöhnlicher
Intrigen engherziger, in ihrem Ehrgeiz
gekränkter Menschen bedeutende Lehrer

und Gelehrte um Amt und Würde
gebracht hat. Dass Bolzano Unrecht
angetan worden ist, wird heute selbst
in gut römisch-katholischen Kreisen
zugegeben2). In der Einleitung schildert
der sachkundige Verfasser den Verlauf

des bemühenden Vorgehens gegen
Bolzano, vom Kampf um die
Besetzung des Lehrstuhles für
Religionsgeschichte an der philosophischen
Fakultät in Prag, der schliesslich dem
jugendlichen Bolzano anvertraut worden

ist, bis zum Erfolg seiner
verbisseneu Gegner, ihn mit Hilfe der'
reaktionären Elemente in Wien von
seinem erfolgreichen Amt zu entheben.
Besonders interessant ist die Haltung
des damaligen Erzbischofs Chlam-
czansky, der anfänglich den ihm
sympathischen Gelehrten in Schutz nahm
und sieh dabei auf das Gutachten der
Untersuchungskommission gestützt
hat, die ihn «als rechtgläubigen,
katholischen Gelehrten » bezeichnethatte.
Nach seiner Absetzung verteidigte er
ihn gegen Kaiser und Papst und
weigerte sich hartnäckig, weitere Mass-
regeln gegen den Geistlichen zu
ergreifen. Die bezüglichen Auseinandersetzungen

sind besonders deshalb
interessant, weil um die gleiche Zeit
der Bischof Franz Hurdalek von Leit-
meritz ein Opfer der Reaktion geworden
und zum Rücktritt genötigt worden

*¦) E. Winter: Bernard Bolzano und sein Kreis,
Leipzig 1933; «Der Joseflnismus und seine
Geschichte.« Beiträge zur Geistesgeschichte Oester-
reichs 1740—1848, vgl. l.K.Z. 1944, S. 203.

ä) Vgl. Lexikon für Theologie und Kirche,
Bd. II, 1931, Sp. 441, Artikel B. Bolzano.

ist. Die Sammlung ist ein wichtiger
Beitrag zur Geistesgeschichte Österreichs

und der katholischen Kirche
des beginnenden 19. Jahrhunderts.
Man wird dem Verfasser dankbar sein,
dass er weiten Kreisen einen Einblick
in einen dieser unschönen Kämpfe
ermöglicht, die von der römischen
Reaktion und der Kurie in diesem
Zeitabschnitt mit denselben unsauberen

Waffen so zahlreich geführt
worden sind.

Braun F. M. O. P.: Neues Licht auf
die Kirche. Die protestantische
Kirchendogmatik in ihrer neuesten
Entfaltung. Verlagsanstalt Benzinger

& Co. AG., Einsiedeln/Köln.
1946. 200 Seiten. Kartoniert
Fr. 9.40. Gebunden Fr. 11.70.
Braun, Professor für neutestamentliche

Exegese an der Universität
Freiburg, will mit seinem Buch, das
erstmals 1942 in französischer Sprache
erschien, einen Beitrag leisten zur
Klärung des protestantischen
Kirchenbegriffs. Er gibt einen Überblick
über die Ergebnisse der neueren
protestantischen Forschung über die
Urkirche und stellt einen «Consensus»
fest, der als Ansatz zu einer neuen
protestantischen Lehre von der Kirche
gelten kann. Er weist nach, dass dieser
Consensus beträchtlich von den
Auffassungen abweicht, die vor wenigen
Jahren noch vorherrschend waren
(Harnaek-Sohm-Holl), ohne dass
indessen die durch die Reformation
gegebenen Grundlagen aufgegeben worden

sind. Wie im Schlusskapitel
überzeugend gezeigt wird, bleibt die neuere
protestantische Kirchenlehre trotz
weitgehender Annäherung an die
katholische Auffassung von dieser doch
grundsätzlich getrennt durch eine
Widerstandslinie, die durch den
Begriff der Hierarchie, der Apostelnachfolge

und des jus divinum
gekennzeichnet ist.

Wenn auch gefragt werden kann,
ob der Verfasser in allen Punkton der
Grundintention der protestantischen
Theologie gerecht geworden ist, so
verdient dieses Buch doch um der
Klarheit und der Ehrlichkeit willen,
mit der die katholischen und die
protestantischen Positionen in der
Kirchenfrage abgegrenzt werden, und um
der irenischen Grundeinstellung willen,
allergrösste Beachtung. U. K.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

