
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 54 —

Kirchliche Chronik

Ökumenische Studienkonferenz in Genf über «die Autorität und

Bedeutung der sozialen und politischen Botschaft der Bibel für die Gegenwart».

Auf Einladung der Studienabteilung des Ökumenischen Rates kamen

vom 5. bis 9. Januar 1947 etwa 25 Theologen im Chateau de Bossey bei

Céligny, dem in der Nähe des Genfer Sees prächtig gelegenen neuen Heim
des Ökumenischen Instituts, zu einer reich gefüllten Studientagung
zusammen. Die Konferenz stand im Zusammenhang mit der Vorbereitung
auf die konstituierende Versammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen
im Jahre 1948. Eine kürzere Tagung, an der vorwiegend Vertreter der
angelsächsischen Länder teilnahmen, hatte sich bereits im August 1946 in
London mit dem Thema befasst, das nun in Bossey in einem wesentlich
anders zusammengesetzten Kreise zu noch eingehenderer Behandlung
kommen sollte.

An der Konferenz in Bossey waren vor allem die Kirchen der

kontinentaleuropäischen Länder stark vertreten : die Schweiz, Frankreich,
Holland, Dänemark, Schweden, Norwegen, Deutschland, die Tschechoslowakei
und Ungarn. Dazu kamen zwei Engländer und zwei Amerikaner. Diese

Zusammensetzung hatte ein starkes Überwiegen der Lutheraner und
Reformierten zur Folge, während von andern Kirchen nur je ein Anglikaner,
ein Russisch-Orthodoxer und ein Altkatholik anwesend waren, ein
Umstand, der sich auch auf den Gang der Verhandlungen deutlich auswirken
musste.

In die Konferenzleitung teilten sich der Generalsekretär des Ökumenischen

Rates, Dr. W. A. Visser t'Hooft, und der Direktor der
Studienabteilung, Nils L. Ehrenström. Die Reihe der Vorträge eröffnete ein

grundlegendes Referat von Prof. Karl Barth (réf., Basel) über «Die Autorität
und Bedeutung der Bibel». Weiter sprachen Prof. A. Nygren (luth., Lund)
über «Die Heilige Schrift und das heutige Zeugnis der Kirche»; Prof.
L. Aalen (luth., Oslo) über «Die beiden Testamente»; Prof. N. H. Söe

(luth., Kopenhagen) über «Die Beziehungen zwischen Exegese,
Bibeltheologie, systematischer Theologie, Verkündigung»; Prof. G. C. van
Niftrik (réf., Utrecht) und Prof. B. Nagy (réf., Sârospatak) über «Die
Verantwortung der Kirche für die Welt nach der Bibel»; Prof. W. Eichrodt
(réf., Basel) vom Alten und Prof. H. van Oyen (réf., Groningen) vom
Neuen Testamente aus über «Die soziale und wirtschaftliche Botschaft der
Bibel für die Gegenwart» (letzterer in Vertretung des durch Krankheit
verhinderten Prof. F. Leenhardt, Genf). Das Ergebnis der Besprechungen



— 55 —

wurde in folgenden Thesen zusammengefasst, die indes nicht als eine

Kundgebung ökumenischen Charakters aufgefasst, sondern bloss als
informatorische Feststellungen für die Fortführung der Diskussion gewertet
sein wollen:

1. Gott hat in Christus, dem ewigen Wort, die Welt geschaffen und regiert
sie in ihm als dem Auferstandenen und Erhöhten.

2. Gott hat in dem fleischgewordenen Christus die von ihm abgefallene
Welt mit sich versöhnt. Durch ihn ist der neue Äon hereingebrochen —
mit der Erlösung von Sünde, Tod und Teufel für alle, die an ihn glauben.
Der alte Äon wird aber erst im Endgericht aufgehoben, und bis dann
leben die Gläubigen in dauerndem Kampf mit allen bösen Mächten.

3. In diesem Äon ist die Erlösung nur in der Kirche als Leib Christi
gegeben. Aber Gott wirkt nicht bloss in der Kirche, sondern erhält
in Christus die ganze Welt und nimmt auch die Mächte dieser Welt
in seinen Dienst, auch wo sie davon nichts wissen.

4. Die Kirche verkündigt vom Worte Gottes her, so wie sie es aus der
Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments allein hört, dass Christus
Herrscher der ganzen Welt ist, und sie hat das Recht und die Pflicht,
alle Menschen und auch den Staat, für den sie dauernd Fürbitte zu
leisten hat, auf das verpflichtende Gesetz Gottes hinzuweisen und alles

Unrecht mit dem Worte Gottes zu strafen.

5. Die Kirche hat auch die besondere Pflicht, ihre Glieder zu klarem
Bewusstsein der Bedeutung der Herrschaft Christi für ihr ganzes Leben
einschliesslich ihres Berufslebens zu führen.

6. Die Kirche hat ihre Verkündigung an die Welt und über die Welt, wie
alle ihre Aufgaben, zu vollziehen in Befolgung des Liebesgebotes ihres
Meisters und in der Kraft seines Geistes. Sie hat dabei in Gehorsam
zu hören auf das biblische Zeugnis über die praktische Verwirklichung
des Gotteswillens in Israel, wie diese in Gesetz und Propheten bezeugt
und in Jesu Wort und der Mahnung seiner Apostel in ihrer letzten
Tragweite aufgedeckt wird.

7. Im Vollzug dieser Lehraufgabe geht sie deshalb den Weg vom Neuen
Testament zu den alttestamentlichen Ordnungen Israels, um von der

ganzen Bibel her, deren Mitte Christus ist, die menschlichen
Lebensgestaltungen in ihrer biblischen Prägung zu erfassen und damit die
Struktur und Bestimmung des Gemeinschaftslebens einer Klärung
zuzuführen und für unsere Zeit neu zu formulieren.

Die Formulierung dieser Sätze spiegelt deutlich die schon erwähnte
besondere Konstellation an der Tagung wieder. Das zahlenmässige
Übergewicht der Reformierten und Lutheraner hatte aber auch zur Folge, dass
die Diskussion auf längere Strecken zu einem Streitgespräch zwischen
diesen beiden protestantischen Richtungen wurde. So konnte der
Eindruck entstehen, als ob die ökumenische Einheit erreicht wäre, wenn



— 56 —

Lutheraner und Reformierte sich gefunden hätten. Es klang auch etwa
aus dem Eröffnungsreferat heraus, dass ökumenisches Denken nur auf
Grund der Annahme des reformatorischen Schriftprinzips in seiner ganzen
Ausschliesslichkeit möglich sei, wogegen von orthodoxer Seite Einspruch
erhoben werden musste. Bezeichnend war in diesem Zusammenhange
auch, dass der am hartnäckigsten umstrittene Kontroverspunkt die Lehre
Luthers von den zwei Reichen war, die allerdings nicht von allen Lutheranern

mit gleicher Entschiedenheit vertreten wurde. Diese Lehre führte
zu dem stark angefochtenen Postulat einer natürlichen Ethik neben

derjenigen des Evangeliums, speziell der Bergpredigt. Von deutscher Seite
wurde demgegenüber darauf hingewiesen, wie die Luthersche Auslegung
von Röm. 13 für viele deutsche Protestanten gerade in ihrer Haltung dem
nationalsozialistischen Staate gegenüber zum Fallstrick wurde, während

von anderer Seite betont wurde, dass es nur eine Ethik geben könne,
eben die evangelische des Liebesgebotes Christi, die für alle Lebens-
gebiete in gleicher Weise Geltung habe.

Im übrigen warfen die Verhandlungen manche interessanten
Streiflichter auf die theologische Gegenwartssituation. So, wenn man
feststellen konnte, dass die Relativierung der Offenbarungsautorität der Schrift
im liberalen Sinne gänzlich überwunden schien, wenn auch immerhin von
lutherischer Seite noch von einer Offenbarung in Natur und Geschichte

geredet WTirde. Akute Probleme der Bibeltheologie tauchten auf, wenn
vom Verhältnis des Alten zum Neuen Testament die Rede war, wobei
gegenüber einer «christologischen» Auslegung des Alten Testaments im
Sinne etwa Wilhelm Vischers von den anwesenden Alttestamentlern
etwelche Reserven geltend gemacht wurden. Andererseits zeigte z. B. das

Referat von Eichrodt, wieviel Positives, Gegenwartswichtiges sich aus
einer besonnenen Auslegung des Alten Testaments gewinnen lässt, selbst

aus dem sonst gern als unfruchtbares Dorngestrüpp betrachteten
alttestamentlichen Gesetz. Überhaupt hatte man nach Anhören der beiden
Schlussreferate den Eindruck, dass sich die exegetische Arbeit am
fruchtbarsten auswirke und auch am ehesten einen gemeinsamen Boden finden
lasse. So ergab sich hier eine wohltuende Korrektur gegenüber der
zeitweise auftauchenden Gefahr eines eher beschränkten Konfessionalismus,
der allerdings seine Wurzeln z. T. gerade in der entschiedenen Rückorientierung

der protestantischen Theologie auf die Reformatoren, besonders auf
Luther und Calvin, hat, wie sie als ein weiteres beachtenswertes Phänomen
festgestellt werden konnte.

Alles in allem darf gesagt werden: Es bot sich das Bild einer
entschieden biblisch und christozentrisch orientierten Theologie, die aber
zugleich offene Augen hat für die Nöte und Bedürfnisse der heutigen Welt
in ihrer krisenhaften Lage.

Bern. Albert E. Rüthy.



— 57 —

Liturgische Verbesserungen in der schwedischen Kirche. Die
«Church Times» vom 17. Mai bringt einen kurzen Bericht über einige
Verbesserungen in der schwedischen Liturgie, die darauf hindeuten, dass die
stille Arbeit der Erneuerungsbewegung langsam Früchte trägt. Die schwedische

Kirche nimmt eine Mittelstellung zwischen den anglikanischen und
den evangelischen Kirchen ein. In ihrer Lehre ist sie lutherisch, andrerseits

hat sie seit der Reformation die apostolische Sukzession beibehalten.
Ihre Beziehungen zur altkatholischen Kirche beginnen erst, sich anzubahnen,
während sie zur evangelischen Kirche sehr rege sind.

Der sonntägliche Hauptgottesdienst in Schweden ist die sogenannte
«Högmässa», die, insbesonders auf dem Lande, nicht immer mit der
Ausspendung des Abendmahles verbunden ist. Deshalb gibt es auch zwei
Formulare : eines für Gottesdienste, in denen das Abendmahl gefeiert wird,
ein anderes für solche, in denen dies nicht der Fall ist.

In der ersten Gottesdienstordnung von 1531, die von Olaus Petri
stammt, mündete die Präfation in den Einsetzungsbericht ein (die Elevation
wurde beibehalten). Es folgten das Sanktus, Vaterunser, Pax, Ermahnung
und Ausspendung. In der kurzlebigen Interimsliturgie, die vom König
Johann III. verfasst war und «Das Rote Buch» genannt wurde, war die
Messliturgie in schwedischer und lateinischer Sprache nebeneinander
gedruckt. Sie enthielt folgende Epiklese: «Segne und heilige durch die Kraft
Deines heiligen Geistes das hier Liegende und zu heiligem Gebrauche
Bestimmte, Brot und Wein, dass sie im wahren Gebrauche uns seien (sint)
der Leib und das Blut Deines innigstgeliebten Sohnes als Nahrung zum
ewigen Leben, die wir mit höchstem Verlangen erbitten.» In der jetzt
geltenden, 1917 genehmigten Liturgie mündet die Präfation ebenfalls in den

Einsetzungsbericht ein, es folgen Vaterunser, Sanktus, Pax, Agnus dei
und Austeilung. Die schwedische Kirche betrachtet Einsetzungsworte und
Genuss der Elemente als ein unteilbares Ganzes. Ebenso wie in Luthers
Formula Missae fehlt jegliches Konsekrationsgebet. Auch Anamnese
und Epiklese fehlen.

Nun hat man im Jahre 1942 das Sanktus wieder an das Ende der
Präfation gestellt und im Anschluss daran vor dem Einsetzungsbericht
folgendes Konsekrationsgebet eingefügt: «Gepriesen seist Du, Herr des Himmels

und der Erde, dass zu den Menschenkindern Erbarmen gezeigt und
Deinen eingeborenen Sohn gegeben hast, dass alle, die an ihn glauben,
nicht verlorengehen, sondern ewiges Leben haben. Wir danken Dir für
das Heil, das Du für uns durch Jesus Christus bereitet hast. Sende Deinen
Geist in unsere Herzen, dass Er in uns einen lebendigen Glauben
entzünde und uns vorbereite, das Gedächtnis unseres Erlösers zu feiern und
ihn zu empfangen, wenn er in dieser heiligen Kommunion zu uns kommt.
Amen. »

Die Einleitung dieses Gebetes erinnert an den Wortlaut verschiedener
anglikanischer Liturgien, ebenso der Satz «Deinen eingeborenen Sohn



— 58 —

gesandt hast». Der Satz Jesu an Nikodemus ist den «Comfortable Words»

entnommen, die der Liturgie des Erzbischofs Hermann von Wied
entnommen sind und in die anglikanischen Liturgien übergegangen sind.

Nähert sich auch die Einfügung dieses Konsekrationsgebetes mehr
der traditionellen Form und enthält es auch eine Art von Anamnese, so ist
der Wortlaut der Bitte an den Heiligen Geist bemerkenswert. Eine Epiklese
im strikten Sinne haben wir nicht, da sie nicht die in den alten orientalischen
und auch in den altkatholischen und verschiedenen anglikanischen Liturgien
enthaltene Bitte um die Verwandlung der Elemente enthält, sondern nur die
Bitte um einen gläubigen Empfang. Es ist verständlich, dass nach einer

vierhundertjährigen Tradition im Augenblicke wohl nicht mehr zu
erreichen war, es darf aber der Hoffnung Ausdruck verliehen werden, dass

durch die Aufklärungsarbeit der Erneuerungsbewegung und auch den
Einfluss der ökumenischen Bewegung im Laufe der Zeit eine noch grössere
Angleichung an den Brauch der Gesamtkirche stattfindet.

Ferner ist eine Bewegung im Gange, auch in der Woche Messfeiern

zu halten und die Gemeinden zu einer aktiveren und ehrfürchtigeren
Teilnahme zu erziehen.

Die Konfirmation wird in der schwedischen Kirche von den Priestern
erteilt. Der amtliche Titel «Konfirmation» scheint aber zum ersten Male
erst in dem Handbok von 1917 auf, eine Handauflegung fand nicht statt.

1942 wurden nun drei Formulare eingefügt, zwei für Jugendliche, eines

für Erwachsene. In einem Formular für Jugendliche und in dem für
Erwachsene ist die Handauflegung ein integrierender Bestandteil des Ritus.
Man hat also auch hier Rücksicht genommen auf die Einstellung des

Volkes, das gegenüber der Einführung von Zeremonien sehr misstrauisch
ist und in ihnen etwas «Katholisches» sieht, wobei der Begriff «Katholisch»
mit «Römisch-katholisch» gleichgesetzt wird. Jahrhundertealte
Vorurteile müssen erst überwunden werden, ehe der Weg für das Verständnis
des wahrhaft Katholischen geebnet werden kann. Als Katholiken freuen
wir uns der ersten Schritte auf dem Wege, in Liturgie und Ritus zum
Brauchtum der ungeteilten Kirche zurückzukehren.

Ökumenische Tagung in Osby. Der Pfarrei* von Osby
(Südschweden), Dr. Gunnar Rosendal, Verfasser von richtungweisenden
Schriften über die kirchliche Erneuerung und Leiter einer Bewegung, die

man «Skandinavische Oxfordbewegung» nennen kann, hatte zu einer
ökumenischen Aussprache für Anfang August 1946 in sein geräumiges Pfarrhaus
eingeladen. Der Einladung folgten römisch-katholische, orthodoxe,
dänische, norwegische, schwedische und anglikanische Geistliche. Auch die
Geistlichen der Kirchen der Utrechter Union waren eingeladen, konnten
aber nicht erscheinen. Auch einige Laien waren anwesend.

Die Themen der Besprechung waren : Glaube, Rechtfertigung, Gnade,

Liturgie, Seelsorge und Gemeindearbeit. In irenischer, brüderlicher Aus-



— 59 —

spräche wurden sie behandelt, und man stellte fest, dass das Mass der
Übereinstimmung grösser war als das der Verschiedenheiten. Die
Schwierigkeiten in der Seelsorge und Gemeindearbeit sind dieselben, wenn auch
in verschiedenem Masse, in allen vertretenen Kirchen. Von ausgesprochenen
Resultaten kann nicht gesprochen werden, da es sich ja mehr um ein

Privatgespräch als um eine Tagung autorisierter Vertreter handelte, aber
die Tagung trug dazu bei, die Fragen zu klären und die psychologischen
Grundlagen für weitere Aussprachen zu schaffen.

Jeden Tag fand nach Matutin und Laudes die Messfeier statt. Im
weiteren Verlauf des Tages wurden Sext, Non, Vesper und Komplet
gebetet, teilweise unter Anwesenheit von zahlreichen Gemeindemitgliedern,
da es in Osby schon seit langen Jahren Brauch ist, Laudes und Vesper
täglich mit der Gemeinde zu singen.

Ein Ausschuss wurde damit beauftragt, für August 1947 eine weitere
Tagung vorzubereiten. p jj Vogel.


	Kirchliche Chronik

