Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Okumenische Studienkonferenz in Genf iiber «die Autoritit und
Bedeutung der sozialen und politischen Botschaft der Bibel fir die Gegen-
warty.

Auf Einladung der Studienabteilung des Okumenischen Rates kamen
vom 5. bis 9. Januar 1947 etwa 25 Theologen im Chiteau de Bossey bet
Céligny, dem in der Nahe des Genfer Sees priachtig gelegenen neuen Heim
des Okumenischen Instituts, zu einer reich gefiillten Studientagung zu-
sammen. Die Konferenz stand im Zusammenhang mit der Vorbereitung
auf die konstituierende Versammlung des Okumenischen Rates der Kirchen
im Jahre 1948. Eine kiirzere Tagung, an der vorwiegend Vertreter der
angelsichsischen Linder teilnahmen, hatte sich bereits im August 1946 in
London mit dem Thema befasst, das nun in Bossey in einem wesentlich
anders zusammengesetzten Kreise zu noch eingehenderer Behandlung
kommen sollte.

An der Konferenz in Bossey waren vor allem die Kirchen der kon-
tinentaleuropdischen Linder stark vertreten: die Schweiz, Frankreich, Hol-
land, Ddnemark, Schweden, Norwegen, Deutschland, die T'schechoslowakei
und Ungarn. Dazu kamen zwei Englinder und zwei Amerikaner. Diese
Zusammensetzung hatte ein starkes Uberwiegen der Lutheraner und Re-
formierten zur Folge, wihrend von andern Kirchen nur je ein Anglikaner,
ein Russisch-Orthodoxer und ein Altkatholik anwesend waren, ein Um-
stand, der sich auch auf den Gang der Verhandlungen deutlich auswirken
musste.

In die Konferenzleitung teilten sich der Generalsekretir des Okume-
nischen Rates, Dr. W. A. Visser t'Hooft, und der Direktor der Studien-
abteilung, Nils L. Ehrenstréom. Die Reihe der Vortrige eroffnete ein
grundlegendes Referat von Prof. Karl Barth (ref., Basel) iber «Die Autoritit
und Bedeutung der Bibel». Weiter sprachen Prof. A. Nygren (luth., Lund)
iiber «Die Heilige Schrift und das heutige Zeugnis der Kirche»; Prof.
L. Aalen (luth., Oslo) tiber «Die beiden Testamente»; Prof. N. H. Soe
(luth., Kopenhagen) iiber «Die Beziehungen zwischen Exegese, Bibel-
theologie, systematischer Theologie, Verkiindigung»; Prof. G. C. van
Niftrik (ref., Utrecht) und Prof. B. Nagy (ref., Sdrospatak) {iber «Die Ver-
antwortung der Kirche fiir die Welt nach der Bibel»; Prof. W. Eichrodt
(ref., Basel) vom Alten und Prof. H. van Oyen (ref., Groningen) vom
Neuen Testamente aus iiber «Die soziale und wirtschaftliche Botschaft der
Bibel fiir die Gegenwart» (letzterer in Vertretung des durch Krankheit
verhinderten Prof. F. Leenhardt, Genf). Das Ergebnis der Besprechungen



wurde in folgenden Thesen zusammengefasst, die indes nicht als eine
Kundgebung ékumenischen Charakters aufgefasst, sondern bloss als infor-
matorische Feststellungen fiir die Fortfithrung der Diskussion gewertet
sein wollen:

I.

N |

Gott hat in Christus, dem ewigen Wort, die Welt geschaffen und regiert
sie in ihm als dem Auferstandenen und Erhohten.

Gott hat in dem fleischgewordenen Christus die von ihm abgefallene
Welt mit sich versshnt. Durch ihn ist der neue Aon hereingebrochen —
mit der Erlésung von Siinde, Tod und Teufel fiir alle, die an thn glauben.
Der alte Aon wird aber erst im Endgericht aufgehoben, und bis dann
leben die Gliubigen in dauerndem Kampf mit allen bésen Michten.

. In diesem Aon ist die Erlésung nur in der Kirche als Leib Christi

gegeben. Aber Gott wirkt nicht bloss in der Kirche, sondern erhilt
in Christus die ganze Welt und nimmt auch die Michte dieser Welt
in seinen Dienst, auch wo sie davon nichts wissen.

Die Kirche verkiindigt vom Worte Gottes her, so wie sie es aus der
Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments allein hort, dass Christus
Herrscher der ganzen Welt ist, und sie hat das Recht und die Pflicht,
alle Menschen und auch den Staat, fiir den sie dauernd Fiirbitte zu
leisten hat, auf das verpflichtende Gesetz Gottes hinzuweisen und alles
Unrecht mit dem Worte Gottes zu strafen.

. Die Kirche hat auch die besondere Pflicht, ihre Glieder zu klarem Be-
wusstsein der Bedeutung der Herrschaft Christi fiir ihr ganzes Leben

einschliesslich ihres Berufslebens zu fiithren.

Die Kirche hat ihre Verkiindigung an die Welt und iiber die Welt, wie
alle ihre Aufgaben, zu vollziehen in Befolgung des Liebesgebotes ihres
Meisters und in der Kraft seines Geistes. Sie hat dabei in Gehorsam
zu héren auf das biblische Zeugnis {iber die praktische Verwirklichung
des Gotteswillens in Israel, wie diese in Gesetz und Propheten bezeugt
und in Jesu Wort und der Mahnung seiner Apostel in ihrer letzten
Tragweite aufgedeckt wird.

Im Vollzug dieser Lehraufgabe geht sie deshalb den Weg vom Neuen
Testament zu den alttestamentlichen Ordnungen Israels, um von der
ganzen Bibel her, deren Mitte Christus ist, die menschlichen Lebens-
gestaltungen in ihrer biblischen Prigung zu erfassen und damit die
Struktur und Bestimmung des Gemeinschaftslebens einer Klirung
zuzufithren und fiir unsere Zeit neu zu formulieren.

Die Formulierung dieser Sitze spiegelt deutlich die schon erwihnte

besondere Konstellation an der Tagung wieder. Das zahlenmissige Uber-
gewicht der Reformierten und Lutheraner hatte aber auch zur Folge, dass
die Diskussion auf lingere Strecken zu einem Streitgesprich zwischen
diesen beiden protestantischen Richtungen wurde. So konnte der Ein-
druck entstehen, als ob die dkumenische Einheit erreicht wire, wenn



— 56 —

Lutheraner und Reformierte sich gefunden hitten. Es klang auch etwa
aus dem Eréffnungsreferat heraus, dass 6kumenisches Denken nur auf
Grund der Annahme des reformatorischen Schriftprinzips in seiner ganzen
Ausschliesslichkeit moglich sei, wogegen von orthodoxer Seite Einspruch
erhoben werden musste. Bezeichnend war in diesem Zusammenhange
auch, dass der am hartnickigsten umstrittene Kontroverspunkt die Lehre
Luthers von den zwei Reichen war, die allerdings nicht von allen Luthe-
ranern mit gleicher Entschiedenheit vertreten wurde. Diese Lehre fiihrte
zu dem stark angefochtenen Postulat einer natiirlichen Ethik neben der-
jenigen des Evangeliums, speziell der Bergpredigt. Von deutscher Seite
wurde demgegeniiber darauf hingewiesen, wie die Luthersche Auslegung
von Roém. 13 fiir viele deutsche Protestanten gerade in ihrer Haltung dem
nationalsozialistischen Staate gegeniiber zum Fallstrick wurde, wihrend
von anderer Seite betont wurde, dass es nur eine Ethik geben koénne,
eben die evangelische des Liebesgebotes Christi, die fir alle Lebens-
gebiete in gleicher Weise Geltung habe.

Im ibrigen warfen die Verhandlungen manche interessanten Streif-
lichter auf die theologische Gegenwartssituation. So, wenn man fest-
stellen konnte, dass die Relativierung der Offenbarungsautoritit der Schrift
im liberalen Sinne géinzlich iiberwunden schien, wenn auch immerhin von
lutherischer Seite noch von einer Offenbarung in Natur und Geschichte
geredet wurde. Akute Probleme der Bibeltheologie tauchten auf, wenn
vom Verhiltnis des Alten zum Neuen Testament die Rede war, wobei
gegeniiber einer «christologischen» Auslegung des Alten Testaments im
Sinne etwa Wilhelm Vischers von den anwesenden Alttestamentlern et-
welche Reserven geltend gemacht wurden. Andererseits zeigte z. B. das
Referat von Eichrodt, wieviel Positives, Gegenwartswichtiges sich aus
einer besonnenen Auslegung des Alten Testaments gewinnen lidsst, selbst
aus dem sonst gern als unfruchtbares Dorngestriipp betrachteten alt-
testamentlichen Gesetz. Uberhaupt hatte man nach Anhéren der beiden
Schlussreferate den Eindruck, dass sich die exegetische Arbeit am frucht-
barsten auswirke und auch am ehesten einen gemeinsamen Boden finden
lasse. So ergab sich hier eine wohltuende Korrektur gegeniiber der zeit-
weise auftauchenden Gefahr eines eher beschrinkten Konfessionalismus,
der allerdings seine Wurzeln z. T. gerade in der entschiedenen Riickorientie-
rung der protestantischen Theologie auf die Reformatoren, besonders auf
Luther und Calvin, hat, wie sie als ein weiteres beachtenswertes Phinomen
festgestellt werden konnte.

Alles in allem darf gesagt werden: Es bot sich das Bild einer ent-
schieden biblisch und christozentrisch orientierten Theologie, die aber
zugleich offene Augen hat fir die Néte und Bediirfnisse der heutigen Welt
in ihrer krisenhaften ILage.

Bern. Albert E. Riithy.



— BT —

Liturgische Verbesserungen in der schwedischen Kirche. Die
«Church Times» vom 17. Mai bringt einen kurzen Bericht iiber einige Ver-
besserungen in der schwedischen Liturgie, die darauf hindeuten, dass die
stille Arbeit der Erneuerungsbewegung langsam Friichte trigt. Die schwe-
dische Kirche nimmt eine Mittelstellung zwischen den anglikanischen und
den evangelischen Kirchen ein. In ihrer Lehre ist sie lutherisch, andrer-
seits hat sie seit der Reformation die apostolische Sukzession beibehalten.
Ihre Beziehungen zur altkatholischen Kirche beginnen erst, sich anzubahnen,
wihrend sie zur evangelischen Kirche sehr rege sind.

Der sonntigliche Hauptgottesdienst in Schweden ist die sogenannte
«Hogmissa», die, insbesonders auf dem Lande, nicht immer mit der Aus-
spendung des Abendmahles verbunden ist. Deshalb gibt es auch zwei
Formulare: eines fiir Gottesdienste, in denen das Abendmahl gefeiert wird,
ein anderes fiir solche, in denen dies nicht der Fall ist.

In der ersten Gottesdienstordnung von 1531, die von Olaus Petri
stammt, miindete die Prifation in den Einsetzungsbericht ein (die Elevation
wurde beibehalten). Es folgten das Sanktus, Vaterunser, Pax, Ermahnung
und Ausspendung. In der kurzlebigen Interimsliturgie, die vom Konig
Johann III. verfasst war und «Das Rote Buch» genannt wurde, war die
Messliturgie in schwedischer und lateinischer Sprache nebeneinander ge-
druckt. Sie enthielt folgende Epiklese: «Segne und heilige durch die Kraft
Deines heiligen Geistes das hier Liegende und zu heiligem Gebrauche
Bestimmte, Brot und Wein, dass sie im wahren Gebrauche uns seien (sint)
der Leib und das Blut Deines innigstgeliebten Sohnes als Nahrung zum
ewigen Leben, die wir mit héchstem Verlangen erbitten.» In der jetzt gel-
tenden, 1917 genehmigten Liturgie miindet die Prifation ebenfalls in den
Einsetzungsbericht ein, es folgen Vaterunser, Sanktus, Pax, Agnus dei
und Austeilung. Die schwedische Kirche betrachtet Einsetzungsworte und
Genuss der Elemente als ein unteilbares Ganzes. Ebenso wie in Luthers
Formula Missae fehlt jegliches Konsekrationsgebet. Auch Anamnese
und Epiklese fehlen.

Nun hat man im Jahre 1942 das Sanktus wieder an das Ende der Pri-
fation gestellt und im Anschluss daran vor dem Einsetzungsbericht fol-
gendes Konsekrationsgebet eingefiigt: « Gepriesen seist Du, Herr des Him-
mels und der Erde, dass zu den Menschenkindern Erbarmen gezeigt und
Deinen eingeborenen Sohn gegeben hast, dass alle, die an ihn glauben,
nicht verlorengehen, sondern ewiges Leben haben. Wir danken Dir fiir
das Heil, das Du fiir uns durch Jesus Christus bereitet hast. Sende Deinen
Geist in unsere Herzen, dass Er in uns einen lebendigen Glauben ent-
- 2inde und uns vorbereite, das Gedichtnis unseres Erlésers zu feiern und
ihn zu empfangen, wenn er in dieser heiligen Kommunion zu uns kommt.
Amen. »

Die Einleitung dieses Gebetes erinnert an den Wortlaut verschiedener
anglikanischer Liturgien, ebenso der Satz «Deinen eingeborenen Sohn



gesandt hast». Der Satz Jesu an Nikodemus ist den «Comfortable Words»
entnommen, die der Liturgie des Erzbischofs Hermann von Wied ent-
nommen sind und in die anglikanischen Liturgien iibergegangen sind.

Nihert sich auch die Einfligung dieses Konsekrationsgebetes mehr
der traditionellen Form und enthilt es auch eine Art von Anamnese, so ist
der Wortlaut der Bitte an den Heiligen Geist bemerkenswert. Eine Epiklese
im strikten Sinne haben wir nicht, da sie nicht die in den alten orientalischen
und auch in den altkatholischen und verschiedenen anglikanischen Liturgien
enthaltene Bitte um die Verwandlung der Elemente enthilt, sondern nur die
Bitte um einen gliubigen Empfang. Es ist verstindlich, dass nach einer
vierhundertjahrigen Tradition im Augenblicke wohl nicht mehr zu er-
reichen war, es darf aber der Hoffnung Ausdruck verlichen werden, dass
durch die Aufkldrungsarbeit der Erneuerungsbewegung und auch den Ein-
fluss der 6kumenischen Bewegung im Laufe der Zeit eine noch grossere
Angleichung an den Brauch der Gesamtkirche stattfindet.

Ferner ist eine Bewegung im Gange, auch in der Woche Messteiern
zu halten und die Gemeinden zu einer aktiveren und chrfiirchtigeren
Teilnahme zu erziehen.

Die Konfirmation wird in der schwedischen Kirche von den Priestern
erteilt. Der amtliche Titel «Konfirmation» scheint aber zum ersten Male
erst in dem Handbok von 1917 auf, eine Handauflegung fand nicht statt.
1942 wurden nun drei Formulare eingefiigt, zwei fiir Jugendliche, eines
fir Erwachsene. In einem Formular fiir Jugendliche und in dem fiir
Erwachsene ist die Handauflegung ein integrierender Bestandteil des Ritus.
Man hat also auch hier Riicksicht genommen auf die Einstellung des
Volkes, das gegentiber der Einfiihrung von Zeremonien sehr misstrauisch
ist und in ihnen etwas «Katholisches» sieht, wobei der Begriff « Katholisch»
mit «Romisch-katholisch» gleichgesetzt wird. Jahrhundertealte Vor-
urteile miissen erst iiberwunden werden, ehe der Weg fiir das Verstindnis
des wahrhaft Katholischen geebnet werden kann. Als Katholiken freuen
wir uns der ersten Schritte auf dem Wege, in Liturgie und Ritus zum
Brauchtum der ungeteilten Kirche zuriickzukehren.

Okumenische Tagung in Osby. Der Pfarrer von Osby (Siid-
schweden), Dr. Gunnar Rosendal, Verfasser von richtungweisenden
Schriften tiber die kirchliche Erneuerung und Leiter einer Bewegung, die
man «Skandinavische Oxfordbewegung» nennen kann, hatte zu einer 6ku-
menischen Aussprache fiir Anfang August 1946 in sein gerdumiges Pfarrhaus
eingeladen. Der Einladung folgten romisch-katholische, orthodoxe, di-
nische, norwegische, schwedische und anglikanische Geistliche. Auch die
Geistlichen der Kirchen der Utrechter Union waren eingeladen, konnten
aber nicht erscheinen. Auch einige Laien waren anwesend.

Die Themen der Besprechung waren: Glaube, Rechtfertigung, Gnade,
Liturgie, Seelsorge und Gemeindearbeit. In irenischer, briiderlicher Aus-



sprache wurden sie behandelt, und man stellte fest, dass das Mass der
Ubereinstimmung grosser war als das der Verschiedenheiten. Die Schwie-
rigkeiten in der Seelsorge und Gemeindearbeit sind dieselben, wenn auch
in verschiedenem Masse, in allen vertretenen Kirchen. Von ausgesprochenen
Resultaten kann nicht gesprochen werden, da es sich ja mehr um ein
Privatgesprich als um eine Tagung autorisierter Vertreter handelte, aber
die Tagung trug dazu bei, die Fragen zu kliren und die psychologischen
Grundlagen fiir weitere Aussprachen zu schaffen.

Jeden Tag fand nach Matutin und Laudes die Messfeier statt. Im
weiteren Verlauf des Tages wurden Sext, Non, Vesper und Komplet ge-
betet, teilweise unter Anwesenheit von zahlreichen Gemeindemitgliedern,
da es in Osby schon seit langen Jahren Brauch ist, L.audes und Vesper
tiglich mit der Gemeinde zu singen.

Ein Ausschuss wurde damit beauftragt, fiir August 1947 eine weitere

Tagung vorzubereiten. P.H. Vogel.




	Kirchliche Chronik

