Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 1

Artikel: Zur Frage des Primats und der kirchlichen Verfassungszustande in der
Didache und anderen literarischen Denkmaélern des zweiten
Jahrhunderts

Autor: Katzenmayer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Frage des Primats und der kirchlichen Ver-
fassungszustinde in der Didache und anderen lite-
rarischen Denkmdlern des zweiten Jahrhunderts

Mit den folgenden Ausfithrungen setze ich die Abhandlungen
fort, die ich iiber den Primat des romischen Bischofs wihrend der
ersten zwei Jahrhunderte in den Jahrgingen 1942/1943/1944 ver-
offentlicht habe !). Sowohl der sog. 1. Klemensbrief?) wie die
Briefe des Ignatius ?) von Antiochia haben gezeigt, dass bis in
die erste Hailfte des 2. Jahrhunderts hinein weder von einem
irgendwie gearteten Primat des Bischofs der Kirche Gottes zu
Rom noch von einem Primat der romischen Christengemeinde
die Rede sein kann und dass ebensowenig von einer Kirche als
einer sichtbaren, zentralistisch aufgebauten Heilsanstalt gesprochen
werden darf. Zu demselben Ergebnis fiihrt die Betrachtung anderer
kirchlicher, uns erhaltener literarischer Denkmiler aus jener Zeit.
Ich beginne mit der «Lehre des Herrn durch die zwolf Apostel fir
die Heiden»%). Ein glicklicher Umstand hat uns die als «heilig»
angeschene und bis ins hohe Mittelalter hinein viel benutzte
Schrift in einer Handschrift des Jerusalemer Klosters zu Kon-
stantinopel erhalten. Der Entdecker, Metropolit Philotheos Bo-
yennios von Nikomedien, hat sie 1883 in einer vortrefflichen Aus-
gabe der gelehrten Welt bekanntgemacht. Ort und Zeit der Ent-
stehung der durch hohe Altertiimlichkeit ausgezeichneten Schrift
sind immer noch umstritten. Fiir die Untersuchung hier spielt
das keine Rolle, zumal mit ziemlicher Sicherheit gesagt werden
kann, dass sie zwischen den Jahren 80 und 150 verfasst worden
ist. Von den drei Teilen, in welche der Inhalt gegliedert ist, kommt
fir uns der kirchenrechtliche Abschnitt 11—13 und 15,1 f. in
Frage. Was hier iiber die Verfassung der einzelnen Kirchen gesagt

') Widrige Schicksale, hervorgerufen durch den unseligen Krieg,
haben mich bislang an der Weiterfitlhrung meiner Studien verhindert.

®) I. K. Z. 1942, 8.28 ff. Nachtriglich habe ich festgestellt, dass
der Benediktiner R. van Cauwelaert in seiner Abhandlung «L’intervention
de ’église de Rome & Corinthe vers ’an 96» R.H.E. 31 (1935), 8. 267 ff., zu
demselben Krgebnis gekommen ist wie ich. Zusammenfassend schreibt C.:
«Deshalb wird wohl die Frage, ob der 1. Klemensbrief als Ausfluss des
rémischen Primats anzusehen sei, mit Nein beantwortet werden miissen.»

°) I.K.Z. 1942, S.186 ff.
i ) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt, v. Harnack,
Zahn, Leipzig 1920 s, ed. min., S. 216 ff.



TR ) J—

wird, bestatigt die Angaben, welche die Apostelgeschichte und die
Briefe des Paulus dariiber gemacht haben. Das Wort «&aednoia»
erscheint an vier Stellen: 4,14 — 94 — 10,5 — 11,11. Wahrend es
an der zuerst genannten Stelle die zum Gottesdienst versammelte
Gemeinde bedeutet, bezeichnet es an den anderen Stellen Kurche
schlechthin. 9,4 und 10,5 wird die Kirche durch das Possessiv-
verhiltnis als éxxinoia sc. xvpiov ndher bestimmt. Paulus spricht von
Exxlnoia Tod Peod, Rom. 16, 16 von i éxxAnoior ndow 1ot Xototod,
Jesus selbst an der tibergenug kommentierten Stelle Matth.16,18 von
1w xxldnoioy pov. Wie die Worte 9, 4 und 10, 5 weiter zeigen, ist
die Kirche verbreitet nach «den vier Winden» bis an «die Enden der
Erde». Augenblicklich ist sie, die «geheiligte», noch zerstreut, eines
Tages aber wird sie «in das Reich (des Vaters) zusammengebracht»
werden. Hs gibt demnach ein Bewusstsein von der Einheit der
Einzelkirchen, vollkommen wird diese aber erst im Gottesreich
sein. Noch kommt die Kinheit nicht in einer sichtbaren Organi-
sation zum Ausdruck, sondern Einzelkirche steht neben KEinzel-
kirche, wie aus der Stelle 15, 1 hervorgeht. Was die Ortskirchen
und damit alle «Heiligen» — das Wort «Christ» findet sich an
der Stelle 12, 4 — verbindet, ist die eine Taufe, der eine Herr,
der eine Glaube, der eine himmlische Vater. Die hochste Autoritit
ist der Kyrios, der verklirte Herr. KEr erldsst durch die Apostel,
welche er bei seinen Lebzeiten erwihlt hat (Joh.15,16), die diday].
Da er unsichtbar ist, sind die Zwolf seine sichtbaren Stellvertreter.
Sie verkorpern als Kollegium die letzte Autoritdt, nicht ein ein-
zelner von ihnen, auch nicht einer der «Sdulen» (Gal. 2,9), Ja-
kobus, der Bruder des Herrn, Petrus und Johannes. Die Zwolf —
das ist bemerkenswert — wenden sich nicht an die «zwolf Stamme»
(Apg. 25,7), sondern an die «Heiden». Das Christentum hat
seinen Schwerpunkt unicht mehr unter den Juden, unter dem
Schutz von deren Religion es erwachsen war, wie Tertullian mit
Recht schreibt. Die Bezeichnung «Apostel» ist aber nicht auf die
Zwolf beschriankt, sondern auf alle die erweitert, welche die Froh-
botschaft verkiinden. Ihnen werden die « Propheten» und «Lehrer»
gleichgestellt, alle drei gehoren zu den Wandermissionaren. Har-
nack hat in seinem ausgezeichneten, fiir die Werdezeit der christ-
lichen Kirche unerldsslichen Werk «Die Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten 1)» darauf hin-
gewiesen, dass jene Missionare nicht, wie die ortsansissigen Amts-

1) Leipzig 1924 % I, S. 280.



— 33 —

trager, von der Lokalkirche gewihlt werden. Aber sie werden
von ihr auf ihre Glaubwiirdigkeit hin iberprift (11,2 ff.). Sie
bestimmt auch den Lebensunterhalt fiir die Propheten und Lehrer,
welche sich am Ort niederlassen wollen. Auf keinen Fall duldet
sie, dass einer «mit dem Christentum Geschifte macht», ein
Wort, welches fiir manchen Christen von heute beherzigenswert
ist. Die einzelne Kirche, dargestellt durch die Vollversammlung
der «Briider», steht eben im Mittelpunkt, sie entscheidet alles. So
wahlt sie auch, gleich wie die Biirger der griechischen Poleis
in ihren Hkklesien die Magistrate wihlten, durch Handaufheben
(15,1) die Episkopen und Diakonen, die lokalen Amtstrager.
Nicht mehr das iibernatiirliche «ydoioua» entscheidet, wie in der
ersten Zeit des KEnthusiasmus, sondern die «Briider» sollen, wie
es bei der Wahl der biirgerlichen Behorden geschah, eine «Prii-
fung» (15,1) der Kandidaten auf ihre moralische Befihigung
vornehmen. Der Unterschied der Zeiten kommt deutlich zum
Ausdruck, wenn man die Apg. 1,15 ff. geschilderte Ersatzwahl
des zwolften Apostels Matthias und den Wahlmodus der Didache
miteinander vergleicht. Wie aber die Ekklesia der Gldaubigen
einen «Bruder» ins Amt erhebt, so kann sie einen auch in be-
stimmten Fillen aus dem Amt entfernen. Man hat es auffillig
gefunden, dass nur von énioxomor und dudxovor die Rede ist, das
Wort mpeofdrepor aber an keiner. Stelle der Schrift sich findet.
Der Presbyterat findet sich sonst in jenen Jahren, es braucht
bloss an den 1. Klemensbrief oder vor allem an die Briefe des
Ignatius erinnert zu werden. Das Riitsel 16st sich aber, wenn man
bedenkt, dass sowohl énioxomor wie mpeofirepor zur Bezeichnung
desselben Amtes gebraucht wird — so braucht Irendus noch am
Ende des 2. Jahrhunderts beide Bezeichnungen nebeneinander —
und die Dreigliederung Episkopat — Presbyterat — Diakonat sich
erst durchgesetzt hat, nachdem ein einzelner Presbyter als monar-
chisch regierender émioxomos an die Spitze der Einzelkirche getreten
war. Soweit war es in den Lokalkirchen, an welche sich die Apostel-
lehre wendet, noch nicht gekommen, gerade diese Tatsache zeugt
dafiir, dass ihre Entstehung vor die Mitte des 2. Jahrhunderts
fallt. Bei den eben geschilderten Zustinden in der werdenden
Kirche wo die Selbstindigkeit der Einzelkirchen und damit die
Gleichberechtigung ihrer Bischofe eifrig betont und gehiitet wird —
Kronzeuge dafiir ist der schon genannte Mirtyrerbischof Igna-
tius — ist fiir den Primat weder eines Bischofs noch einer lokalen

Tnternat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1947. 3



— 34 —

Kirche Raum. So findet sich auch in der Didache nicht die ge-
ringste Andeutung dariiber. Das nichste Schriftstiick, welches zu
dem Kreis der fiir die Untersuchung hier in Betracht kommenden
Literatur gehort, ist der sog. zweite Brief des Klemens an
die Korinther?!). So wenig wir von der Zeit und dem Ort der
Entstehung und iiber den Verfasser wissen, so sicher ist es, dass
wir es nicht mit einem Brief, sondern mit einer Homilie zu tun
haben, dem fiir unsere Kenntnis dltesten Beispiel einer christlichen
Predigt. Entscheidend dafiir sind die Stellen 15,1—17,3—18,2
—19,1. Sie wurde, wie die Stelle 19,1 zeigt, vor den «Briidern
und Schwestern» in der gottesdienstlichen Versammlung vor-
gelesen. Die Ekklesia, an die sich der Prediger wendet, steht unter
der autoritativen Leitung der «Presbyter». Diese werden zweimal
erwithnt. Von ihnen erhélt sie «Krmahnungen» (17,3), ihnen
schuldet sie «Gehorsam», sie predigen ihnen von ihrem «Heil»
(17,5). Offenbar ist der monarchische Episkopat noch nicht
durchgedrungen. Es sind dieselben Verfassungszustinde, wie sie
in der Didache vorausgesetzt werden. Das Wort «dxxineia» er-
scheint an neun Stellen. Der Verfasser spricht von ihr nur im all-
gemeinen und ergeht sich in mystischen Spekulationen, wie sie
um die Mitte des 2. Jahrhunderts im Schwang waren. HEs braucht
nur an die Gnostiker erinnert zu werden. «Die Biicher der Pro-
pheten und die Apostel» bezeugen, dass «die Kirche nicht aus der
Jetztzeit, sondern aus fritheren Zeiten stammt» (14,2). Damals
war sie «geistig, wie auch unser Jesus». Diese «erste, geistige
Kirche wurde vor Sonne und Mond gestiftet» (14,1). Sie ist «das
Urbild» der Kirche (14,3). Aus ihrer Priexistenz ist sie, wie der
Christus, «in den letzten Tagen in die Sichtbarkeit herausgetreten».
Die sichtbare Kirche ist «das Abbild» jener Geisteskirche. Da sie
«in dem Fleisch des Christus» sichtbar geworden ist, ist sie «der
Leib Christi» (14,2), widhrend «der Christus der Geist» ist (14,4).
«Das Fleisch ist das Gegenbild des Geistes. Wer das Gegenbild
befleckt, wird nicht des Urbildes teilhaftig werden» (14,3). ks
kommt also alles darauf an, «das Fleisch zu behiiten». Nur wer
sich so verhilt und «enthilt», gehort «zur Kirche des Lebens»,
«zur lebendigen Kirche» (14,1 f.), welche eben vom Geist Christi
durchpulst ist. Das sind offenbar enkratitische Gedankengiinge,
die mit der Kirche als einer sozialen Erscheinung nichts mehr zu
tun haben und zu unserer Untersuchung hier nichts weiter beitragen.

1) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 35 ff.



Die néchste Schrift, welcher unser Interesse gilt, ist «der Brief
des hl. Polykarp, des Bischofs von Smyrna und hl. Méartyrers, an
die Philvpper 1)». Der ehrwiirdige Verfasser ist eine wohlbekannte
Personlichkeit der Kirchengeschichte. Nach dem Zeugnis des
Ireniius, erhalten bei Kusebius 2), hat er mehrere Briefe «teils
an benachbarte Kirchen, die er zu befestigen suchte, teils an
einzelne Briider, die er ermahnte und aufmunterte, geschrieben .
Wie noch andere Beispiele zeigen, war es im 2. Jahrhundert Sitte,
auf solche Weise die Einheit unter den Lokalkirchen und ihren
Amtstragern zum Ausdruck zu bringen. Wichtig fiir unsere Unter-
suchung ist der Aufenthalt Polykarps in Rom und seine Verhand-
lungen mit dem damaligen romischen Bischof Aniket iiber den
Tag der Osterfeier 3). Wir haben also an dem «Lehrer Asiens»
(Martyr. Polye. 12, 2) einen gewichtigen Zeugen fiir die Zustidnde
in der Kirche Christi jener Tage, zumal er auch die Verhiltnisse
m der Kirche zu Rom aus eigener Anschauung kannte. Wie die
Anschrift des Briefes an «die Kirche Gottes, welche in Philippi als
Beisasse wohnt» zeigt, war Polykarp Bischof der Kirche zu Smyrna.
Die ersten Worte «Polykarp und die Presbyter mit ihm» ebenso
wie die Ich-Form des Schreibens lassen erkennen, dass der Schreiber
von der Wiirde des monarchischen Episkopats, der sich in der alten
alolischen Kolonie, einem Hauptsitz des Kaiserkults der Provinz
Asia, schon durchgesetzt hatte, durchdrungen ist. Anders ver-
hilt es sich in der Kirche zu Philippi, der ersten Griindung des
«seligen und berithmten» Paulus auf europiischem Boden wihrend
der sog. zweiten Missionsreise. Wenn Polykarp in seinen Ermah-
nungen nur von den Diakonen (5,2 und 3) und den Presbytern
(5,3; 6,1; 11,1) spricht, ohne an einer Stelle das Wort Bischof
zu gebrauchen, so geht daraus mit Sicherheit hervor, dass der
Episkopat sich zur Zeit der Abfassung des Briefes — in Frage
kommen die Jahre 110—120 — in der Kirche der Philipper noch
nicht durchgesetzt hatte. Dem widerspricht nicht, dass in der
Anschrift des Briefes, welchen Paulus aus seiner Gefangenschaft
in Rom an «alle Heiligen in Christus Jesus zu Philippi» sandte, von
«Emionomor xal Sudmovory die Rede ist. Was bei der Besprechung
der « Apostellehre» oben dariiber gesagt worden ist, gilt auch hier.
Gegen die lokalen Amtstriger, die Presbyter und Diakone, muss

') Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 114 ff.
®) hist. ecel. V 20, 8 (Schwartz).
?) Vgl. meine Ausfithrungen I. K. Z. 1945, 8. 13 f.



e BB

man «Gehorsam zeigen wie gegen Gott und Christus» (5,3). Lehr-
reich ist der Fall des Presbyters Valens (11,1). Wie aus 11,4
hervorgeht, war er verheiratet. Er war von der Versammlung
der «Briider» in den Presbyterat gewadhlt worden, hatte aber «die
ihm iibertragene Stellung verkannt» (11,1), sich von der «Geld-
sucht» hinreissen lagssen und war daraufhin abgesetzt worden.
Der Vorfall erinnert an den im 1. Klemensbrief behandelten Vor-
fall in der korinthischen Kirche 1), lisst aber zugleich die anders
als im Westen des Imperiums gelagerten Verhéltnisse in den
ostlichen Kirchen erkennen. Im Fall Korinth greift die Kirche
zu Rom ein, Klemens ist nur der von der «Bruderschaft» beauf-
tragte Schreiber des Briefes, er tritt deshalb an keiner Stelle
hervor, das Schreiben ist ausschliesslich in der Wir-Form ge-
halten, die Versammlung der Briider entscheidet, kiimmert sich
aus dem Gefiihl der Solidaritdt und Mitverantwortung heraus um
die Mifistdnde in der Schwesterkirche und nimmt Stellung dazu,
im Fall Philippi dagegen greift der Bischof der Schwesterkirche
von Smyrna ein, aufgefordert von den Briidern dort (3,6), er
schreibt im Bewusstsein der episkopalen Autoritdt in der Ich-
Form, die Presbyter, Diakonen und die Versammlung der Briider
treten ihm gegeniiber in den Hintergrund. So nimmt er auch von
sich aus Stellung zu der Entgleisung des Presbyters Valens: «Gar
sehr bin ich betriibt wegen des Valens...» (11,1) und «Sehr bin
ich also, Briider, betriibt um seinetwillen und um seine Frau...»
(11,4). Sein Urteil ist bestimmt, trotzdem mahnt er zur Ver-
sohnlichkeit und Vernunft «den leidenden und verirrten Gliedern»
gegeniiber. Polykarp verkorperte in seiner Person die Tradition.
Schon durch seine lange Lebenszeit zwischen den Jahren 60 bis
160 reichte er noch in die erste christliche Generation hinauf.
Wenn er 9,1 von «Paulus und den ibrigen Aposteln» als Vor-
bildern der «Gerechtigkeit» und «der Geduld» spricht, schliesst er
damit auch den Petrus ein. Fiir ihn ist dieser « Apostely wie die
anderen. Nimmt man hinzu, dass er bei seinem schon erwihnten
Besuch in Rom mit dem dortigen Bischof Aniket auf gleichem
Fuss verkehrte, ihm gegeniiber seinen Standpunkt in der Frage
der Osterfeier durchsetzte, ohne von jenen irgendwie gemass-
regelt zu werden, so wird deutlich, dass er weder von einem Primat
des Petrus noch von einem solchen des Aniket etwas gewusst
hat, ebensowenig wie er der Kirche der Reichshauptstadt einen

1) Vol. LK. Z. 1938, S. 129 ff,




— 37

Rechtsvorrang eingerdumt hat. Woran sich der «bewunderungs-
wiirdige» (Martyr. Polye. 5) Polykarp in seinem Christenleben,
seiner Amtsfithrung hielt und was er den «Briidern» als unbedingt
verpflichtend vor Augen stellte, war der Glaube, den der Herr
und die «Apostel, welche bei uns das Evangelium gepredigt haben,
und die Propheten, welche die Ankunft unseres Herrn vorher-
verkiindigt haben» (6, 3), gelehrt haben und der «von Anfang an
iiberliefert» worden ist.

In den Zusammenhang hier fiigt sich, der Zeit und dem Inhalt
nach passend, ein der « Brief des Ignatius an Polykarp, den Bischof
der Kirche der Smyrnder ')». Das Wort «éxxinoia» erscheint an
funf Stellen und bezeichnet 5,1 die Kirche im allgemeinen, wéh-
rend es an den iibrigen vier Stellen, durch Zusitze verdeutlicht,
Einzelkirchen bezeichnet, so «die Kirche der Smyrnier» (Anschrift)
— «die Kirche zu Antiochia in Syrien» (7,1) — «alle Kirchen»
(8,1) — «die vorderen Kirchen» (8,1). Wie ersichtlich, kennt
auch der antiochenische Bischof, wenn er von Kirche spricht, in
erster Linie die Ortskirche mit dem «Bischof, den Presbytern und
den Diakonen» (6,1). Wihrend die Presbyter und Diakonen
nur an der eben zitierten Stelle erwihnt werden, widmet lgnatius
dem Amt des Bischofs zahlreiche Worte, damit anzeigend, was fiir
eine Bedeutung dem Episkopat in der werdenden christlichen
Kirche des 2. Jahrhunderts zugefallen ist. Zur Erginzung seien
einige Stellen aus dem «Martyrium des hl. Polykarp %)» angefugt.
Siebenmal wird in dem iltesten der auf uns gekommenen Mirtyrer-
berichte das Wort «éxxinaia» gebraucht. Gleich in der Anschrift
erscheint es dreimal: «Die Kirche Gottes, welche als Beisasse zu
Smyrna wohnt, an die Kirche Gottes, welche als Beisasse in Philo-
melium wohnt, und an alle Parochien der heiligen katholischen
Kirche allerorten...» Ferner «die Kirchen auf der ganzen Erde»
(5,1) — die ganze katholische Kirche auf der ganzen FErde
(8,1) — der Bischof der katholischen Kirche zu Smyrna (16,2) —
der Hirte (sc. Jesus Christus) der katholischen Kirche der ganzen
Erde (19,2). Auch hier wird, wie in den vorher behandelten
Schriften, das Wort « éxnimoiay fir Kirche in ihrer Gesamtheit
und fiir Lokalkirche gebraucht. Die Kirche Gottes ist iiber die
ganze bewohnte Erde, die Okumene, verteilt. Ihre Mitglieder sind
unter den Nichtchristen nur Beisassen (zdoorxor), denn ihre wirk-

') Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 111 ff.
*) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., 8. 119 ff.



— 38 —

liche Heimat ist nicht von dieser Welt. Die Gemeinschaft solcher
Beisassen an einem Ort stellt eine Parochie (mapoxia) dar oder
eine Lokalkirche. Die Kirche ist «heilign, wie die Christen, das
«heilige Volk» (1. Petr. 2,9), sich selbst «die Heiligen» nennen.
Sie ist «katholisch». Dieses vielberufene Wort findet sich zum ersten-
mal in der christlichen Literatur in dem Brief des Ignatius an die
Briider in Smyrna 8,2: «Wo auch immer der Bischof sich zeigt,
da soll das Kirchenvolk sein, gleichwie dort, wo auch immer
Christus Jesus ist, die katholische Kirche ist.» Das Wort kommt
weder in der Septuaginta noch im N.T. vor, es stammt aus dem
Sprachgebrauch der klassischen Zeit, wie die Lexika zeigen. Hs
bedeutet «allgemein» im Gegensatz zu «besonders». So bezeichnet
auch der Ausdruck «die katholische Kirche» die Gesamtkirche
im Gegensatz zu den Einzelkirchen, aus denen sie besteht. Wie
der Bischof der Mittelpunkt der Lokalkirche ist und die immer
wieder betonte Einheit (évwoic) bewirkt, so ist Christus Jesus der
Mittelpunkt der Gesamtkirche und bewirkt die HEinheit aller
Einzelkirchen, oder, wie das Martyr. Polye. 19,2 es ausdriickt,
er ist «der Hirte der iiber die ganze Erde verbreiteten katholischen
Kirche». Nicht einer der Bischofe, weder der Bischof von Jeru-
salem, dessen Kirche die «mater ecclesiae» ist, das aber seit dem
Jahre 70 ein Trimmerhaufen war, noch der Bischof von Antiochia,
der ersten heidenchristlichen Kirche, noch der Bischof von Rom,
der Hauptstadt des Imperiums! Kine gewisse Schwierigkeit hat
die Stelle 16, 2 der Erkldrung bereitet. Gerhard Rauschen merkt
in seiner brauchbaren Ubersetzung von Mirtyrerakten ') zu der
Stelle an: «Katholisch bedeutet hier soviel wie ,rechtgliubig®; in
diesem Sinne erscheint es hier zum erstenmal (sonst = allgemein)»,
und beruft sich auf das «um 200 entstandene Muratorische Frag-
ment», wo das Wort genau so gebraucht werde. Dem ist entgegen-
zuhalten, dass der Text an jener Stelle nicht gesichert ist. Was das
fragmentum Muratorianum 2) angeht, so steht fest, dass es «um
200 in Rom im Kreis des dortigen Bischofs entstanden ist 3).»
Das gerade macht die leider nicht ganz erhaltene und teilweise
schwer verstdndliche Schrift fiir unsere Untersuchung hier wert-
voll. Von den Aposteln ist an drei Stellen, Z. 14, 34, 80, die Rede;

1) Bibl. d. Kirchenviiter, Bd. 14, Kempten und Miunchen 1913, S. 305.

®) Eine bequeme und gute Ausgabe hat Hans Lietzmann in seinen
«Kleinen Texten», Nr. 1, Bonn 1902, geliefert.

¥) So Erich Caspar, Gesch. d. Papsttums I, Tibingen 1930, S. 29.



mit Namen genannt werden Andreas, Petrus und der «selige»
Paulus. Petrus erhilt — das ist besonders beachtenswert — keinen
anderen Rang, als dass er «zu allen Aposteln» gerechnet wird,
seine «Apokalypse» wird zwar vom Verfasser und seinem Kreis,
d. 1. die Kirche zu Rom, anerkannt, wiahrend «manche von den
Unserigen nicht wollen, dass sie in der Kirche gelesen werde».
Beachtenswert ist ferner, dass von dem romischen Bischofstuhl
als der «Kathedra der Kirche der Hauptstadt Rom» (Z. 67) ge-
sprochen wird. Dennoch ist fiir den Verfasser die rémische Kirche
eine der Hinzelkirchen. Das Wort «ecclesiay kommt an neun
Stellen vor: Z. 50, 56, 58, 61, 66, 69, 73, 76, 78; es bezeichnet
sowohl die Lokalkirche, wie Z. 50, 58 und 76, als auch Kirche in
der Gesamtheit, wie Z. 56. Diese ist trotz der Vielheit «eine» und
¢liber den ganzen Krdkreis verbreitet». Sie ist deshalb die «katho-
lische Kirche» (Z. 61, 66, 69). Dem Wort «katholisch» an diesen
Stellen eine andere Bedeutung unterzulegen, wie Gerhard Rau-
schen a.a. . will, ist nicht gerechtfertigt. Wohl unterscheidet
der unbekannte Verfasser zwischen solchen Biichern, welche «in
der katholischen Kirche gehalten werden» (Z. 69), und solchen,
welche «in der katholischen Kirche nicht aufgenommen werdeny
kénnen (Z. 66), weil sie hiretischen Ursprungs sind, aber von der
Hleichung katholisch = rechtgliubig weiss er noch nichts. Ubri-
gens zeigt die oben zitierte Bemerkung zu der Apokalypse des
Petrus (Z. 72/73), dass es zu jener Zeit auch in Rom noch keine
Stelle gab, die mit unfehlbarer Autoritit iiber Wert oder Unwert
von Schriften entschied, wie auch das im Fragment aufgestellte
Schriftenverzeichnis sich in der rémischen Kirche nicht hat durch-
setzen konnen, geschweige denn, dass es dariiber hinaus Geltung
erlangt hat..

Die letzte Schrift, welche in den Rahmen unserer Unter-
suchung gehort, ist der «Hurte des Hermas»'). HEr iiberragt an
Umfang alle gleichzeitigen Schriften und ist nach dem bisher nicht
erschiitterten Zeugnis des Verfassers das fragmentum Muratoria-
num (Z. 73/77), von dem Bruder des vor Ostern 155 gestorbenen
romischen Bischofs Pius verfasst. Das wie die Bibel angesehene
und im Unterricht an die Katechumenen viel gebrauchte Buch
18t deswegen hier wertvoll, weil es Einblicke in die verfassungs-
massigen Zustinde der Kirche zu Rom in der 1. Hilfte des 2. Jahr-
hunderts gestattet. Allerdings werden diese Zustinde bei der lite-

') Patrum Apostolicorurn Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 129 ff.



S . —

rarischen Form der als Apokalypse gehaltenen Schrift nicht deut-
lich geschildert. Das lasst sich aber als gesichert feststellen, dass
der monarchische Episkopat in der Kirche zu Rom noch nicht durch-
gedrungen ist. In dieser Hinsicht war der Osten des Imperiums
dem Westen ein gutes halbes Jahrhundert voraus. Wenn im
fragmentum Muratorianum an der oben genannten Stelle Z. 73/77
Pius, der Bruder des Hermas, als «Bischof» von Rom bezeichnet
wird, so tibertrigt der Verfasser zu Unrecht Einrichtungen seiner
Zeit in eine Zeit, welche jenes Amt noch nicht gekannt hat. Die
Stelle vis. II 4, 3: «Du aber (Hermas) sollst es gemeinsam mit den
Presbytern, welche der Kirche vorstehen, in dieser Stadt hier (Rom)
vorlesen», lisst keinen Zweifel daran, dass es damals in Rom noch
keinen Bischof gab. Unter diesen Umstinden kann um die Mitte
des 2. Jahrhunderts auch von einem Primat des rémischen Bischofs
keine Rede sein. Wie in den bereits behandelten Schriften er-
scheint das Wort «éxxinoia» auch im «Hirten» zur Bezeichnung
der Kirche schlechthin, mit dem Epitheton «heilig» (z. B. vis. 1 1, 4;
vis. IV 1, 3) oder mit der nidheren Bestimmung «to6 dcod» ver-
bunden (z. B. sim. IX 18, 2; sim. IX 18, 4), und zur Bezeichnung
als Einzelkirche (vis. IT 4,3). Die Kirche ist eine Schopfung
Gottes, «vor allem zuerst geschaffen» (vis. Il 4,1). «Um ihret-
willen wurde die Welt geschaffen» (vis. IT 4,1). Insofern ist die
Kirche eine geistige Schopfung, sie ist unsichtbar. Dem Hermas
erscheint sie unter dem Sinnbild einer betagten Matrone (mpeo-
Pvtéea). Aber, wenn sie auch unsichtbar ist, so wird sie doch im
irdischen Bereich sichtbar in den lokalen Kirchen, deren jede
sie repriasentiert. Das Prinzip, durch welches alle Kinzelkirchen
zu dem «einen Leib» vereinigt werden, ist «der eine Sinn, der
eine Verstand, der eine Glaube, die eine Liebe» (sim.1X 17,4).
Die lokalen Kirchen stehen unter sichtbarer Leitung. Die Leiter
werden genannt «oi moonyoduevory (vis. II 2,6; wvis. IIT 9,7)
«oi mpeofPitegor ot mpotorduevory (vis. 11 4,3), «ot mpeofirepor»
(vis. II 4.2; wvis. III 1,8), «pastores» (sim. IX 31, 5 f.), ferner
werden erwihnt «énioxomor» (vis. IIT 5, 1; sim. IX 27, 2). Gerade
diese zwei Stellen sind beachtenswert fiir die Entwicklung des Epis-
kopats. Urspriinglich sind die «Aufseher» 1) — das ist die Grund-

1) In dieser Bedeutung wird émioxomoc schon in der zweiten Hilfte
des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts gebraucht, wie der athenische
Volksbeschluss iiber die Neuordnung der Verfassung der an der jonischen
Kiiste gelegenen Stadt Erythrai zeigt = C. J. A. 1, 9.



SIS . e

bedeutung des Wortes — innerhalb der einzelnen Kirche Méanner,
welche u. a. fiir Unterbringung der «Diener Gottes», fiir «die
Armen und Witwen» u. d. sorgten. Endlich nennt «der Hirte»
«beaxovory (vis. 111 5, 1), «andotolot xai dddoxalory (vis. 111 5, 1;
sim. IX 16, 5; sim. [X 25, 2), «welche das Wort des Herrn iiber
die ganze Welt hin verkiindigten und ernst und aufrichtig lehrten
und gar nichts zur Befriedigung ihrer bosen Lust unterschlugen»,
«mpoprjrary (mand. XI 1 ff.), bei denen genau zwischen «richtigen»
und «falschen» geschieden wird, und «oi maddvres elvexa To0d
ovopazogy (vis. IIL 1, 9) = of pagrvges. Wie vis. III 1, 9 u. sim.
VIII 7, 4 zeigen, gab es Streitigkeiten in deu lokalen Kirchen um
den «Ehrenplatz». Wahrend im Osten, worauf schon hingewiesen
wurde, die hierarchische Entwicklung zugunsten des Einzel-
episkopats abgeschlossen ist, ist sie in den westlichen Kirchen
noch im Fluss. Ob Geistestrager oder Amtstriger, darum handelt
es sich, ob kollegiale Leitung durch den gesamten Presbyterat
oder monarchische Leitung durch einen der Presbyter, den Epis-
kopus. Als Prophet steht Hermas auf seiten der Geistestriger, die
Entwicklung ist aber tiber ihn hinweggegangen.

Noch ein anderes romisches Zeugnis aus jener Zeit soll an-
hangsweise betrachtet werden: Die Schriften des Philosophen wnd
Mrtyrers Justinus. « Der Dialog des hl. Justinus, des Philosophen
und Mértyrers, mit dem Juden Tryphon 1)», eines der ersten Bei-
spiele der aus der profanen antiken Literatur fiir christliche Zwecke
entlehnten literarischen Form des Dialogs ?), erwdhnt Petrus an
zwei Stellen: 100, 4 und 106, 3. An der ersten Stelle wird jener
«einer von Jesu Jiingern, der frither Simon hiess» genannt und
erzahlt, dass er auf Grund seines Bekenntnisses zu Jesus als dem
Christus den Beinamen Petrus erhalten habe, wihrend an der
zweiten Stelle gesagt wird, « Jesus habe einem der Apostel den
Namen Petrus gegeben 3)». Wenn auch das argumentum e silentio
nicht unbedenklich ist, so bleibt es doch schwer verstindlich,
dass Justinus, der die Schrift in Rom geschrieben hat, Mitglied der
romischen Kirche war und, wie seine Schilderung des kirchlichen
Lebens in seiner «Ersten Apologie» zeigt, mit den Zustidnden dort
wohl vertraut war, von Petrus nichts weiter zu berichten weiss,

1) 1. J. Goodspeed, Die #ltesten Apologeten, Gottingen 1915, S. 90 ff.
) H. Jordan, Geschichte der altchristlichen Literatur, Leipzig 1911,
S. 242 ff,

) Vgl. Hugo Koch, Cathedra Petri, Giessen 1930, S. 163.



e Y e

als dass jener «einer der Jiinger», «einer der Apostel» war, zumal
wo er auf die wichtige Stelle Matth. 16, 15ff. abhebt. Als der weit
gereiste Philosoph in Roni weilte und lehrte, sass auf dem Bischofs-
stuhl der Stadt Aniket. Sicher hat Justinus, damals das bedeu-
tendste Mitglied der Kirche von Rom, niéhere Beziehungen zu
ithm gehabt. Hétte Aniket die eben erwidhnte Matthiusstelle
schon als Urkunde fiir die rechtliche Vorzugsstellung des romischen
Bischofs gekannt und, gestiitzt darauf, eine solche Stellung be-
ansprucht, so wiren jene Worte des Justinus iiber Petrus erst
recht unverstindlich, genau so wenig, wie es zu verstehen wire,
warum sich Bischof Aniket zur Rechtfertigung des romischen
Standpunktes in dem Streit um die Osterfeier dem Bischof Poly-
karp von Smyrna gegeniiber nur auf die «Presbyter vor ihm»
berief, den Petrus aber mit keinem Wort erwahnte ). Was Justinus
sonst in seinen Schriften zu unserer Frage hier bietet, ist nicht
viel, bestitigt aber das Ergebnis, welches wir aus den oben ge-
nannten Schriften gewonnen haben. Im «Dialog» findet sich das
Wort «éxxinoia» 63, 5 und 134, 3. An beiden Stellen ist damit die
Gesamtkirche gemeint. Sie «ist aus dem Namen Christi geworden
und erhielt seinen Namen». Schon in dem Namen «Christeny,
wie «sich alle nennen», kommt die Kinheit zum Ausdruck. «Alle,
die an Christus glauben, sind ewne Seele, ewne Versammlung, eine
Kirche.» Das Wort «xadolixoc» kommt in dem Sinn, wie es an
den oben zitierten Stellen gebraucht wird, nicht vor?). Das
einigende Prinzip ist also auch hier geistiger Art. Auf die Ver-
héltnisse in der Kirche zu Rom werfen die Stellen der «lrsten
Apologie», Kap. 65 ff., einiges Licht. Viermal wird der «mpoeorws
Tov adelpovy erwihnt 3). Hr ist der Leiter der «Bruderschafty,
offenbar der Presbyter, welcher aus der Zahl seiner Kollegen im
Presbyterat an die erste Stelle emporgestiegen ist. Als solcher
feiert er auch die Liturgie mit der anschliessenden HEucharistie.
Dabei stehen ithm die «Diakonen» helfend zur Seite. Die «Briider»,
der «Aadg», sind an der heiligen Handlung nicht unbeteiligt, sie
bekriftigen den Vollzug durch das «Ameny.

Um das Ergebnis zusammenzufassen: KEs hat sich heraus-
gestellt, dass in den auf uns gekommenen christlichen Schriften

1) Vgl. dazu meine Ausfuhrungen I. K. Z. 1945, S, 13 ff.

%) 81, 3 9 xadoluxn) avdoTaois.

3) J. M. Pfattisch, Justinus des Philosophen und Méartyrers Apolo-
gien, 1. Tl. Text, 2. Tl. Kcmmentar, Minster 1912 f., eine auch fiir wissen-
schaftliche Zwecke brauchbare Schulausgabe.



43 —

des 2. Jahrhunderts genau so wenig wie in der kirchlichen Literatur
des 1. Sdkulums Anhaltspunkte dafiir vorhanden sind, dass der
Bischof der Kirche zu Rom einen auf die iibergenug kommentierte
Stelle Matth. 16, 15 ff. sich stiitzenden Rechtsprimat gehabt hat.
Er stand vielmehr den Bischofen der anderen lokalen Kirchen,
aus denen sich damals die éxxAnoia 106 Peod zusammensetzte,
an Amtsgewalt gleich. Das Haupt der Gesamtkirche, die noch
jedes zentralistischen Aufbaues entbehrte, war der unsichtbare,
verklirte Kyrios. Jeder Bischof war dessen sichtbarer Stell-
vertreter, wie jede Kinzelkirche die Gesamtkirche reprisentierte.
Was sie alle verband und zu einer nach innen und aussen geschlos-
senen Hinheit zusammenschloss, war lediglich der eime Glaube,
der eine Sinn, die eine, von den Aposteln iiberlieferte Lehre, die
evne Liebe. In der Selbstindigkeit der einzelnen Bischofe war
zugleich die Unabhingigkeit der einzelnen Kirchen ') gegeben.
So war auch ein irgendwie rechtlich begriindeter Primat einer
Einzelkirche ausgeschlossen. Wohl genossen einzelne lokale
Kirchen, wie z. B. die Urkirche von Jerusalem, vor der vernich-
tenden Katastrophe des Jahres 70 oder die Kirche von Antiochia,
der prunkvollen Hauptstadt des Ostens und der Wiege der Welt-
mission, oder die Kirche von Ephesus, welche die Erinnerung an
Johannes besonders pflegte, oder endlich die Kirche der Reichs-
hauptstadt hoheres Ansehen, das auch die Wiirde ihrer Bischofe
hob. Erst musste es aber dahin kommen, dass der rémische Bischof
sein infolge der Vorziige der Kaiserstadt schon gehobenes An-
sehen durch geschickte Interpretation der fraglichen, auf seinen
Stuhl eingeschrinkten Matthiusstelle kirchenrechtlich funda-
mentierte, um, weiter von der Gunst der politischen Verhéltnisse
des Imperiums getragen, zum episcopus omnium, zum Fiithrer der
Gesamtkirche emporzusteigen.

Zurzeit Loffingen/Schwarzwald.

Studvenrat +. R. Hans Katzenmayer.

) 1) Uber das Wort, « a’xx/‘mm’a » orientiert am besten Karl Ludwig Schimidt
m semer Abhandlung «Die Kirche des Urchristentums», Tibingen 1932 2,
und sein Artikel &xxincia bei G. Kittel, Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament, Stuttgart 1933 ff., Bd. III, S. 502—539.




	Zur Frage des Primats und der kirchlichen Verfassungszustände in der Didache und anderen literarischen Denkmälern des zweiten Jahrhunderts

