
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 37 (1947)

Heft: 1

Artikel: Zur Frage des Primats und der kirchlichen Verfassungszustände in der
Didache und anderen literarischen Denkmälern des zweiten
Jahrhunderts

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31 —

Zur Frage des Primats und der kirchlichen
Verfassungszustände in der Didache und anderen
literarischen Denkmälern des zweiten Jahrhunderts

Mit den folgenden Ausführungen setze ich die Abhandlungen
fort, die ich über den Primat des römischen Bischofs während der
ersten zwei Jahrhunderte in den Jahrgängen 1942/1943/1944
veröffentlicht habe1). Sowohl der sog. 1. Klemensbrief2) wie die
Briefe des Ignatius 3) von Antiochia haben gezeigt, dass bis in
die erste Hälfte des 2. Jahrhunderts hinein weder von einem

irgendwie gearteten Primat des Bischofs der Kirche Gottes zu
Rom noch von einem Primat der römischen Christengemeinde
die Rede sein kann und dass ebensowenig von einer Kirche als
einer sichtbaren, zentralistisch aufgebauten Heilsanstalt gesprochen
werden darf. Zu demselben Ergebnis führt die Betrachtung anderer
kirchlicher, uns erhaltener literarischer Denkmäler aus jener Zeit.
Ich beginne mit der «Lehre des Herrn durch die zwölf Apostel für
die Heiden»*). Ein glücklicher Umstand hat uns die als «heilig»
angesehene und bis ins hohe Mittelalter hinein viel benutzte
Schrift in einer Handschrift des Jerusalemer Klosters zu
Konstantinopel erhalten. Der Entdecker, Metropolit Philotheos Bo-
yennios von Nikomedien, hat sie 1883 in einer vortrefflichen Ausgabe

der gelehrten Welt bekanntgemacht. Ort und Zeit der
Entstehung der durch hohe Altertümlichkeit ausgezeichneten Schrift
sind immer noch umstritten. Für die Untersuchung hier spielt
das keine Rolle, zumal mit ziemlicher Sicherheit gesagt werden
kann, dass sie zwischen den Jahren 80 und 150 verfasst worden
ist. Von den drei Teilen, in welche der Inhalt gegliedert ist, kommt
für uns der kirchenrechtliche Abschnitt 11—13 und 15,1 f. in
Frage. Was hier über die Verfassung der einzelnen Kirchen gesagt

1) Widrige Schicksale, hervorgerufen durch den unseligen Krieg,
haben mich bislang an der Weiterführung meiner Studien verhindert.

2) I. K. Z. 1942, S. 28 ff. Nachträglich habe ich festgestellt, dass
der Benediktiner R. van Cauwelacrt in seiner Abhandlung «L'intervention
de l'église do Rome à Corinthe vers l'an 96» R.H.E. 31 (1935), S. 267 ff., zu
demselben Ergebnis gekommen ist wie ich. Zusammenfassend schreibt C.:
«Deshalb wird wohl die Frage, ob der 1. Klemensbrief als Ausfluss des
römischen Primats anzusehen sei, mit Nein beantwortet werden müssen.»

3) I. K. Z. 1942, S. 186 ff.
4) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt, v. Harnack,

Zahn, Leipzig 1920«, ed. min., S. 216 ff.



— 32 —

wird, bestätigt die Angaben, welche die Apostelgeschichte und die
Briefe des Paulus darüber gemacht haben. Das Wort «èxxXrjoia»
erscheint an vier Stellen: 4,14 — 9,4 — 10,5 — 11,11. Während es

an der zuerst genannten Stelle die zum Gottesdienst versammelte
Gemeinde bedeutet, bezeichnet es an den anderen Stellen Kirche
schlechthin. 9,4 und 10,5 wird die Kirche durch das
Possessivverhältnis als èxxXrjoia sc. xvgiov näher bestimmt. Paulus spricht von
èxxXrjoia xov Hsov, Röm. 16, 16 von al èxxXrjalai näaai xov Xgiaxov,
Jesus selbst an der übergenug kommentierten Stelle Matth. 16,18 von
xrjv èxxXrjalav pov. Wie die Worte 9, 4 und 10, 5 weiter zeigen, ist
die Kirche verbreitet nach «den vier Winden» bis an «die Enden der
Erde». Augenblicklich ist sie, die «geheiligte», noch zerstreut, eines

Tages aber wird sie «in das Reich (des Vaters) zusammengebracht»
werden. Es gibt demnach ein Bewusstsein von der Einheit der
Einzelkirchen, vollkommen wird diese aber erst im Gottesreich
sein. Noch kommt die Einheit nicht in einer sichtbaren Organisation

zum Ausdruck, sondern Einzelkirche steht neben Einzelkirche,

wie aus der Stelle 15, 1 hervorgeht. Was die Ortskirchen
und damit alle «Heiligen» — das Wort «Christ» findet sich an
der Stelle 12, 4 — verbindet, ist die eine Taufe, der eine Herr,
der eine Glaube, der eine himmlische Vater. Die höchste Autorität
ist der Kyrios, der verklärte Herr. Er erlässt durch die Apostel,
welche er bei seinen Lebzeiten erwählt hat (Joh. 15,16), die òiòa%fj.

Da er unsichtbar ist, sind die Zwölf seine sichtbaren Stellvertreter.
Sie verkörpern als Kollegium die letzte Autorität, nicht ein
einzelner von ihnen, auch nicht einer der «Säulen» (Gal. 2,9),
Jakobus, der Bruder des Herrn, Petrus und Johannes. Die Zwölf —
das ist bemerkenswert — wenden sich nicht an die «zwölf Stämme»

(Apg. 25,7), sondern an die «Heiden». Das Christentum hat
seinen Schwerpunkt nicht mehr unter den Juden, unter dem
Schutz von deren Religion es erwachsen war, wie Tertullian mit
Recht schreibt. Die Bezeichnung «Apostel» ist aber nicht auf die
Zwölf beschränkt, sondern auf alle die erweitert, welche die
Frohbotschaft verkünden. Ihnen werden die «Propheten» und «Lehrer»

gleichgestellt, alle drei gehören zu den Wandermissionaren.
Harnack hat in seinem ausgezeichneten, für die Werdezeit der christlichen

Kirche unerlässlichen Werk «Die Mission und Ausbreitung des

Christentums in den ersten drei Jahrhunderten1)» darauf
hingewiesen, dass jene Missionare nicht, wie die ortsansässigen Amts-

x) Leipzig 1924 i I, S. 280.



— 33 —

träger, von der Lokalkirche gewählt werden. Aber sie werden
von ihr auf ihre Glaubwürdigkeit hin überprüft (11,2 ff.). Sie

bestimmt auch den Lebensunterhalt für die Propheten und Lehrer,
welche sich am Ort niederlassen wollen. Auf keinen Fall duldet
sie, dass einer «mit dem Christentum Geschäfte macht», ein
Wort, welches für manchen Christen von heute beherzigenswert
ist. Die einzelne Kirche, dargestellt durch die Vollversammlung
der «Brüder», steht eben im Mittelpunkt, sie entscheidet alles. So

wählt sie auch, gleich wie die Bürger der griechischen Poleis
in ihren Ekklesien die Magistrate wählten, durch Handaufheben
(15,1) die Episkopen und Diakonen, die lokalen Amtsträger.
Nicht mehr das übernatürliche «yâgiapa» entscheidet, wie in der
ersten Zeit des Enthusiasmus, sondern die «Brüder» sollen, wie
es bei der Wahl der bürgerlichen Behörden geschah, eine
«Prüfung» (15,1) der Kandidaten auf ihre moralische Befähigung
vornehmen. Der Unterschied der Zeiten kommt deutlich zum
Ausdruck, wenn man die Apg. 1,15 ff. geschilderte Ersatzwahl
des zwölften Apostels Matthias und den Wahlmodus der Didache
miteinander vergleicht. Wie aber die Ekklesia der Gläubigen
einen «Bruder» ins Amt erhebt, so kann sie einen auch in
bestimmten Fällen aus dem Amt entfernen. Man hat es auffällig
gefunden, dass nur von ènlaxonoi und ôiâxovoi die Rede ist, das
Wort ngeaßvxegoi aber an keiner Stelle der Schrift sich findet.
Der Presbytérat findet sich sonst in jenen Jahren, es braucht
bloss an den 1. Klemensbrief oder vor allem an die Briefe des

Ignatius erinnert zu werden. Das Rätsel löst sich aber, wenn man
bedenkt, dass sowohl èniaxonoi wie ngeaßvxegoi zur Bezeichnung
desselben Amtes gebraucht wird — so braucht Irenäus noch am
Ende des 2. Jahrhunderts beide Bezeichnungen nebeneinander —
und die Dreigliederung Episkopat — Presbytérat — Diakonat sich
erst durchgesetzt hat, nachdem ein einzelner Presbyter als monarchisch

regierender ênlaxonoç an die Spitze der Einzelkirche getreten
war. Soweit war es in den Lokalkirchen, an welche sich die Apostellehre

wendet, noch nicht gekommen, gerade diese Tatsache zeugt
dafür, dass ihre Entstehung vor die Mitte des 2. Jahrhunderts
fällt. Bei den eben geschilderten Zuständen in der werdenden
Kirche wo die Selbständigkeit der Einzelkirchen und damit die
Gleichberechtigung ihrer Bischöfe eifrig betont und gehütet wird —
Kronzeuge dafür ist der schon genannte Märtyrerbischof Ignatius

— ist für den Primat weder eines Bischofs noch einer lokalen

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1947. 3



— 34 —

Kirche Raum. So findet sich auch in der Didache nicht die
geringste Andeutung darüber. Das nächste Schriftstück, welches zu
dem Kreis der für die Untersuchung hier in Betracht kommenden
Literatur gehört, ist der sog. zweite Brief des Klemens an
die Korinther 1). So wenig wir von der Zeit und dem Ort der
Entstehung und über den Verfasser wissen, so sicher ist es, dass

wir es nicht mit einem Brief, sondern mit einer Homilie zu tun
haben, dem für unsere Kenntnis ältesten Beispiel einer christlichen
Predigt. Entscheidend dafür sind die Stellen 15,1—17,3—18,2
—19,1. Sie wurde, wie die Stelle 19,1 zeigt, vor den «Brüdern
und Schwestern» in der gottesdienstlichen Versammlung
vorgelesen. Die Ekklesia, an die sich der Prediger wendet, steht unter
der autoritativen Leitung der «Presbyter». Diese werden zweimal
erwähnt. Von ihnen erhält sie «Ermahnungen» (17,3), ihnen
schuldet sie «Gehorsam», sie predigen ihnen von ihrem «Heil»
(17,5). Offenbar ist der monarchische Episkopat noch nicht
durchgedrungen. Es sind dieselben Verfassungszustände, wie sie

in der Didache vorausgesetzt werden. Das Wort «èxxXrjoia»
erscheint an neun Stellen. Der Verfasser spricht von ihr nur im
allgemeinen und ergeht sich in mystischen Spekulationen, wie sie

um die Mitte des 2. Jahrhunderts im Schwang waren. Es braucht
nur an die Gnostiker erinnert zu werden. «Die Bücher der
Propheten und die Apostel» bezeugen, dass «die Kirche nicht aus der
Jetztzeit, sondern aus früheren Zeiten stammt» (14,2). Damals
war sie «geistig, wie auch unser Jesus». Diese «erste, geistige
Kirche wurde vor Sonne und Mond gestiftet» (14,1). Sie ist «das

Urbild» der Kirche (14,3). Aus ihrer Präexistenz ist sie, wie der
Christus, «in den letzten Tagen in die Sichtbarkeit herausgetreten».
Die sichtbare Kirche ist «das Abbild» jener Geisteskirche. Da sie

«in dem Fleisch des Christus» sichtbar geworden ist, ist sie «der
Leib Christi» (14,2), während «der Christus der Geist» ist (14,4).
«Das Fleisch ist das Gegenbild des Geistes. Wer das Gegenbikl
befleckt, wird nicht des Urbildes teilhaftig werden» (14,3). Es
kommt also alles darauf an, «das Fleisch zu behüten». Nur wer
sich so verhält und «enthält», gehört «zur Kirche des Lebens»,
«zur lebendigen Kirche» (14,1 f.), welche eben vom Geist Christi
durchpulst ist. Das sind offenbar enkratitische Gedankengänge,
die mit der Kirche als einer sozialen Erscheinung nichts mehr zu
tun haben und zu unserer Untersuchung* hier nichts weiter beitragen.

') Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 35 ff.



— 35 —

Die nächste Schrift, welcher unser Interesse gilt, ist «der Brief
des hl. Polykarp, des Bischofs von Smyrna und hl. Märtyrers, an
die Philipper x)». Der ehrwürdige Verfasser ist eine wohlbekannte
Persönlichkeit der Kirchengeschichte. Nach dem Zeugnis des

Irenäus, erhalten bei Eusebius2), hat er mehrere Briefe «teils
an benachbarte Kirchen, die er zu befestigen suchte, teils an
einzelne Brüder, die er ermahnte und aufmunterte, geschrieben».
Wie noch andere Beispiele zeigen, war es im 2. Jahrhundert Sitte,
auf solche Weise die Einheit unter den Lokalkirchen und ihren
Amtsträgern zum Ausdruck zu bringen. Wichtig für unsere
Untersuchung ist der Aufenthalt Polykarps in Rom und seine Verhandlungen

mit dem damaligen römischen Bischof Aniket über den
Tag der Osterfeier3). Wir haben also an dem «Lehrer Asiens»

(Martyr. Polyo. 12, 2) einen gewichtigen Zeugen für die Zustände
in der Kirche Christi jener Tage, zumal er auch die Verhältnisse
in der Kirche zu Rom aus eigener Anschauung kannte. Wie die
Anschrift des Briefes an «die Kirche Gottes, welche in Philippi als
Beisasse wohnt» zeigt, war Polykarp Bischof der Kirche zu Smyrna.
Die ersten Worte «Polykarp und die Presbyter mit ihm» ebenso
wie die Ich-Form des Schreibens lassen erkennen, dass der Schreiber
von der Würde des monarchischen Episkopats, der sich in der alten
aiolischen Kolonie, einem Hauptsitz des Kaiserkults der Provinz
Asia, schon durchgesetzt hatte, durchdrungen ist. Anders verhält

es sich in der Kirche zu Philippi, der ersten Gründung des

«seligen und berühmten» Paulus auf europäischem Boden während
der sog. zweiten Missionsreise. Wenn Polykarp in seinen Ermahnungen

nur von den Diakonen (5,2 und 3) und den Presbytern
(5,3; 6,1; 11,1) spricht, ohne an einer Stelle das Wort Bischof
zu gebrauchen, so geht daraus mit Sicherheit hervor, dass der
Episkopat sich zur Zeit der Abfassung des Briefes — in Frage
kommen die Jahre 110—120 — in der Kirche der Philipper noch
nicht durchgesetzt hatte. Dem widerspricht nicht, dass in der
Anschrift des Briefes, welchen Paulus aus seiner Gefangenschaft
in Rom an «alle Heiligen in Christus Jesus zu Philippi» sandte, von
«ênloxonoi xaì ôiâxovoi» die Rede ist. Was bei der Besprechung
der «Apostellehre» oben darüber gesagt worden ist, gilt auch hier.
Gegen die lokalen Amtsträger, die Presbyter und Diakone, muss

x) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 114 ff.
2) bist. eccl. V 20, 8 (Schwartz).
3) Vgl. meine Ausführungen I. K. Z. 1945, S. 13 f.



— 36 —

man «Gehorsam zeigen wie gegen Gott und Christus» (5,3). Lehrreich

ist der Fall des Presbyters Valens (11,1). Wie aus 11,4

hervorgeht, war er verheiratet. Er war von der Versammlung
der «Brüder» in den Presbytérat gewählt worden, hatte aber «die
ihm übertragene Stellung verkannt» (11,1), sich von der
«Geldsucht» hinreissen lassen und war daraufhin abgesetzt worden.
Der Vorfall erinnert an den im 1. Klemensbrief behandelten Vorfall

in der korinthischen Kirche 1), lässt aber zugleich die anders
als im Westen des Imperiums gelagerten Verhältnisse in den
östlichen Kirchen erkennen. Im Fall Korinth greift die Kirche
zu Rom ein, Klemens ist nur der von der «Bruderschaft» beauftragte

Schreiber des Briefes, er tritt deshalb an keiner Stelle
hervor, das Schreiben ist ausschliesslich in der Wir-Form
gehalten, die Versammlung der Brüder entscheidet, kümmert sich
aus dem Gefühl der Solidarität und Mitverantwortung heraus um
die Mißstände in der Schwesterkirche und nimmt Stellung dazu,
im Fall Philippi dagegen greift der Bischof der Schwesterkirche
von Smyrna ein, aufgefordert von den Brüdern dort (3,6), er
schreibt im Bewusstsein der episkopalen Autorität in der Ich-
Form, die Presbyter. Diakonen und die Versammlung der Brüder
treten ihm gegenüber in den Hintergrund. So nimmt er auch von
sich aus Stellung zu der Entgleisung des Presbyters Valens: «Gar
sehr bin ich betrübt wegen des Valens. .» (11,1) und «Sehr bin
ich also, Brüder, betrübt um seinetwillen und um seine Frau...»
(11,4). Sein Urteil ist bestimmt, trotzdem mahnt er zur
Versöhnlichkeit und Vernunft «den leidenden und verirrten Gliedern»
gegenüber. Polykarp verkörperte in seiner Person die Tradition.
Schon durch seine lange Lebenszeit zwischen den Jahren 60 bis
160 reichte er noch in die erste christliche Generation hinauf.
Wenn er 9,1 von «Paulus und den übrigen Aposteln» als
Vorbildern der «Gerechtigkeit» und «der Geduld» spricht, schliesst er
damit auch den Petrus ein. Für ihn ist dieser «Apostel» wie die
anderen. Nimmt man hinzu, dass er bei seinem schon erwähnten
Besuch in Rom mit dem dortigen Bischof Aniket auf gleichem
Fuss verkehrte, ihm gegenüber seinen Standpunkt in der Frage
der Osterfeier durchsetzte, ohne von jenen irgendwie gemass-
regelt zu werden, so wird deutlich, dass er weder von einem Primat
des Petrus noch von einem solchen des Aniket etwas gewusst
hat, ebensowenig wie er der Kirche der Reichshauptstadt einen

J) Vgl. I. K. Z. 1938, S. 129 ff.



— 37 —

Rechtsvorrang eingeräumt hat. Woran sich der «bewunderungswürdige»

(Martyr. Polyc. 5) Polykarp in seinem Christenleben,
seiner Amtsführung hielt und was er den «Brüdern» als unbedingt
verpflichtend vor Augen stellte, war der Glaube, den der Herr
und die «Apostel, welche bei uns das Evangelium gepredigt haben,
und die Propheten, welche die Ankunft unseres Herrn
vorherverkündigt haben» (6, 3), gelehrt haben und der «von Anfang an
überliefert» worden ist.

In den Zusammenhang hier fügt sieh, der Zeit und dem Inhalt
nach passend, ein der «Brief des Ignatius an Polykarp, den Bischof
der Kirche der Smyrnäer 1)>>. Das Wort «sxxXrjala» erscheint an
fünf Stellen und bezeichnet 5,1 die Kirche im allgemeinen, während

es an den übrigen vier Stellen, durch Zusätze verdeutlicht,
Einzelkirchen bezeichnet, so «die Kirche der Smyrnäer» (Anschrift)
— «die Kirche zu Antiochia in Syrien» (7,1) — «alle Kirchen»
(8,1) — «die vorderen Kirchen» (8,1). Wie ersichtlich, kennt
auch der antiochenische Bischof, wenn er von Kirche spricht, in
erster Linie die Ortskirche mit dem «Bischof, den Presbytern und
den Diakonen» (6,1). Während die Presbyter und Diakonen
nur an der eben zitierten Stelle erwähnt werden, widmet Ignatius
dem Amt des Bischofs zahlreiche Worte, damit anzeigend, was für
eine Bedeutung dem Episkopat in der werdenden christlichen
Kirche des 2. Jahrhunderts zugefallen ist. Zur Ergänzung seien
einige Stellen aus dem «Martyrium des hl. Polykarp 2)» angefügt.
Siebenmal wird in dem ältesten der auf uns gekommenen Märtyrerberichte

das Wort «èxxXrjoia» gebraucht. Gleich in der Anschrift
erscheint es dreimal: «Die Kirche Gottes, welche als Beisasse zu
Smyrna wohnt, an die Kirche Gottes, welche als Beisasse in Philo-
melium wohnt, und an alle Parochien der heiligen katholischen
Kirche allerorten. » Ferner «die Kirchen auf der ganzen Erde»
(5,1) — die ganze katholische Kirche auf der ganzen Erde
(8,1) — der Bischof der katholischen Kirche zu Smyrna (16,2) —
der Hirte (sc. Jesus Christus) der katholischen Kirche der ganzen
Erde (19,2). Auch hier wird, wie in den vorher behandelten
Schriften, das Wort «èxxXrjoia» für Kirche in ihrer Gesamtheit
und für Lokalkirche gebraucht. Die Kirche Gottes ist über die
ganze bewohnte Erde, die Ökumene, verteilt. Ihre Mitglieder sind
unter den Nichtchristen nur Beisassen (nâgoixoi), denn ihre wirk-

1) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 111 ff.
2) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 119 ff.



— 38 —

liehe Heimat ist nicht von dieser Welt. Die Gemeinschaft solcher
Beisassen an einem Ort stellt eine Parochie (nagoxla) dar oder
eine Lokalkirche. Die Kirche ist «heilig», wie die Christen, das

«heilige Volk» (1. Petr. 2,9), sich selbst «die Heiligen» nennen.
Sie ist «katholisch». Dieses vielberufene Wort findet sich zum ersten-
mal in der christlichen Literatur in dem Brief des Ignatius an die
Brüder in Smyrna 8,2: «Wo auch immer der Bischof sich zeigt,
da soll das Kirchenvolk sein, gleichwie dort, wo auch immer
Christus Jesus ist, die katholische Kirche ist.» Das Wort kommt
weder in der Septuaginta noch im N. T. vor, es stammt aus dem

Sprachgebrauch der klassischen Zeit, wie die Lexika zeigen. Es
bedeutet «allgemein» im Gegensatz zu «besonders». So bezeichnet
auch der Ausdruck «die katholische Kirche» die Gesamtkirche
im Gegensatz zu den Einzelkirchen, aus denen sie besteht. Wie
der Bischof der Mittelpunkt der Lokalkirche ist und die immer
wieder betonte Einheit (svwaiç) bewirkt, so ist Christus Jesus der

Mittelpunkt der Gesamtkirche und bewirkt die Einheit aller
Einzelkirchen, oder, wie das Martyr. Polyc. 19,2 es ausdrückt,
er ist «der Hirte der über die ganze Erde verbreiteten katholischen
Kirche». Nicht einer der Bischöfe, weder der Bischof von
Jerusalem, dessen Kirche die «mater ecclesiae» ist, das aber seit dem
Jahre 70 ein Trümmerhaufen war, noch der Bischof von Antiochia.
der ersten heidenchristlichen Kirche, noch der Bischof von Rom,
der Hauptstadt des Imperiums Eine gewisse Schwierigkeit hat
die Stelle 16, 2 der Erklärung bereitet. Gerhard Rauschen merkt
in seiner brauchbaren Übersetzung von Märtyrer^kten x) zu der
Stelle an: «Katholisch bedeutet hier soviel wie rechtgläubig'; in
diesem Sinne erscheint es hier zum erstenmal (sonst allgemein)»,
und beruft sich auf das «um 200 entstandene Muratorische
Fragment», wo das Wort genau so gebraucht werde. Dem ist entgegenzuhalten,

dass der Text an jener Stelle nicht gesichert ist. Was das

fragmentum Muratorianum 2) angeht, so steht fest, dass es «um
200 in Rom im Kreis des dortigen Bischofs entstanden ist3).»
Das gerade macht die leider nicht ganz erhaltene und teilweise
schwer verständliche Schrift für unsere Untersuchung hier wertvoll.

Von den Aposteln ist an drei Stellen, Z. 14. 34, 80, die Rede:

x) Bibl. d. Kirchenväter, Bd. 14, Kempten und München 1913, S. 305.
2) Eine bequeme und gute Ausgabe hat Hans Lietzmann in seinen

«Kleinen Texten», Nr. 1, Bonn 1902, geliefert.
3) So Erich Caspar, Gesch. d. Papsttums I, Tübingen 1930, S. 29.



— 39 —

mit Namen genannt werden Andreas, Petrus und der «selige»
Paulus. Petrus erhält — das ist besonders beachtenswert — keinen
anderen Rang, als dass er «zu allen Aposteln» gerechnet wird,
seine «Apokalypse» wird zwar vom Verfasser und seinem Kreis,
d. i. die Kirche zu Rom, anerkannt, während «manche von den
Unserigen nicht wollen, dass sie in der Kirche gelesen werde».
Beachtenswert ist ferner, dass von dem römischen Bischofstuhl
als der «Kathedra der Kirche der Hauptstadt Rom» (Z. 67)
gesprochen wird. Dennoch ist für den Verfasser die römische Kirche
eine der Einzelkirchen. Das Wort «ecclesia» kommt an neun
Stellen vor: Z. 50, 56, 58, 61. 66. 69, 73, 76, 78; es bezeichnet
sowohl die Lokalkirche, wie Z. 50, 58 und 76, als auch Kirche in
der Gesamtheit, wie Z. 56. Diese ist trotz der Vielheit «eine» und
«über den ganzen Erdkreis verbreitet». Sie ist deshalb die «katholische

Kirche» (Z. 61, 66, 69). Dem Wort «katholisch» an diesen
Stellen eine andere Bedeutung unterzulegen, wie Gerhard
Rauschen a. a. 0. will, ist nicht gerechtfertigt. Wohl unterscheidet
der unbekannte Verfasser zwischen solchen Büchern, welche «in
der katholischen Kirche gehalten werden» (Z. 69), und solchen,
welche «in der katholischen Kirche nicht aufgenommen werden»
können (Z. 66), weil sie häretischen Ursprungs sind, aber von der
Gleichung katholisch rechtgläubig weiss er noch nichts. Übrigens

zeigt die oben zitierte Bemerkung zu der Apokalypse des
Petrus (Z. 72/73), dass es zu jener Zeit auch in Rom noch keine
Stelle gab. die mit unfehlbarer Autorität über Wert oder Unwert
von Schriften entschied, wie auch das im Fragment aufgestellte
Schriftenverzeichnis sich in der römischen Kirche nicht hat durchsetzen

können, geschweige denn, dass es darüber hinaus Geltung
erlangt hat..

Die letzte Schrift, welche in den Rahmen unserer
Untersuchung gehört, ist der «Hirte des Hermas»x). Er überragt an
Umfang alle gleichzeitigen Schriften und ist nach dem bisher nicht
erschütterten Zeugnis des Verfassers das fragmentum Muratoria-
num (Z. 73/77), von dem Bruder des vor Ostern 155 gestorbenen
römischen Bischofs Pius verfasst. Das wie die Bibel angesehene
und im Unterricht an die Katechumenen viel gebrauchte Buch
ist deswegen hier wertvoll, weil es Einblicke in die verfassungsmässigen

Zustände der Kirche zu Rom in der 1. Hälfte des 2.
Jahrhunderts gestattet. Allerdings werden diese Zustände bei der lite-

l) Patrum Apostolicorum Opera, hrsg. von Gebhardt usw., S. 129 ff.



— 40 —

rarischen Form der als Apokalypse gehaltenen Schrift nicht deutlich

geschildert. Das lässt sich aber als gesichert feststellen, dass

der monarchische Episkopat in der Kirche zu Rom noch nicht
durchgedrungen ist. In dieser Hinsicht war der Osten des Imperiums
dem Westen ein gutes halbes Jahrhundert voraus. Wenn im
fragmentum Muratorianum an der oben genannten Stelle Z. 73/77
Pius, der Bruder des Hermas, als «Bischof» von Rom bezeichnet
wird, so überträgt der Verfasser zu Unrecht Einrichtungen seiner
Zeit in eine Zeit, welche jenes Amt noch nicht gekannt hat. Die
Stelle vis. II 4, 3: «Du aber (Hermas) sollst es gemeinsam mit den

Presbytern, welche der Kirche vorstehen, in dieser Stadt hier (Rom)
vorlesen», lässt keinen Zweifel daran, dass es damals in Rom noch
keinen Bischof gab. Unter diesen Umständen kann um die Mitte
des 2. Jahrhunderts auch von einem Primat des römischen Bischofs
keine Rede sein. Wie in den bereits behandelten Schriften
erscheint das Wort «èxxXrjoia» auch im «Hirten» zur Bezeichnung
der Kirche schlechthin, mit dem Epitheton «heilig» (z. B. vis. I 1, 4;
vis. IV 1, 3) oder mit der näheren Bestimmung «xov D-sov»

verbunden (z. B. sim. IX 18, 2; sim. IX 18, 4), und zur Bezeichnung
als Einzelkirche (vis. II 4,3). Die Kirche ist eine Schöpfung
Gottes, «vor allem zuerst geschaffen» (vis. II 4,1). «Um
ihretwillen wurde die Welt geschaffen» (vis. II 4,1). Insofern ist die
Kirche eine geistige Schöpfung, sie ist unsichtbar. Dem Hermas
erscheint sie unter dem Sinnbild einer betagten Matrone (ngsa-
ßvxega). Aber, wenn sie auch unsichtbar ist, so wird sie doch im
irdischen Bereich sichtbar in den lokalen Kirchen, deren jede
sie repräsentiert. Das Prinzip, durch welches alle Einzelkirchen
zu dem «einen Leib» vereinigt werden, ist «der eine Sinn, der
eine Verstand, der eine Glaube, die eine Liebe» (sim. IX 17,4).
Die lokalen Kirchen stehen unter sichtbarer Leitung. Die Leiter
werden genannt «ol ngorjyovpevoi» (vis. II 2,6; vis. III 9,7)
«ot ngsaßvxsgoi ol ngoïaxâpsvoi» (vis. II 4,3), «ol ngsaßvxsgoi»
(vis. II 4,2; vis. III 1,8), «pastores» (sim. IX 31, 5 f.), ferner
werden erwähnt «ênlaxonoi» (vis. III 5, 1; sim. IX 27, 2). Gerade
diese zwei Stellen sind beachtenswert für die Entwicklung des
Episkopats. Ursprünglich sind die «Aufseher»1) — das ist die Grund-

*) In dieser Bedeutung wird ênloxonoç schon in der zweiten Hälfte
des fünften vorchristlichen Jahrhunderts gebraucht, wie der athenische
Volksbeschluss über die Neuordnung der Verfassung der an der jonischen
Küste gelegenen Stadt Erythrai zeigt C. J. A. I, 9.



— 41 —

bedeutung des Wortes — innerhalb der einzelnen Kirche Männer,
welche u. a. für Unterbringung der «Diener Gottes», für «die
Armen und Witwen» u. ä. sorgten. Endlich nennt «der Hirte»
«ôiâxovoi» (vis. Ill 5, 1), «ànóaxoXoi xaì ôiôâaxaX.oi» (vis. Ill 5, 1;
sim. IX 16, 5; sim. IX 25, 2), «welche das Wort des Herrn über
die ganze Welt hin verkündigten und ernst und aufrichtig lehrten
und gar nichts zur Befriedigung ihrer bösen Lust unterschlugen»,
«ngocpfjxai» (mand. XI 1 ff.), bei denen genau zwischen «richtigen»
und «falschen» geschieden wird, und «ol na&ôvxsç slvsxa xov
ôvopaxoç» (vis. III 1, 9) ol pâgxvgsç. Wie vis. III 1, 9 u. sim.

VIII 7, 4 zeigen, gab es Streitigkeiten in den lokalen Kirchen um
den «Ehrenplatz». Während im Osten, worauf schon hingewiesen
wurde, die hierarchische Entwicklung zugunsten des

Einzelepiskopats abgeschlossen ist, ist sie in den westlichen Kirchen
noch im Fluss. Ob Geistesträger oder Amtsträger, darum handelt
es sich, ob kollegiale Leitung durch den gesamten Presbytérat
oder monarchische Leitung durch einen der Presbyter, den Epis-
kopus. Als Prophet steht Hermas auf seiten der Geistesträger, die

Entwicklung ist aber über ihn hinweggegangen.
Noch ein anderes römisches Zeugnis aus jener Zeit soll

anhangsweise betrachtet werden: Die Schriften des Philosophen und
Märtyrers Justinus. «Der Dialog des hl. Justinus, des Philosophen
und Märtyrers, mit dem Juden Tryphon x)». eines der ersten
Beispiele der aus der profanen antiken Literatur für christliche Zwecke
entlehnten literarischen Form des Dialogs 2), erwähnt Petrus an
zwei Stellen: 100, 4 und 106, 3. An der ersten Stelle wird jener
«einer von Jesu Jüngern, der früher Simon hiess» genannt und
erzählt, dass er auf Grund seines Bekenntnisses zu Jesus als dem
Christus den Beinamen Petrus erhalten habe, während an der
zweiten Stelle gesagt wird, « Jesus habe einem der Apostel den
Namen Petrus gegeben 3)». Wenn auch das argumentum e silentio
nicht unbedenklich ist, so bleibt es doch schwer verständlich,
dass Justinus, der die Schrift in Rom geschrieben hat, Mitglied der
römischen Kirche war und, wie seine Schilderung des kirchlichen
Lebens in seiuer «Ersten Apologie» zeigt, mit den Zuständen dort
wohl vertraut war, von Petrus nichts weiter zu berichten weiss,

*) E. J. Goodspeed, Die ältesten Apologeten, Göttingen 1915, S. 90 ff.
'-) H.Jordan, Geschichte der altchristlichen Literatur, Leipzig 1911,

S. 242 ff.
f)) Vgl. Hugo Koch, Cathedra Petri, Giessen 1930, S. 163.



— 42 —

als dass jener «einer der Jünger», «einer der Apostel» war, zumal
wo er auf die wichtige Stelle Matth. 16, 15 ff. abhebt. Als der weit
gereiste Philosoph in Rom weilte und lehrte, sass auf dem Bischofsstuhl

der Stadt Aniket. Sicher hat Justinus, damals das
bedeutendste Mitglied der Kirche von Rom, nähere Beziehungen zu
ihm gehabt. Hätte Aniket die eben erwähnte Matthäusstelle
schon als Urkunde für die rechtliche Vorzugsstellung des römischen
Bischofs gekannt und, gestützt darauf, eine solche Stellung
beansprucht, so wären jene Worte des Justinus über Petrus erst
recht unverständlich, genau so wenig, wie es zu verstehen wäre,
warum sich Bischof Aniket zur Rechtfertigung des römischen
Standpunktes in dem Streit um die Osterfeier dem Bischof Polykarp

von Smyrna gegenüber nur auf die «Presbyter vor ihm»
berief, den Petrus aber mit keinem Wort erwähnte l). Was Justinus
sonst in seinen Schriften zu unserer Frage hier bietet, ist nicht
viel, bestätigt aber das Ergebnis, welches wir aus den oben
genannten Schriften gewonnen haben. Im «Dialog» findet sieh das

Wort «èxxXrjoia» 63, 5 und 134, 3. An beiden Stellen ist damit die
Gesamtkirche gemeint. Sie «ist aus dem Namen Christi geworden
und erhielt seinen Namen». Schon in dem Namen «Christen»,
wie «sich alle nennen», kommt die Einheit zum Ausdruck. «Alle,
die an Christus glauben, sind eine Seele, eine Versammlung, eine

Kirche.» Das Wort «xoc&oXtxoç» kommt in dem Sinn, wie es an
den oben zitierten Stellen gebraucht wird, nicht vor2). Das

einigende Prinzip ist also auch hier geistiger Art. Auf die
Verhältnisse in der Kirche zu Rom werfen die Stellen der «Ersten
Apologie», Kap. 65 ff., einiges Licht. Viermal wird der «ngoeaxwç
xwv àôeXtpœv» erwähnt3). Er ist der Leiter der «Bruderschaft»,
offenbar der Presbyter, welcher aus der Zahl seiner Kollegen im
Presbytérat an die erste Stelle emporgestiegen ist. Als solcher
feiert er auch die Liturgie mit der anschliessenden Eucharistie.
Dabei stehen ihm die «Diakonen» helfend zur Seite. Die «Brüder»,
der «Xaoç», sind an der heiligen Handlung nicht unbeteiligt, sie

bekräftigen den Vollzug durch das «Amen».
Um das Ergebnis zusammenzufassen: Es hat sich

herausgestellt, dass in den auf uns gekommenen christlichen Schriften
*) Vgl. dazu meine Ausführungen I. K. Z. 1945, S. 13 ff.
2) 81, 3 rj xa&oXixrj âvâaxaaiç.
3) J. M. Pfättisch, Justinus des Philosophen und Märtyrers Apologien,

1. Tl. Text, 2. Tl. Kommentar, Münster 1912 f., eine auch für
wissenschaftliche Zwecke brauchbare Schulausgabe.



— 43 —

des 2. Jahrhunderts genau so wenig wie in der kirchlichen Literatur
des 1. Säkulums Anhaltspunkte dafür vorhanden sind, dass der
Bischof der Kirche zu Rom einen auf die übergenug kommentierte
Stelle Matth. 16, 15 ff. sich stützenden Rechtsprimat gehabt hat.
Er stand vielmehr den Bischöfen der anderen lokalen Kirchen,
aus denen sich damals die èxxXrjoia xov &eov zusammensetzte,
an Amtsgewalt gleich. Das Haupt der Gesamtkirche, die noch
jedes zentralistischen Aufbaues entbehrte, war der unsichtbare,
verklärte Kyrios. Jeder Bischof war dessen sichtbarer
Stellvertreter, wie jede Einzelkirche die Gesamtkirche repräsentierte.
Was sie alle verband und zu einer nach innen und aussen geschlossenen

Einheit zusammenschloss, war lediglich der eine Glaube,
der eine Sinn, die eine, von den Aposteln überlieferte Lehre, die
eine Liebe. In der Selbständigkeit der einzelnen Bischöfe war
zugleich die Unabhängigkeit der einzelnen Kirchenx) gegeben.
So war auch ein irgendwie rechtlieh begründeter Primat einer
Einzelkirche ausgeschlossen. Wohl genossen einzelne lokale
Kirchen, wie z. B. die Urkirche von Jerusalem, vor der vernichtenden

Katastrophe des Jahres 70 oder die Kirche von Antiochia,
der prunkvollen Hauptstadt des Ostens und der Wiege der
Weltmission, oder die Kirche von Ephesus, welche die Erinnerung an
Johannes besonders pflegte, oder endlich die Kirche der Reichs-
hauptstadt höheres Ansehen, das auch die Würde ihrer Bischöfe
hob. Erst musste es aber dahin kommen, dass der römische Bischof
sein infolge der Vorzüge der Kaiserstadt schon gehobenes
Ansehen durch geschickte Interpretation der fraglichen, auf seinen
Stuhl eingeschränkten Matthäusstelle kirchenrechtlich funda-
mentierte, um, weiter von der Gunst der politischen Verhältnisse
des Imperiums getragen, zum episcopus omnium, zum Führer der
Gesamtkirche emporzusteigen.

Zurzeit Löffingen/Schwarzwalcl.

Studienrat i. R. Hans Katzenmayer.

1 Über das Wort « sxxXrjala » orientiert am besten Karl Ludwig Schmidt
in seiner Abhandlung «Die Küche des Urchristentums», Tübingen 1932 '¦*,

und sein Artikel èxxXrjoia boi G. Kittel, Theologisches Wörterbuch zum
Neuen Testament, Stuttgart 1933 ff., Bd. Ill, S. 502—539.


	Zur Frage des Primats und der kirchlichen Verfassungszustände in der Didache und anderen literarischen Denkmälern des zweiten Jahrhunderts

