
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 2

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


79 —

Die orthodoxen Kirchen

Dem Andenken an meinen verewigten Lehrer
Universitätsprofessor Dr. Rudolf Keussen, zeitweiligen
Mitherausgeber dieser Zeitschrift,
t Bonn am Rhein 28. XIL 1944.

Die Stellung, die die orthodoxe Kirche in der Sowjetunion
seit der Neuregelung ihres Verhältnisses zum Staate 1943
einnimmt, zeigt sich deutlich in der Art und Weise, wie die Wahl
eines Patriarchen vorgenommen wurde. Ende November 1944

tagte in Moskau eine grosse Kirchenversammlung, die die
Einberufung einer allgemeinen Synode auf den 31. Januar 1945
beschloss 1). Sie versammelte sich in der Auferstehungskirche in
Moskau. Ausser den Patriarchen Alexander III. von Antiochien
und Christof IL von Alexandrien (vgl. l.K.Z. XXXV, 1945, S. 140)
nahmen teil Metropolit Germanos von Thyatira als Vertreter des

ökumenischen Patriarchen in Konstantinopel 2) sowie Erzbischof
Athenagoras als Vertreter des Patriarchen von Jerusalem, ferner
Patriarch Kallistratos (Cincadze) von Georgien, Metropolit Josef
von Skoplje als Repräsentant der südslawischen orthodoxen
Kirche und Vertreter der rumänischen und amerikanischen Orthodoxie.

Den Eröffnungsgottesdienst feierte Metropolit Alexis von
Leningrad und Novgorod als Patriarchatsverweser. Der Vor-

x) Church Times (Anglikanische Kirchonzeitung, London) 15. XII.
1944, S. 675; Katholik (Christkatholisches Wochenblatt, Bern) 24. IL 1945,
S. 59. — Die Beisetzung des verstorbenen Patriarchen Sergius am 18. Mai
1944 schildert ausführlich das «Orthodox Church Bulletin» (hrsg. vom
britischen Informationsministerium in London) Juni 1944, S. 2.

Bemerkung. Infolge der Zeitläufte sind bei der Rodaktion leider keine
orthodoxen Kirchenzoitungen eingegangen. So muss sich der folgende
Bericht auf Mitteilungen aus andern Quellen stützen, die mir der H. H.
Bischof der Schweizerischen Christkatholiken, Universitätsprofessor
Dr. Adolf Küry, mit gewohnter Liebenswürdigkeit zugänglich machte.
Nur für die Schicksale der ukrainischen unierten Kirche lagen mir
zahlreiche ukrainische Veröffentlichungen vor, die ich Herrn cand. phil. Omclian
Pricak (z. Zt. Göttingen) verdanke, der selbst unierter Ukrainer ist.

Alle Daten werden im neuen Stil gegeben.
2) Seinen Bericht über die Versammlung bringt Church Times 23. III.

1945; danach der Ökumenische Pressedienst (Genf; hinfort abgekürzt
«Ök.P.D.») 1945, Nr. 14, S. 3 f.



— 80 —

sitzende des Rates für die orthodoxen Kirchenangelegenheiten,
Geórgij Karpóv, überbrachte der Versammlung die Grüsse der

Regierung, würdigte die Tätigkeit der Kirche während des Krieges
und ihre vaterländische Haltung sowie ihre Bedeutung für die

Entwicklung der russischen Kultur und der russischen Sprache.
Hierauf entfernte er sich (vor der Wahl). Die Versammlung
sandte der Regierung ihre Grüsse und erliess einen Aufruf an die

Russen, die zum Aushalten im Kampfe aufgefordert wurden.

Nach der Annahme einer neuen Kirchenverfassung (vgl.
unten) und der Beratung laufender kirchlicher Angelegenheiten
fand am 2. Februar 1945 die Wahl des bisherigen
Verwesers Alexis zum Patriarchen statt. Seine Inthronisation
erfolgte am 4. Februar in Anwesenheit vieler Prälaten und des
diplomatischen Korps. Der Feierlichkeit, die in der Erscheinungskirche

in Moskau stattfand, wohnten etwa 10 000 Menschen bei.
Die Liturgie wurde vom Patriarchen von Alexandrien in griechischer

Sprache gefeiert, das anschliessende geistliche Konzert im
Rundfunk übertragen 3).

Bald nach seiner Wahl stattete Patriarch Alexis4) als erstes

Oberhaupt der russischen Kirche der Stadt Kiev einen offiziellen
Besuch ab und hielt den Dankgottesdienst in der
Vladimirkathedrale. Daran nahmen auch der Exarch der Ukraine, der Bischof
Anton von Zitómir, der Bischof Stefan von Poltava und eine
Anzahl von Nonnen sowie Vertreter des Staates teil. Der Patriarch
weihte bei dieser Gelegenheit den neuen Bischof Barlaam von
Vinnica 5).

Die Beziehungen, die der Patriarch anlässlich seiner Wahl
anknüpfte, hat er alsbald weiter ausgebaut. Er hielt nicht nur

3) Katholik 24. III. und 28. IV. 1945; Orthodox Church Bulletin
März 1945, S. 1—4.

4) Patriarch Alexis Aleksëj mit weltlichem Namen Sergej Vladhnirovic
Simânskij, wurde 1877 in Moskau geboren. 1899 absolvierte er die
juristische Fakultät der dortigen Universität, 1904 wurde er Dr. theol.
an der dortigen geistlichen Akademie. Hierauf war er Inspektor des Ples-
kauer Geistlichen Seminars, 1906—1913 (als Archimandrit) Rektor der
Geistlichen Seminare in Tula und Novgorod. 1913 wurde er Bischof von
Tichvin und Vikarbischof von Novgorod, 1921 Bischof von Jamburg (jetzt:
Kingissepp) und Vikarbischof von St. Petersburg. 1926 wurde er Erzbischof
von Novgorod, 1932 Metropolit daselbst und 1933 Metropolit von Leningrad

und Novgorod: Orthodox Church Bulletin Juni 1944, S. 2 f. und
März 1945, S. 1.

6) Church Times 1. VI. 1945, danach Ök. P. D. 24. VI. 1945.



— 81 —

den Verkehr mit andern Kirchengemeinschaften aufrecht, worüber
unten (S. 115) noch zu berichten sein wird. Er unternahm im Sommer
1945 auch eine Reise nach Damaskus und von dort ins Heilige
Land. Am 31. Mai 1945 traf er in Begleitung des Metropoliten
Nikolaus von Kruticy, dreier weiterer Bischöfe und zehn Geistlicher

in Jerusalem ein, wo ihn vier Erzbischöfe, ein Vertreter des

armenisch-gregorianischen Patriarchen und Beauftragte der
Behörden empfingen. Unter dem Geläute der Glocken begab er sich
in das Haus des Patriarchen Timotheos Themélis und besuchte
die heiligen Stätten. In der heiligen Grabeskirche wurde ein
gemeinsamer Gottesdienst gefeiert, in dessen Verlauf Patriarch
Alexis eine Ansprache an die Gemeinde richtete. Der Patriarch
von Alexandrien reiste aus diesem Anlasse selbst nach Jerusalem;
auf einen Besuch des Patriarchen von Antiochien musste angesichts
der unruhigen Zeitläufte verzichtet werden6). Die «Neue Zürcher
Zeitung» 7) vertritt die Ansicht, der Besuch habe neben der
Erwiderung der Teilnahme der morgenländischen Patriarchen an
der Moskauer Wahl vor allem der Aussprache über kirchliche
Fragen, besonders der Anerkennung Moskaus als neuen Zentrums
der Gesamtortodoxie an Stelle Konstantinopels gegolten. Deshalb

sei auch ein Besuch des ökumenischen Patriarchen
unterblieben. Ferner habe der Besuch die politische Nebenabsicht
gehabt, Sympathien für die russische Regierung unter den Orthodoxen

des Nahen Ostens und den dort ansässigen Russen zu
erwecken.

Parallel mit diesen Bemühungen geht das Bestreben des
Moskauer Patriarchats, die bisher getrennten auslandsrussischen
Kirchen zum Wiederanschluss an die Mutterkirche zu
bewegen. In Paris hatte die «Russische theologische
Akademie» trotz der durch den Krieg bedingten Schwierigkeiten
ihre Arbeiten fortsetzen können, wenn auch nur noch Studenten
aus Frankreich und — zum Schluss — aus Paris hatten an den

Kursen teilnehmen können. Die Zahl der Studierenden fiel von
16 auf 10, die der jährlichen Absolventen schwankte zwischen 2

und 4. Daneben liefen als Neuerung theologische Schnellkurse,
die einigen Personen, die keine ausreichenden Vorkenntnisse für
ein Studium mitbrachten, ein Mindestmass theologischen Wissens

6) Neue Zürcher Zeitung 3. VII. 1945, abends, S. 2; Ök.P.D. Juni
1945, Nr. 25, S. 15 nach Church Times 8. VI. 1945.

7) 7. VI. 1945, mittags, S. 1.



— 82 —

vermittelten. Ferner wurden 1943/44 öffentliche Abendkurse
veranstaltet, an denen auch Frauen teilnehmen konnten; der Zweck

war eine allgemeine Hebung des theologischen Denkens.
Verschiedene Professoren, die zu Beginn des Krieges im Auslande

weilten, konnten erst nach einigen Schwierigkeiten nach Paris
zurückkehren oder aber waren dauernd in der Fremde festgehalten
(so Archimandrit Kassian [Bezobrâzov] und Professor Georg

Floróvskij: vgl. I. K. Z. XXXI, 1941, S. 52). Die Leitung der
Anstalt hat nach dem Tode Prof. Sergej Bulgakovs (vgl. I. K. Z.

XXXV, 1945, S. 141) im Herbst 1944 Prof. V. V. Zenkovskij
übernommen. Zum Sekretär für ökumenische Fragen wurde Prof.
L.A.Sander («Zander») bestellt. — Die Zahl der wissenschaftlichen

Veröffentlichungen der Lehrkräfte der Akademie war
beträchtlich 8).

Auch die «Russische christliche Studentenbewegung»
konnte ihre Arbeiten während des Krieges unter Leitung von Prof.
Zenkovskij fortsetzen. Ihre Tätigkeit bestand in der geistlichen
Betreuung russischer Angehöriger des französischen Heeres,
Vorträgen, der Pflege ökumenischer Beziehungen und der
Durchführung einer Kinderlandverschickung 9). — Anfang 1945 wurde
in Paris ein «Orthodoxer Ausschuss für ökumenische Hilfsaktion»
(Comité d'action œcuménique orthodoxe) unter Leitung des

rumänischen Archimandriten Ionescu und des russischen Professors
Sander gegründet, an dem sich sämtliche Pariser orthodoxen
Gemeinden beteiligten 10). — Auch die russische Missionsgesellschaft
(Russian Missionary Society) in London hat ihre Tätigkeit
während des Krieges fortgesetzt. Sie konnte auch in Frankreich
und Polen Hilfsdienste leisten lx). — Der russische Erzpriester
Sergius Orlóv, seit 1905 Geistlicher in Genf für die in der Schweiz
und im benachbarten Frankreich lebenden Russen, ist Ende 1944
im Alter von 80 Jahren gestorben 12).

8) L. A.Zander Sander): Statement on the activity of the Russian
Theological Academy in Paris during the war period 1939—1944 (hekto-
graphiert, 8 S.). — Ök. P. D. 1944, Nr. 46, S. 5 f.

9) L. A. Zander : Statement on the activity of the Russian Student
Christian Movement during the war period 1939—1944 (hektographiert,
6 S.).

10) Ök.P.D. 10. III. 1945.
n) The Record (anglik. Kirchenztg.) 1. XII. 1944.
12) Katholik 30. XII. 1944, S. 407, nach «Le Sillon» (Christkath.

Kirchenblatt der Westschweiz).



— 83 —

Es konnte nicht wundernehmen, dass das Moskauer
Patriarchat diesem blühenden kirchlichen Leben im
Auslande sein Augenmerk zuwandte. Der in Paris residierende

Metropolit Eulogios, der seit jeher die liberalen und
demokratischen Elemente der russischen Emigration um sich geschart
und auch an der Wiener Bischofskonferenz im September 1943

(vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 53) nicht teilgenommen hatte,
verlieh schon bald nach dem Abschlüsse der Kampfhandlungen in
Europa (8. Mai 1945) seiner Absicht Ausdruck, sich dem russischen
Patriarchen zu unterstellen. Er wollte zu diesem Zwecke nach
Russland reisen 13). Seit Anfang 1945 Hess er das regelmässige
Kirchengebet für den Patriarchen Alexis sprechen 14). Angesichts
dieser Haltung erschien am 2. September 1945 Metropolit Nikolaus
von Kruticy in Paris und feierte gemeinsam mit dem Metropoliten
Eulogios, zwei Suffraganbischöfen und dem Exarchen der Karlo-
witzer Synode (vgl. unten) in Westeuropa, Erzbischof Seraphim
(nicht zu verwechseln mit dem früheren Berliner Metropoliten
Seraphim Lade) die hl. Liturgie, an der auch der russische
Botschafter in Paris, Dmitrij V. Bogomólov, teilnahm. Am nächsten
Tage fand in der Sowjetboschaft ein Empfang des Metropoliten
Nikolaus statt, dessen Auftrag es war, den Metropoliten Eulogios
zum Exarchen des Moskauer Patriarchen für Westeuropa zu
ernennen 15).

Im Anschlüsse daran besuchte Metropolit Nikolaus das Haus
der französischen orthodoxen Benediktiner in Paris unter
Leitung von Dom Denis Chambault, wo er eine Priester- und eine
Diakonatsweihe vornahm. Es handelt sich dabei um jene Gruppe
der «Katholisch-evangelikalen Kirche», die sich 1937 unter
Beibehaltung des gregorianischen Kalenders und der französischen

Liturgiesprache dem russischen Patriarchat unterstellte und der

jetzt auch russische Mönche (wie Sergius Sevic Serge Chevich)
angehören 16).

13) Neue Zürcher Zeitung 7. VI. 1945, mittags, S. 1.

14) Ök. P. D. 15. IV. 1945.
15) Church Times 7. IX. 1945, danach Ök. P. D. 1945, Nr. 33, S. 6;

Neue Zürcher Zeitung 15. IX. 1945, morgens, S. 1; Guardian (anglik.
Kirchenztg.) 26. X. 1945; Ukraïnskyj Holos (Ukrainian Voice) (ukrainische
Zeitung in Winnipeg, Manitoba, Kanada) 10. IV. 1946, S. 2.

16) Dr. Serge Bolshakoff Bol'sakov, selbst Mitglied dieser
Gemeinschaft): Benedictines in the Orthodox Church. A uniate movement
in reverse, in: Church Times 14. XII. 1945, S. 718.



— 84 —

Nachdem Metropolit Eulogios das ihm zugedachte Amt
eines Exarchen übernommen hatte, wandte er sich in einer
Weihnachtsbotschaft 1945 zusammen mit dem (oben erwähnten)
Metropoliten Seraphim an die russischen Orthodoxen im Auslande,
um sie zum Anschlüsse an das Einigungswerk aufzurufen.
Denn trotz dem Schritte ihres Kirchenfürsten hatten sich zahlreiche
Gläubige, die sich ihm bisher unterstellt hatten, ablehnend
verhalten, so die bekannten Professoren an der theologischen
Akademie in Paris A. V. Kartasev und L. A. Sander 17). Eulogios und
Seraphim verurteilten «sektiererische Bestrebungen», die sich nach
wie vor gegen den Patriarchen Alexis richten, und betonten die
Einheit und Einheitlichkeit der russischen orthodoxen Kirche,
ohne Rücksicht auf die Staatsangehörigkeit und die politische
Meinung der einzelnen Gläubigen18). Freilich ist die Haltung des

Exarchen Eulogios selbst umstritten. Er hat sich nach wie vor als
«Exarchen des ökumenischen Patriarchen» (dem er bis zum Herbste
1945 unterstand) bezeichnet, aber auf die Vorwürfe des in Paris
erscheinenden Blattes «Der Sowjetpatriot» erklärt, es handle sich

nur um eine formale Angelegenheit, da ihn der ökumenische
Patriarch bisher noch nicht aus seiner Jurisdiktion entlassen habe.
Sein einziger wirklicher «Vorgesetzter» sei jetzt Patriarch Alexis.

Von der «Neuen Zürcher Zeitung» 19) wird angenommen, dass

derjenige Teil der bisherigen Anhängerschaft des Exarchen Eulogios,

der mit dieser Entwicklung nicht zufrieden sei, sich nunmehr
zu dem Leiter der früheren Metropolitie Karlowitz in
Syrmien (Südslawien), Anastasios (Bratanóvskij), hingezogen
fühle. Dieser war im Sommer 1944 in das Sudetenland geflohen
(vgl. l.K.Z. XXXV, 1945, S. 141) und ist von dort im Jahre 1945

mit amerikanischer Hilfe nach Genf gereist, wo er mit den russischen
Kreisen in Verbindung trat, die eine kirchliche Unterordnung unter
den Patriarchen in Moskau nach wie vor ablehnen und wo er eine

Erklärung über die Gründe seiner früheren Zusammenarbeit mit den
Nationalsozialisten abgab, in denen er anfänglich die Vernichter des
Bolschewismus gesehen habe. Unter diesen Umständen richtete
Patriarch Alexis im August 1945 ein «brüderliches Mahnwort»

an die geistlichen Würdenträger der bisherigen Karlowitzer
Synode. Er gibt darin einen Überblick über die geschichtliche

17) Neue Zürcher Zeitung, a. a. O. und 14. IX. 1945, mittags, S. 1.
18) Ök. P. D. Januar 1946, Nr. 3, S. 3 f.
19) 10. III. 1946, Blatt 3.



— 85 —

Entwicklung dieser Synode seit April 1922, wirft ihr die Zusammenarbeit

mit Adolf Hitler vor und richtet schliesslich «aufs neue und
zum letzten Male» die Aufforderung an sie, sich Moskau zu
unterstellen 20). Wie zu erwarten war, hat Metropolit Anastasios dieser

Aufforderung nicht entsprochen. Patriarch Alexis erliess
daraufhin am 15. Dezember 1945 eine Botschaft «an alle orthodoxen
Brüder und Schwestern» ausserhalb Russlands. Er warnt sie vor
den «Machenschaften» des Metropoliten Anastasios, der verleumderische

Gerüchte über die Mutterkirche in Russland ausstreue. Und
doch sei alles richtig, was Metropolit Nikolaus von Kruticy im
September 1945 in Paris berichtet habe. Jeder könne sich in Russland

davon überzeugen. Sollte Metropolit Anastasios, wie gerüchtweise

verlaute, zur Bildung einer neuen Synode in Genf schreiten,
so werde die russische Kirche in Zusammenarbeit mit den übrigen
Ostkirchen «eine endgültige Entscheidung hinsichtlich derer
treffen, die die von der Mutterkirche zum letzten Male
ausgestreckten Hände ausschlügen» 21).

Tatsächlich hat Metropolit Anastasios inzwischen eine

neue Synode ins Leben gerufen, deren Mitglieder nicht sogleich
bekannt gegeben wurden. Man sprach vom Kiever Erzbischof
Panteleëmon (vgl. I. K. Z. XXXII, 1942, S. 171), dem ukrainischen

Metropoliten Hilarion (Ohijénko) (vgl. I. K. Z. XXXII, 1942, S. 47),
Bischof Alexander Lóvcij (vgl. I. K. Z. XXXII, 1942, S. 47) in
München sowie dem früheren Berliner Metropoliten Seraphim
(Lade) (vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 53). Ausserdem ist der aus
der Slowakei geflohene Archimandrit Seraphim (vgl. l.K.Z. XXXIV,
1944, S. 53) für ihn tätig, der in der russischen Kirche in Genf

gegen den «Satan» predigt, der «im Gewände des Lichtengels vom
Kirchenfrieden in Moskau kündet». Die wahren Vertreter der
russischen Kirche «schmachteten nach wie vor in den Gefängnissen»
oder «irrten in der Welt umher» 22).

Zu den Anhängern des Metropoliten Anastasios gehören jetzt
auch die etwa 1 000 000 «neuen Emigranten», die in der
englischen und amerikanischen Besatzungszone Deutschlands und
Österreichs leben und sich aus verschiedenen Nationalitäten

20) Ök. P. D. 1945, Nr. 36, S. 5 f.
21) Wörtlich abgedruckt in den «Russkie Novosti» (Paris) 1. IL 1946.

— Ök. P. D. 6. IL 1946, S. 4; Church Times 22. IL 1946, dazu 6. III. 1946,
S. 139 f.

22) Neue Zürcher Zeitung 10. III. 1946, Blatt 3.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1046. 7



— 86 —

(Russen, Weissrussen, Ukrainern, Kosaken, Kaukasiern)
zusammensetzen. Sie haben ein eifriges kirchliches Leben organisiert.
In der britischen Besatzungszone bestehen 19 Pfarreien, die sich

der Leitung des Archimandriten Nathanael L'vov unterstellt
haben. In Hamburg gibt es eine kirchliche Druckerei. In der
amerikanischen Zone leitet Bischof Alexander Lóvcij (s. oben) in
München das Kirchenwesen, dem eine Kirche, eine höhere Schule
sowie ein Krankenhaus zur Verfügung stehen 23).

Auch die russische orthodoxe Kirche in den Vereinigten
Staaten von Amerika, die aus 9 Bistümern mit 300

Gemeinden und 400 000 Gläubigen unter dem Metropoliten Theophil
in San Francisco besteht, hat sich einstweilen einer Unterstellung

unter das Moskauer Patriarchat noch versagt. Hierfür
hatten schon im Jahre 1944 der aus Moskau gekommene Metropolit

Benjamin und nach ihm Erzbischof Alexis gewirkt. Dieser
hatte Ende 1944 dem Moskauer Patriarchat Vorschläge über die
Organisation der russischen orthodoxen Kirche in Amerika
unterbreitet, die als «Bestimmungen des Moskauer Patriarchats» am
14. Februar 1945 veröffentlicht wurden. Danach sollten alle
russischen Kirchen in Nord- und Südamerika einschliesslich Kanada
einem Metropoliten mit dem Titel «Patriarchen-Exarch»
unterstehen, der auf einer spätestens am 30. Mai 1945 zusammentretenden

Synode gewählt werden sollte. Für diesen Posten war
Metropolit Benjamin oder Erzbischof Alexis vorgesehen 24). Doch
kam diese Synode nicht zustande. Vielmehr erklärte Metropolit
Theophil, die entstandene Synode solle erst 1947 zusammentreten.
Ausserdem verlangte er für die russischen Geistlichen in Amerika
die Freiheit, über clie politischen Verhältnisse in Russland zu
diskutieren. Auf eine Loyalitätserklärung Theophils gegenüber der
Sowjetunion hatte Erzbischof Alexis verzichtet, da dessen Verbot
aus dem Jahre 1944, «die Kirche in einen politischen Kampfplatz
zu verwandeln», eine hinreichende Bürgschaft für die Moskauer
Kirche darstelle 25). Dagegen hat die Räteregierung Anfang 1946
für Kanada einen Bischof Urbanovic ernannt, der demnächst in
diesem Lande eintreffen soll 26). — Die russische Kirche in Brasilien

23) Church Times 22. IL 1946.
24) Neue Zürcher Zeitung 3. VII. 1945, abends, S. 2.
25) Ök. P. D. 2. I. 1946; Januar 1946, Nr. 3, S. 2 f. (nach «The Christian

Century» 26. XII. 1945).
26) Ukramska presova sluzba (LTkrainischer Pressedienst, hekto-

graphiert) 20. IV. 1946, S. 7, nach den bolschewistischen «Ukrai'nski
Scodenm Visti» (Ukrainischen Tagesnachrichten) in Neuyork.



und Argentinien sowie in Palästina hat sich bisher gleichfalls
zurückgehalten 27).

Die russische orthodoxe Diözese in Charbin hingegen und mit
ihr die russische Kirche in China hat sich nach dem Einmarsch
der Russen in der Mandschurei (August 1945) dem Moskauer
Patriarchat unterstellt. Man nimmt an, dass die orthodoxe
Kirche in Japan (vgl. I. K. Z. XXXII, 1942, S. 59 f.) denselben
Schritt vornehmen wird 28).

Die orthodoxe Diözese Munkatsch-Preschau in der
Karpaten-Ukraine hat nach der Besetzung dieses Landes durch die
Russen (Herbst 1944) eine Abordnung unter Leitung des
Hilfsbischofs, Abt Theophanes, nach Moskau geschickt, die am 7.
Dezember 1944 dort eintraf und um Aufnahme in die Jurisdiktion des

Moskauer Patriarchats bat. Die bisherigen Beziehungen zur
serbischen orthodoxen Kirche (vgl. l.K.Z. XXIX, 1939, S. 99, und
XXXIV, 1944, S. 173) sollen gelöst werden 29).

Die orthodoxe Kirche in Estland, der 19 v. H. der
Bevölkerung, in der Mehrzahl Esten, angehören 30), wurde nach der
abermaligen Besetzung des Landes durch die Rote Armee im Herbst
1944 zuvorkommend behandelt. Allerdings wurde ihre
Autokephalie durch ein öffentliches Schuldbekenntnis der Kirchenleitung

in Reval vor clem Vertreter des Moskauer Patriarchats, dem
Erzbischof Gregor von Pleskau, sofort beseitigt und sie wieder
der russischen Kirche unterstellt. Die orthodoxe Kirche Lettlands
hat das gleiche Schicksal gehabt 31). Zwei Drittel der (lutherischen)
Geistlichkeit dieses Landes sind entweder getötet oder
verschleppt 32).

") Church Times 22. IL 1946.
28) Ebd. 23. XI. 1945.
29) Ebd. 22. XII. 1944, S. 689; danach Ök. P. D. 1945, Nr. 3, S. 4.
30) Über diese Kirche vgl. mit genauen statistischen Angaben : Helmut

Risch : Die estnische apostolisch-rechtgläubige Kirche in Zusammensetzung

und Entstehung, in: Kyrios I (1936), S. 113—142, ferner über die
grossenteils sozial bedingte Entstehung dieser Kirche Hans Kruus : Talu-
rahva käärimine löuna Eostis XIX sajandi 40(l!l11 aastail; mit einer deutschen
Zusammenfassung : Die Bauernbewegung in Süd-Estland in den 40er Jahren
des XIX. Jahrhunderts, Dorpat 1930 (XVI, 463 S. und 2 Karten).

•u) Church Times 12. IV. 1946; vgl. auch Basier Nachrichten 28. IL
1946, S. 1; Ök.P.D. 1946, Nr. 11, S. 3. — Über die lettische orthodoxe
Kirche vgl. Walter Schubart : Die orthodoxe Kirche des Ostens in Lettland,

in: Kyrios IV (1939/40), S. 151—155.
32) Church Times 26. IV. 1946.



Auch der Erzbischof der orthodoxen Kirche Finnlands,
Hermann (German), ist vom Moskauer Patriarchen aufgefordert
worden, seine Kirche der russischen Rechtszuständigkeit zu
unterstellen. Hermann drückte in seinem Antwortschreiben
Befürchtungen aus dahingehend, das könne eine Russifizierung
der finnischen Kirche nach sich ziehen. Demgegenüber betonte
Patriarch Alexis, eine solche Befürchtung sei unbegründet; eine
völkische Unterdrückung seitens eines Staates, der die Autonomie
der grossen und kleinen Völker verbürge, komme nicht in Frage.
Das Problem der Autonomie könne nicht in der von Erzbischof
Hermann angeschnittenen Weise erörtert werden. — Angesichts
dieser russischen Bestrebungen macht sich innerhalb der finnischen
Kirche die Tendenz geltend, die Beziehungen zur orthodoxen
Kirche überhaupt abzubrechen und mit der unierten oder
lutherischen Kirche in Verbindung zu treten. — Die Mönche der
berühmten Wallfahrtsklöster Vaiamo und Konevica, deren Gebiet
wieder zur UdSSR, gehört, haben sich dem Moskauer Patriarchen
unterstellt und dafür die Rückgabe ihrer Klöster von den
Sowjetbehörden in Aussicht gestellt bekommen 33).

Mit dieser Angliederung bisher autonomer und autokephaler
orthodoxer Kirchen ist aber das Wachstum der russischen Kirche
in den vergangenen anderthalb Jahren noch nicht beendet.
Auch die ukrainische unierte (griechisch-katholische) Kirche Ost-
galiziens ist in sie eingegliedert worden. Noch bei seinem
Begräbnis war der Metropolit Andreas, Graf Septyckyj (f 1.

November 1944) (vgl. l.K.Z. XXXV, 1945, S. 142) im Beisein
verschiedener Würdenträger auch der kommunistischen Partei als
der «grösste Ukrainer nach (dem bekannten Schriftsteller) Taras
Sevcénko (1814—1861)» gefeiert worden. Die Geistlichen wurden

mit der grössten Zuvorkommenheit behandelt und von
der Wehrpflicht ausgenommen 34). Für die Unierten in Wolhynien,
Polesien und Podlesien wurde Nikolaus Cameckyj aus dem Re-
demptoristenorden zum apostolischen Administrator mit dem
Sitze in Kovel', für die Unierten des Buchenlandes Apollon Simovyc
mit dem Sitze in Tschernowitz und für das Lemkenland (in den
Karpaten) Alexander Malynovskyj ernannt. Beim Bureau für

33) Ök. P. D. 6. IL 1946, S. 4; 1946, Nr. 11, S. 3; vgl. Basler
Nachrichten 28. IL 1946, S. 1.

34) Ök. P. D. Jan. 1945, Nr. 3.



— 89 —

die nicht-orthodoxen Kirchen bestand eine Abteilung für die
Unierten (vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 168).

Da erschien im April 1945 eine offizielle Broschüre von Volo-
dymir Rosovyc (Deckname) unter dem Titel «Z chrestom ci z

nozem» (Mit dem Kreuze oder dem Messer In ihr wurde der
verstorbene Metropolit als «Volksfeind» bezeichnet. In der Nacht vom
IL/12. April 1945 wurde der neue Metropolit Josef Slipyj, der
Hilfsbischof von Lemberg, Nikolaus (Niketas?) Budka, der
apostolische Visitator ebenda, Dr. Nikolas Carneckyj, der Bischof von
Premissel (Przemysl) (seit 1917), Josaphat Koeylovskyj 35), der
78jährige Bischof von Stanislau (seit 1904), Gregor Chomysyn,
sowie der dortige bischöfliche Vikar, Dr. Johann Ljatysevskyj,
verhaftet und nach dem Osten abgeführt. Bischof Chomysyn ist
auf dem Transport im Gefängnis von Bëlaja Cérkov' (Ukraine)
gestorben; auch der Hilfsbischof Ljatysevskyj und der Hilfsbischof
von Premissel, Gregor Lakota, sollen tot sein 36). Die Angaben
über das Schicksal des Metropolyten Slipyj schwanken. Nach
einigen ist auch er im Gefängnis in Kiev gestorben, nach andern
Nachrichten befindet er sich in einem Gefängnis im Ural. Bischof
Koeylovskyj wurde Anfang 1946 aus dem Gefängnis entlassen
und befindet sich zur Ausheilung seiner Rippenbrüche in einem

polnischen Krankenhause 37). — Schon im Juni 1945 wurde auch
der unierte Bistumsverweser von Munkatsch (mit dem Sitze

Uzhorod) in der Karpaten-Ukraine, Dr. Theodor Romza 38), und
der in Berlin lebende apostolische Administrator für die Unierten
in Deutschland, Dr. Peter Verhun, verhaftet 39). Daneben wurde
auch eine Anzahl anderer Geistlicher, der Rektor der Lemberger
Geistlichen Akademie und andere Mitglieder des Lehrkörpers,
festgenommen; die Zöglinge dieser Anstalt wurden interniert. Das

Vorgehen wurde damit begründet, die unierte Kirche habe zu
bestehen aufgehört, und in die (unierte) St. Georgskathedrale in
Lemberg werde ein orthodoxer Bischof einziehen, der die Sowjet-

35) Danach ist der Name in l.K.Z. XXXV, 1945, S. 142 zu ändern.
36) Sljach The Way (ukr. kath. Wochenblatt in engl. Sprache,

Philadelphia) 2. III. 1946, S. 1.

37) Ukrai'nska presova sluzba 20. IV. 1946, S. 3 f. — Katholische
Internationale Presse-Agentur (hinfort abgekürzt: «KIPA») 22.1.1946,
nach der ukrainisch-unierten Zeitung «America» 13. XII. 1945.

38) KIPA 7. III. 1946.
39) Mitteilung des Waisonhausrektors Dr. Bernhard Stasiewski in

Berlin 31. I. 1946, auf Grund von Mitteilungen des dortigen bischöflichen
Ordinariats.



— 90 —

regierung anerkenne 40). Anschliessend wurden verschiedene
Kirchen in Lemberg geschlossen, das Kloster der Basilianer hier und in
Zovkva (Zolkiew) aufgehoben 41) imd den Geistlichen die

Abhaltung von Gottesdiensten untersagt. Lediglich der Priester
Klemens Septyckyj, ein Bruder des verewigten Metropoliten, kamt
ungehindert amtieren, da er Schweizer Staatsbürger ist. Dagegen
stieg die Zahl der übrigen verhafteten Prister allmählich auf
annähernd 2000, wozu verschiedene Gläubige kommen. Sämtlicher
Besitz der unierten Kirche wurde beschlagnahmt. — Das gleiche
Vorgehen war in der Karpaten-Ukraine zu beobachten. Das
unierte Vermögen wurde auch hier eingezogen, die Priester ihrer
Einkünfte beraubt und dadurch zur Aufnahme einer Handarbeit
gezwungen und die Bewohner zum Eintritt in die orthodoxe Kirche
aufgefordert. Das Seminar in Munkatsch und mindestens 50

Kirchen wurden den Unierten abgenommen und der orthodoxen
Kirche übergeben 42).

Unmittelbar nach diesen Ereignissen bildeten drei unierte
Geistliche, Gavriil Feódorovic Kostél'nyk (der mehrere Monate
in einem russischen Gefängnisse zugebracht hatte), Anton Andrée-
vie Pel'véckyj und Michail Ivânovic Mel'nyk, eine «Initiativgruppe».

Sie richtete am 28. Mai 1945 an den Bevollmächtigten
für die Angelegenheiten der orthodoxen Kirche in der Ukraine,
P. Chodcenko, ein Schreiben, in dem sie die Eingliederung der
unierten Kirche in die «allrussische orthodoxe Kirche» anregte43).
Am 28. Juni 1945 wurden die drei Geistlichen durch Chodcenko
offiziell mit der Durchführung der von ihnen vorgeschlagenen

40) Ukraïnska presova sluzba 1. III. 1946, S. 7; Ukrainian press service
25. III. 1946, S. 12. — Eine Zusammenstellung der Geschichte und der
j üngsten Entwicklung der ukrainischen unierten Kirche bringt der bekannte
frühere poln. Sejm-Abg. ukrainischer Volkszugehörigkeit Dr. Stefan Barano

v in der Zeitschrift «Slovo» (The Word — Ukrainian Weekly), Jg. II,
21. IV. 1946, S. 4 f.

41) Ukraïnska presova sluzba 1. IV. 1946, S. 7.
42) Sljach 9. III. 1946, s. 1, 7; Ukraïnska presova sluzba 1. IV. 1946,

S. 6. — In der Karpaten-Ukraine hatte allerdings schon seit 1918 eine
Bewegung zum Anschlüsse an die orthodoxe Kirche eingesetzt, von dem etwa
ein Drittel des Volkes erfasst wurde, vgl. die I. K. Z. XXXV, S. 142, Anm. 34
genannten Schriften.

43) Die offizielle Nachricht hiervon nach der «Vil'na Ukraïna» (Freien
Ukraine) wird in «Svoboda sumlinnja u bol'sevykiv. Pro voz'jedannja
hreko-katolyckoï cerkvy z rosijskoju pravoslavnoju» (Gewissensfreiheit bei
den Bolschewisten. Zur Vereinigung der griechisch-katholischen Kirche
mit der russischen orthodoxen) (hinfort abgekürzt : «Svoboda»), März 1946,
S. 3 f. abgedruckt.



— 91 —

Massnahmen betraut 44). Darauf sandten am 1. Juli 1945 die
(bisher) an der St. Georgskathedrale in Lemberg tätigen unierten
Geistlichen ein Schreiben an den Vorsitzenden des Rates der
Volksbeauftragten, Vjaceslâv Michâjlovic Mòlotov, in dem sie

gegen die Entschliessung der «Initiativgruppe» und gegen die
Verhaftungen Verwahrung einlegten und die Entlassung der
davon Betroffenen verlangten 46). Auch der Episkopat der ukrainischen

orthodoxen Kirche veröffentlichte einen Protest. Daraufhin

erfolgten neue Verhaftungen von Geistlichen und Laien 46).

Die «Initiativgruppe» beschloss nun, Ausschüsse auf den Dörfern
zu bilden, die dafür sorgen sollten, dass nur orthodoxe Geistliche
den Gottesdienst abhielten. Die Geistlichen wurden unter Drohung
der Verhaftung dazu aufgefordert, eine Erklärung zu unterschreiben,
dass sie sich der orthodoxen Kirche anschlössen. Doch sind dem

nur etwa 40 Priester nachgekommen 47).

Unter solchen Umständen wurde am 23. Dezember 1945 von
der ukrainischen unierten Kolonie in Rom feierlich der 350. Jahrestag

der Union von Brest 48) durch einen Festgottesdienst in der
St. Athanasioskirche begangen 49). Papst Pius XII. empfing bei
dieser Gelegenheit eine ukrainische Abordnung, der er versicherte,
er werde alles tun, was in seiner Macht liege, um die Lage der
Ukrainer zu bessern 50). Ausserdem veröffentlichte er eine Enzyklika

«Orientales omnes ecclesias» 51). Er betont darin die in der

") Svoboda 12 f. — Czubatyj (vgl. unten Anm. 47) 54.
45) Czubatyj 55; Ök. P. D. Dez. 1945, Nr. 45, S. 5, nach dem «Courrier

français du témoignage chrétien» (Paris) 23. XII. 1945; Perelóm (ukr.
Wochen-Ztg., Buenos Aires) 23. III. 1946, S. 1.

48) Ol. Nadstavnyj mderUkraïnskapresovasluzba20.IV. 1946,S. 1—3.

47) Ebd. 15. III. 1946, S. 4. — Die Massnahmen gegen die uniierte
Kirche im Juli 1945 sind kurz zusammengestellt von Nicholas D. Czubatyj :

Russian Church Policy in Ukraina (in: The Ukrainian Quarterly II/l,
New York, Herbst 1945, S. 43—56), S. 53—56.

48) In Litauisch-Brest (Brest-Litowsk) hatten sich 1595/96 verschiedene
bisher orthodoxe Bischöfe des damaligen polnisch-litauischen Doppelstaates
der Jurisdiktion des Papstes unterstellt. Doch hat sich die Union erst im
Laufe des 17. Jh. unter mancherlei Schwankungen endgültig durchgesetzt.

49) Chrystyjanskyj Sljach (Christlicher Weg), hrsg. von der
griechischkatholischen Pfarrei in Karlsfeld, 21. IV. 1946, S. 21.

50) Nedil'ni Visti (Wöchentliche Nachrichten; ukrainische religiöse
Lagerzeitung, Innsbruck) 6. I. 1946, S. 12.

51) Wörtlich abgedruckt in ukrainischer Übersetzung im «Urjadovyj
Vistnik» (Amtsblatt) der Apostolischen Visitatur mit den Rechten einer
apostolischen Administratur der griechisch-katholischen Kirche in Deutschland,

Jg. VI, Nr. 4, April 1946, S. 1—14. — Vgl. Czubatyj 56; KIPA
21.1. 1946, S. 1.



— 92 —

Vergangenheit schon oft erwiesene Liebe der Kurie zu den
östlichen Kirchen und bedauert, dass der 350. Jubeltag der

Vereinigimg nicht in Feierstimmung begangen werden könne.
Anschliessend wird ein geschichtlicher LTierbhck über die ukrainische
unierte Kirche gegeben. Der zweite Teil enthält eine LTierschau

über die Beziehimgen der ukrainischen unierten Kirche zum
Vatikan. Die Päpste hätten ihr stets ihre Sorge imd ihre Zuneigung
zugewandt. Dabei wird auch der von der russischen Regierung-

unter Druck herbeigeführten Aufhebung der Union im Cholmer
Lande (seit 1S39 bzw. 1875) ein breiter Raum gewidmet. Der
dritte Teil des Rundschreibens beschäftigt sich mit der jetzigen
Lage, die zu grossen Besorgnissen Anlass gebe und an der Kurie
Trauer auslösen müsse. Die Gläubigen werden zum Aushalten
ermahnt imd der vollen Anteilnahme des Papstes versichert.

Der neue apostolische Administrator der unierten Ukrainer
in Deutschland. Nikolaus Vojakóvskyj. der Nachfolger des

verhafteten Dr. Verhiin (s. oben), versicherte in einer Erklärung
vom 21. März 1946 dem Papste seine und seiner Glaubensgenossen
Treue und Anhänglichkeit 52).

Inzwischen ging in Galizien die Entwicklung weiter. Der
russische Patriarch Alexis richtete einen Hirtenbrief an die (bisher)
unierten Gläubigen imd ermahnte sie. die Verbindungen zum
Vatikan endgültig abzubrechen. Der Papst habe sich in seiner
W eihnachts- und Osterbotschaft in faschistenfreundhchem Sinne
ausgesprochen ä3). Der Sekretär der päpstlichen Kongregation für
die orientalischen Kirchen. Kardinal Eugen Tisserant. erklärte
in diesem Zusammenhange am 21. Februar 1946 in Rom. die
Sowjetregierimg habe die Absicht, die katholische Kirche östlich
der Cmzonlinie (die das polnische Staatsgebiet vom russischen
trennt) zu vernichten. Moskau unterstütze den Patriarchen
Alexis, der schon bei seiner Thronbesteigung che unierten Ukrainer
aufgefordert habe, zur Orthodoxie überzutreten. Gleichzeitig
habe er den Vatikan beschuldigt, «die Gläubigen gegen alle
freiheitsliebenden Menschen aufzuhetzen». Daran schloss der Kardinal
Angaben über die Zahl der verschleppten Priester imd die beschlagnahmten

Kirchengüter 54).

iz) Lrjadovyj Vistnik. a. a. O. S. 14.

") Sljach 2. III. 1946. S. 6.
51) St. Konradsblatt (Freiburg im Breissau-Karlsruhe) 21. IV. 1946,

S. 65; KIPA 4. III., 20. IH. 1946.



— 93 —

Zum orthodoxen Bischof von Lemberg und Tarnopol
wurde vom Moskauer Patriarchen um diese Zeit Makarios
ernannt. Der Leiter der «Initiativgruppe». Kostél'nyk, wurde
Erzpriester ; dagegen wurden die beiden andern Mitglieder zu Bischöfen
ernannt: Anton (Pel'véckyj) in Stanislau und Michael (Mel'nyk)
in Drohobyc (poln. Drohobycz) und Sambor. Die frühere bischöfliche

Residenz Premissel (Przemysl. ukr.: Peremysl') liegt auf
polnischem Staatsgebiete 55). Vom 8. bis 10. März 1946 fand in
Lemberg die «Vereinigungssynode» der unierten Kirche mit
der orthodoxen statt. Dabei waren 216 Abgeordnete anwesend,
die 986 Geistliche und Gläubige vertraten. Der Vereinigungs-
beschluss wurde durch Presse und Rundfunk bekannt gegeben 56);

an Marschall Iosif Visariónovic Stalin wurde eine entsprechende
Resolution übersandt57). An dem Vereinigungsgottesdienste in der
(bisher unierten) St. Georgskathedrale in Lemberg nahmen teil :

der Metropolit von Kiev und Galic, Johann; der Bischof von Lemberg,

Makarios; die Bischöfe von Drohobyc und Stanislau; der
Erzprister Gabriel Kostél'nyk und der neue Bischof von Munkatsch
(Uzhorod), Nestor 58). (Von clem uniert-armenisehen Erzbistum
in Lemberg und seinen 5000 Gläubigen ist in diesem Zusammenhang

noch nicht die Rede gewesen.) Kurz darauf reisten die neuen
Bischöfe nach Moskau zum Besuch des Patriarchen Alexis ä9).

Im Zusammenhang mit diesen Ereignissen machte die

Kongregation für die orientalischen Kirchen in Rom abermals darauf
aufmerksam, dass vor dem Vereinigungsbeschlusse die drei Bischöfe
und zahlreiche Geistliche und Laien verhaftet worden seien. Die
Synode sei nur von «abgefallenen» Personen besucht gewesen; ob

sich unter den 216 Synodalvertretern überhaupt ein Geistlicher
befunden habe, sei nicht bekanntgegeben worden. Das Haupt der

55) Ukraïnska presova slu2ba 20. IV. 1946, S. 3 f.
56) Abdruck der offiziellen Nachricht in «Svoboda» S. 17. — Vgl.

Ök. P. D. 12. III. 1946, S. 2 f.; Basler Nachrichten 18. III. 1946; Chrystos
nasa syla (Christus unsere Stärke; Beiblatt zum Urjadovyj Listok) April
1946, S. 8.

") Church Times 22. III. 1946, danach: Ök. P. D. April 1946, Nr. 13,
S. 2 f.

58) Ukraïnskyj Holos 10. IV. 1946, S. 4, auf Grund der offiziellen
Nachrichten in den kanadisch-ukrainischen bolschewistischen Zeitungen
«Ukrainske Slovo» und «Ukraïnske Zyttja». — Vgl. auch das Interview
der «TASS» vom 9. April 1946 mit den drei genannten Geistlichen: Church
Times 18. IV. 1946. — Kurze Zusammenfassung der Entwicklung im
«Sljach» 23. IV. 1946, S. 1 f.

69) Ukraïnskaj Holos 24. IV. 1946, S. 1.



— 94 —

römischen Katholiken in England, Kardinal Griffin. betonte in
einer Predigt in der Westminsterkathedrale die Gewaltsamkeit,
mit der die Vereinigung vor sich gegangen sei, und sprach von einer

zwölf Monate dauernden heftigen Verfolgung der unierten Kirche60).

— Die ukrainischen unierten Bischöfe der Vereinigten Staaten
imd Kanadas haben gegen die Art und Weise der Eingliederung
scharfe Verwahrung eingeleitet und die Freilassung der Bischöfe
und Priester sowie völlige Religionsfreiheit in Übereinstimmung
mit der «Atlantik-Charta» verlangt 61).

Unter diesen Umständen hat sich das kirchliche Leben
der ukrainischen Unierten ins Ausland verlagert. In Preschau,
das zur Tschechoslowakei gehört, amtiert Bischof Paul Hojdyc
weiterhin62) : seine Gläubigen sind von dem Vereinigungsbeschlusse
nicht betroffen 63). Für die unierten Ukrainer in Europa ist Johann
Budka zum apostolischen Visitator ernannt worden. Ihm
unterstehen apostolische Administratoren in Deutschland (München:
Nikolaus Vojakóvskyj), Ost- (Wien: Myron Hornykévyc) und West-
Europa (Paris : Jakob Perridon) 64).

Am 14. April 1946 erfolgte die feierliche Einweihung des

ukrainischen griechisch-katholischen Seminars im SchlossHirsch-
berg bei Weilheim in Oberbayern, das schon drei Monate früher
mit über 60 Zöglingen seine Arbeit aufgenommen hatte. Der
apostolische Administrator Vojakóvskyj feierte im Beisein des

Generalvikars und des Seminarleiters Dr. V. Laba einen feierlichen
Gottesdienst. Als Professoren sind tätig Dr. Ivan Mircük (früher
Berlin). Pfarrer Zinovij Naroznjâk und Dr. Jaroslav Rudnyckyj.
In München soll eine unierte Kirche errichtet werden 65).

In den Vereinigten Staaten von Amerika besteht die
Diözese Philadelphia (unter Konstantin Bohacévskyj) für die
galizischen Unierten. ferner ein Bistum Detroit (unter Basileios
Takac) für die karpaten-ukrainischen Unierten. — Für einen
«Metropoht-Andreas-Septyck\*j-Schulfonds» wurden etwa 10 000
Dollars gesammelt 66). — Die unierten Ukrainer haben die Er-

60) Visti ukraïnskoho dopomohovoho komitetu v Bel'giï (Bulletin du
Comité Ukrainien de Secours en Belgique) 1. IV. 1946, S. 3.

Sl) KIPA 10. IV. 1946.
62) Nedü'ni Visti 13. I. 1946, S. 9 f.; Chrvstos nasa svia Mai 1946, S. 8.
63) Sljach 23. IV. 1946, S. 1.
64) Nedil'ni Visti 13. I. 1946, S. 9 f.
S5) Urjadovyj Vistnik, a. a. O. S. 20; Chrystos nasa syla Mai 1946, S. 8.
8«) Sljach 9. IH. 1946, S. 6.



— 95 —

laubnis für die Einreise von 250 flüchtigen unierten Priestern
beantragt, für deren Reise- und Lebenskosten sie aufkommen wollen.
Sie haben ferner gebeten, keinen der 1115 000 unierten
Ukrainer, die aus ihrer Heimat geflohen sind, zwangweise in die
Sowjetunion zu verbringen 67).

In Kanada gibt es das unierte Bistum in Winnipeg (unter
Basileios Ladyk). Hier soll Anfang Juli 1946 eine Tagung der
katholischen (d. h. unierten) Verbände der Ukrainer in Kanada
stattfinden 68). — In den drei Häusern des Redemptoristen-
ordens in Kanada werden die ukrainischen Angehörigen dieses

Ordens gesammelt und die Novizen ausgebildet. Leiter ist Stefan
Bachtalóvskyj 69). — Im Zentrum von Ottawa wurde mit dem
Bau einer griechisch-katholischen Kirche begonnen 70). — Unierte
Bischöfe in Südamerika (besonders in Brasilien und Argentinien)
sollen demnächst ernannt werden. Einstweilen unterstehen die
Unierten den örtlichen römisch-katholischen Bistümern 71).

Ebenso wie die russische orthodoxe Kirche im Äussern einen

grossen Auftrieb erhalten und sich weit ausgedehnt hat, ist auch
das innerkirchliche Leben in raschem Ausbau begriffen. Die
Kirche zählt jetzt 30 000 Gemeinden in 89 Diözesen. Sie hat
87 Klöster, darunter 3 in Kiev, und 10 Seminare (in Leningrad,
Moskau, Odessa, Luck und an andern Orten). In Moskau ist
schon eine theologische Akademie im Neuen Jungfrauen-
(Novo Dëvicij-)Kloster eröffnet worden, die dem Erzpriester
T. D. Popóv untersteht. Die Zahl der Professoren stieg von 6

(Mai/Juni 1945) auf 15, die der Kandidaten von 30 auf 90 zu Ende
des gleichen Jahres (im Alter zwischen 22 und 62 Jahren) 72).

Sie alle haben bereits an theologischen Seminarien studiert oder

theologischen Privatunterricht erhalten. Aufgenommen werden

Kandidaten im Alter von 18 Jahren mit abgeschlossener
Schulbildung 73). Die Akademie besitzt ein eigenes Heim und bietet
45 Studierenden Unterkunft. Eine grosse Zahl von Bewerbern

•') KIPA 30. I. 1946.
68) Ukraïnska presova sluzba 15. III. 1946; Chrystyjanskaj Sljach

21. IV. 1946, S. 14.
69) Nedil'ni Visti 20. I. 1946, S. IL
">) Chrystos nasa syla Mai 1946, S. 8.

71) Nedil'ni Visti 13. I. 1946, S. 11.

72) Ök. P. D. 29. VII. 1945, nach «The Eastern Churches Broadsheet»
(London) Mai/Juni 1945; Ök.P.D. Nov. 1945, Nr. 44; Church Times
21. IX. 1945, S. 534: S(erge) Bolshakoff : The religious revival in Russia.

'=>) Hierzu und zum Lehrplan vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 164.



— 96 —

musste aus Platzmangel abgewiesen werden, doch hofft man, sie

aufnehmen zu können, wenn die Akademie das grosse Gebäude
der früheren Moskauer theologischen Akademie beziehen kann,
wo für 600 bis 800 Studierende Raum ist. Die Ausgabe einer
«Theologischen Zeitschrift» soll demnächst begonnen werden 74).

Die Zahl der geöffneten Kirchen hat weiterhin zugenommen.

In Moskau gab es im Frühjahr 1945: 50 Kirchen, also

doppelt soviele wie 1943. Nach einer Äusserung des Metropoliten
Germanos von Thyatira werden die Bewohner der UdSSR, nicht
daran gehindert, den Gottesdiensten beizuwohnen. Auch
Mitglieder der kommunistischen Partei finden sich in steigender Zahl
in den Kirchen ein 75). Über 300 Kirchengebäude wurden im Laufe
des Jahres 1944 im ganzen Lande wiederhergestellt und ihrer
Bestimmung übergeben. Darüber hinaus werden Kirchen laufend

repariert 76). Diese Tätigkeit gehört zu den Hauptaufgaben des

«Sowjetbureaus für die russische othodoxe Kirche»77). Auch die

Wiederherstellung im Kriege zerstörter und beschädigter kirchlicher

Gebäude wird in Angriff genommen. Deren Zahl wird nach
einer amtlichen Feststellung auf 1670 orthodoxe und 237 katholische

Kirchen, 69 Kapellen, 532 Synagogen sowie 258 weitere,
kirchlichen Zwecken dienende Baulichkeiten angegeben. Dazu
gehört die Kathedrale in Borisoglëbsk aus dem 12. Jahrhundert,
die Kathedrale des Klosters in Polock (erbaut 1160) und
verschiedene Klöster im Umkreis von Novgorod. In dieser Stadt
selbst sind die St. Andreas- und die St. Sofienkirche beschädigt.
In Kiev ist die Himmelfahrtskirche der berühmten Laura (aus dem
Jahre 1073) ganz vernichtet 78).

Die Klöster, besonders in der Gegend von Kiev, bevölkern
sich wieder, wenn auch die Mehrzahl der Insassen schon in
vorgerücktem Alter steht. Das Kloster der heiligen Dreifaltigkeit
bei Moskau und das Alexander-Nevskij-Kloster in Leningrad sind
wieder eröffnet worden 79).

74) Ök.P.D. Dez. 1945, Nr. 47; Die Kirche (Evangelische Wochenzeitung,

Berlin) 17. III. 1946, S. 4; Petrusblatt (Katholisches Kirchenblatt
für das Bistum Berlin) 14. IV. 1946, S. 6.

75) Church Times 23. III. 1945.
76) Ök. P. D. Juni 1945, Nr. 23, 8. 3.

") Ebd. Dez. 1944, Nr. 45.
78) Ebd. Nov. 1945, Nr. 43, nach der Moskauer Zeitung «Izvëstija»

Nr. 216, 1945.
79) Church Times 21. IX. 1945, S. 534.



— 97 —

All das beweist, dass trotz aller früheren Feindschaft zwischen
Sowjetmacht und Kirche das religiöse Denken in der breiten Masse
nie hat wirklich unterdrückt werden können. Der einzige
römischkatholische Geistliche, der während der letzten zwrölf Jahre dauernd
in Moskau -- und zwar an der amerikanischen Botschaft — tätig
war, Pater Leopold John Brown, erklärt, schätzungsweise zwei
Drittel der russischen Bevölkerung, d. h. bis zu 150 Millionen
Menschen, glaubten an Gott, und zwar im wesentlichen dank
dem Einflüsse der Familie. Der Gottlosenfeldzug sei zu Ende und
werde wohl auch nicht wiederkommen; die Kirchen seien stets
von Gläubigen überfüllt80). Das wird insbesondere von den
Weihnachtsgottesdiensten 1945 (nach neuem Stil am 6./7. Januar
1946) berichtet81). Die Hauptmasse der Gläubigen besteht noch
aus Bauern und Arbeitern, doch ist die Zahl der «Intelligenz» und
der Jugend, die am kirchlichen Leben teilnimmt, in dauerndem
Steigen begriffen 82).

Auch die Verbreitung von Bibeln ist nun wieder möglich.
Noch zu Ende des Jahres 1944 waren einige tausend Bibeln in
russischer Sprache, die die Britische Bibelgesellschaft gedruckt
hatte, bei ihrer Ankunft in Russland beschlagnahmt worden mit
der Begründung, diese Bibel «entspreche nicht den Wünschen der
zuständigen Stelle». Es war beabsichtigt, ein durchgesehenes
Exemplar nach England zu senden, wonach eine Neuauflage
gedruckt werden sollte 83). Im Frühjahr 1945 hat dann das russische

Bibelinstitut in Toronto (Kanada) erstmalig die Erlaubnis erhalten,
religiöse Schriften in die Sowjetunion einzuführen 84), und bald
darauf wurden zum ersten Male seit 1917 wieder Bibeln in Russland
selbst gedruckt, deren Verteilung die orthodoxe Kirche
übernahm 85). Die Herausgabe weiterer kirchlicher Literatur dürfte
wesentlich zunehmen, sobald die neu ausgestattete Synodal-
druckerei ihre Arbeit aufgenommen hat. Sie ist einstweilen noch
sehr beschränkt und besteht vor allem in dem « Zumal Moskovskoj

80) KIPA 21. I. 1946 (hier wird der Name «Braun» geschrieben),
danach Ök. P. D. 5. IL 1946.

81) Neuer Hannoverscher Kurier (Hannover) 8. I. 1946, S. 1.

82) Church Times 21. IX. 1945, S. 534. — Über die russische Kirchenpolitik

der letzten Jahre berichtet kurz André Courgevaux : L'église
russe et la politique religieuse des Soviets, in : Revue do droit international
(Genf) 1945, 1/2, Sonderdruck, S. 11—15.

83) Evangelisches Deutschland (Berlin-Charlottenburg) 25. I. 1945, S. 7.

84) Ök. P. D. 18. V. 1945.
85) Petrusblatt 7. IV. 1946, S. 7; Kirche 12. V. 1946, S. 3.



— 98 —

Patriarchii» (Zeitschrift des Moskauer Patriarchats) und in einem
Kirchenkalender, der auch für die Altgläubigen bestimmt ist (von
denen man sonst nichts erfährt).

Der neuen Einstellung des Staates zur orthodoxen Kirche
entspricht naturgemäss eine starke Anlehnung der Kirche an
den Staat. Das Verhältnis zwischen beiden Gewalten findet
seinen Ausdruck auch darin, dass für die Wahlen zum allgemeinen
Sowjet am 10. Februar 1946 das direkte, allgemeine und gleiche
Wahlrecht für alle Sowjetbürger ohne Rücksicht auf ihre
Volkszugehörigkeit, ihr Geschlecht, ihr Glaubensbekenntnis und ihre
soziale Stellung vorgesehen war. Dadurch sind die Geistlichen,
die seit der Verfassung vom 5. Dezember 1936 schon das aktive
Wahlrecht besässen, auch passiv wahlberechtigt86). Der Artikel 124

der Verfassung, der die «religiöse Propaganda» verbietet, ist
allerdings noch nicht aufgehoben. Doch hat die Zeitung «Izvèstija»
zum ersten Male seit der Revolution einen Hirtenbrief abgedruckt,
in dem die Vernachlässigung der kirchlichen Sitten und Gebräuche
sowie die Bestechlichkeit gewisser Geistlicher getadelt und der
Rückgang der kirchlichen Trauungen, Taufen und der Beichte
beklagt wird 87). — Der Erzbischof Lukas von Tambóv (früher
Krasnojârsk, vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 51, Anm. 8) hat den
ersten Stâlin-Preis für Leistungen auf dem Gebiete der Medizin in
der Höhe von 200 000 Rubeln erhalten 88).

Auf dem Moskauer Kirchenkonzil (Sobór) vom 31. Januar
1945 hat die russische Kirche nun auch eine Verfassung (Polo-
zénie) von 48 Paragraphen bekommen, die die Trennung von
Kirche und Staat offiziell festsetzt und das Verhältnis zwischen
beiden festlegt. Die oberste Gewalt gehört dem Allgemeinen Sobór,
der sich in regelmässigen Zeitabschnitten versammelt und dem
Geistliche und Laien angehören. Die Leitung der Kirche übt der
Patriarch gemeinsam mit der Heiligen Synode aus. Er vertritt
die russische Kirche gegenüber den andern orthodoxen Kirchen
und der Staatsgewalt. Er ist ständiger Vorsitzender des Sobór
und wird von einer Bischofskonferenz ohne Hinzuziehung von
Laien beraten; doch können beide Körperschaften nur mit
Erlaubnis der Regierung zusammentreten (§ 7). Dem Patriarchen
untersteht unmittelbar das Theologische Institut in Moskau, dessen

86) Ök. P. D. Okt. 1945, Nr. 39.
8') Die Tat (Tageszeitung, Zürich) 8. IL 1945, S. 2.
88) Neuer Hannoverscher Kurier 1. IL 1946, S. 3.



— 99 —

Lehrprogramm er genehmigt. Der Patriarch ist zugleich Leiter
der Moskauer Diözese, die jedoch von einem Stellvertreter mit clem
Titel eines Metropoliten von Kruticy89) verwaltet wird (§ 8).
(Zum Leiter dieser Diözese wurde der bisherige Metropolit Nikolaus
von Kiev ernannt.) Der Name des Patriarchen wird von allen
russischen Gemeinden des In- und Auslandes in der Fürbitte
erwähnt. Die Heilige Synode tagt jährlich zweimal und besteht aus
den Metropoliten von Kiev, Leningrad und Kruticy als ständigen
und drei weiteren, für eine gewisse Zeitspanne ernannten
Mitgliedern. Die Diözesen müssen in ihrer Gliederung den staatlichen
Gebietsaufteilungen entsprechen. Die Bischöfe werden vom
Patriarchen eingesetzt und verwalten ihre Diözese allein oder in
Gemeinschaft mit einem nur aus Geistlichen bestehenden beratenden

Organ. Die Diözesen zerfallen in Kirchenkreise, deren Leiter
die Geistlichkeit überwachen. Die Kirchengemeinde muss mindestens

20 Gläubige zählen und ihre Zulassung bei der staatlichen
Behörde beantragen. Sie erhält vom Staate ein gebührend
ausgestattetes Gotteshaus zur kostenfreien Benützung. Die
Verwaltung dieses leihweise überlassenen Kirchengutes besorgt der
Geistliche mit drei Gemeindemitgliedern. Der Pfarrer ist auch
Vorsitzender des Kirchenrates. Die Kirche lebt vom Ertrage der
freiwilligen Spenden, vom Verkauf von geweihten Broten und
Kerzen und von den für die Instandhaltung der kirchlichen
Gebäude gespendeten Gaben. Sie hat ein Bankkonto; möglicherweise

vorkommende Veruntreuungen sind vom Bischof dem
staatliehen Bureau für die orthodoxen Angelegenheiten mitzuteilen 90).

Durch diese Verfassung hat Patriarch Alexis die Möglichkeit
erhalten, den Aufbau der Kirche in dem staatlicherseits gewünschten

Sinne zu vollenden. So spricht die russische Zeitschrift
«Soeialisticeskij Vestnik» (Sozialistischer Bote) von einer Sowjeti-
sierung der russischen Kirche. Der Patriarch wird bei der

Ernennung der Bischöfe von einem hohen Staatsbeamten beraten.

80) Das Kruticy-Kloster (Krutickij Monastyr) in Moskau wurde um
1272 gegründet. Hier lebten seit der Mitte des 15. Jh. die Bischöfe der
Diözese Sarai (der Hauptstadt des Tartarenreiches der Goldenen Horde).
(Eine Liste dieser Bischöfe findet sich bei Bertold Spuler: Die Goldene
Horde. Die Mongolen in Russland 1223—1502, Leipzig 1943, S. 231, Anm.
56). 1788 wurde das Klostor aufgehoben. Vgl. Éneiklopediceskij slovaf,
hrsg. von F. A. Brockhaus und I.A. Efron, Bd. XVI a XXXII,
St. Petersburg 1895, S. 858.

90) Ök.P.D. 1946, Nr. 11, S. 2 f., danach verkürzt in der «Kirche»
19. V. 1946, S. 3.



— 100 —

Der Staat versorgt die Kirche mit allem, was sie braucht, so dass

nun in gewisser Weise das Verhältnis wiederhergestellt ist, in dem

sie einst zum Zarenstaate stand. Neben dem Gehet für den
Patriarchen ist ein solches für Marschall Stalin, «für die Gesundheit
und das Wohlbefinden des gottgewollten Leiters der Völker unserer
christlichen Gemeinschaft», vorgeschrieben 91). (Ein solches Gebet

für den weltlichen Herrscher kannte die orthodoxe Kirche schon

immer.) Das «Kirchenblatt für die reformierte Schweiz»92) spricht
in diesem Zusammenhange von einer «Seelenplanung in der Sowjetunion»

und meint: «Die Geistlichkeit gehört heute zu den
privilegierten Bürgern im Staate. Die Begründung ist sehr einfach.
Wenn es dem Geistlichen gelingt, die Gläubigen so zu beeinflussen,
dass sie im Kriege besser kämpfen und im Frieden besser arbeiten,
dann hat er seine Aufgabe erfüllt und ist ein ebenso nützliches
Glied der Gesellschaft wie der Schriftsteller, der Schauspieler
und der Journalist.» Diese Entwicklung hat im Auslande gewisse
Bedenken ausgelöst. Die ukrainische Zeitung «Sljach» (Der
Weg) 93) bezeichnet die orthodoxe Kirche «lediglich als ein
Anhängsel des Staates» und spricht von einer fortdauernden
Bedrückung der Religion in der UdSSR., und der anglikanische
Erzbischof von St. Andrews und Edinburg, Macdonald, äussert sich
in einem Hirtenbriefe sehr abfällig über den Kommunismus, der
immer noch eine kirchenfeindliche Politik betreibe 94).

Die Beziehungen der Staatsmacht zu den andern
Bekenntnissen in der Sowjetunion sind nicht einheitlich, auch
wenn der Abgesandte des Moskauer Patriarchen in den Vereinigten
Staaten, Erzbischof Alexis, in einem Vortrage in Neuyork von
allgemeiner Duldsamkeit sprach 95). In Estland hat die Rote
Armee nach der Wiederbesetzung im Herbste 1944 zahlreiche
Kirchengebäude beschlagnahmt und militärischen Zwecken
zugeführt, sie aber nach einer gewissen Zeit wieder freigegeben. Der
lutherische Erzbischof konnte am 18. Februar 1945 sogar eine
Rundfunkansprache halten. Doch werden auch weiterhin hohe
Steuern von den Kirchengemeinschaften erhoben 96). In Moskau
gibt es jetzt wieder eine evangelische Kirche, die den Luthe-

91) Church Times 23. XI. 1945, S. 673.
9SJ) 21.11. 1946.
°3) 2. III. 1946, S. 6.
94) Ukraïnska presova sluzba 15. III. 1946, S. 8.
95) Ök. P. D. Febr. 1946, Nr. 7.
96) Church Times 12. IV. 1946; Basler Nachrichten 28. IL 1946, S. 1.



— 101 —

ranern, Evangeliumschristen und Baptisten gemeinsam dient97).
Diese beiden, in Russland jetzt zusammengeschlossenen Kirchen
(vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 168, Anm. 22) haben sich in
Moskau im Oktober 1944 zu einer Tagung zusammengefunden,
um «die organisatorische Erfassung beider Gruppen im Geiste
der kirchlichen Freundschaftsarbeit gemeinsam durchzuführen»98).
Das Monatsblatt dieser Kirche heisst «Brâtskij Vestnik» (Bruderschaft

sbote) ").
Schwieriger ist das Verhältnis zur römisch-katholischen

Kirche. Ihr Bestand ist freilich nicht — wie derjenige der unierten
Kirche — angetastet worden. Es gibt in Moskau ein einziges
katholisches Gotteshaus, die St. Ludwigskirche, die aber nicht
ausreicht, da in Moskau etwa 22 000 «russische Katholiken» (gemeint
ist wohl: Sowjetbürger römisch-katholischen Bekenntnisses) leben.
Die 30 000 römischen Katholiken in Leningrad besitzen eine

Kirche, aber keinen Geistlichen 10°). Dagegen ist der
römischkatholische Bischof von Luck verhaftet worden. Die theologischen
Seminare in Wilna und Kauen (Litauen) sind unter der Aufsicht
der Sowjetregierung weiterhin geöffnet und bilden Geistliche aus.
Die Wiederzulassung eines Seminars in Riga wird erhofft. Die
Einreise fremder römisch-katholischer Geistlicher ist von clem Leiter
des «staatlichen Bureaus für die nichtorthodoxen Kirchen» in
Moskau, Ivan Vasil'evic Poljânskij (vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944,
S. 168), als unerwünscht und unnötig bezeichnet worden, ebenso

wie er es ablehnte, über die Frage zu sprechen, ob die
römischkatholische Kirche die Möglichkeit habe, auf die dogmatischen
Angriffe zu antworten, die der verstorbene Patriarch Sergius gegen sie

gerichtet hat. Die Verhaftung von Bischöfen führte er auf tatsächliche

Vergehen, nicht auf ihre religiöse Überzeugung zurück. Ein
Verkehr der Katholiken mit dem Papste sei erlaubt ; die russische

Regierung habe diese Stellungnahme durch einen Einschreibbrief

dem Vatikan zur Kenntnis gebracht101). — In den

97) Nach den Erklärungen des oben genannten amerikanischen
Geistlichen Brown, wiedergegeben in der «Kirche» 7. IV. 1946, S. 1.

98 Nach einem Fernschreiben an den Generalsekretär des baptistischen
Weltbundes, Dr. Walter O. Lewis, vom 2. XI. 1944 aus Moskau: Ök. P. D.
Dez. 1944, Nr. 45.

") Ebd. Jan. 1946, Nr. 4, S. 2.

10°) Nach Mitteilungen des Geistlichen Brown, KIPA 21. I. 1946.

101) Ök.P.D. April 1945, Nr. 17, S. 4 f., nach «The Tablet» (röm.-
kath. Ztschr.) 17. III. 1945 und «America» (Ztschr. der amerikanischen
Jesuiten) 20. I. 1945.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1946. 8



— 102 —

baltischen Republiken erscheint eine kirchliche Presse sowie
Kalender und periodische Schriften, die ausschliesslich für den
Klerus gedacht sind. Der römisch-katholische Erzbischof von Riga,
Mgr. Springovic(s), ist weiterhin im Amte; die Kirchen sind
geöffnet 102). Von dem Oberhaupte der kleinen römisch-katholischen
Gemeinde in Estland, Mgr. Profittlich, der 1940 nach Russland
verschleppt wurde, ist dagegen noch nichts bekannt geworden 103).

Von den nichtchristlichen Religionsgemeinschaften
geniessen nun auch die Juden wieder Religionsfreiheit 104). Im
Frühjahr 1945 fand in der Chorsynagoge in Moskau eine grosse
öffentliche Kundgebung unter dem Vorsitze des Präsidenten der
Moskauer jüdischen Gemeinde, Samuel Chobriickij, statt.
Zugleich mit der Botschaft des Oberrabbiners von Palästina wurde
eine solche Josif Visariónovic Stalins verlesen. Die jüdischen
Beamten erhielten aus diesem Anlasse Feiertagsurlaub; anstatt
Brot wurden ihnen von der Stadtverwaltung Mazzen zugeteilt105). —
Besonders rührig auf dem Gebiete des religiösen Zeitschriftenwesens
sind die Muslime, die schon früher ein im Kaukasus und in Mittelasien

verbreitetes religiöses Blatt hatten. Jetzt werden mehrere
muslimische Zeitungen in arabischer Sprache gedruckt. Auf
(Kazan- Tatarisch ist ein «Handbuch der muslimischen Glaubenslehre

und Glaubensübung» erschienen 106).

Die Stellung der armenisch-gregorianischen (monophysi-
tischen) Kirche in der Sowjetunion entspricht derjenigen der
orthodoxen. Der Verweser des Katholikats, Erzbischof Georg
Cörekgian 107), wurde im April 1945 von Marschall Stalin empfangen,
der die Wahl eines neuen Katholikos gestattete. Demgemäss
versammelten sich am 17. Juni 1945 in dem uralten Mittelpunkte der
armenischen Kirche, dem Kloster Ecmiadzin, 41 Bischöfe und
Geistliche sowie 88 Laien als Vertreter der gesamten armenisch-
gregorianischen Kirche, auch der Gemeinden in Grossbritannien,
dem Mittleren Osten, Indien, dem Balkan, Nord- und Südamerika,
und wählten den bisherigen Verweser als Georg VI. zum Katholikos.
An seiner feierlichen Inthronisation am 26. Juni 1945 in der

102) Church Times 23. XI. 1945, S. 673.
103) Ebd. 12. IV. 1946.
104) Ök. P. D. Febr. 1946, Nr. 7.
105) Ebd. April 1945, Nr. 17, S. 4.
106) Ebd. Jan. 1946, Nr. 4, S. 3.
107) Danach ist der Name «Hoerehiàn» in I. K. Z. XXXV, 1945,

S. 139 zu ändern.



— 103 —

Kathedrale nahm als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury
der Dekan Dr. Hewlett Johnson, ferner der Vorsitzende des

Regierungsbureaus für die nichtorthodoxen Kirchen, Poljanskij,
teil. Im Anschluss daran weihte der neue Katholikos 10 Bischöfe,
darunter den für die Armenier in Amerika, Tiran Nergojân, mit
dem Sitze in Neuyork. Von all diesen Vorgängen wurde durch die
staatliche Behörde ein Dokumentationsfilm aufgenommen, der auch
die Ansprachen auf der Festlichkeit festhält. — Anlässlich der
Neubesetzung des Katholikats fand in der armenischen St. Sergius-
kirche in London ein Gottesdienst statt, an dem neben einem
Vertreter des Erzbischofs von Canterbury auch die anglikanischen
Bischöfe von Gloucester und Gibraltar teilnahmen 108).

Drei armenische Kirchen sind in der Hauptstadt der
Republik Armenien, Jerevan (russisch: Erivari), dem gottesdienstlichen

Gebrauche wieder zugänglich gemacht worden; zwei
weitere sollen folgen. Das theologische Seminar in Jerevan sollte
im September 1945 wieder eröffnet werden 109). — Die armenische
Kirche gibt einen Taschenkalender heraus, in clem alle kirchlichen
Feste angeführt werden und in dem die Liturgie der Kirche
erläutert wird 110).

Katholikos Georg VI. hat später einen Aufruf erlassen, in
dem er darauf hinwies, dass «die tendenziöse politische Tätigkeit
unter den christlichen Kirchen die Ideale der allgemeinen Freiheit
und Brüderlichkeit im Leben der ganzen Welt stören könne».
Durch diese Tätigkeit werde der Grund zu neuen Kriegen gelegt.
Gleichzeitig wandte er sich gegen die reaktionären Kräfte im
armenischen Volke und gegen den Vatikan 111).

Am 6. Dezember 1945 wurde nach dem Eintreffen der Bestätigung

des britischen Königs der neue (vgl. l.K.Z. XXXV, 1945,
S. 144) armenisch-gregorianische Patriarch von Jerusalem,
Gureg IL Der Israélien (früher als «Pater Kyrill» bekannt), in
Anwesenheit der armenischen Bischöfe von Bagdad, Beirut und
Kairo, der Vertreter aller christlichen Bekenntnisse in Jerusalem
sowie der staatlichen Behörden in der St. Jakobskathedrale
inthronisiert. Er war ebenso wie der Patriarchatsverweser von

108) Ök.P.D. Juni 1945, Nr. 23, S. 3; Februar 1946, Nr. 5; Church
Times 29. VI. 1945; 21. IX. 1946, S. 534.

109) Church Times 10. VIIL 1945; 23. XI. 1945, S. 673.
110) Ök. P. D. Jan. 1946, Nr. 4, S. 2.

411) Ukramskyj Holos 10. IV. 1946, S. 2.



— 104 —

Konstantinopel bei der Wahl des neuen Katholikos anwesend und
hat dort seine Weihe empfangen 112).

Der Patriarch der unierten Armenier in Kilikien, Gregor
Petrus XV. (Agaganian, in italienischer Umschrift: Agagianian),
der aus Räte-Armenien gebürtig ist, wurde im Dezember 1945 als

erster Vertreter seiner Kirchengemeinschaft zum Kardinal
ernannt und nahm am Konsistorium am 18. Februar 1946 teil113).
Er feierte die Papstkrönungsmesse im armenischen Ritus und hat
dadurch mit einer 1800jährigen Überlieferung gebrochen. Bisher
hatten auch die Orientalen in Rom bei grossen offiziellen Anlässen
die heilige Messe im lateinischen Ritus gefeiert 114).

Polen hat durch die Ziehung seiner Ostgrenze längs der Curzon-
linie und die geplante Umsiedlung der Ukrainer aus der Gegend

von Cholm fast alle orthodoxen Staatsbürger verloren.
Doch kann Metropolit (seit 1923) Dionj^s (Waledynski) weiterhin
ungehindert in Warschau seinen geistlichen Verpflichtungen
nachkommen 115). Nachrichten, dass er seines Amtes enthoben worden
sei und Erzbischof (seit 1938) Alexander von Pinsk und Polesien
die Leitung der polnischen autokephalen orthodoxen Kirche
übernommen habe 116), sollen auf einem Irrtum beruhen 117). — Eine
Wiedereröffnung der orthodoxen theologischen Fakultät an der
Universität Warschau ist von der polnischen Regierung angesichts
der geringen Zahl der Angehörigen dieses Bekenntnisses abgelehnt,
dagegen die Eröffnung eines Priesterseminars gestattet worden

118). — Für die pohlischen orthodoxen Soldaten und Zivilisten,
die nicht in die Heimat zurückkehren wollen, sorgt, wie schon
während des Krieges in London, Bischof Sabbas (Sovëtov) von
Garten (Grodno) (vgl. I. K. Z. XXXIV, 1944, S. 181), der eine

Sammlung von Bibeln und geistlichen Schriften zu diesem Zwecke
einleitete und verschiedentlich Reisen nach Italien, Frankreich und
in die britisch besetzte Zone Deutschlands unternahm 119). — Den
römisch-katholischen Polen in der südlichen Sowjetunion

112) Church Times 21. XII. 1945.
113) Hessische Nachrichten (Kassel) 23.11.1946, S. 4; Sljach 9. III.

1946, S. 5.
114) Petrusblatt 5. V. 1946, S. 7.
116) Church Times 22. III. 1946, S. 177.
lle) Ebd. 15. III. 1946.
117) Ebd. 22. III. 1946, S. 177.
118) Ebd. 15. III. 1946.
119) Ebd. 22. XII. 1944, S. 683 (Correspondence); 11. X. 1945; 30. XI.

1945; 22. III. 1946, S. 177.



— 105 —

(etwa 1 000 000) soll jede kirchliche Betätigung verboten sein 120),

doch wird damit gerechnet, dass sie nach dem heutigen Polen
umgesiedelt werden, während das für die römisch-katholischen Letten
und die Litauer nicht in Frage kommt 121).

In Norwegen und Ungarn haben sich die russischen Truppen
nach ihrem Einmarsch gemäss einem Berichte des norwegischen
lutherischen Bischofs für die befreiten Landesteile, Arne Fjellbu,
bzw. des Sekretärs im Präsidium des Regierungsrates, Dr. E. Ba-
logh, zu den Kirchen korrekt verhalten und sie in ihrer Wirksamkeit

nicht beeinträchtigt 122).

In Berlin residiert jetzt der russische orthodoxe Erzbischof
Alexander 123). — Die deutsche evangelische Kirche hat nach
einer Mitteilung des Generalsuperintendenten für die Mark Brandenburg,

D. Otto Dibelius, im September 1945 noch keine
Beziehungen zu den orthodoxen Kirchen aufnehmen können 124).

Eine Abordnung der tschechischen orthodoxen Kirche unter
Führung des Bischofs Krachmâf ist in Moskau eingetroffen,
am die Kirche der Oberleitimg des Moskauer Patriarchen zu
unterstellen 125). Das kirchliche Leben in der Tschechoslowakei soll seit
Kriegsende keinen Aufschwung genommen haben; man bemerkt
eine gewisse Hinneigung der Bevölkerung zur tschechoslowakischen
Nationalkirche 126).

Über Ungarn liegen keine neuen Nachrichten vor. In dem

grösseren Gebiete dieses Staates vor Kriegsende wurden 1 701 544

griechische Katholiken (meist Rumänen und Karpaten-Ukrainer)
und 559 962 Orthodoxe gezählt, das sind 11,3 bzw. 4,7 v. H.
der damals 14,7 Millionen betragenden Bevölkerung 12?).

In Südslawien ist die orthodoxe Kirche anfangs
zuvorkommend behandelt worden. In der Regierung des Marschalls
Tito (Josef Broz) sassen mehrere orthodoxe Geistliche, und der

120) Nach einer Ansprache Mgr. Fulton Sheens von der Katholischen
Universität in Washington, nach den Basler Nachrichten 18. III. 1946.

121) KIPA 27. III. 1946.
122) Ök. P. D. April 1945, Nr. 15, S. 2, und ebd. 16. IV. 1945.
123) Kirche 28. IV. 1946, S. 2.
124) Neuer Hannoverscher Kurier 25. IX. 1945, S. 2.
125) Ök. P. D. Jan. 1946, Nr. 3, S. 4; Basler Nachrichten 28. IL 1946,

S. 1. — Das «Krachmar» der Vorlage ist vielleicht die englische Umschrift
für «Krèmâr».

126) Church Times 14. XII. 1945, S. 718.
127) Evangelisches Deutschland 2. I. 1944, S. 177; 9. IV. 1944, S. 34;

4. VI. 1944, S. 53.



— 106 —

Stellvertreter des verhafteten Patriarchen, Erzbischof Josef von
Skoplje, wurde nach dem Einmarsch der Russen in Belgrad
(13. Oktober 1944) in seinem Amte bestätigt und zur Eidesleistung
für die neue Regierung zugelassen. Man erlaubte ihm, im Januar
1945 mit grossem Gefolge nach Moskau zu reisen (vgl. oben S. 79)
und bald darauf einen Vertreter der russischen Kirche, den Bischof
von Kirovogräd, zu empfangen, der sich sehr befriedigt über die

Lage der orthodoxen Kirche in Serbien aussprach 128). Dagegen
wurde der frühere orthodoxe Metropolit Kroatiens (seit
1942), Hermogenes, ein gebürtiger Russe (vgl. I. K. Z. XXXII,
1942, S. 182, und XXXIII, 1943, S. 169), und der deutsche
evangelische Bischof von Kroatien, Popp, von einem Militärgericht in
Agram Anfang Juli 1945 zum Tode verurteilt 129). Schon
bald wurde Erzbischof Josef aber von der Geheimpolizei
(OZNA) — ebenso wie der Bischof Irenäus von der Batschka (in
Neusatz), ein bekannter Freund ökumenischer Zusammenarbeit,
verhaftet. Als Grund wurde die Tatsache angegeben, dass Metropolit

Josef eine Regierungserklärimg für unrichtig und frei
erfunden erklärte, in der die Rede davon war, er habe seine

Zustimmung zu den Massnahmen der Regierung in kirchlicher
Hinsicht gegeben. So entbehrt die serbische orthodoxe Kirche im
Augenblick der Leitung, besonders da verschiedene Bistümer
(Sarajevo. Banjaluka, Karlowitz, Herzegowina und Syrmien)
infolge der Ereignisse der letzten Jahre verwaist sind 130).

Dieser neuen Entwicklung entsprechend bestimmte die am
6. Januar 1946 von beiden Häusern der südslawischen
Nationalversammlung angenommene Verfassung, dass die Kirche, die bisher

vom Staate unterstützt wurde, jetzt von ihm getrennt
sei131). Allerdings ist eine Klausel in die Verfassung aufgenommen
worden, die die Möglichkeit offen lässt. den Religionsgemeinschaften

eine materielle Unterstützimg angedeihen zu lassen 132). —
In den Schulbüchern ist im Gegensatz zu früher jeder Hinweis auf
die Religion getilgt worden 133). Patriarch Gabriel (Docic),
der 1941—1945 an 15 verschiedenen Orten in Gefangenschaft sass,
ist nach Kriegsende noch nicht nach Südslawien zurück-

las) Church Times 27. VII. 1945, S. 422.
-' Nono Zürcher Zeitung 3. VIT. 1945, abends, S. 2.
1S0) Church Times 1. IL 1946, S. 72: KIPA 11.1. 1946.
l3M Neuer Hannoverscher Kurier S. I. 1946, S. 1.
13a) Ök. P. D. 6. IL 1946.
13S) Church Tunes 21. XII. 1945.



— 107 —

gekehrt. Er lebte anfänglich in Kitzbühl (Tirol) und hatte die
Absicht, aus Gesundheitsrücksichten ein Schweizer Sanatorium
aufzusuchen 134). Später reiste er zusammen mit dem Bisehof von
Zica, Nikolaus Velimirovic (vgl. I. K. Z. XXXII, 1942, S. 181),
nach England, um den Sohn des (von der südslawischen
Nationalversammlung abgesetzten) Königs Peter IL in London zu taufen135).
Hier wurde er von Vertretern anderer orthodoxer Kirchen und den
Angehörigen der anglikanischen Kirche begrüsst 136).

Nachdem Makedonien sich als autonomen Föderativstaat
im Rahmen der südslawischen Republik erklärt hat, verlangte
eine schon im März 1945 zusammengetretene Tagung makedonischer
Priester und Gläubigen eine vom serbischen Patriarchat
unabhängige Kirche mit eigenen Bischöfen. Dieses Ansinnen wurde
von der serbischen Kirche als unkanonisch zurückgewiesen, doch
hielt die makedonische Kirche an ihren Wünschen und an der
Forderung nach Wiederherstellung des (1767 aufgehobenen)
Patriarchats von Ochrida fest.

In Monte negro trat eine Priesterversammlung für die
Durchführung demokratischerReformen in der orthodoxen Kircheund
eine aktive Teilnahme der Gläubigen an der Kirchenleitung ein137).

Der Leiter des serbischen Bistums in den Vereinigten
Staaten von Amerika und Kanada (mit 110 000 Gläubigen),
Bischof Dionys (vgl. I. K. Z. XXX, 1940, S. 165), hat vom
Patriarchen der russischen Kirche die Aufforderung bekommen,
eine Reihe von Fragen, die das kirchliche und religiöse Leben
berühren, durch eine mündliche Aussprache zu regeln. Der Bischof
hat die Einladung angenommen unter der Bedingung, dass er vorher

in einem offenen Briefe die Lage der serbischen orthodoxen
Kirche darlegen dürfe. Das ist am 19. Oktober 1945 im Wochenblatte

seines Bistums geschehen. Der Brief geht von der Tatsache

aus, dass durch den Krieg ein Drittel der serbischen Geistlichkeit
getötet wurde und Hunderte von serbischen Kirchen in Trümmern
liegen. Aber auch jetzt werde die serbische Kirche vom neuen
Regime bedrückt und ihres restlichen Besitzes beraubt. Der
Stellvertreter des Patriarchen, Metropolit Josef, sei verhaftet worden

(vgl. oben). Die Kirche habe sich in eine serbische, makedonische,

134) Church Times 27. VII. 1945.
135) Ebd. 12. X. 1945.
136) Guardian 26. X. 1945.
137) ök. P. D. Jan. 1946, Nr. 2, nach «Glasnik ».



— 108 —

kroatische, montenegrinische usw. Regionalkirche aufgelöst; die
südserbischen Bischöfe seien vertrieben und durch bulgarische
ersetzt. Der Bischof verwahrt sich ferner dagegen, dass Auszeichnungen

des Moskauer Patriarchen für serbische Geistliche nicht
durch die Heilige Synode in Belgrad, sondern durch die politischen
Behörden verteilt worden seien, und dass gewisse Bischöfe und
Geistliche, die sich dem gegenwärtigen «Terror- und Polizei-Regime»

entgegenstellten, als reaktionär verschrien würden 138). In
einer Unterredung mit einem Pressevertreter verwahrte Bischof
Dionys sich gegen die Beschlagnahme der Kirchengüter sowie

gegen die Versuche Marschall Titos, die serbische Kirche dem
Moskauer Patriarchat unmittelbar zu unterstellen, ohne Rücksicht

auf die Wünsche der Geistlichkeit und der Laien 139).

Einer besonders heftigen Verfolgung ist die kroatische
römisch-katholische Kirche ausgesetzt. Es wird von
zahlreichen Überfällen und Morden berichtet, die freilich im einzelnen
bestritten worden sind 140). Auf jeden Fall hat der
römischkatholische Erzbischof von Agram, Dr. Alois Stepinac, in einer
öffentlichen Rede vor einer katholischen Jugendorganisation im
Herbst 1945 gegen die Behandlung der Kirche Verwahrung
eingelegt 141), und der vatikanische Sender hat einen Protest von drei
Erzbischöfen, drei Bischöfen, einem apostolischen Administrator
und fünf Generalvikaren veröffentlicht, in dem die Regierung in
Belgrad angeklagt wird, ihr Versprechen auf Religions- und
Gewissensfreiheit sowie Privateigentum gebrochen und eine grosse
Anzahl von Priestern verhaftet und widerrechtlich hingerichtet zu
haben 142). Die Tatsache hat auch der englische Major Randolph
Churchill, ein Sohn des früheren Premierministers, in einer Aufsatzreihe

im «Daily Telegraph» bestätigt 143).

Der Bischof der etwa 40 000 Unierten in Südslawien (in
Kreutz), Janko Simrak, der Nachfolger des plötzlich gestorbenen
bedeutenden Bischofs Dionys Njaradij, ein Kroate, ist gleichfalls
verhaftet worden 144).

138) Ök. P. D. Dez. 1945, Nr. 46, S. 4 f.
139) Ukraïnska presova sluzba 15. III. 1947, S. 7 f.
140) KIPA 5. I. 1946.
141) Ebd. 24. I. 1946; vgl. auch Petrusblatt 14. IV. 1946, S. 6; ferner

KIPA 13. IL 1946.
142) Neuer Hannoverscher Kurier 23. X. 1945, S. 4.
143) KIPA 1. II. 1946; vgl. Petrusblatt 21. IV. 1946, S. 10.
144) Ukraïnéka presova sluzba 15. III. 1946, S. 7 f.; Chrystyjanékyj

Sljach 21. IV. 1946, S. 21.



— 109 —

Ähnlich ist die Lage in Albanien. Die dortige orthodoxe
Kirche hatte schon seit 1920 unter der überwiegend muslimisch
bestimmten Regierung manches auszustehen gehabt. 1939 hatten
dann die Italiener nach der Besetzung des Landes die theologische
Anstalt in Koritza (Gorca) geschlossen, und während des Krieges
hatten die albanischen Orthodoxen ebenfalls manches auszustehen.
Die jetzige bolschewistisch bestimmte Regierung unter Dr. Omer
Nisani hat den Versuch gemacht, sich der südslawischen Föderation

anzuschliessen. Zahlreiche südslawische Truppen und eine
starke sowjetische Militärmission stehen im Lande. Alles Eigentum

der orthodoxen Kirche ist beschlagnahmt; der
Religionsunterricht ist verboten145). — Auch die
römischkatholischen Schulen und Organisationen, besonders die Franziskaner,

sind Verfolgungen ausgesetzt. Verschiedene Geistliche
wurden verhaftet und erschossen. Der apostolische Nuntius ist
zum Verlassen des Landes gezwungen worden 146).

Der Patriarch der rumänischen orthodoxen Kirche, Nikodem
(Munteanu), hat einen Aufruf erlassen, in dem die Gläubigen
ermahnt werden, beim Aufbau der «rechtmässigen und guten»
Verwaltung des Landes zu helfen. Die Regierung habe den Schutz der
Kirche vor inneren Streitigkeiten, die so oft ernsthaften Schaden

brachten, versprochen. «Zwischenfälle», die nur noch grösseren
Schaden anrichten könnten, sollten vergessen und übersehen
werden 147). Trotzdem hat die Regierung Peter Groza die

Abhaltung des Religionsunterrichtes in den Schulen verboten.
Er darf nur ausserhalb gehalten werden. In den Schulen wurde er
durch einen Unterricht in «sozialer Moral» ersetzt 148). Der
Patriarch arbeitet auf eine Verständigung mit dem Moskauer
Patriarchat hin149), wenn es auch zweifelhaft sein mag, ob
Meldungen richtig sind, die von einer Geheimklausel des

Waffenstillstandsvertrags mit der Sowjetunion sprechen, dergemäss die

rumänische Kirche der russischen unterstellt werden soll150).

Durch den Beschluss der Pariser Aussenministerkonferenz
auf Rückgabe des im August 1940 abgetretenen nördlichen

145) Church Times 8. IL 1946, S. 88.
146) Nedil'ni Visti 20. I. 1946, S. 12; Ukraïnska presova slufta 20. IV.

1946, S. 9, nach dem vatikanischen Sender.
147) Katholik 28. IV. 1945, S. 130, nach Ök. P. D. 12. III. 1945, S. 8.

148) Katholik 28. IV. 1945, S. 130; Basler Nachrichten 24. I. 1945.
149) Basler Nachrichten 28. IL 1946, S. 1.

160) Evangelisches Deutschland 3. XII. 1944, S. 119.



— 110 —

Siebenbürgens (vgl. L K. Z. XXX, 1940, S. 164) an Rumänien
werden die dort wohnenden unierten Rumänen (etwa 2 000 000)
wieder in den Staatsverband eingegliedert. Man spricht davon,
dass hier (ebenso wie in Galizien) Bestrebungen im Gang seien,
sich der orthodoxen Kirche anzuschliessen, und zwar durch
Verhandlungen mit Moskau 151).

Das bedeutsamste Ereignis für die bulgarische orthodoxe
Kirche seit längerer Zeit ist der Ausgleich des Schismas
mit dem ökumenischen Patriarchat, das im Jahre 1872 im
Zusammenhang mit der nationalen Verselbständigung Bulgariens
ausgebrochen war. Am 21. Januar 1945 war Metropolit Stefan
von Sofia, eine in der Öffentlichkeit sehr angesehene Persönlichkeit

mit lebhaften ökumenischen Interessen 152), der von seiner
Studienzeit in Genf her geläufig französisch spricht, von einer
Synode von 45 Geistlichen und 51 Laien zum Oberhaupte der
bulgarischen Kirche mit dem Titel eines Exarchen gewählt worden.

Kurz darauf, am 22. Februar 1945, erklärte der ökumenische
Patriarch Benjamin das Schisma für beendet und erkannte die
Autokephalie der bulgarischen Kirche ausdrücklich an. Dem
ökumenischen Patriarchat räumt die bulgarische Kirche eine

Ehrenstellung ein. Exarch Stefan hatte die Absicht, dem
ökumenischen Patriarchen demnächst einen Besuch abzustatten. —
Mit der russischen Kirche bahnen sich gleichfalls neue
Beziehungen an. Im Mai 1945 entsandte Patriarch Alexis von
Moskau eine geistliche Abordnung nach Sofia. Exarch Stefan
erwiderte deren Besuch in der Zeit vom 27. Juni bis 17. Juli 1945

und hielt sich dabei in Kiev, Moskau und Leningrad auf. Überall
wurde ihm ein herzlicher Empfang zuteil 153). — Erzbischof
Seraphim, der Geistliche der russischen Orthodoxen in Sofia, hat sich
Ende 1945 dem Moskauer Patriarchen unterstellt 154).

Jm Sommer 1946 soll anlässlich des 1000. Todestages des

Heiligen Johann von Rila in dem diesem Heiligen geweihten
Kloster (das augenblicklich restauriert wird) eine Zusammenkunft

aller orthodoxen Patriarchen stattfinden. Patriarch

151) Basler Nachrichten 22. III. 1946, S. 1.

162) Vgl. Neue Zürcher Zeitung 2. III. 1945.
lä3) Basler Nachrichten 24.1.1945; Ök. P. D. 12. III. 1945, danach

Katholik 24. III. 1945, S. 91 ; Ök. P. D. 1945, Nr. 34, S. 2 f ; Times (London)
17. IL 1945, danach Orthodox Church Bulletin März 1945, S. 4 und Basler
Nachrichten 2. III. 1945; Ukraïnskyj Holos 10. IV. 1946, S. 2.

154) Church Times 26. IV. 1946.



— Ill —

Alexis von Moskau beabsichtigt, sich einen Monat in Bulgarien
aufzuhalten. Bei dieser Gelegenheit sollen gemeinsame Fragen der
orthodoxen Kirchen besprochen werden. Man rechnet damit,
dass Exarch Stefan bei dieser Gelegenheit den Titel eines
Patriarchen von Bulgarien bekommen wird 185).

Anlässlich der mit der Kapitulation gegenüber den Russen
(5. September 1944) verbundenen innerstaatlichen Umwälzung hat
eine Synode der Diözese Sofia am 7. Dezember 1944 zum neuen
Regime Stellung genommen. Der (damalige) Metropolit Stefan
hob die Freundschaft hervor, die das bulgarische Volk schon immer
mit dem russischen verbunden habe, und forderte, die
schwerwiegende Frage der Trennung von Kirche und Staat solle vom
Standpunkte der ganzen Nation aus geprüft werden. Das bulgarische
Volk solle dem Wesen des südslawischen Brudervolkes in Marschall
Titos Bundesstaat immer ähnlicher werden. — Es wurde der
Beschluss gefasst, die zerstörten Gotteshäuser durch neue, schönere

zu ersetzen 156).

Im Laufe des Jahres 1945 wurde von der bulgarischen
Regierung der Religionsunterricht an den Schulen aufgehoben
mit der Begründung, die Eltern der bulgarischen Schüler gehörten
verschiedenen Bekenntnissen an. Religionsunterricht könne
deshalb nur privat erteilt werden 157). — Der «Christliche Verein
junger Männer» und der «Christliche Verein weiblicher Jugend»
sind noch nicht wieder zugelassen 158).

Nachdem die Pariser Aussenministerkonferenz im Mai 1946

den Verbleib der nördlichen Dobrudscha bei Bulgarien
bestimmt hat, wird die für diese Gebiete getroffene Neuordnung der
orthodoxen Diözesen (vgl. I. K. Z. XXXI, 1941, S. 56) aufrecht
erhalten bleiben können.

Die griechische Kirche hat — nach einem Vortrage vonD. Lam-
prós (Lambrós) in London (vgl. I. K. Z. XXXV, 1945, S. 143,

Anm. 41) — während der Hungersnot durch ihre Hilfsorganisation
Grosses geleistet, bevor die Hilfe des Roten Kreuzes eintraf.
Der Metropolit von Athen, Damaskinos, der jetzt 54 Jahre
alt ist, legte gegen die Erschiessung von Geiseln Verwahrung ein.

Die Klöster übernahmen einen Teil der auferlegten Strafgelder.

155) Church Times 26. IV. 1946.
156) Katholik 24. II. 1945, S. 59.
169) Ök. P. D. Jan. 1946, Nr. 4.
168) Ebd. 1945, Nr. 34, S. 3.



— 112 —

Gegen die JudenVerschleppungen protestierte die Kirche. Die
Geistlichen forderten die Gemeinden auf, den Juden zu helfen, und

verlangten 1943 grössere geistige Freiheit, als ihnen zugemutet
wurde, sich in ihren Predigten auf das rein Religiöse zu
beschränken. Am schlimmsten war die Lage in den nördlichen, von
den Bulgaren besetzten Gebieten 159). Insbesondere hat sich

Metropolit Damaskinos von Athen das allgemeine Vertrauen
erworben, so dass er weiterhin — trotz gelegentlicher Schwierigkeiten

160) — als Regent an der Spitze auch der politischen
Verwaltimg Griechenlands steht. Ende 1944 empfing er den
anglikanischen Bischof von Gibraltar, Harold Buxter 1G1), und am
18. April 1945 den Erzbischof von York, Dr. Cyril Forster Garbett,
der auch eine Adresse des Erzbischofs von Canterbury verlas. In
den dabei ausgetauschten Ansprachen wurde des gemeinsamen
Kampfes imd der Haltung der griechischen Kirche während der
Besatzungszeit gedacht 162). Im Sommer 1945 hat Metropolit
Damaskinos den Besuch erwidert, und Metropolit Panteleëmon
von Edessa und Pella. der ihn begleitete, schilderte dabei seinen
Plan des geistigen imd materiellen Aufbaus seiner in Nordgriechenland

gelegenen Diözese, für die er englische Unterstützung erbat 163).

Das kirchliehe Komitee für den Wiederaufbau in Europa hat
daraufhin eine grössere Summe nach Griechenland geschickt.

Der 264. ökumenische Patriarch von Konstantinopel (seit
18. Januar 1936). Benjamin (Christodulos), ist am 18. Februar
1946 im Alter von 75 Jahren in seiner Residenz gestorben. Der
Verewigte hat sieh als Leiter der Diözese Rhodos imd später durch
die Beendigung des Schismas mit der bulgarischen Kirche (s. oben)
grosse Verdienste erworben und stets enge Beziehungen zur
anglikanischen (imd auch zur alt-kathohschen) Kirche aufrecht erhalten

164). Als sein Nachfolger — der türkischer Untertan sein
musste — winde durch die Heihge Synode, die jetzt 18 (statt früher
12) Mitglieder hat. der Metropolit Maximos von Chalkedon gewählt,
als ökumenischer Patriarch Maximos V. Er hat auf Ostern 1946

1M) Church Times 5.1. 1945, S. 4: Katholik 24. II. 1945. S. 58 f. —
Vgl. «Kirehenblatt für die reformierte Schweiz* 4. V. 1944. S. 13S f. nach
«Vie protestante* imd «Bund» (Bern) 20. V. 1944.

lso) Neuer Hannoverscher Kurier 19. X. 1945. S. 1: 9. IV. 1946. S. 1:
12. IV. 1946. S. 1.

181) Katholik 24. IL 1945. S. 5$. nach den Church Times.
18ä) Orthodox Church Bulletm Mai 1945. S. 2—1.
1S31 Church Times 21. IX. 194Ô.
1M) Ebd. 22. II. 1946. S. 115; Kirche 17. III. 1946. S. 1.



— 113 —

eine Botschaft erlassen, in der er die Heilige Schrift und vor allem
die Tatsache der Auferstehung als die grosse Hoffnung der Christenheit

in den Nöten und Fährnissen der Zeit bezeichnet 165).

Die autonome orthodoxe Kirche der Insel Kypern ist seit dem
Tode des Erzbischofs Kyrill III. im Jahre 1933 immer noch ohne
Oberhaupt, da die von der britischen Regierung am 12.
November 1937 verfügten Einschränkungen des Wahlstatuts von
1914 für die kypriotische Kirche unannehmbar erscheinen. Sie
schlössen die Wahl von aus politischen Gründen Verbannten (zu
denen die seit 1931 internierten Erzbischöfe von Kytion und
Kyreneia gehören) sowie die Wahl eines nicht zum Klerus der
Insel Kypern gehörigen Kandidaten aus. (Die letztere Bestimmung

ist später etwas gemildert worden.) Die anglikanische
Kirchenzeitschrift «Church Times» 166) verleiht der Hoffnung
Ausdruck, die gegenwärtige Lage erscheine besonders geeignet, diese

leidige Frage durch ein Entgegenkommen aus der Welt zu schaffen.

Der assyrische (nestorianische) Patriarch (seit 1920) Simon
XXL, Jesse, der sich seit 1940 in den Vereinigten Staaten von
Amerika aufhält, richtete an die Vereinten Nationen einen Aufruf,
nunmehr das assyrische Problem (vgl. I. K. Z. XXIX, 1939,
S. 164 f.) endlich einer Lösung zuzuführen. Einige tausend Mann
assyrischer Truppen haben sich während der Kämpfe im 'Iraq
im Mai 1941 und später in Dalmatien und auf andern europäischen
Kriegsschauplätzen ausgezeichnet 167). Der Patriarch hat die
Absicht, in Bälde nach Kypern zu reisen, um dort seine Verwandten
zu besuchen und einen Nachfolger für den kürzlich gestorbenen
assyrischen Metropoliten in (Süd-)Indien zu ernennen. Man
hofft, dass er auch in England Station machen wird 168).

Der maronitische Patriarch, Anton Petrus cArida, verlangt
die Aufrechterhaltung des französischen Protektorats über den

(inzwischen von den Franzosen geräumten) Libanon, während der

orthodoxe Patriarch Alexander III. (Tahhän) von Antiochien und
die Protestanten des Libanons sich für die Unabhängigkeit ihres
Landes und Syriens aussprechen 169).

165) Church Times 26. IV. 1946.
166) Ebd. 8. VI. 1945.
167) Ebd. 8. III. 1946; Neue Zürcher Zeitung 31. VIIL 1945, mittags,

S. 1 (von Adolf Keller).
168) Church Times 15. III. 1946.
169) Adolf Keller in der Neuen Zürcher Zeitung 31. VIIL 1945,

mittags, S. 1.



— 114 —

Die palästinische Rundfunkgesellschaft hat allen christlichen
Genieinsehaften des Landes eine umfangreichere Vertretung im
Sendeprogramm zugesagt. Jeden Sonntagmorgen soll von nun
an auch anglikanischer Gottesdienst aus der St. Georgskathedrale
übertragen werden 17°).

Die abessinische (monophysitische) Kirche ist im Wiederaufbau
begriffen. Der Oberste der Mönche (Ecege), Gabra Giorgis

(Georg), der mit dem Kaiser Haile Selassie zurückkehrte, hat im
Dezember 1941 einen Aufruf zur Sammlung von Spenden für die

Herstellung zerstörter Kirchen erlassen. Am 2. Juni 1942 kehrte
der (1936 vertriebene) Abbuna Kyrill zurück, der den am 28.
Dezember 1937 ausgesprochenen Bann aufhob. Eine Abordnung
unter dem Erzbischof Timotheos von Dahalïja besuchte im Juli
1944 Addis Abbeba. um die Beziehungen zwischen der abessinischen
und der koptischen Kirche enger zu knüpfen. — Im November
1942 wurde ein neues Gesetz über die Verwaltung des kirchliehen

Besitzes erlassen. Während bisher die Kirchen unmittelbar

von den Erträgnissen des ihnen zugewiesenen Landbesitzes
lebten, müssen die Pächter nunmehr Grundsteuern an eine zentrale
Rasse abführen, die für die Bedürfhisse der einzelnen Gemeinden,
für die Schullehrer, die Pensionen älterer Geistlicher und die
Kosten für Medizüi sowie für die Wiederherstellung kirchlicher
Gebäude aufkommt. Ausserdem besteht jetzt ein geistlicher Rat.
der die Ernennimg zu kirchlichen Amtern vornimmt, die bei
höheren Rängen vom Kaiser bestätigt werden müssen. Die
Jurisdiktion der Kirche ist auf geistliche Dinge beschränkt worden; die
bisher bestehende Gerichtsbarkeit in weltlichen Fragen ist
aufgehoben worden. Auf Wunsch des Kaisers geht man nnnmehr
daran. neben der heihgen Kirehensprache Äthiopiens, dem Geez.
auch der jetzigen Volkssprache, dem Ambarischen, einen Raum
hu kirchlichen Leben zu gewähren. Man hat Bibeln gedruckt,
the beide Sprachen in Parallelkolumnen enthalten, und Erklärungen
der Liturgie in amhariseher Sprache herausgebracht. Diese Bücher
werden mm in Abessinien verteilt. In der Erlöserkirehe in Addis
Abbeba und iu einigen andern Kirchen werden jetzt Morgen- und
Abe*. ss >:e unter Verwendimg des Amharischen geha
ebenso werden jetzt amharische Predigten durch den Rundfunk
verbreitet. Mau plant auch die Eröffnung einer theologischen Schule.

^gegebenes «Buch fur Glaube und Gebet» en:
Church Times 21. XII. 1945.



— 115 —

in amharischer Sprache Lesestücke aus der Heiligen Schrift,
christliche Glaubenssätze und verschiedene Gebete 171).

Die zahlreichen aussergewöhnlichen Vorkommnisse innerhalb
der orthodoxen Kirchen boten wiederholt Anlass zur Pflege der
zwischenkirehlichcn Beziehungen. Nach dem T o de des ru s s i s c h en
Patriarchen Sergius nahmen beide Repräsentantenhäuser (Houses
of Convocation) der Kirchenprovinz Canterbury am 23. Mai 1944

einstimmig eine Entschliessung an, in der die Trauer der Kirche
von England zum Ausdruck gebracht wurde. An dem anschliessenden

Gottesdienste in der St. Margaretenkirche beteiligten sich auch
russische, griechische, serbische, armenische und tschechische
Geistliche. Der Erzbischof von Canterbury hielt eine Ansprache,
in der er die Verdienste des Verewigten hervorhob 172).

Umgekehrt hat der (damalige) Patriarchatsverweser Alexis
von Moskau anlässlich des Todes des Erzbischofs Dr. William
Temple von Canterbury dem britischen Botschafter in Moskau
sein Beileid ausgesprochen. Auch von der griechischen, bulgarischen
und rumänischen orthodoxen Kirche trafen Beileidsbotschaften ein.
Eine offizielle Mitteilung vom Tode des Erzbischofs hatte der
Erzbischof vonYork an sämtliche orthodoxen Patriarchen und sonstigen
Kirchenoberhäupter, ferner an den Bischof der schweizerischen

Christkatholiken, Universitätsprofessor Dr. Adolf Küry, an den

koptischen Patriarchen, den armenischen Patriarchen von Jerusalem,

den syrisch-jakobitischen (monophysitischen) Patriarchen
Mär(j) Ignatios Ephraem Bar Saumä, an den assyrischen
Patriarchen, den Kaiser von Abessinien und an die Oberhäupter der
finnischen, schwedischen und schweizerischen evangelischen Kirchen
gesandt 173).

Anlässlich der Wahl des Patriarchen Alexis hat der neue
Erzbischof von Canterbury, Dr. Geoffrey Francis Fisher, am
5. Februar 1945 seine Glückwünsche ausgesprochen 174). Anfang
Mai 1945 hat er den griechischen Theologen Prof. Hamilkar
Alivisatos empfangen und ihm als einem Führer der ökumenischen

Bewegung das Lambeth-Kreuz verliehen 175).

Bald darauf erschienen am 11. Juni 1945 in Erwiderung des

Besuchs des Erzbischofs von York in Russland im Jahre 1943

171) Church Times 12. I. 1945, S. 18.

172) Orthodox Church Bulletin Juni 1944, S. 4.

173) Ebd. Dez. 1944, S. 1 f.
174) Ebd. März 1945, S. 4.
175) Ebd. Mai 1945, S. 4.



— 116 —

Vertreter der russischen orthodoxen Kirche in London 176).

Die Abordnung bestand aus dem Metropoliten Nikolaus von Kru-
ticj', dem Erzpriester Nikolaus Kolcickij und dem Hieromonachen
Juvenal Lunin. Sie wurde im Nikänischen Klub in London und
in der Kirchenversammlung (Church Assembly) in Westminster
feierlich empfangen. Der Erzbischof von Canterbury verlieh in
seiner Ansprache seiner Freude darüber Ausdruck, dass nunmehr
die lange unterbrochenen Beziehungen zwischen beiden Kirchen
wieder hergestellt seien. Er nahm — ein bisher noch nicht
dagewesener Fall — in offizieller Eigenschaft am orthodoxen Gottesdienste

in der griechischen Kathedrale teil. Die orthodoxen
Vertreter wohnten ihrerseits dem anglikanischen Gottesdienste in
der St. Paulskathedrale bei. Nachdem die russische Abordnung
noch der griechischen orthodoxen Gemeinde in London und
dem Metropoliten Germanos von Thyatira einen Besuch
abgestattet hatte, verliess sie am 22. Juni 1945 die englische Hauptstadt

wieder 177).

Anlässlich des Besuches des Vertreters des Moskauer
Patriarchen, des Erzbischofs Alexis, in den Vereinigten Staaten wurde
am 10. Oktober 1945 die Entsendung einer Abordnung der
amerikanischen bischöflichen (anglikanischen) Kirche nach
Russ land mit dem präsidierenden Bischof dieser Kirchengemeinschaft,

Henry St. Georges Tucker, ausgemacht 178).

Die russische Kirche hat ihr aktives Interesse an einer
interkonfessionellen Zusammenarbeit dadurch bewiesen,
dass Patriarch Alexis den bulgarischen Exarchen Stefan beauftragt

hat, ihm eine Denkschrift über «die ökumenische Bewegung
und die orthodoxen Kirchen» zugehen zu lassen. Exarch Stefan
hat mit der Ausarbeitung den bekannten Theologen Prof. Dr. Stefan
Cankov betraut 179). Dass die russische Kirche beim christlichen
Wiederaufbau eine wichtige Rolle spielen werde, hat der
anglikanische Bischof von Chichester schon im Januar 1945 in einer
Rede im englischen Oberhause betont 180).

176) Neue Westfälische Zeitung 15. VI. 1945, S. 2.
177) Record 22. VI. 1945, S. 311; Church Times 15. und 22. VI. 1945;

Guardian 6. VII. 1945.
17S) Ök. P. D. Nov. 1945, Nr. 42, S. 5 f.
179) Ebd. 1945, Nr. 34, S. 3.
18°) Ebd. 1945, Nr. 6, S. 3, nach «The spiritual Issues of the war»

(London) 11. I. 1945.



— 117 —

Der anglikanische Kaplan in Bagdad, C. V. Roberts, hat
im April 1946 an der heiligen Messe in der assyrischen Gemeinde
in Bagdad teilgenommen 181).

An dem ökumenischen Gottesdienste des
zwischenkirchlichen Ausschusses und der ökumenischen Arbeitsgemeinschaft

in der Augustinerkirche in Zürich am 10. Dezember 1944
beteiligten sich die Orthodoxen zusammen mit den Anglikanern und
Christkatholiken 182). — In Berlin werden von den dortigen
evangelischen Gemeinden jährlich viermal ökumenische Gottesdienste

veranstaltet, an denen neben Anglikanern und protestantischen

Freikirchen auch Orthodoxe (darunter ein russischer
Metropolit) teilnahmen 183). — In den Vorstand für die 1948 in
Kopenhagen geplante Weltkirchenkonferenz, an der 450
Vertreter aus 90 verschiedenen Kirchen teilnehmen sollen, wurde auch
Erzbisehof Germanos von Thyatira gewählt 184). Dazu hat der in
Genf versammelte Ökumenische Rat Botschaften an alle
protestantischen und orthodoxen Kirchen erlassen 185).

Auch die römisch-katholische Kirche setzt ihre
Bemühungen um die Ostkirchen fort, wenn auch die augenblicklichen
Spannungen mit der Sowjetunion die Verhältnisse sehr erschweren.
Hat doch Ivan Borisov in der «Prâvda» dem Papste vorgeworfen,
mit Adolf Hitler eine Abkunft über die Bekehrung der Russen

zum römischen Katholizismus abgeschlossen zu haben. Den
deutschen Truppen seien römisch-katholische Missionare auf dem
Fusse gefolgt 186). — Unter den Russen in Schanghai arbeitet
zusammen mit andern Jesuiten der Pater Maurice Myers 187). —
Der ehemalige (wann?) Metropolit der Ukraine, Antónov, ist in
Rom unter Beibehaltung seines Ritus zum römischen Katholizismus
übergetreten 188). — Zum Mitgliede der Kongregation für die
Ostkirchen wurde von Papst Pius XII. im Februar 1946 der
römischkatholische Erzbischof von Neuyork, Kardinal Francis J. Spell-

man, ernannt 189).

181) Church Times 26. IV. 1946.
182) Katholik 6. I. 1945, S. 5 f.
18:l) Kirche 10. III. 1946, S. 2.
184) Ebd. 31. III. 1946, S. 3, nach «The Christian World».
186) Ebd. 3. III. 1946, S. 3.

186) §ljach 9. III. 1946, S. 6.
187) Ebd. S. 4.
188) St. Konradsblatt 21. IV. 1946, S. 66.
189) äljach 9. III. 1946, S. 1.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1946.



— 118 —

Nach einer Mitteilung S. A. Morrisons, eines führenden
Mitarbeiters des Missionsrates für Ägypten, in der «International
Review of Missions» (Januar 1946) wird die Missionstätigkeit der
christlichen Kirchen im Nahen Osten durch das zunehmende
Selbstbewusstsein des Islams imd die wachsende Gleichsetzung
von Nationalismus und Islam sehr gehindert und die Stellung
der christ lieben Minderheiten in diesen Staaten auf die Dauer
gefährdet. Der Verfasser hält es unter diesen LTmständen für nötig,
eingeborene Führer zu schulen, die jederzeit die Stelle der Missionare

einnehmen könnten. Die meisten Missionen hätten sich zum
Ziel gesetzt, die einheimischen altchristlichen Kirchengemein-
schaften zu stärken (so wird die al-Husn-Schule in Transjordanien
von den Orthodoxen und Anglikanern gemeinsam geleitet). Auch
die ägyptischen «Freunde der Bibelgesellschaft» entfalteten in
55 Zweigstellen eine rege Tätigkeit über das ganze Land, und im
Libanon arbeiten orthodoxe Jugendverbände sehr rührig. Die
abendländischen evangelischen Kuchen seien im allgemeinen nicht
mehr bestrebt, unter den einheimischen Christen Proselyten zu
gewinnen. Vielmehr wachse das Interesse an einer Evangelisation

der Muslime 19°).

Juni 1946 Bertold Spuler

») Ök. P. D. 1946. Nr. 2, S. 1 f.


	Die orthodoxen Kirchen

