Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 253 —

Bibliographie

Barth, Markus: DasAbendmahl. Passa-
mahl, Bundesmahl und Messias-
mahl. Theologische Studien. Eine
Schriftenreihe, herausgegeben von
Karl Barth. Heft 18. Evangelischer
Verlag AG. Zollikon-Zurich. 1945.
68 Seiten. Fr. 3.80.

Diese Studie, die eine ganz neue
Deutung der Abendmahlstexte vor-
trigt und auch die praktischen Folge-
rungen aus ihr zieht, ist als "Vortrag
vor dem reformierten Pfarrkonvent
des Kantons Baselland, in dem der
Verfasser selbst Pfarrer ist, gebalten
worden. Aus diesemm Umstande er-
klidren sich wohl allerlei Formulie-
rungen und Akzentuierungen, die er
in einer rein wissenschaftlichen Arbeit
vermieden hétte.

Denn es ist dem Verfasser sehr
ernstlich darum zu tun, die Ge-
meinde von der Lihmung zu be-
freien, in der sie heute weithin das
Abendmahl feiert. Er nennt die tiefe
Not beim Namen und versucht, ihr

exegetisch und praktisch auf den
Grund zu kommen. Es ist sehr zu
begriissen, dass er die schwierige

Frage nicht bloss als «Beduirfnisfrage »
behandelt, sondern als «Wahrheits-
frage» vorerst exegetisch klaren will.

Dabel geht er wesentlich vom
Markustext aus, weil der Paulustext
als eigentlicher «Einsetzungsbericht»
als Tendenzform verdédchtig ist und
Matthius und Lukas von Markus ab-
hiéingig sind. Dies ist allerdings fiir
Lukas nicht so eindeutig beweisbar,
wie das der Verfasser offenbar an-
nimmt.

Die Einzelausdeutung wird als Be-
grimdung von vier Thesen gegeben.

Die erste These geht dahin, dass
«das Passamahl den Charakter
und das Wesen des Abendmahls
bestimme» und dass dieses «die Er-
fillung der im Passamahl gegebenen
Verheissungen» verkiinde. Es kommt
dabei dem Verfasser schon hier be-
sonders darauf an, den Freuden-
charakter des Abendmahles zu be-
weisen. Damit wird er das Grund-
geprige der neuen KFeier im wesent-
lichen richtig bestimmt haben. Es ist

nur zu fragen, ob er nicht die Voraus-
setzung, dass das Abendmahl im
Rahmen eines Passamahles gestiftet
worden sei, als zu sicher hinstelle.
Ich halte diese Hypothese fiir wahr-
scheinlich. Es diirfte aber doch ratsam
sein, das Gewicht des johanneischen
Berlchtes der das Gegenteil andeutet,
nicht zu bagatellisieren. Richtig ist,
dass das Abendmahl nicht selbst eine
Opferdarbrmgung, sondern nur ein
Opfermahl sein kann. Gutes steht
auch in dem Abschnitt tber die
Schaffung der kirchlichen Gemein-
schaft durch die Mahlfeier, wenn auch
dabei die These von Kattenbusch zu
unbesehen mit tbernommen wird.
Richtig ist dagegen die Reserve gegen-
tiber der Auffassung von Jeremias,
der das Passaopfer als Sithnopfer
deuten will.

Gefédhrlich ist jedoch wieder die
kithne und =zugleich unklare Inter-
pretation der Deuteworte (13). Dass
Jesus das «Das ist mein Leib» im
Blick auf den auf dem Tische liegen-
den «Leib eines geopferten Tieres» und
das «Das ist mein Blut» im Gedanken
an das «als Schutzzeichen» an die
Tiiren gestrichene Lammesblut gesagt
habe und also sagen wolle: «Mein
Leib 1st das rechte Passafleisch», dass
endlich beides zusammen bedeuten
soll: «Iech bin es, (ndmlich) das
rechte Passalamm», kann doch nicht
der Sinn der tiber Brot und Wein
gesprochenen Deuteworte sein. Auch
dass der Anamnesisbefehl nicht nur
die Wiederholung anordne, sondern
zugleich mit dem betonten «mein»
sagen wolle: «Tut dies zu meinem
Gedéachtnis!», das heisst aber, wieder-
um sagen solle: «Ich bin es», némlich
«die Erfillung des Auf;zuges aus
Agypten», dass also das Abendmahl
als Ersatz fur das judische Passa-
mahl, nicht als ein heilsgeschichtlicher
Ritus wie die Passafeier zu verstehen
sei, ist kaum haltbar. Dariiber, dass
das christliche Abendmahl den Passa-
ritus uberbieten soll, ist nicht zu
streiten. Jedoch, in der These des
Verfassers ist wohl mehr gemeint, wie
nachher in den Erorterungen iiber



— 254 —

das Abendmahl als Messiasmahl deut-
lich wird.

Angebracht ist dagegen die Pole-
mik gegen die Deutung des Abend-
mahles als Totengedachtnisfeier. Es
diirfte nur noch deutlicher gesagt
werden, dass der Tod Jesu I. Kor. 11,
26 dennoch als der Heilstod fiir
uns als das zentrale Thema -des
Abendmahlskerygma hingestellt wer-
den kann.

Die These 2 richtet sich gegen die
Substanzdeutung der Stiftungs-
worte. Das «dies» im Wiederholungs-
befehl beweist dem Verfasser, dass
die Handlung betont ist. Die Deute-
worte bezieht er auf das mahlzeitliche
Geschehen. Dieser Losung ist im
wesentlichen zuzustimmen. Auch der
Vorschlag, statt von «Deuteworten»
von «Offenbarungsworten» zu reden,
ist diskutierbar, wenn auch in dem
Begriff «Deute»-Wort noch keines-
wegs eine Gleichnisdeutung gegeben
sein muss. Das Richtige an der Inter-
pretation der Deuteworte bediurfte
aber noch der Klarung. Das «Dies»
in den Deuteworten kann trotz des
gleichen Wortlautes nicht einfach
«genau so», wie das «dies» im Wieder-
holungsbefohl verstanden werden (18).
Im Anamnesisbefehl geht das «dies»
auf die zu wiederholende Handlung
Jesu. Die Deuteworte beziehen sich
aber nicht in gleicher Weise auf «das
ganze mahlzeitliche Geschehen», son-
dern je auf das mit dem Brote und
dem Wein gemeinte.

Diesem Sachverhalt wird der Ver-
fasser allerdings unter der Hand in
These 3 gerechter, wenn er das Abend-
mahl weiterhin als Bundes- und
Opfermahl erklirt und die Bezie-
hung der Mahlvorginge auf das Opfer
Jesu untersucht. Unrichtig ist es
aber, wenn er aus dem Umstand, dass
«Jesus in verschiedenen Sétzen hier
von seinem Leib, dort von seinem
Blut spricht», erschliessen will, dass
er «im Moment des Redens... ihre
Trennung (das heisst aber: seinen
Tod) doch wohl schon voraussetze»
(26/27). Es ist sehr unwahrscheinlich,
dass die Trennung von Leib und Blut
in den Abendmahlsworten tiberhaupt
eine Rolle spielt.

Dagegen wendet sich Barth mit
guten Griinden gegen alle Versuche,
die Worte Jesu bloss als Gleichnis
zu deuten. Dem Verfasser ist aber an

| der These, dass «der Tod Jesu schon

vorausgesetzt ist», vor allem chhtlg,
dass so das letzte Mahl Jesu mit seinen
Jingern als «einzigartige Vorweg-
nahme» darauf hinweist, dass diese
Feier fiur die Gemeinde erst in den
Auferstehungsméahlern ihren vollen
Sinn empfingt. Der Wiederholungs-
befehl meint selbstverstiandlich nicht
«die Wiederholung der Vorwegnahme»
(29), sondern die Erfiillung nach Tod
und Auferstehung Jesu. Treffliches
wird in diesem Zusammenhang tiber
den Mahl- (nicht Opfer-) Charakter
der Feier, tiber den paulinischen Be-
griff der «koinonia» und tber das
Opfer als Mittel zur Herstellung des
Bundes gesagt. Die Frage, wie es
moglich sei, dass «ein doch voll- und
endgiiltig abgeschlossener Bund erneut
bei vielen Bundesmahlen hergestellt,
proklamiert und gefeiert werden kon-
ne» (34), stellt sich allerdings nur,
wenn man die vollig unnétige Hypo-
these wagt, dass jede Abendmahls-
feier eine Neukonstitution der Ge-
meinde darstelle (62). Das steht aber
weder 1. Kor. 10, 17 noch anderswo.
Gerade von seiner richtigen Inter-
pretation der Bedeutung des Einen
Opfers Christi her, héitte der Ver-
fasser den Weg zu dieser unmdoglichen
Lbon{eutung der Texte versperrt
sehen miissen.

Das Hauptanliegen Barths dirfte
aber wobl erst in These 4 zu Worte

kommen. Er will in diesemm Abschnitt
nichts Geringeres nachweisen, als

dass «das von Jesus eingesetzte
Abendmahl das Messiasmahl
ist» (39). Aus dem «eschatologischen
Ausblick» der Abendmahlsberichte er-
schliesst er, dass Jesus emmen Kid
schwore, dass er nicht mehr essen
und trinken werde, bis er mit den
Jiingern das Messiasmahl esse. Aus
dem Verzicht auf «das Gewiichs des
Weinstocks» will Barth sogar folgern,
dass Jesus ein feierliches Nasirdats-
geliitbde abgelegt habe. Aus dem Um-
stand, dass Jesus bei der Kreuzigung
den gewiirzten Wein zurtickgewiesen
hat, erkennt er, dass Jesus sein Ge-
liitbde auch wirklich gehalten hat. Aus
den Auferstehungsméhlern bei Lukas
und Johannes endlich ergibt sich ihm,
dass diese Ostermiihler schon das
Messiasmahl darstellen. Das bedeutet
aber nicht weniger, als dass die Nah-
verheissung der Parusie in diesen



— 256 —

Mahlzeiten mit dem Auferstandenen
thre Erfullung gefunden hat. Nur
leise am Rand wird daran festgehalten,
dass sich nach den «vierzig Tagen»
doch wieder dadurch etwas verindert
habe, dass Christus seither in den
Eucharistiefeiern nur unsichtbar gegen-
wartig sei, und dass die volle Erfiillung
auch die qlehtbfu'e Gegenwart bringen
miisse.

Man muss es dem Verfasser zugute
halten, dass er mit dem Problem der
Parusieverzogerung ernstlich gerungen
hat, dass er es in seiner Weise aus den
Texten selbst zu lésen versucht. Man
darf ihm auch einrdumen, dass in den
Mahlfeiern mit dem Auferstandenen
bedeutsame Hinweise auf den Sinn
der Abendmahlsgemeinschatt der Kir-
che gegeben sein konnten. Er ist auch
sicher im Rechte mit der Betonung,
dass der Freudencharakter der Mahl-
feier der édltesten Gemeinde in der
Tatsache der Auferstehung begrindet
ist. Es ist ferner richtig, im Abend-
mahl der messianischen Gemeinde
nicht bloss das «Noch (immer) nicht»,
sondern das «Schon jetzt» zu betonen.
Auch die Kritik an dem diistern Feiern
in Karfreitagsstimmung, das vielfach
den kirchlichen Abendmahlsgang kenn-
zeichnet, ist durchaus angebracht.

Aber diese bedeutsamen Korrek-
turen an alteingesessenen Fehldeu-
tungen diirfen uns nicht verfiihren,
die Schwierigkeiten zu tibersehen, die
diesen Versuch einer voéllig neuen
Deutung belasten. Dass in dem escha-
tologischen Ausblick eine Eidesformel
vorliegen konnte, ist nicht von vorne-
herein auszuschliessen. Ein Nasirdats-
geliibde dagegen ist so nahe vor dem
sichern Tode mehr als unwahrschein-
lich.

Jesus sagt aber im eschatologischen
Ausblick tiberhaupt nicht in erster
Linie, dass er fur eine gewisse Zeit
nicht mehr essen und trinken wolle.
Der Akzent liegt doch darauf, dass
zuerst das Reich Gottes hereinbrechen
miusse, bis er wieder vom «Gewichs
des Weinstockes» trinken werde. Von
hier aus ergibt sich als Wegleitung
fiir jede sorgfiltige Exegese, dass man
nicht bloss fragen darf, wann Jesus
wieder etwas gegessen oder getrunken
habe, sondern dass man ausgeht von
den Aussagen Jesu uber die Gottes-
herrschaft iberhaupt. Dass diese aber
eine viel umfassendere Verwandlung

aller Dinge meint, kann doch kaum
bestritten werden.

Dazu kommt, dass die Erschei-
nungsberichte IllI'{ZPIldb ausdriicklich
von einer Abendmahlsfeier mit den
Jiingern reden. Der Verfasser sagt (46)
selbst, dass jeder einzelne Berlc,ht
itber ein Ostermahl einer eingehenden
Exegese bediirfte. Diese wird jedoch
nicht durchgefiihrt. Sie wiirde aber
ergeben, dass die Dinge viel kompli-
zierter liegen, als sie der Verfasser
sieht. So 1st nicht einmal gesichert,
dass das «synalizémenos» von Apostel-
geschichte 1, 4 ein Zusammenessen
meint (Bauernfeind), geschweige denn,
dass der Anklang an «hdlas» (Salz)
auf ein Opfermahl hinweist. Wenn
Apostelgeschichte 10, 41 Petrus davon
spricht, dass die Jiinger «nach seiner
Auferstehung mit Jesus zusamien ge-
gessen und getrunken hitten», so ist
auch nicht einmal leise angedeutet
dass dies eine eucharistische Bedeu-
tung gehabt habe. Uberall (auch
Luk. 24, 30, 41 {f., weniger deutlich
Joh. 21, 1 ff.) dient der Hinweis auf

das Tssen Jesu offensichtlich dem
Erweis der Wirklichkeit der Auf-
erstehung. Gerade, dass das KEssen

(vom Trinken ist nur Apostelgeschich-
te 10, 41 die Rede) nicht als feierliche
Mahlzeit geschildert wird, mahnt zur
Vorsicht in der Auswertung dieser
«Ostermiihler».

Was Barth Seite 40 ff. allgemein
tiber das «Messiasmahl» sagt, 1st der
Uberlegung wert. Aber, dass dies alles
schon in den Auferstehungsméihlern
erfiillt und so das Reich Cottes in
der messianischen Gemeinde schon
gegenwiirtig sei, ist eine Schlussfolge-
rung, die durch die Texte selbst wieder
in Krage gestellt wird.

Dennoch wiire es falsch, zu sagen,
dass die Deutung Barths, weil sie in
diesem Sinne unhaltbar ist, iberhaupt
keinen Wert fiir die Erhellung des
Sinnes des Abendmahles habe. Der
Verfasser hat richtig erkannt, dass
im urchristlichen Feiern eine vollig
andere « Stimmung» — «en agallidsei»
(¢mit Frohlocken») (Apostelgeqchlchte
2, 46)! — wvorherrscht als in vielem
kirchlichen Feiern von heute. Er hat
auch richtig gesehen, dass diese Freu-
digkeit nicht bloss «Stimmung» sein
kann, sondern ihren Grund in der
objektiven Gottestat der Aufer-

eckung Jesu haben muss. KEr be-



— 256 —

tont zutreffenderweise, dass damit
etwas Entscheidendes schon geschehen
ist und dass die Gemeinde also nicht
bloss auf ein fernes Zukinftiges hin,
sondern von diesem beseligenden Em-
bruch goéttlicher Wirklichkeit her lebt.
Es ist thm auch darin beizustimmen,
dass — auch nach der Hlmmelfahrt
Jesu — keine gemeindliche Abend-
mahlsfeier zu denken ist ohne die
Gewissheit, dass der Herr unsichtbar
gegenwartig ist und an der Gemeinde
handelt. Es ist selbstverstandlich, dass
diese Gegenwart des Herrn fur die
Gemeinde Grund zum Dank und zum
jubelnden Lobpreis ist. Ja, es steht
i den Texten der Schlussfolgerung
kaum etwas entgegen, dass, wie das
Reich wihrend des irdischen Wandels
Jesu in seiner Person und seinem Wort
schon gegenwirtig war, es jetzt in
einem ganz bestimmten Sinne in Thm
auch gegenwirtig sei, wenn er wieder
im heiligen Mahl an der Gemeinde
handelt.

Aber dies alles ist so, trotzdem
zugleich gilt, dass die eschatolo-
gische Verheissung von der Gottes-
herrschaft auf Erden «noch nicht» so
in Erfillung gegangen ist, dass man
sagen konnte, das Kerygma Jesu von
der kommenden Gottesherrschaft
sei jetzt schon erfillt.

Barth gibt nach einer kurzen dog-
mengeschichtlichen Orientierung (51
bis 54) in einem dritten Hauptteil
(54—67) eine Reihe praktischer Hin-
weise, die auf eine Uberwindung der
vorhegenden Abendmahlsnot abzielen.
Sie laufen alle darauf hinaus, das
Abendmahl wieder zu dem werden
zu lassen, was es nach einer unvorein-
genommenen Auslegung der Texte
war. HKs soll ein wirkliches Mahl
sein, gefeiert an einem wirklichen
Tisch, im Gegeniiber einer wirklichen
Gemeinde. Im Zentrum der Ver-
kiindigung, der Gebete und der Lieder
soll der Dank fiir die Tat Gottes und
die Bitte um das Kommen des Herrn
stehen. KErléste und erlésende Froh-
lichkeit wird das Signum solch echter
Abendmahlsgemeinschaft sein.

Zuletzt teilt uns der Verfasser den
Entwurf einer Abendmahlsliturgie mit,

die in Bubendorf, seiner eigenen Ge-
meinde, durch Beschluss der Kirch-
gememdeversammlung eingefithrt wor-
den ist. Sie stellt einen Versuch dar,
diesen Forderungen gerecht zu werden.

Wir enthalten uns hier eines Urteils,
weil wir nicht unzart in die Aufbau.
arbeit einer Bruderkirche hineinreden
mochten. Richtig ist aber jedenfalls,
dass der Pfarrer von Bubendorf die
Uberwmdung der Abendmahlsnot nicht
von einem noch so griindlichen Reden
tiber das Abendmahl erwartet. « Nicht
Worte von Gemeinschaft, Worte
tilber die eschatologische Bedeutung
und dergleichen sind notwendig. Son-
dern allein eine Feier kann die Not
wenden, die in einer fur jeden ver-
standlichen Weise Bruderschaft, Ge-
meinschaft, Freude und Dank zum
Ausdruck bringt und die ganz von
selbst den Wunsch und Willen erweckt,
im Alltag auch als Glied des Gottes-
bundes zu leben.» «Das Abendmahl
sollte so gefeiert werden, dass es fur
sich selbst spricht», sagt er (58). Und
am Eingang des praktischen Teils
macht er die bedeutsame Feststellung:
«Vielleicht haben wir darum keine
rechten Gemeinden, weil wir kein
rechtes Abendmahl haben» (56).

Es ist zu begriissen, dass es Markus
Barth unternimmt, diese wichtige
Frage ganz neu und ohne falsche Riick-
sichten auf Bestehendes zu durch-
denken. Es ist ein guter Ausgangs-
punkt, dass er beides gleich ernst
nimmt: die exegetische Grundlegung
und das kirchliche Handeln. Wenn
wir auch, wie gezeigt wurde, in vielem
nicht mit dem Verfasser einig gehen
konnen, so halten wir doch seine
Schrift fiir eine der wichtigsten Ausse-
rungen zur Abendmahlsfrage von
heute. Sie hat den Vorzug, dass sie
nicht bei irgendwelchen Nebenfragen
stehen bleibt. Sie regt auf, sie regt
aber auch an. Moge sie dazu beitragen,
dass die zentrale Feier der christlichen
Gemeinde wieder mehr und mehr als
das erkannt wird, was sie ist, namlich
als der Ausdruck des eschatologischen
Seins der Kirche in der Welt selbst.

E. Q.

Gedruckt bei Stimpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

