
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


253 —

Bibliographie

Barth,Markus : DasAbendmahl. Passamahl,

Bundesrnahl und Messiasmahl.

Theologische Studien. Eine
Schriftenreihe, herausgegeben von
Karl Barth. Heft 18. Evangelischer
Verlag AG. Zollikon-Zürich. 1945.
68 Seiten. Fr. 3.80.
Diese Studie, die eine ganz neue

Deutung der Abendmahlstexte
vorträgt und auch die praktischen
Folgerungen aus ihr zieht, ist als 'Vortrag
vor dem reformierten Pfarrkonvent
des Kantons Baselland, in dem der
Verfasser selbst Pfarrer ist, gebalten
worden. Aus diesem Umstände
erklären sich wohl allerlei Formulierungen

und Akzentuierungen, die er
in einer rein wissenschaftlichen Arbeit
vermieden hätte.

Denn es ist dem Verfasser sehr
ernstlich darum zu tun, die
Gemeinde von der Lähmung zu
befreien, in der sie heute weithin das
Abendmahl feiert. Er nennt die tiefe
Not beim Namen und versucht, ihr
exegetisch und praktisch auf den
Grund zu kommen. Es ist sehr zu
begrüssen, dass er die schwierige
Frage nicht bloss als «Bedürfnisfrage»
behandelt, sondern als «Wahrheitsfrage»

vorerst exegetisch klären will.
Dabei geht er wesentlich vom

Markustext aus, weil der Paulustext
als eigentlicher «Einsetzungsbericht»
als Tendenzform verdächtig ist und
Matthäus und Lukas von Markus
abhängig sind. Dies ist allerdings für
Lukas nicht so eindeutig beweisbar,
wie das der Verfasser offenbar
annimmt.

Die Einzelausdeutung wird als
Begründung von vier Thesen gegeben.

Die erste These geht dahin, dass
«das Passamahl den Charakter
und das Wesen des Abendmahls
bestimme» und dass dieses «die
Erfüllung der im Passamahl gegebenen
Verheissungen» verkünde. Es kommt
dabei dem Verfasser schon hier
besonders darauf an, den Fr eu den-
Charakter des Abendmahles zu
beweisen. Damit wird er das
Grundgepräge der neuen Feier im wesentlichen

richtig bestimmt haben. Es ist

nur zu fragen, ob er nicht die
Voraussetzung, dass das Abendmahl im
Rahmen eines Passamahles gestiftet
worden sei, als zu sicher hinstolle.
Ich halte diese Hypothese für
wahrscheinlich. Es dürfte aber doch ratsam
sein, das Gewicht des johanneischen
Berichtes, der das Gegenteil andeutet,
nicht zu bagatellisieren. Richtig ist,
dass das Abendmahl nicht selbst eine
Opferdarbringung, sondern nur ein
Opfermahl sein kann. Gutes steht
auch in dem Abschnitt über die
Schaffung der kirchlichen Gemeinschaft

durch die Mahlfeier, wenn auch
dabei die These von Kattenbusch zu
unbesehen mit übernommen wird.
Richtig ist dagegen die Reserve gegenüber

der Auffassung von Jeremias,
der das Passaopfer als Sühnopfer
deuten will.

Gefährlich ist jedoch wieder die
kühne und zugleich unklare
Interpretation der Deutoworte (13). Dass
Jesus das «Das ist mein Leib» im
Blick auf den auf dem Tische liegenden

« Leib eines geopferten Tieres » und
das «Das ist mein Blut» im Gedanken
an das «als Schutzzeichen» an die
Türen gestrichene Lammesblut gesagt
habe und also sagen wolle: «Mein
Leib ist das rechte Passafleisch», dass
endlich beides zusammen bedeuten
soll: «Ich bin es, (nämlich) das
rechte Passalamm», kann doch nicht
der Sinn der über Brot und Wein
gesprochenen Deuteworte sein. Auch
dass der Anamnesisbefehl nicht nur
die Wiederholung anordne, sondern
zugleich mit dem betonten «mein»
sagen wolle: «Tut dies zu meinem
Gedächtnis », das heisst aber, wiederum

sagen solle: «Ich bin os», nämlich
«die Erfüllung des Auszuges aus
Ägypten», dass also das Abendmahl
als Ersatz für das jüdische
Passamahl,.nicht als ein heilsgeschichtlicher
Ritus wie die Passafeier zu verstehen
sei, ist kaum haltbar. Darüber, dass
das christliche Abendmahl den Passa-
ritus überbieten soll, ist nicht zu
streiten. Jedoch, in der These des
Verfassers ist wohl mehr gemeint, wie
nachher in den Erörterungen über



254

das Abendmahl als Messiasmahl deutlich

wird.
Angebracht ist dagegen die Polemik

gegen die Deutung des Abendmahles

als Totengedächtnisfeier. Es
dürfte nur noch deutlicher gesagt
werden, dass der Tod Jesu I. Kor. 11,
26 dennoch als der Heilstod für
uns als das zentrale Thema des
Abendmahlskerygma hingestellt werden

kann.
Die These 2 richtet sich gegen die

Substanzdeutung der Stiftungsworte.

Das «dies» im Wiederholungs-
befehl beweist dem Verfasser, dass
die Handlung betont ist. Die Deuteworte

bezieht er auf das mahlzeitliche
Geschehen. Dieser Lösung ist im
wesentlichen zuzustimmen. Auch der
Vorschlag, statt von «Deutoworten»
von «Offenbarungsworten» zu reden,
ist diskutierbar, wenn auch in dem
Begriff «Deute »-Wort noch keineswegs

eine Gleichnisdeutung gegeben
sein muss. Das Richtige an der
Interpretation der Deuteworte bedürfte
aber noch der Klärung. Das «Dies»
in den Deuteworten kann trotz des
gleichen Wortlautes nicht einfach
«genau so», wie das «dies» im
Wiederholungsbefehl verstanden werden (18).
Im Anamnesisbefehl geht das «dies»
auf die zu wiederholende Handlung
Jesu. Die Deuteworte beziehen sich
aber nicht in gleicher Weise auf «das
ganze mahlzeitliche Geschehen»,
sondern je auf das mit dem Brote und
dem Wein gemeinte.

Diesem Sachverhalt wird der
Verfasser allerdings unter der Hand in
These 3 gerechter, wenn er das Abendmahl

weiterhin als Bundes- und
Opfermahl erklärt und die Beziehung

der Mahlvorgänge auf das Opfer
Jesu untersucht. Unrichtig ist es
aber, wenn er aus dem Umstand, dass
«Jesus in verschiedenen Sätzen hier
von seinem Leib, dort von seinem
Blut spricht», erschliessen will, dass
er «im Moment des Redens... ihre
Trennung (das heisst aber: seinen
Tod) doch wohl schon voraussetze»
(26/27). Es ist sehr unwahrscheinlich,
dass die Trennung von Leib und Blut
in den Abendmahlsworten überhaupt
eine Rolle spielt.

Dagegen wendet sich Barth mit
guten Gründen gegen alle Versuche,
die Worte Jesu bloss als Gleichnis
zu deuten. Dem Verfasser ist aber an

der These, dass «der Tod Jesu schon
vorausgesetzt ist», vor allem wichtig,
dass so das letzte Mahl Jesu mit seinen
Jüngern als «einzigartige Vorwegnahme»

darauf hinweist, dass diese
Feier für die Gemeinde erst in den
Auferstohungsmählern ihren vollen
Sinn empfängt. Der Wiederholungs-
befehl meint selbstverständlich nicht
«die Wiederholung der Vorwegnahme»
(29), sondern die Erfüllung nach Tod
und Auferstehung Jesu. Treffliches
wird in diesem Zusammenhang über
den Mahl- (nicht Opfer-) Charakter
der Feier, über den paulinischen
Begriff der «koinonia» und über das
Opfer als Mittel zur Herstellung des
Bundes gesagt. Die Frage, wie es
möglich sei, dass «ein doch voll- und
endgültig abgeschlossener Bund erneut
bei vielen Bundesmahlen hergestellt,
proklamiert und gefeiert werden könne»

(34), stellt sich allerdings nur,
wenn man die völlig unnötige Hypothese

wagt, dass jede Abendmahls-
feier eine Neukonstitution der
Gemeinde darstelle (62). Das steht aber
weder I. Kor. 10, 17 noch anderswo.
Gerade von seiner richtigen
Interpretation der Bedeutung des Einen
Opfers Christi her, hätte der
Verfasser den Weg zu dieser unmöglichen
Überdeutung der Texte versperrt
sehen müssen.

Das Hauptanliegen Barths dürfte
aber wohl erst in These 4 zu Worte
kommen. Er will in diesem Abschnitt
nichts Geringeres nachweisen, als
dass «das von Jesus eingesetzte
Abendmahl das Messiasmahl
ist» (39). Aus dem «eschatologischen
Ausblick» der Abendmahlsberichte
erschliesst er, dass Jesus einen Eid
schwöre, dass er nicht mehr essen
und trinken werde, bis er mit den
Jüngern das Messiasmahl esse. Aus
dem Verzicht auf «das Gewächs des
Weinstocks» will Barth sogar folgern,
dass Jesus ein feierliches Nasiräats-
gelübde abgelegt habe. Aus dem
Umstand, dass Jesus bei der Kreuzigung
den gewürzten Wein zurückgewiesen
hat, erkennt er, dass Jesus sein
Gelübde auch wirklich gehalten hat. Aus
den Auferstehungsmählern bei Lukas
und Johannes endlich ergibt sich ihm,
dass dieso Ostermähler schon das
Messiasmahl darstellen. Das bedeutet
aber nicht weniger, als dass die Nah-
verheissung der Parusie in diesen



255

Mahlzeiten mit dem Auferstandenen
ihre Erfüllung gefunden hat. Nur
leise am Rand wird daran festgehalten,
dass sich nach den «vierzig Tagen»
doch wieder dadurch etwas verändert
habe, dass Christus seither in den
Eucharistiefeiern nur unsichtbar
gegenwärtig sei, und dass die volle Erfüllung
auch die sichtbare Gegenwart bringen
müsse.

Man muss es dem Verfasser zugute
halten, dass er mit dem Problem der
Parusieverzögerung ernstlich gerungen
hat, dass er es in seiner Weise aus den
Texten selbst zu lösen versucht. Man
darf ihm auch einräumen, dass in den
Mahlfeiern mit dem Auferstandenen
bedeutsame Hinweise auf den Sinn
der Abendmahlsgemeinschaft der Kirche

gegeben sein könnten. Er ist auch
sicher im Rechte mit der Betonung,
dass der Freudoncharakter der Mahl-
feier der ältesten Gemeinde in der
Tatsache der Auferstehung begründet
ist. Es ist ferner richtig, im Abendmahl

der messianischen Gemeinde
nicht bloss das «Noch (immer) nicht»,
sondern das «Schon jetzt» zu betonen.
Auch die Kritik an dem düstern Feiern
in Karfreitagsstimmung, das vielfach
den kirchlichen Abendmahlsgang
kennzeichnet, ist durchaus angebracht.

Aber diese bedeutsamen Korrekturen

an alteingesessenen Fehldeutungen

dürfen uns nicht verführen,
die Schwierigkeiten zu übersehen, die
diesen Versuch einer völlig neuen
Deutung belasten. Dass in dem
eschatologischen Ausblick eine Eidesformel
vorliegen könnte, ist nicht von vorneherein

auszuschliessen. Ein Nasiräats-
gelübde dagegen ist so nahe vor dem
sichern Tode mehr als unwahrscheinlich.

Jesus sagt aber im eschatologischen
Ausblick überhaupt nicht in erster
Linie, dass er für eine gewisse Zeit
nicht mehr essen und trinken wolle.
Der Akzent liegt doch darauf, dass
zuerst das Reich Gottes hereinbrechen
müsse, bis er wieder vom « Gewächs
des Weinstockes» trinken werde. Von
hier aus ergibt sich als Wegleitung
für jode sorgfältige Exegese, dass man
nicht bloss fragen darf, wann Jesus
wieder etwas gegessen oder getrunken
habe, sondern dass man ausgeht von
den Aussagen Jesu über die Gottes-
herrschaft überhaupt. Dass diese aber
eine viel umfassendere Verwandlung

aller Dinge meint, kann doch kaum
bestritten werden.

Dazu kommt, dass die Erschoi-
nungsberichte nirgends ausdrücklich
von einer Abendmahlsfeier mit den
Jüngern reden. Der Verfasser sagt (46)
selbst, dass jeder einzelne Bericht
über ein Ostermahl einer eingehenden
Exegese bedürfte. Diese wird jedoch
nicht durchgeführt. Sic würde aber
ergeben, dass die Dinge viel komplizierter

liegen, als sie der Verfasser
sieht. So ist nicht einmal gesichert,
dass das «synalizómenos» von
Apostelgeschichte 1, 4 ein Zusammenessen
meint (Bauernfeind), geschweige denn,
dass der Anklang an « h alas» (Salz)
auf ein Opfermahl hinweist. Wenn
Apostelgeschichte 10, 41 Petrus davon
spricht, dass die Jünger «nach seiner
Auferstehung mit Jesus zusammen
gegessen und getrunken hätten», so ist
auch nicht einmal leise angedeutet,
dass dies eine eucharistische Bedeutung

gehabt habe. Überall (auch
Luk. 24, 30, 41 ff., weniger deutlich
Joh. 21, 1 ff.) dient der Hinweis auf
das Essen Jesu offensichtlich dem
Erweis der Wirklichkeit der
Auferstehung. Gorade, dass das Essen
(vom Trinken ist nur Apostelgeschichte

10, 41 die Rede) nicht als feierliche
Mahlzeit geschildert wird, mahnt zur
Vorsicht in der Auswertung dieser
«Ostermähler».

Was Barth Seite 40 ff. allgemein
über das «Messiasmahl» sagt, ist der
Überlegung wert. Abor, dass dies alles
schon in den Auforstehungsmählern
erfüllt und so das Reich Gottes in
der messianischen Gemeinde schon
gegenwärtig sei, ist eine Schlussfolgerung,

die durch die Texte selbst wieder
in Frage gestellt wird.

Dennoch wäre es falsch, zu sagen,
dass die Deutung Barths, weil sie in
diesem Sinne unhaltbar ist, überhaupt
keinen Wert für die Erhellung des
Sinnes des Abendmahles habe. Der
Verfasser hat richtig erkannt, dass
im urchristlichen Feiern eine, völlig
andere «Stimmung» — «en agalliâsei»
(«mit Frohlocken») (Apostelgeschichte
2, 46) — vorherrscht als in vielem
kirchlichen Feiern von heute. Er hat
auch richtig gesehen, dass diese
Freudigkeit nicht bloss «Stimmung» sein
kann, sondern ihren Grund in der
objektiven Gottestat der
Auferweckung Jesu haben muss. Er be-



— 256

tont zutreffenderweise, dass damit
etwas Entscheidendes schon geschehen
ist und dass die Gemeinde also nicht
bloss auf ein fernes Zukünftiges hin,
sondern von diesem beseligenden
Einbruch göttlicher Wirklichkeit her lebt.
Es ist ihm auch darin beizustimmen,
dass — auch nach der Himmelfahrt
Jesu — keine gemeindliche Abend-
mahlsfeier zu denken ist ohne die
Gewissheit, dass der Herr unsichtbar
gegenwärtig ist und an der Gemeinde
handelt. Es ist selbstverständlich, dass
diese Gegenwart des Herrn für die
Gemeinde Grund zum Dank und zum
jubelnden Lobpreis ist. Ja, es steht
m den Texten der Schlussfolgerung
kaum etwas entgegen, dass, wie das
Reich während des irdischen Wandels
Jesu in seiner Person und seinem Wort
schon gegenwärtig war, es jetzt in
einem ganz bestimmten Sinne in Ihm
auch gegenwärtig sei, wenn er wieder
im heiligen Mahl an der Gemeinde
handelt.

Aber dies alles ist so, trotzdem
zugleich gilt, dass die eschatologische

Verheissung von der
Gottesherrschaft auf Erden «noch nicht» so
in Erfüllung gegangen ist, dass man
sagen könnte, das Kerygma Jesu von
der kommenden Gottesherrschaft
sei jetzt schon erfüllt.

Barth gibt nach einer kurzen
dogmengeschichtlichen Orientierung (51
bis 54) in einem dritten Hauptteil
(54—67) eine Reihe praktischer
Hinweise, die auf eine Überwindung der
vorliegenden Abendmahlsnot abzielen.
Sie laufen alle darauf hinaus, das
Abendmahl wieder zu dem werden
zu lassen, was es nach einer
unvoreingenommenen Auslegung der Texte
war. Es soll ein wirkliches Mahl
sein, gefeiert an einem wirklichen
Tisch, im Gegenüber einer wirklichen
Gemeinde. Im Zentrum der
Verkündigung, der Gebete und der Lieder
soll der Dank für die Tat Gottes und
die Bitte um das Kommen des Herrn
stehen. Erlöste und erlösende
Fröhlichkeit wird das Signum solch echter
Abendmahlsgemeinschaft sein.

Zuletzt teilt uns der Verfasser den
Entwurf einer Abendmahlsliturgie mit,

die in Bubendorf, seiner eigenen
Gemeinde, durch Beschluss der
Kirchgemeindeversammlung eingeführt worden

ist. Sie stellt einen Versuch dar,
diesen Forderungen gerecht zu werden.

Wir enthalten unshiereinesUrteils,
weil wir nicht unzart in die Aufbauarbeit

einer Bruderkirche hineinreden
möchten. Richtig ist aber jedenfalls,
dass der Pfarrer von Bubendorf die
Überwindung derAbendmahlsnot nicht
von einem noch so gründlichen Reden
über das Abendmahl erwartet. «Nicht
Worte von Gemeinschaft, Worte
über die eschatologische Bedeutung
und dergleichen sind notwendig.
Sondern allein eine Feier kann die Not
wenden, die in einer für jeden
verständlichen Weise Bruderschaft,
Gemeinschaft, Freude und Dank zum
Ausdruck bringt und die ganz von
selbst den Wunsch und Willen erweckt,
im Alltag auch als Glied des Gottes-
bundes zu leben.» «Das Abendmahl
sollte so gefeiert werden, dass es für
sich selbst spricht», sagt er (58). Und
am Eingang des praktischen Teils
macht er die bedeutsame Feststellung :

«Vielleicht haben wir darum keine
rechten Gemeinden, weil wir kein
rechtes Abendmahl haben» (56).

Es ist zu begrüssen, dass es Markus
Barth unternimmt, diese wichtige
Frage ganz neu und ohne falsche
Rücksichton auf Bestellendes zu
durchdenken. Es ist ein guter Ausgangspunkt,

dass er beides gleich ernst
nimmt: die exegetische Grundlegung
und das kirchliche Handeln. WTenn
wir auch, wie gezeigt wurde, in vielem
nicht mit dem Verfasser einig gehen
können, so halten wir doch seine
Schrift für eine der wichtigsten
Äusserungen zur Abendmahlsfrage von
heute. Sie hat den Vorzug, dass sie
nicht bei irgendwelchen Nebenfragen
stehen bleibt. Sie regt auf, sie regt
aber auch an. Möge sie dazu beitragen,
dass die zentrale Feier der christlichen
Gemeinde wieder mehr und mehr als
das erkannt wird, was sie ist, nämlich
als der Ausdruck des eschatologischen
Seins der Kirche in der Welt selbst.

E.G.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

