
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 247

Kirchliche Chronik

Die Weltkirchenkonferenz 1948. Der Ökumenische Rat der Kirchen
wird vom 24. August bis zum 5. September 1948 in Amsterdam zusammentreten

1). Es wird die erste Vollversammlung sein, auf der sich der Rat
die definitive Organisation geben wird. Als Hauptthema der Verhandlungen
hat der vorläufige Ausschuss aufgestellt: «Der Heilsplan Gottes und die
Unordnung in der Welt» — Man's Disorder and God's Design» — Das
Thema wird nach folgenden vier Gesichtspunkten betrachtet: 1. «Die
Kirche Christi in Gottes Heilsplan» — The Universal Church in God's
Design —. 2. «Die Proklamierung der göttlichen Ordnung» — God's
Design and Man's Witness —. 3. «Die Kirche und der Zusammenbruch
der Kultur» — The Church and the Disorder of Society —. 4. «Die Kirche
und die internationale Ordnung» — The Church and International Affairs.
— Vier Kommissionen bearbeiten die Themen unter Leitung der
Studienabteilung des Ökumenischen Rates und des Studienausschusses der
«Weltkonferenz für Glauben und Verfassung». Die beiden ersten Kommissionen
— die eine unter Leitung von Bischof Aulen (Schweden) und die zweite

von Prof. Dr. Hendrick Kraemer — haben ihre Berichte veröffentlicht.
Auszüge sind in den zitierten Nummern des Ök. P. D. erschienen.

Die Kirche von England und die Freikirchen. Die
Unionsverhandlungen der Kirche von England mit den Freikirchen sind seit längerer
Zeit ins Stocken geraten. Nun hat der Erzbischof von Canterbury, Dr.
Geoffrey Francis Fisher, das Thema wiederholt berührt, so dass darüber
wieder diskutiert wird. Schon im Frühjahr dieses Jahres geschah dies

anlässlich des Jubiläumskongresses des Bundesrates der Freikirchen in
London2). Der Erzbischof sagte: «Wenn die Wiedervereinigung kommt,
sofern die Ghade Gottes sie zulässt, so wird sie eine Wiedervereinigung
der Kirche von England sein. Es wird nicht eine Wiedervereinigung der
Kirche von England mit Ihnen sein. Ich bitte Sie, diesen Satz wohl
abzuwägen. Es wird nicht eine Wiedervereinigung mit der Kirche von England

sein, denn Sie und ich waren ursprünglich Angehörige der Kirche
von England in diesem Land, und im wirklichen Sinn des Wortes bilden
wir noch die Kirche von England in diesem Land. Vereinigen wir uns,
sind wir wieder die Kirche von England. Aber heute würden Sie

Überlieferungen mitbringen, die Sie in der Zeit der Trennung entstehen liessen,

Ihre eigenen Gebräuche, Ihre eigenen Methoden und Ihren eigenen Stil
der Kanzelrede. Sie haben auch Ihre eigenen Melodien und andere Dinge,
die eine Rolle in Ihrem täglichen Leben spielen. Wie in der römisch-

*) ök. P. D. Nr. 39 und Nr. 41, November 1946.
2) Vgl. «Living Church» vom 7. April 1946.



— 248 —

katholischen Kirche verschiedene Orden mit besonderer Eigenart tätig
sind, so wird mit dem Zustandekommen der Wiedervereinigung die Zeit
kommen, dass die kirchlichen Merkmale der Methodisten, der
Kongregationalisten und sogar der Kirche von England die Kirche von England
auszeichnen.»

Die Rede blieb nicht unwidersprochen und wurde missverstanden,
so dass der Erzbischof in der Convocation von Canterbury im Mai darauf
zurückkam 1). Er erklärte, er habe sagen wollen, dass eine vereinigte Kirche
nicht Uniformität durchführen könne, sondern dass jede Kirche ihre
Traditionen und Gebräuche mitbringen und daran festhalten dürfe,
selbst ihre eigene Verwaltung. Aber in gewissen fundamentalen Grundsätzen

mussten alle übereinstimmen.

Auf diese Gedanken kam der Erzbischof zurück und führte sie in
einer Predigt weiter aus, die er am 3. November in der Universitätskirchc
in Cambridge gehalten hat 2). Er wies darauf hin, wie alle Kirchen einen
Erlöser gefunden haben und aus ihm ihr Leben schöpfen.

«Für diese alle ist Christus der Hirte, und sie alle gehören zu seiner

Herde; aber sie leben in verschiedenen Hürden, voneinander getrennt
durch Schranken — einige dieser Schranken sind unwesentlich genug,
einige reichen (wie es scheinen mag) bis selbst zum Himmel —, die der

lange Weg der kirchlichen Geschichte errichtet hat.. Es ist das grosse
Werk der vergangenen zwei Generationen gewesen, die Aufmerksamkeit
auf das zu richten, was allen Kirchen gemeinsam ist und was sie von
Christus, dem einen Hirten, empfangen. Rom allein bleibt offiziell ohne

Bereitschaft, die andern Hürden unter den einen Hirten anzuerkennen
oder auch nur sich im Gebet mit ihnen zu vereinen. Zwischen den übrigen
Kirchen aber gibt es einen Austausch der Gemeinschaft, des Betens und
Denkens, wie auch ein Verlangen darnach, die trennenden Schranken
niederzureissen. In bezug auf die Theologie der Erlösung und der Gnade,
der Heiligen Schrift, der Glaubensbekenntnisse und Sakramente, wie
auch die Lehre von der Kirche selbst, gibt es keine bis in den Himmel
reichenden Schranken. Die stärksten Spannungen ergeben sich aus der
abweichenden Auffassung des geistlichen Amtes.

Aber es gibt alle Arten anderer Schranken, nicht solche der Theologie,

sondern der äussern Gestaltung. Jede Kirche hat ihre eigene Art,
den Gottesdienst zu feiern im Fachwerk der christlichen Wahrheiten,
ihre eigene Methode zu denken und zu reden, des Verfahrens und der

Verwaltung, des Zusammenlebens. Und die Trägheit des Geistes vieler
Glieder vieler Kirchen in bezug auf die Einheit beruht weniger auf
theologischen Gründen als auf dem Aberwillen, die bisherigen liebgewordenen
Gewohnheiten fallen zu lassen.

*) «The Church Times » vom 24. Mai 1946.
2) «The Church Times » vom 8. November 1946.



— 249 —

Die Pläne für die Wiedervereinigung der Kirchen waren im allgemeinen
verfassungsmässiger Art — wie ich es nennen will. Sie stellten eine
übereinstimmende Verfassung der zwei oder mehreren in Frage kommenden
Kirchen auf, durch deren Annahme sie eine Kirche würden. Ihre Artikel
mussten all das enthalten, was jeder Verhandlungspartner speziell vertritt

und schätzt, und all das weglassen, gegen das einer sich hartnäckig
sträubt. Sie müssen unverbindlich sein, wo es ungelöste
Meinungsverschiedenheiten gibt; sie müssen eine Organisation und eine Verwaltungsmethode

aufstellen: mit dieser neuen Verfassung in der Hand haben die
unterhandelnden Kirchen ihre besonders geformte Existenz aufzugeben.

Ich denke, dass der Widerstand teils aus Furcht vor dem Verlust
dieser Selbständigkeit verursacht wurde, welche eine wertvolle Sache ist
für die, die sie angeht, teils aus Furcht vor Kompromissen, deren volle
Auswirkung man nicht voraussehen kann, teils aus Furcht vor steifer
Führung der Verwaltung, und vor allem aus Furcht vor einer geschriebenen
Verfassung. Eine Verfassung ist eine künstliche Sache und kann das Leben
gefährden, das sich zu entwickeln bestrebt.

In England gibt es, wie ich glaube, drei besondere Gründe, die die

verfassungsmässige Methode von allen Methoden am schwierigsten
gestaltet. In erster Linie, weil die Church of England eine Staatskirche ist.
Sie hat eine wirkliche komplizierte gesetzliche Bindung an den Staat,
die tief in ihren Verwaltungsapparat einwirkt. Die Freikirchen würden
gewisslich dies staatliche System nicht annehmen, so wie es ist.

Zweitens ist es eine eigene Sache für vier Diözesen in Indien, aus
der anglikanischen Gemeinschaft auszutreten, um sich einer Provinz mit
eigener Verfassung anzuschliessen, die einen Platz in der katholischen
Kirche erst noch gewinnen muss. Für die Church of England aber würde
der Austritt aus der anglikanischen Gemeinschaft jene Kommunion selbst

durch Verlust ihres Mittelpunktes zerstören.

Und drittens gibt es Spannungen mitten in der Church of England
selbst, die noch nicht gelöst sind. Sie hat ihre eigenen Probleme, um ihre
eigene geistliche Autorität wieder zu finden und ihr eigenes Leben wieder

zu ordnen. Was uns nottut und wozu wir meines Erachtens kommen,
ist eine festere Verankerung in der eigenen Tradition, bevor sie andern

vorgeschlagen oder von ihnen als ihre eigene Tradition übernommen
werden kann.

Gibt es irgendeine andere Möglichkeit, durch die wir vorwärts kommen
im Bestreben, dass freier Verkehr zwischen den Hürden Seiner Herde
besteht im christlichen Leben Wir wünschen nicht eine Vereinigung,
denn sie stellt den Pulsschlag des Lebens nicht her. Wie ich bereits gesagt

habe, ist der Weg noch nicht offen, noch sind wir bereit, eine

verfassungsmässige Einheit zu organisieren. Aber es kann über kurz oder

lang einen Angleichungsprozess geben, einen Prozess des Zusammen-



— 250 —

Wachsens. Was uns nottut, ist, dass — während die Hürden für sich bleiben

— es zu einer Bewegung kommt, zu einem freien und ungebundenen
Austausch des Lebens in der Anbetung und im Sakramentsgebrauch
zwischen ihnen.

Die Church of England ist in voller Kommunion mit den Altkatholiken
auf dem Festland, und durch die Beziehungen mit den orthodoxen Kirchen
in der einen Hand und mit den Kirchen von Schweden und Finnland in
der andern, nähert sie sich sehr der vollen Kommunionsgemeinschaft,
wenn sie sie noch nicht erreicht hat.

Es ist noch nicht mein Verlangen, dass wir in England mit andern
Kirchen vereinigt sein sollten, aber dass wir hineinwachsen sollen in eine

volle Gemeinschaft mit ihnen. Die volle Gemeinschaft zwischen Kirchen
bedeutet keineswegs, dass sie in allen Dingen gleich seien, sondern dass

einem Pfarreraustausch und einem Austausch ihrer geistlichen Aufgaben
nichts im Wege stehe.

Die nichtbischöflichen Kirchen haben dem Grundsatz zugestimmt,
dass in einer wiedervereinigten Kirche der Episkopat neben anderen
wesentlichen Elementen bestehen müsse. Aus Gründen, die in der
Kirchengeschichte unverkennbar sind, befürchten sie, was aus dem Episkopat
gemacht werden könnte. Aber sie haben ihn als eine Tatsache hingenommen.
Wenn sie das tun um einer vereinigten Kirche willen, warum sollten sie

es nicht auch und in erster Linie für den Assimilationsprozess tun, um
damit einen Schritt zur vollen Gemeinschaft zu tun Man könnte sagen,
dass sie sich in der wiedervereinigten Kirche auf Grund ihrer Verfassung
vor Missbräuchen des Episkopates schützen könnten. Sie könnten das
jedoch noch wirksamer tun, wenn sie ihn in ihr eigenes System übernehmen.
Wenn die nichtbischöflichen Kirchen einverstanden sind, dass er in ihre
Verfassung kommen muss, könnten sie ihn nicht annehmen und es mit
ihm zuerst auf ihrem eigenen Boden versuchen

Natürlich ist das alles nicht so einfach. Es gibt Anforderungen und
Funktionen, die die katholische Tradition an das Amt eines Bischofs
der Kirche Gottes bindet, die — wenn wir die Assimilation und volle
Gemeinschaft erstreben —, gänzlich gesichert bleiben müssen.
Verhandlungspartner der früheren Zeit sind sich darin einig gewesen und konnten
hoffnungsvoll weiterhin darüber Klarheit suchen, ob unsere nichtbischöflichen

Brüder sich mit meinem vorgeschlagenen Weg einverstanden erklären
können. Wie es mir scheint, ist dies für sie ein leichterer Weg des
Einverständnisses, als alle andern Wege es sind, die eine Union der Kirche
bedingt. Wenn das gelingen sollte, würde es uns einen gewaltigen Schritt
zur vollen Gemeinschaft vorwärts bringen, ohne die gefährlichen
Verwicklungen und Umwälzungen einer voreiligen Verfassungsunion.

Um diesen Plan zu fördern, setze ich voraus, dass zwischen den Kirchen
was sie selbst betrifft, eine Übereinstimmung der wesentlichen Prinzipien



— 251 —

über Kirche, Bibel, Glaubensbekenntnisse, Sakramente und des geistlichen
Amtes selbst gefunden werden sollte, als ,einer Gabe von Gott durch
Christus an seine Kirche, die wesentlich zu ihrem Wesen und Gedeihen
gehört und beständig begründet und wirksam gestaltet ist von Christus
und dem Heiligen Geist' (Lausanne, Bericht 5). Die Unterschiede in der
Interpretation dieser Fragen sind nicht so, dass sie eine Gemeinschaft
ausschliessen, sondern sie sind tatsächlich so, dass alle sich finden können.

Wenn somit die nichtbischöflichen Kirchen den Episkopat auf diese
Weise in ihre Systeme miteinbauen könnten, hoffe ich, dass es nicht bei
diesem einen Schritt bleiben wird. Vielmehr hoffe ich, dass bei der
Vorbereitung darauf nach den Richtlinien, die eben in Kanada aufgestellt
wurden, jede Kirche mit oder ohne bischöfliche Verfassung alles, was ihr
getrenntes geistiges Amt umschliesst, einer möglichst grossen Anzahl
geistlicher Amtsträger in den andern Kirchen zugänglich macht, die dazu
willens sind. Damit würde von vorneherein eine Assimilierung auf pres-
byterialer und episkopaler Grundlage möglich werden.

Gerade weil ich jetzt eine Stockung befürchte, erlaube ich mir, diesen

Vorschlag der allgemeinen Prüfung und Aussprache zu unterbreiten.
Können wir nicht zu einer vollen Gemeinschaft miteinander kommen,
bevor wir eine Verfassung ausgearbeitet haben Sollte in bezug auf dieses

grosse Wagnis eine Übereinstimmung erzielt werden können, würde
ich es voll Dank begrüssen, wenn die andern Kirchen gleich uns an ihrer
gewohnten Form festhalten: denn das ist die gegenseitige Liebe und
Bereicherung, zu denen uns die Lambeth-Konferenz 1920 aufgerufen hat.»

Unionsverhandlungen in Kanada. Bei der Eröffnung der « Generalsynode

der Kirche von England in Kanada» in Winnipeg (Manitoba)
setzte sich der Erzbischof von Toronto, Primas von Kanada, Dr. Derwyn
T. Owen, aufs wärmste dafür ein, dass die Verhandlungen über die

Wiedervereinigung der christlichen Kirchen Kanadas weitergeführt würden.

Angesichts der Weltlage, so erklärte Erzbischof Owen, «müssen
wir auf dem Gebiet der Einigungsbestrebungen mit allen christlichen
Gruppen, die bereit sind, mit uns darüber zu verhandeln, weiter vor-
stossen». Unter Bezugnahme auf das jüngste Gespräch zwischen der
«Kirche von England in Kanada» und der «Vereinigten Kirche von
Kanada» betonte der Erzbischof, der das Amt des Präsidenten des

«Kanadischen Kirchenrates» bekleidet, dass es ihm wirklich darum zu
tun sei, das Einigende «in äusserer und innerer Hinsicht» mit Nachdruck
zu betonen. Der Erzbischof erinnerte die Synode daran, dass der Anstoss

zum «Gespräch» mit der «Vereinigten Kirche» von der «Kirche von England

in Kanada» ausgegangen sei und dass alles, was heute verlangt würde,
hinauslaufe auf eine dreijährige sorgfältige Untersuchung der Möglichkeiten

für einen Predigeraustausch zwischen ihnen. «Wir müssen in der
Kirche näher zusammenrücken», forderte der Erzbischof. «Darüber



— 252 —

hinaus aber haben wir eine Verantwortung gegenüber unseren Mitchristen.
Wir müssen lernen, sie besser zu verstehen. Das ist im Blick auf unsere
aus den Fugen geratene, unruhige Welt von lebenswichtiger Bedeutung.
Der Weg des Glaubensstreites hat sich für eine Verständigung als fruchtlos

erwiesen. Ich glaube, dass der Weg der Verständigung, eines
gegenseitigen Sichkennenlernens und der Gebetsgemeinschaft für die Heilung
der Wunden der Vergangenheit fruchtbarer ist 1). »

Auf der Generalsynode wurde der Bericht der Kommission einmütig
entgegengenommen und zum Studium empfohlen2). Die vereinigte
Kirche — Methodisten, Presbyterianer und Kongregationalisten —
umfasst zwei und ein Viertel Millionen und die anglikanische Kirche ein
und drei Viertel Millionen Anhänger. Das Wesentliche des Berichtes
ist wohl der Vorschlag, die beiden Kirchen sollen nicht sofort eine Union
eingehen, sondern die Kirche soll aus zwei Gemeinschaften bestehen,
die miteinander arbeiten, damit beide voneinander lernen und allfällige
Unrichtigkeiten richtigstellen. Erst dann soll eine organische Union
angestrebt werden. Bezüglich des Amtes wurde festgestellt, dass das

presbyteriale und episkopale Amt so verschieden in ihrer praktischen Betätigung,

Auffassung und geschichtlichen Entwicklung seien, dass sie nicht
auf einen gemeinsamen Punkt ausgeglichen werden können. Deshalb soll
jeder Partner sein Amt dem andern geben, und dieser soll es ohne
Voreingenommenheit annehmen. Die Geistlichen der «Vereinigten Kirche»
können die Weihen von der «Kirche von England» empfangen und
umgekehrt. Die wesentlichen Riten können von beiden Seiten angewendet
werden. Die Geistlichen der «Vereinigten Kirche» würden gefirmt, zu
Diakonen und Priestern durch einen Bischof geweiht, und die Anglikaner
würden in das Presbyterium aufgenommen, zum Amt bevollmächtigt
und von der Konferenz ordiniert; die also mit beiden Ämtern
ausgestatteten Geistlichen dürften in beiden Gemeinschaften funktionieren.
Für die Lehre muss ebenfalls eine gemeinsame Basis geschaffen werden
durch die Anerkennung des Heilsplanes Gottes, der Trinität und Inkarnation

als Mindestforderung. Für diese Punkte wird ein dreijähriges
Studium vorausgesehen. Unterdessen sollen Verhandlungen über die
Zulassung zum heiligen Abendmahl, die Firmung, die künftige Ordination
in Gruppen beider Gemeinschaften geführt, die Ergebnisse ausgetauscht
und darüber der gemeinsamen Unionskommission berichtet werden.

A. K.
1) Ök.P. D. Nr. 34, September 1946.
2) «The Church Times» vom 20. September 1946.


	Kirchliche Chronik

