
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 4

Artikel: Britische Theologie 1939-1945

Autor: Richardson, Alan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


214 —

Britische Theologie 1939-1945

Die Aufgabe, die Entwicklungen innerhalb der britischen
Theologie während der Kriegsjahre so zu beschreiben, dass das
entstehende Bild nicht schief herauskommt, ist so schwierig, dass

sie fast unmöglich scheinen möchte. Ein englisches Sprichwort
sagt, dass der Zuschauer am meisten vom Spiel zu sehen bekomme.
Und es ist ganz offensichtlich, dass man kaum als unparteiischer
Beobachter berichten kann, wenn man selber am Spiel beteiligt
gewesen ist. Andere Berichterstatter hätten mein Thema
wahrscheinlich ganz anders behandelt. Nicht zwei Verfasser hätten die

gleichen Punkte als die wichtigsten herausgehoben; noch weniger
wären sie wohl der gleichen Meinung über deren richtige Deutung.
Es handelt sich also im folgenden um eine sehr persönlich bedingte
Darstellung. Nachdem der Leser solchermassen zur Genüge gewarnt
worden ist, mag er nun auf eigene Gefahr weiterlesen!

Wir beginnen mit einer Verallgemeinerung, wobei wir uns
bewusst sind, dass jede Verallgemeinerung gefährlich ist: so sehr
das Schaffen der britischen Theologen während dieser letzten Jahre
durch das Tagesgeschehen beeinflusst worden ist und dadurch
seine bestimmte Färbung erhalten hat, so sind doch ihre
grundsätzliche Haltung und die Ergebnisse ihrer Arbeit in keiner Weise
durch die Ereignisse in der Welt grundsätzlich bestimmt oder
auch nur handgreiflich verändert worden. Obwohl die Theologen
sich natürlich häufig mit den durch die Kriegszeit bedingten
Problemen beschäftigt haben, so hat es doch keine eigentliche «Theologie

der Kriegszeit» gegeben. Soweit ich es beurteilen kann, ist
aus der Kriegszeit weder eine neue theologische Richtung noch
ein in radikaler Weise neuer theologischer Gesichtspunkt oder
Gedanke entstanden. Es existiert keine britische «Theologie der
Krise». Mit anderen Worten gesagt: die Entwicklung der britischen
Theologie ist ohne heftige Erschütterungen geruhsam auf dem
Wege fortgeschritten, auf dem sie sich in den dreissiger Jahren
befand. Diese Feststellung dürfte denjenigen, die bis 1939 mit
der Arbeit und den Ergebnissen britischer Theologie vertraut
waren und dann plötzlich von aller Verbindungmit ihrabgeschnitten
wurden, dazu verhelfen, sich ein angemessenes Bild der heutigen
Lage zu machen. Radikale Ansichten sind uns noch immer auf



— 215 —

allen Gebieten unsympathisch! Wir züchten solche Anschauungen
nicht bei uns, sondern erwarten ihre Einfuhr vom Kontinent her!
Ja, wir sehen tatsächlich erwartungsvoll der Wiederaufnahme
unseres geistigen Importhandels entgegen und erwarten den Antrieb
durch neue revolutionäre Gedanken, für den wir, wie wir offen
zugeben, auf den europäischen Kontinent angewiesen sind. Wir
brauchen diesen Anstoss von aussen, um unsere heimatlichen
Gewächse zu befruchten. Später — vielleicht nach weiteren 20
Jahren — wollen wir dann gerne ein Urteil darüber fällen, wieviel
Wahrheit wirklich darin gewesen ist! Immerhin muss der Gerechtigkeit

halber doch auch gesagt werden, dass vor allem auch darum
seit 1939 kein plötzlicher Wechsel in unserer Art zu denken
eingetreten ist, weil damals schon ein Jahrzehnt der wirtschaftlichen
Krise und sechs Jahre Hitlertum uns erfolgreich vom liberalen
«Ungeziefer» entlaust und uns an die brutale Wirklichkeit einer
Welt des Krieges gewöhnt hatten.

Doch nachdem all dies gesagt worden ist, muss es anderseits
ebenso ausgesprochen werden, dass — abgesehen von einzelnen
Arbeiten rein historisch-fachwissenschaftlichen Charakters — die
meisten theologischen Werke, die seit Kriegsausbruch erschienen
sind, nicht in der Weise geschrieben worden wären, wie sie eswurden,
wenn sie zu einer anderen Zeit als zu der Zeit Hitlers erschienen
wären. Um dafür ein hervorstechendes Beispiel zu nennen,
erwähnen wir zuerst das 1940 erschienene Buch von C. N. Cochrane

Christianity and Classical Culture. Ein solches Buch konnte nur
von einem Menschen geschrieben werden, der die ganze Krise des

20. Jahrhunderts erlebt und gründlich über die Bedeutung des

Totalitarismus nachgedacht hat. Wenn man mich nach dem für
die Theologen wichtigsten Buch fragen würde, das während des

Krieges in England veröffentlicht wurde, so würde ich dieses

Werk nennen. Ich hoffe, dass es eine grosse Verbreitung in der

ganzen Welt finden wird, sobald es einmal zugänglich gemacht
werden kann. Ich wage es, der Meinung Ausdruck zu geben, dass

es in England (und Amerika) nicht die Beachtung gefunden hat,
die es verdient hätte — und zwar teilweise deswegen, weil es so

gelehrt und tief durchdacht ist. Es gehört zu jenen Büchern, deren

wahre Bedeutung erst nach Jahren an den Tag kommt. Cochrane

zeigt, wie das Christentum sich in den ersten vier oder fünf
Jahrhunderten seiner Geschichte mit dem Konkurrenzglauben der
klassischen Bildung auseinanderzusetzen hatte, die es für möglich



— 216 —

hielt, Weltsicherheit, Frieden und Freiheit durch politisches Handeln,
besonders durch die Unterwerfung unter die Kraft und das glückliche

Geschick eines politischen Führers, zu erlangen. Die Christen
vertraten demgegenüber — wie Cochrane in der Einleitung seines

Buches selber zusammenfassend sagt —, dass der Staat nicht solcher
Art als höchstes Mittel zur Befreiung und Vollendung des

Menschengeschlechtes verstanden werden könne, sondern bestenfalls als

«Eindämmung der Macht der Sünde»; sie übten kräftige Kritik
an der klassischen natürlichen Theologie, die die Grundlage dieses

Aberglaubens darstellte, und bezeugten ihren Glauben, dass das

ganze menschliche Leben, sowohl in seiner individuellen wie in
seiner kollektiven Sphäre nur in Christus erneuert werden könne.
Cochrane verbindet auf diese Weise philologische und theologische
Forschung und behandelt mit grossem Scharfsinn und einer Fülle
der Gelehrsamkeit die Zeit des Übergangs, in der aus der Welt
eines Augustus und Virgil die Welt eines Theodosius und Augustin
wurde. Wie immer der Erfolg gewesen ist, den das Christentum
in seiner Auseinandersetzung mit der politischen Religion und der
naturalistischen Gnosis davontrug, so kann jedenfalls das Studium
jener Zeit von Christen des 20. Jahrhunderts nicht als unwesentlich
oder bloss akademisch betrachtet werden, die glauben müssen,
dass das, was dem Christentum einmal gelungen ist, ihm heute

von neuem gelingen kann. Bevor wir uns selber der Verzweiflung
an der Zukunft der Kultur und der Menschheit hingeben, wollen
wir auf die Lehren achten, die sich aus der Kirchengeschichte
ergeben

Die Theologie der Verzweiflung hat die britischen Theologen
selbst in den dunkelsten Tagen des Jahres 1940 nicht angesprochen.
Die wenigen Stimmen, die sie zu verkündigen versuchten, fanden
weder ein sehr zahlreiches noch ein besonders getreues Publikum.
Das geschah nicht etwa, weil unsere Theologen blind gewesen
wären für die überwältigende Fülle von Zeugnissen für die menschliche

Verlorenheit, die die Dornier- und Heinkel-Bombenflugzeuge
jede Nacht genügend klar unter Beweis stellten. Temple, Quick,
Hodgson, Farmer, Baillie und die übrigen kapitulierten nicht vor
der Philosophie der Verzweiflung. Sie änderten nichts an ihren
Anschauungen, die in langem Nachdenken bei ihnen gereift waren.
Ruhig und unbewegt verkündigten und lehrten sie öffentlich,
warum es nicht unvernünftig zu glauben sei, dass in einer Welt,
deren letzter Zweck und Ziel die Liebe ist, auch die Möglichkeit



— 217 —

besteht, dass es Bomber und Konzentrationslager imd Tyramiei
gibt. Sie widmeten sich der Bemühung, zu erklären, dass die Welt
nicht dem Gott aus den Händen geglitten sei, dessen Wille gerecht
ist und der den Namen des Vaters trägt. Oliver Quick setzte sich
immer wieder dafür ein, dass die Christen nicht der von den
totalitären Barbaren geschaffenen Mode folgen und ihr klassisches
Erbgut an Vernunft und Menschlichkeit preisgeben sollten. William
Temple verkündigte unermüdlich die Tatsache einer weltweiten
ökumenischen Kirche als Beweis dafür, dass Gottes Ziel
unaufhörlich näher komme, trotz allen Anzeichen, die für das Gegenteil
zu sprechen schienen. Auch liess er — wie bekannt sein dürfte —
nie eine Gelegenheit vorübergehen, um aufzuzeigen, dass der Krieg
ungezählte Möglichkeiten wirtschaftlicher Reformen und sozialen
Fortschrittes geschaffen habe.

Die jüngeren Theologen sprachen im grossen und ganzen
weniger von Vernunft und Erbe der Antike, sondern begnügten
sich damit, darauf hinzuweisen, dass die europäische Krise doch die
Christen wahrlich nicht überraschen sollte, da sie nur ein unmiss-
verständliches Beispiel für das sei, was sich immer wieder in der
biblischen Geschichte ereignet, in der Tyrannen und Kriegsherren,
so sehr sie sich selber während einer kurzen Zeit aufspielen mögen,
zuletzt doch nichts anderes sind als Werkzeuge in der Hand des

gerechten und gnädigen Gottes und Mittel seiner Gerichte über
die Erde. Was sie lehrten, war mehr die Botschaft der Propheten
im allgemeinen als nur diejenige des Amos. Und in der kritischen
Zeit war die erneute und eifrige Beschäftigung mit der Bibel unter
der jungen Generation, sowohl unter den Theologen wie unter
den Laien, besonders bemerkenswert. Die Botschaft der Bibel
wurde zweifellos für viele in einem solchen Ausmass lebendig,
wie das kaum in einem ganzen Jahrhundert des Friedens möglich

gewesen wäre. Die Verzweiflung an der Kultur und ihrer Zukunft
gehörte jedoch für die meisten nicht zu dieser Botschaft der Bibel.
Die theologische Tradition, die den Verlockungen des Humanismus
im Zeitalter des optimistischen Liberalismus (in den Jahren vor
Hitler) nicht erlegen war, erlag auch nicht der Versuchung einer

Theologie der Verzweiflung, als die Lichter Europas eines nach

dem anderen zu erlöschen begannen. Der Tod Oliver Quieks auf
der Höhe seiner Macht und seines Einflusses, der so schnell nach

seiner Ernennung zum «Regius Professor» in Oxford erfolgte und
dem wenige Monate später der Tod von Erzbischof Temple folgte,



— 218 —

war ein schwerer Schlag für die englische Theologie, dessen Folgen
für uns kaum abzuschätzen sind. Aber die Führung, die diese
beiden Männer uns in den kritischen Jahren gaben, ist etwas, für
das wir dankbar bleiben, und ihr Werk wird sie gewiss überleben.
Es gehört zu den Grundlagen unseres theologischen Denkens. Ein
ruhig überlegtes und abgewogenes Urteil, das sich weder durch
Katastrophen noch durch äusseren Wohlstand aus dem
Gleichgewicht bringen lässt, war vielleicht ihr entscheidender Beitrag
dazu. Und diese überlegte Haltung gehört wesentlich zur britischen
Art theologischen Denkens. William Paton war auch eine
Verkörperung dieser Haltung, und sein 1943 erfolgter Tod wird stark
empfunden. Man darf wohl sagen, dass alle diese drei führenden
Gestalten Kriegsopfer gewesen sind. Ich glaube, dass ihre
Einstellung, die in einer für die britische Theologie so typischen Weise
zwischen den Sandbänken eines oberflächlichen Optimismus und
den Abgründen eines ebenso oberflächlichen Pessimismus hindurch
ihren Weg zu finden suchte, nicht besser in Kürze dargestellt werden
kann als durch zwei Sätze aus Oliver Quieks letztem Buch, The

Gospel of the New World, das 1944 posthum veröffentlicht wurde:
«Die grösste Gefahr ist, dass die Kirche sich der jeweiligen
Modeströmung der Welt anpasst, ob diese Mode ein selbstgefälliger
optimistischer Humanismus sei oder eine furchtsame, von Dämonenangst

bessene düstere Stimmung. Wir wollen Gott danken, dass

das eine wie das andere nur eine Mode ist, die wieder vergeht.»
Die Einflüsse vom Kontinent haben sich bei uns nicht stark

ausgewirkt, trotz der nicht unbeträchtlichen Zahl kontinentaler
Theologen, die bei uns als Flüchtlinge ein Asyl gefunden hatten.
(Visser 't Hooft erzählt gerne die Anekdote von der Schlagzeile,
die einmal in einer englischen Zeitung erschien: «Nebel über dem
Kanal. Der Kontinent ist isoliert!» Der Kontinent war jetzt für
uns während vier Jahren isoliert!) Das Interesse und die Anteilnahme

an den verschiedenen christlichen «Widerstandsgruppen»
in den besetzten Ländern waren sehr gross. Aber dieses Interesse
war mehr praktischer als theoretisch-theologischer Art. Johann
Martens «Das Dorf auf dem Berge», das 1940 in englischer
Übersetzung erschien, war ein grosser Bucherfolg. Heinrich Vogels
«Eiserne Ration» (1941 in englischer Sprache erschienen) wurde
mehr als Beispiel für den Glauben unserer christlichen Brüder
in Deutschland gewürdigt, als dass man seine Art der Darstellung
nachahmenswert gefunden hätte. Und in Hans Ehrenbergs Auto-



— 219 —

biographie (Autobiography of a German Pastor, erschienen 1943)
war es mehr das Persönlich-Menschliche als das Theologisch-Gedankliche,

das die Leser in England ansprach. Die Strenge unserer
Papierrationierung hat zweifellos die Verleger auch davon
abgehalten, Übersetzungen umfangreicher theologischer Werke
kontinentalen Ursprungs zu veröffentlichen. Immerhin erschienen 1944
Emil Brunners Vorlesungen «Wahrheit als Begegnung» unter dem
Titel Divine-Human Encounter. (Dabei darf vielleicht erwähnt
werden, dass alle vier hier genannten Bücher im Verlag der
Britischen CSV. erschienen sind.)

Mit der Übersetzung von Karl Barths Werken sind wir noch
nicht sehr weit gekommen. Bis jetzt besitzen wir in englischer
Sprache nur den ersten Halbband der «Kirchlichen Dogmatik»,
der unter dem Titel Church Dogmatics 1936 von Professor Thomson
übersetzt wurde. Die meisten englischen Leser finden Barth mehr
oder minder unverdaulich. Brunner wird leichter (und lieber)
gelesen. Barths Einfluss ist trotzdem sehr beträchtlich. Er erfolgt
aber mehr in mittelbarer Weise, nämlich nicht so sehr durch das
Lesen von Barths eigenen Büchern als durch das Lesen von Büchern,
deren Verfasser ihrerseits von Barth beeinflusst worden sind. Eine
kürzlich erschienene Schrift, The Word as Truth von Alan Fair-
weather (1944), beweist jedoch, dass es auch in England Leute
gibt, die Barth sorgfältig und genau gelesen haben; dieses Buch
ist eine typisch englische Kritik von Barths Offenbarungsbegriff.
Der Verfasser meint, dass Barths Anschauungen aus verschiedenen
Gründen unhaltbar sind. Beiläufig sei auch erwähnt, dass Barths
«Brief nach England» (1942 hier veröffentlicht), der furchtlos in
einem Zeitpunkt geschrieben wurde, da wir solche stärkenden
Worte nötig hatten, für uns ermutigend gewesen ist, wobei es uns
freilich zugleich ein wenig belustigte, zu denken, dass wir trotz
unserer nicht ganz einwandfreien Theologie vielleicht bis zu einem

gewissen Grade durch unsere Werke gerechtfertigt werden könnten
Ein Buch, das den Einfluss von Karl Barth veranschaulicht,

ist der zweibändige Kommentar zum Johannesevangelium (The
Fourth Gospel) des verstorbenen Sir Edwyn Hoskyns, der infolge
des allzu frühen Todes des Verfassers unvollendet von ihm hinterlassen

und von seinem Freund Noel Davey 1940 herausgegeben

wurde. Es ist zweifellos einer der wichtigsten Kommentare, der

in den letzten Jahren in England veröffentlicht wurde, von grosser
Tiefe und Gelehrsamkeit, oft allerdings auch «dunkel» — in der



— 220 —

gleichen Weise, in der Barth den englischen Lesern gerne «dunkel»
erscheint. (Hoskyns hatte bereits 1933 Barths «Römerbrief»
übersetzt.) Ein interessantes Gegenstück dazu ist die mehr konservativbritische

Art der Exegese, wie sie sich in R. H. Strachans The
Fourth, Gospel (1941) findet. Geistige Verwandtschaft mit
kontinentaler Theologie zeigt auch A. R. Vidlers kleine, aber geistvolle
Studie über das Gesetz: Christ's Strange Work (1944). Visser 't
Hoofts Wretchedness and Greatness of the Church (1944) wurde viel
gelesen. Brunner, Maritain, Berdiajew, Buber und Heim sind alle
ziemlich gut bekannt, und einzelne ihrer Schriften sind auch in
englischer Sprache veröffentlicht worden.

Das wiedererwachte Interesse für biblische Theologie im eigentlichen

Sinn und im Unterschied zur rein historisch-literarischen
Arbeit an der Bibel hat während der Kriegsjähre verstärkten
Aufschwung genommen. Das hat unvermeidlich auch zu erneutem
Interesse am Alten Testament geführt, wenn wir auch bis jetzt
noch keine Alttestamentier zu nennen hätten, die das Format
eines George Adam Smith und A. B. Davidson hätten. Ein kürzlich
(1944) erschienenes Buch von Professor Norman H. Snaith vom
Methodisten-College in Leeds verdient in diesem Zusammenhang
besondere Erwähnung. Es trägt den Titel The Distinctive Ideas
of the Old Testament und ist von einem Mann geschrieben, der mit
den historischen und literarkritischen Problemen völlig vertraut
ist, dessen eigentliches Interesse aber dem theologischen Gehalt
des Bibelwortes gilt. Es nimmt ganz entschieden Stellung gegen
den «griechischen Geist», und sein Verfasser dürfte in seiner
Ablehnung griechischer Elemente im herkömmlichen christlichen
Denken wohl weiter gehen als die meisten anderen britischen
Theologen. Doch ist es ein nützliches Korrektiv gegenüber einigen
jener Anschauungen, die vor 20 Jahrennoch weit mehr vorherrschend
waren als heute. A. G. Heberts Throne of David (1941) ist ebenfalls
ein Beispiel für die theologische Betrachtimgsweise des Alten
Testamentes, allerdings unter einem völlig anderen Gesichtspunkt
gesehrieben. Das Thema dieses Buches wird deul lieh durch den Untertitel:

«Eine Untersuchung der Erfüllung des Alten Testamentes
in Jesus Christus und seiner Kirche.» Wir möchten hoffen — und
haben wohl auch guten Grund zu einer solchen Erwartung —,
dass diese beiden Bücher sich als Vorläufer von vielen weiteren
theologischen Arbeiten über das Alte Testament erweisen. Sie

bezeugen, dass auf den verschiedenen Seiten das Interesse für ein



— 221 —

Gebiet der theologischen Forschung neu erwacht ist, das bis vor
kurzem etwas vernachlässigt worden war.

Die Generation der Hoskyns-Schüler, die jetzt herangewachsen
ist, ist in vorzüglicher Weise vertreten durch eine kleine Schrift
über The Resurrection of Christ (1945) von A. M. Ramsey, der
Quieks Nachfolger in Durham wurde, als dieser nach Oxford
berufen wurde. Vor 20 Jahren galt das Interesse weithin vor allem
der Geschichtlichkeit der Auferstehungsberichte in den Evangelien,
und die damit zusammenhängenden Probleme wurden allzu oft
für sich allein behandelt, ohne Beziehung zur Theologie, die hinter
diesen Berichten steht. Ramsay beginnt mit der Voraussetzung,
dass das geschichtliche Ereignis solcher Art gewesen ist, dass es
die Grundlage für die Theologie der Auferstehung abgeben konnte,
die das ganze Neue Testament erfüllt. Vielleicht darf ich hier
auch auf mein eigenes Buch, The Miracle Stories of the Gospels
(1941), hinweisen, als auf ein Beispiel dafür, dass viele unter den

jüngeren Theologen von der Notwendigkeit überzeugt sind, die
theologische Bedeutung der Berichte der Evangelien zu verstehen, bevor
wir versuchen, etwas über ihren historischen Wert auszumachen.

Ziemlich viel ist über das Wesen und die Form der Kirche
geschrieben worden. Niemand vertritt heute die Meinung, dass

die Kirche nur eine Art religiöser Verein sei, und viele bemühen
sich ernsthaft darum zu verstehen, was es bedeutet, dass die Kirche
der Leib Christi ist. Zweifellos haben die ökumenische Bewegung
und die Wiedererweckung biblischer Theologie den grössten Anteil
daran gehabt, das Interesse an und die Auseinandersetzung über
diese Frage anzuregen. D. T. Jenkins, ein junger kongregationa-
listischer Theologe und einer unserer eifrigsten «Barthianer», fand

grosses Interesse für seine angriffige Neuformulierung der
reformierten Auffassung von der Kirche in seinem Buch The Nature

of Catholicity (1941), das eine Antwort von «anglikanischer» Seite

in der Schrift von A. G. Hebert in Kelham The Form of the Church

(1944) erhielt. (Leser ausserhalb Englands sollten allerdings darauf
aufmerksam gemacht werden, dass diese Antwort wohl eher als

anglo-katholisch denn als einfach anglikanisch zu verstehen ist!)
Die Auseinandersetzung geht unter der Anteilnahme von Vertretern
der verschiedensten kirchlichen Traditionen weiter — vor allem
in den Spalten unserer neuen und lebendigen «neo-reformierten»

theologischen Zeitschrift The Presbyter, die von Jenkins
herausgegeben wird.



— 222 —

Ein anderes wichtiges Buch ist Canon W. J. Phythian-Adams
The Way of At-One-Ment (1944) — eine sehr anregende Darstellung
biblischer Theologie und ihrer Bedeutung für die Lehre von der
Kirche, vom Amt und den Sakramenten. Die christliche Erlösung
wird hier verstanden als die durch die Taufe zugeeignete und durch
Busse und Glauben angenommene Wiedergeburt zum Glied des

neuen Israel und als die Weihe zum Glied seines königlichen Priestertums.

Innerhalb dieses neuen Israels nun gibt es ein zu diesem
Zweck verordnetes Amt, das die neue Gemeinschaft der Liebe
durch die heilige Kommunion mit Leib und Blut des Herrn
auferbaut, auf dass ewiges Leben der Welt geoffenbart werde als Unterpfand

einer ewigen Erlösung, die in der Gemeinschaft mit Gott
in Christus besteht. Diese Auffassung des biblischen Glaubens und
das daraus folgende Verständnis der Kirche werden mit der Kraft
grosser Gelehrsamkeit dargelegt, und wir erhalten einen Einblick
in das, was das Ernstnehmen des biblischen Zeugnisses für die

geeinte Kirche der Zukunft bedeuten würde. Die Stärke des Interesses

für liturgische Fragen, das jetzt in England so gross ist, wird
in bemerkenswerter Weise veranschaulicht durch den erstaunlichen
buchhändlerischen Erfolg von Dom Gregory Dix' The Shape of
the Liturgy (1944), dessen erste Auflage in Kürze verkauft war,
obwohl es sich um ein Buch von 760 Seiten handelt, das 45 sh.
kostet. Das Buch, das in einer Art geschrieben ist, die es auch für den

Nichttheologen lesbar und anziehend macht, zeichnet die
Entwicklungsgeschichte der liturgischen Tradition der Christenheit vor
allem des Westens und schliesst mit einer Reihe interessanter
Vorschläge für die Verbesserung der anglikanischen Abendmahlsliturgie.

Der Verfasser gehört zu den radikalen Anglokatholiken,
und sein heftiger Angriff auf Cranmer entspricht nur der
Auffassung eines kleinen Teils der anglokatholischen Richtung. Trotzdem

bietet das Buch viel, wofür auch andere Anglikaner und auch
Freikirchler dankbar sein können, nicht zuletzt die frische und
einleuchtende Art und Weise, mit der die Zeugnisse des Neuen
Testamentes und der alten Kirchengeschichte ausgewertet und in
der Fehlentwicklungen westlich-mittelalterlichen Ursprungs
abgelehnt werden. (Der scharfsinnige Versuch des Verfassers,
aufzuzeigen, dass gerade diese mittelalterlichen Entartungen das
Wesen der protestantischen Abendmahlsauffassung ausmachen,
darf nicht allzu ernst genommen werden!)



— 223 —

Der Raum, der mir noch zur Verfügung steht, erlaubt es kaum,
in angemessener Weise über die Entwicklung der traditionellen
empiristischen Richtung innerhalb der britischen Theologie zu
berichten. Meiner Meinung nach ist der Empirismus immer noch
allen anderen Einflüssen zum Trotz die herrschende Haltung der
heutigen britischen Theologen. Die Theologie wird vielfach
verstanden als eine empirische Wissenschaft, deren Aufgabe es ist,
die wirkliche historische Grundlage des christlichen Glaubens zu
ermitteln und damit die Voraussetzung zu schaffen zurdogmatischen
Interpretation der Bedeutung dieser Tatsachen. Einer der führenden
Verfechter dieser Auffassung ist Leonard Hodgson, Nachfolger
Quieks in Oxford und bekannte führende Gestalt in der ökumenischen
Studienarbeit in unserem Land. (Seine Wiederherstellung nach der
schweren Verletzung, die er im Zusammenhang mit einem V-
Bombenangriff auf London erlitten hatte, wird von vielen in allen
Teilen der Welt dankbar zur Kenntnis genommen werden.) Seine

Auffassung vom Wesen und der Aufgabe der Theologie ist
dargestellt in seiner 1942 erschienenen Schrift Towards a Christian
Philosophy, die neu überarbeitete Teile von zwei seiner früheren
Schriften zusammenfasst, von denen eine grosse Zahl Exemplare
während der Bombenangriffe auf London zerstört worden waren.
Die Anwendung der empirischen Methode auf das Studium eines

bestimmten Dogmas findet man in seinem Buch The Doctrine of
the Trinity (1943). Die dort vertretene These ist die, dass die
überlieferte kirchliehe Trinitätslehre die einzige wirklich befriedigende
Deutung der Tatsachen der biblischen Geschichte als Ganzes
darstellt und sich so sowohl unserem Verstand wie unserem religiösen
Gefühl innerlich aufdrängt. Eine brauchbare Zusammenfassung
von Hodgsons Auffassung vom Verhältnis der Theologie zur
Naturwissenschaft und Philosophie ist in seiner Oxforder
Antrittsvorlesung Theology in an Age of Science (1944) zu finden. John
Baillies Büchlein Invitation to Pilgrimage (1942) gibt in einer auch

für den Nichttheologen zugänglichen Form die gleiche Auffassung
wieder wie Our Knowledge of God (1939) des gleichen Verfassers,
das eines der klassischen Werke britischer Theologie des 20.

Jahrhunderts geworden ist. In diesem Zusammenhang muss ferner
auch Dorothy M. Emmets The Nature of Metaphysical Thinking
(1945) genannt werden. Es handelt sich hier um eine wohldurchdachte

Darstellung der heutigen Philosophie vom christlichen

Standpunkt aus. Die Verfasserin gehört ebenfalls zur empiristischen



— 224 —

Richtung, und ihre Schrift ist ein wertvoller Beitrag zurAuseinandersetzung

über das Problem des Verhältnisses von Theologie und
Philosophie. Sie untersucht und wertet verschiedene geistige
Strömungen unserer Zeit — Thomismus, Barthianismus, Humanismus
u. a. Besonders erwähnt zu werden verdient dabei auch ihre
Auseinandersetzung mit Karl Heims Gebrauch der «Ich-Du-Beziehung»,
einer Anschauung, die bei uns nicht nur durch die Übersetzungen
von Heims «Glaube und Denken» und der Schriften von Buber,
sondern auch durch englische Autoren wie J. H. Oldham und
H. N. Farmer vertreten worden ist. Weiter oben habe ich gesagt,
dass die empirische Richtung in England immer noch vorherrschend
ist. Damit der Leser aber nicht etwa meint, dass es bei uns keine
Unterschiede gibt, muss ich noch zwei Bücher thomistischer Richtung

nennen, die von anglikanischen Verfassern stammen: He Who

Is (1943) von E. L. Mascall und Finite and Infinite (1943) von
Austin Farrer, sowie auf der neo-reformierten Seite By Faith Alone

von Principal H. Lovell Cocks, einem führenden Vertreter der
Kongregationalisten. Es wäre wert, von jedem dieser Bücher
ausführlicher zu berichten, aber unser Bericht ist schon sowieso

allzulang geraten. Aus diesem Grunde verzichte ich auch auf die

Nennung einer Reihe weiterer Werke, die erwähnenswert gewesen
wären.

Aus all dem Gesagten wird man erkennen können, dass trotz
all den sehr grossen Anforderungen, die die Kriegszeit an uns alle
gestellt hat, und trotz den sehr harten Einschränkungen, die uns
durch die Papierrationierung auferlegt worden sind, eine ganz
beträchtliche Anzahl theologischer Bücher in den sechs Jahren des

zweiten Weltkrieges bei uns veröffentlicht worden sind. Über deren
wirklichen Wert zu urteilen, muss ich anderen überlassen. Ein
Zug, der mich beeindruckt und auf den ich schon am Anfang
aufmerksam gemacht habe, ist das eigentümliche Fehlen jener
Phänomene des Extremismus und der Entstellung und Verzerrung,
die man angesichts des ganzen zeitgeschichtlichen Hintergrundes —
des Hintergrundes einer Zeit von noch nie dagewesenen Störungen
im Leben unseres Volkes und in den internationalen Beziehungen —
erwarten könnte. Auch hierin muss ich freilich abwarten, wie andere
die Dinge sehen und beurteilen. Von dem, was in England an
geistiger Arbeit auf sozialem, wirtschaftlichem und politischem Gebiet
vor sich gegangen ist, und von seiner Beziehung zum Glauben
und Leben der Kirche habe ich nicht zu sprechen versucht. Ich



— 225 —

glaube aber sagen zu dürfen, dass das, was wir an Unerschütterlichkeit
und Weisheit auf diesen anderen Gebieten zu bewahren fertig

gebracht haben, nicht ganz ohne Beziehung gewesen ist zu der
ruhigen, pflichttreuen Arbeit der Theologen. Mehr als das möchte
ich nicht sagen. Das Urteil sei anderen und letztlich dem Geschichtsschreiber,

dem Kirchengeschichtsschreiber des 20. Jahrhunderts,
überlassen. Nur eines sollte vielleicht noch beigefügt werden, damit
der Leser ausserhalb Englands sich ein wirklich zutreffendes Bild
machen kann: die Theologen, die jene Bücher geschrieben haben,
von denen oben die Rede war, sind nicht den ganzen Krieg hindurch
in ihrem Studierzimmer sitzen geblieben. Ich stelle mir vor, dass

fast alle von ihnen als Luftschutzwart, Feuerwache, Ortswehrsoldat,

Rotkreuzhelfer, Evakuationsbeamter oder dergleichen Dienst
gemacht haben. Das Erstaunliche ist, dass sie es fertig brachten,
all das zu tun, ohne doch ihren eigentlichen Auftrag zu vernachlässigen.

Durham Canon Alan Richardson

Übersetzt von A. Braunschweig, Pfarrer in Oberhallau

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4. 1946. 16


	Britische Theologie 1939-1945

