Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 4

Artikel: Britische Theologie 1939-1945
Autor: Richardson, Alan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404222

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 214 —

Britische Theologie 1939-1945

Die Aufgabe, die Entwicklungen innerhalb der britischen
Theologie wihrend der Kriegsjahre so zu beschreiben, dass das
entstehende Bild nicht schief herauskommt, ist so schwierig, dass
sie fast unmoglich scheinen mochte. Ein englisches Sprichwort
sagt, dass der Zuschauer am meisten vom Spiel zu sehen bekomme.
Und es ist ganz offensichtlich, dass man kaum als unparteiischer
Beobachter berichten kann, wenn man selber am Spiel beteiligt
gewesen ist. Andere Berichterstatter hitten mein Thema wahr-
scheinlich ganz anders behandelt. Nicht zwei Verfasser hitten die
gleichen Punkte als die wichtigsten herausgehoben; noch weniger
wiren sie wohl der gleichen Meinung tiber deren richtige Deutung.
Es handelt sich also im folgenden um eine sehr personlich bedingte
Darstellung. Nachdem der Leser solchermassen zur Geniige gewarnt
worden ist, mag er nun auf eigene Gefahr weiterlesen!

Wir beginnen mit einer Verallgemeinerung, wobel wir uns
bewusst sind, dass jede Verallgemeinerung gefihrlich ist: so sehr
das Schaffen der britischen Theologen wiihrend dieser letzten Jahre
durch das Tagesgeschehen beeinflusst worden ist und dadurch
seine bestimmte Firbung erhalten hat, so sind doch ihre grund-
sitzliche Haltung und die Ergebnisse ihrer Arbeit in keiner Weise
durch die Ereignisse in der Welt grundsitzlich bestimmt oder
auch nur handgreiflich verindert worden. Obwohl die Theologen
sich natiirlich hdufic mit den durch die Kriegszeit bedingten Pro-
blemen beschiftigt haben, so hat es doch keine eigentliche «Theo-
logie der Kriegszeit» gegeben. Soweit ich es beurteilen kann, ist
aus der Kriegszeit weder eine neue theologische Richtung noch
ein in radikaler Weise neuer theologischer Gesichtspunkt oder
Gedanke entstanden. Es existiert keine britische «Theologie der
Krise». Mit anderen Worten gesagt : die Entwicklung der britischen
Theologie ist ohne heftige Erschiitterungen geruhsam auf dem
Wege fortgeschritten, auf dem sie sich in den dreissiger Jahren
befand. Diese Feststellung diirfte denjenigen, die bis 1939 mit
der Arbeit und den Ergebnissen britischer Theologie vertraut
waren und dann plétzlich von aller Verbindungmit ihrabgeschnitten
wurden, dazu verhelfen, sich ein angemessenes Bild der heutigen
Lage zu machen. Radikale Ansichten sind uns noch immer auf



— 215 —

allen Gebieten unsympathisch! Wir ziichten solche Anschauungen
nicht bei uns, sondern erwarten ihre Einfuhr vom Kontinent her!
Ja, wir sehen tatsichlich erwartungsvoll der Wiederaufnahme
unseres geistigen Importhandels entgegen und erwarten den Antrieb
durch neue revolutionire Gedanken, fiir den wir, wie wir offen
zugeben, auf den europiischen Kontinent angewiesen sind. Wir
brauchen diesen Anstoss von aussen, um unsere heimatlichen
Gewiichse zu befruchten. Spiter — vielleicht nach weiteren 20
Jahren — wollen wir dann gerne ein Urteil dariiber fillen, wieviel
Wahrheit wirklich darin gewesen ist! Immerhin muss der Gerech-
tigkeit halber doch auch gesagt werden, dass vor allem auch darum
seit 1939 kein plotzlicher Wechsel in unserer Art zu denken ein-
getreten ist, weil damals schon ein Jahrzehnt der wirtschaftlichen
Krise und sechs Jahre Hitlertum uns erfolgreich vom liberalen
«Ungeziefer» entlaust und uns an die brutale Wirklichkeit einer
Welt des Krieges gewohnt hatten.

Doch nachdem all dies gesagt worden ist, muss es anderseits
ebenso ausgesprochen werden, dass — abgesehen von einzelnen
Arbeiten rein historisch-fachwissenschaftlichen Charakters — die
meisten theologischen Werke, die seit Kriegsausbruch erschienen
sind, nicht in der Weise geschrieben worden wiren, wie sie eswurden,
wenn sie zu einer anderen Zeit als zu der Zeit Hitlers erschienen
wiren. Um dafiir ein hervorstechendes Beispiel zu nennen, er-
wihnen wir zuerst das 1940 erschienene Buch von C. N. Cochrane
Christianity and Classical Culture. Ein solches Buch konnte nur
von einem Menschen geschrieben werden, der die ganze Krise des
20. Jahrhunderts erlebt und griindlich iiber die Bedeutung des
Totalitarismus nachgedacht hat. Wenn man mich nach dem fiir
die Theologen wichtigsten Buch fragen wiirde, das wihrend des
Krieges in England veroftentlicht wurde, so wiirde ich dieses
Werk nennen. Ich hoffe, dass es eine grosse Verbreitung in der
ganzen Welt finden wird, sobald es einmal zuginglich gemacht
werden kann. Ich wage es, der Meinung Ausdruck zu geben, dass
es in England (und Amerika) nicht die Beachtung gefunden hat,
die es verdient hiitte — und zwar teilweise deswegen, weil es so
gelehrt und tief durchdacht ist. Es gehort zu jenen Biichern, deren
wahre Bedeutung erst nach Jahren an den Tag kommt. Cochrane
zeigt, wie das Christentum sich in den ersten vier oder fiinf Jahr-
hunderten seiner Geschichte mit dem Konkurrenzglauben der
klassischen Bildung auseinanderzusetzen hatte, die es fir moglich



— 216 —

hielt, Weltsicherheit, Frieden und Freiheit durch politisches Handeln,
besonders durch die Unterwerfung unter die Kraft und das gliick-
liche Geschick eines politischen Fiihrers, zu erlangen. Die Christen
vertraten demgegeniiber — wie Cochrane in der Einleitung seines
Buches selber zusammenfassend sagt —, dass der Staat nicht solcher
Art als hochstes Mittel zur Befreiung und Vollendung des Menschen-
geschlechtes verstanden werden konne, sondern bestenfalls als
«Eindimmung der Macht der Siinde»; sie {ibten kréftige Kritik
an der klassischen natiirlichen Theologie, die die Grundlage dieses
Aberglaubens darstellte, und bezeugten ihren Glauben, dass das
ganze menschliche Leben, sowohl in seiner individuellen wie in
seiner kollektiven Sphére nur in Christus erneuert werden konne.
Cochrane verbindet auf diese Weise philologische und theologische
Forschung und behandelt mit grossem Scharfsinn und einer Fiille
der Gelehrsamkeit die Zeit des Ubergangs, in der aus der Welt
eines Augustus und Virgil die Welt eines Theodosius und Augustin
wurde. Wie immer der Erfolg gewesen ist, den das Christentum
in seiner Auseinandersetzung mit der politischen Religion und der
naturalistischen Gnosis davontrug, so kann jedenfalls das Studium
jener Zeit von Christen des 20. Jahrhunderts nicht als unwesentlich
oder bloss akademisch betrachtet werden, die glauben miissen,
dass das, was dem Christentum einmal gelungen ist, ihm heute
von neuem gelingen kann. Bevor wir uns selber der Verzweiflung
an der Zukunft der Kultur und der Menschheit hingeben, wollen
wir auf die Lehren achten, die sich aus der Kirchengeschichte
ergeben!

Die Theologie der Verzweiflung hat die britischen Theologen
selbst in den dunkelsten Tagen des Jahres 1940 nicht angesprochen.
Die wenigen Stimmen, die sie zu verkiindigen versuchten, fanden
weder ein sehr zahlreiches noch ein besonders getreues Publikum.
Das geschah nicht etwa, weil unsere Theologen blind gewesen
wiiren fir die iiberwiltigende Fiille von Zeugnissen fiir die mensch-
liche Verlorenheit, die die Dornier- und Heinkel-Bombenflugzeuge
jede Nacht geniigend klar unter Beweis stellten. Temple, Quick,
Hodgson, Farmer, Baillie und die iibrigen kapitulierten nicht vor
der Philosophie der Verzweiflung. Sie finderten nichts an ihren
Anschauungen, die in langem Nachdenken bei ihnen gereift waren.
Ruhig und unbewegt verkiindigten und lehrten sie offentlich,
warum es nicht unverniinftig zu glauben sei, dass in einer Welt,
deren letzter Zweck und Ziel die Liebe ist, auch die Moglichkeit



— 217 —

besteht, dass es Bomber und Konzentrationslager und Tyrannei
gibt. Sie widmeten sich der Bemiihung, zu erkliren, dass die Welt
nicht dem Gott aus den Héinden geglitten sei, dessen Wille gerecht
ist und der den Namen des Vaters triigt. Oliver Quick setzte sich
immer wieder dafiir ein, dass die Christen nicht der von den tota-
litdiren Barbaren geschaffenen Mode folgen und ihr klassisches
Erbgut an Vernunft und Menschlichkeit preisgeben sollten. William
Temple verkiindigte unermiidlich die Tatsache einer weltweiten
okumenischen Kirche als Beweis dafiir, dass Gottes Ziel unauf-
horlich niher komme, trotz allen Anzeichen, die fiir das Gegenteil
zu sprechen schienen. Auch liess er — wie bekannt sein diirfte —
nie eine Gelegenheit voriibergehen, um aufzuzeigen, dass der Krieg
ungezihlte Moglichkeiten wirtschaftlicher Reformen und sozialen
Fortschrittes geschaffen habe.

Die jiingeren Theologen sprachen im grossen und ganzen
weniger von Vernunft und Erbe der Antike, sondern begniigten
sich damit, darauf hinzuweisen, dass die europiische Krise doch die
Christen wahrlich nicht iiberraschen sollte, da sie nur ein unmiss-
verstindliches Beispiel fiir das sei, was sich immer wieder in der
biblischen Geschichte ereignet, in der Tyrannen und Kriegsherren,
so sehr sie sich selber wihrend einer kurzen Zeit aufspielen mogen,
zuletzt doch nichts anderes sind als Werkzeuge in der Hand des
gerechten und gnéidigen Gottes und Mittel seiner Gerichte iiber
die Erde. Was sie lehrten, war mehr die Botschaft der Propheten
im allgemeinen als nur diejenige des Amos. Und in der kritischen
Zeit war die erneute und eifrige Beschiftigung mit der Bibel unter
der jungen Generation, sowohl unter den Theologen wie unter
den Laien, besonders bemerkenswert. Die Botschaft der Bibel
wurde zweifellos fiir viele in einem solchen Ausmass lebendig,
wie das kaum in einem ganzen Jahrhundert des Friedens maglich
gewesen wiire. Die Verzweiflung an der Kultur und ihrer Zukunft
gehorte jedoch fiir die meisten nicht zu dieser Botschaft der Bibel.
Die theologische Tradition, die den Verlockungen des Humanismus
im Zeitalter des optimistischen Liberalismus (in den Jahren vor
Hitler) nicht erlegen war, erlag auch nicht der Versuchung einer
Theologie der Verzweiflung, als die Lichter Europas eines nach
dem anderen zu erléschen begannen. Der Tod Oliver Quicks auf
der Hohe seiner Macht und seines Einflusses, der so schnell nach
seiner Ernennung zum «Regius Professor» in Oxford erfolgte und
dem wenige Monate spiter der Tod von Erzbischof Temple folgte,



== B ==

war ein schwerer Schlag fiir die englische Theologie, dessen Folgen
fir uns kaum abzuschitzen sind. Aber die Fiithrung, die diese
beiden Ménner uns in den kritischen Jahren gaben, ist etwas, fir
das wir dankbar bleiben, und ihr Werk wird sie gewiss iiberleben.
Es gehort zu den Grundlagen unseres theologischen Denkens. Ein
ruhig iberlegtes und abgewogenes Urteil, das sich weder durch
Katastrophen noch durch #dusseren Wohlstand aus dem Gleich-
gewicht bringen lidsst, war vielleicht ihr entscheidender Beitrag
dazu. Und diese iiberlegte Haltung gehort wesentlich zur britischen
Art theologischen Denkens. William Paton war auch eine Ver-
korperung dieser Haltung, und sein 1943 erfolgter Tod wird stark
empfunden. Man darf wohl sagen, dass alle diese drei fithrenden
Gestalten Kriegsopfer gewesen sind. Ich glaube, dass ihre Kin-
stellung, die in einer fiir die britische Theologie so typischen Weise
zwischen den Sandbinken eines oberflichlichen Optimismus und
den Abgriinden eines ebenso oberflichlichen Pessimismus hindurch
ihren Weg zu finden suchte, nicht besser in Kiirze dargestellt werden
kann als durch zwei Sitze aus Oliver Quicks letztem Buch, 7he
Gospel of the New World, das 1944 posthum veroffentlicht wurde:
«Die grosste Gefahr ist, dass die Kirche sich der jeweiligen Mode-
stromung der Welt anpasst, ob diese Mode ein selbstgefalliger
optimistischer Humanismus sei oder eine furchtsame, von Ddmonen-
angst bessene diistere Stimmung. Wir wollen Gott danken, dass
das eine wie das andere nur eine Mode ist, die wieder vergeht.»

Die Einfliisse vom Kontinent haben sich bei uns nicht stark
ausgewirkt, trotz der nicht unbetrichtlichen Zahl kontinentaler
Theologen, die bei uns als Flichtlinge ein Asyl gefunden hatten.
(Visser 't Hooft erzihlt gerne die Anekdote von der Schlagzeile,
die einmal in einer englischen Zeitung erschien: «Nebel iiber dem
Kanal. Der Kontinent ist isoliert!» Der Kontinent war jetzt fiir
uns wihrend vier Jahren isoliert!) Das Interesse und die Anteil-
nahme an den verschiedenen christlichen «Widerstandsgruppen»
in den besetzten Liandern waren sehr gross. Aber dieses Interesse
war mehr praktischer als theoretisch-theologischer Art. Johann
Martens «Das Dorf auf dem Berge», das 1940 in englischer Uber-
setzung erschien, war ein grosser Bucherfolg. Heinrich Vogels
«Eiserne Ration» (1941 in englischer Sprache erschienen) wurde
mehr als Beispiel fiir den Glauben unserer christlichen Briider
in Deutschland gewiirdigt, als dass man seine Art der Darstellung
nachahmenswert gefunden hitte. Und in Hans Ehrenbergs Auto-



— 219 —

biographie (Autobiography of a German Pastor, erschienen 1943)
war es mehr das Personlich-Menschliche als das Theologisch-Ge-
dankliche, das die Leser in England ansprach. Die Strenge unserer
Papierrationierung hat zweifellos die Verleger auch davon ab-
gehalten, Ubersetzungen umfangreicher theologischer Werke kon-
tinentalen Ursprungs zu veroffentlichen. Immerhin erschienen 1944
Emil Brunners Vorlesungen « Wahrheit als Begegnung» unter dem
Titel Divine-Human Encounter. (Dabei darf vielleicht erwihnt
werden, dass alle vier hier genannten Biicher im Verlag der Bri-
tischen CSV. erschienen sind.)

Mit der Ubersetzung von Karl Barths Werken sind wir noch
nicht sehr weit gekommen. Bis jetzt besitzen wir in englischer
Sprache nur den ersten Halbband der «Kirchlichen Dogmatiky,
der unter dem Titel Church Dogmatics 1936 von Professor Thomson
iibersetzt wurde. Die meisten englischen Leser finden Barth mehr
oder minder unverdaulich. Brunner wird leichter (und lieber) ge-
lesen. Barths Hinfluss ist trotzdem sehr betrichtlich. Er erfolgt
aber mehr in mittelbarer Weise, nimlich nicht so sehr durch das
Lesen von Barths eigenen Biichern als durch das Lesen von Biichern,
deren Verfasser ihrerseits von Barth beeinflusst worden sind. Eine
kurzlich erschienene Schrift, The Word as Truth von Alan Fair-
weather (1944), beweist jedoch, dass es auch in England Leute
gibt, die Barth sorgfiltig und genau gelesen haben; dieses Buch
ist eine typisch englische Kritik von Barths Offenbarungsbegriff.
Der Verfasser meint, dass Barths Anschauungen aus verschiedenen
Griinden unhaltbar sind. Beildufig sei auch erwithnt, dass Barths
«Brief nach England» (1942 hier veroffentlicht), der furchtlos in
einem Zeitpunkt geschrieben wurde, da wir solche stirkenden
Worte nétig hatten, fiir uns ermutigend gewesen ist, wobei es uns
freilich zugleich ein wenig belustigte, zu denken, dass wir trotz
unserer nicht ganz einwandfreien Theologie vielleicht bis zu einem
gewissen (irade durch unsere Werke gerechtfertigt werden kénnten !

Ein Buch, das den Einfluss von Karl Barth veranschaulicht,
ist der zweibindige Kommentar zum Johannesevangelium (7'he
Fourth Gospel) des verstorbenen Sir Edwyn Hoskyns, der infolge
des allzu frithen Todes des Verfassers unvollendet von ihm hinter-
lassen und von seinem Freund Noel Davey 1940 herausgegeben
wurde. Bs ist zweifellos einer der wichtigsten Kommentare, der
in den letzten Jahren in England veroffentlicht wurde, von grosser
Tiefe und Gelehrsamkeit, oft allerdings auch «dunkel» — in der



— 220 —

gleichen Weise, in der Barth den englischen Lesern gerne «dunkel»
erscheint. (Hoskyns hatte bereits 1933 Barths «Roémerbrief» tiber-
setzt.) Ein interessantes Gegenstiick dazu ist die mehr konservativ-
britische Art der Exegese, wie sie sich in R. H. Strachans 7The
Fourth Gospel (1941) findet. Geistige Verwandtschaft mit kon-
tinentaler Theologie zeigt auch A. R. Vidlers kleine, aber geistvolle
Studie iiber das Gesetz: Christ’s Strange Work (1944). Visser 't
Hoofts Wretchedness and Greatness of the Church (1944) wurde viel
gelesen. Brunner, Maritain, Berdiajew, Buber und Heim sind alle
ziemlich gut bekannt, und einzelne ihrer Schriften sind auch in eng-
lischer Sprache verdffentlicht worden.

Das wiedererwachte Interesse fiir biblische Theologie im eigent-
lichen Sinn und im Unterschied zur rein historisch-literarischen
Arbeit an der Bibel hat wihrend der Kriegsjahre verstiarkten Auf-
schwung genommen. Das hat unvermeidlich auch zu erneutem
Interesse am Alten Testament gefiihrt, wenn wir auch bis jetzt
noch keine Alttestamentler zu nennen hétten, die das Format
eines (George Adam Smith und A. B. Davidson hétten. Ein kiirzlich
(1944) erschienenes Buch von Professor Norman H. Snaith vom
Methodisten-College in Leeds verdient in diesem Zusammenhang
besondere Erwiahnung. Es trigt den Titel The Distinctive Ideas
of the Old Testament und ist von einem Mann geschrieben, der mit
den historischen und literarkritischen Problemen vdéllig vertraut
ist, dessen eigentliches Interesse aber dem theologischen Gehalt
des Bibelwortes gilt. Es nimmt ganz entschieden Stellung gegen
den «griechischen Geist», und sein Verfasser diirfte in seiner Ab-
lehnung griechischer Elemente im herkémmlichen christlichen
Denken wohl weiter gehen als die meisten anderen britischen
Theologen. Doch ist es ein niitzliches Korrektiv gegeniiber einigen
jener Anschauungen, die vor 20 Jahrennoch weit mehrvorherrschend
waren als heute. A. G. Heberts Throne of David (1941) ist ebenfalls
ein Beispiel fiir die theologische Betrachtungsweise des Alten Testa-
mentes, allerdings unter einem vollig anderen Gesichtspunkt ge-
schrieben. Das Thema dieses Buches wird deutlich durch den Unter-
titel: «Eine Untersuchung der Erfiillung des Alten Testamentes
in Jesus Christus und seiner Kirche.» Wir méchten hoffen — und
haben wohl auch guten Grund zu einer solchen Erwartung —,
dass diese beiden Biicher sich als Vorliufer von vielen weiteren
theologischen Arbeiten iiber das Alte Testament erweisen. Sie be-
zeugen, dass auf den verschiedenen Seiten das Interesse fiir ein



— 221 —

Gebiet der theologischen Forschung neu erwacht ist, das bis vor
kurzem etwas vernachlissigt worden war.

Die Generation der Hoskyns-Schiiler, die jetzt herangewachsen
1st, ist in vorziiglicher Weise vertreten durch eine kleine Schrift
tber The Resurrection of Christ (1945) von A. M. Ramsey, der
Quicks Nachfolger in Durham wurde, als dieser nach Oxford
berufen wurde. Vor 20 Jahren galt das Interesse weithin vor allem
der Geschichtlichkeit der Auferstehungsberichte in den Evangelien,
und die damit zusammenhingenden Probleme wurden allzu oft
fiir sich allein behandelt, ohne Beziehung zur Theologie, die hinter
diesen Berichten steht. Ramsay beginnt mit der Voraussetzung,
dass das geschichtliche Ereignis solcher Art gewesen ist, dass es
die Grundlage fiir die Theologie der Auferstehung abgeben konnte,
die das ganze Neue Testament erfullt. Vielleicht darf ich hier
auch auf mein eigenes Buch, The Miracle Stories of the Gospels
(1941), hinweisen, als auf ein Beispiel dafiir, dass viele unter den
jingeren Theologen von der Notwendigkeit iiberzeugt sind, die theo-
logische Bedeutung der Berichte der Evangelien zu verstehen, bevor
wir versuchen, etwas tiber ihren historischen Wert auszumachen.

Ziemlich viel ist iiber das Wesen und die Form der Kirche
geschrieben worden. Niemand vertritt heute die Meinung, dass
die Kirche nur eine Art religioser Verein sei, und viele bemiihen
sich ernsthaft darum zu verstehen, was es bedeutet, dass die Kirche
der Leib Christi ist. Zweifellos haben die 6kumenische Bewegung
und die Wiedererweckung biblischer Theologie den grossten Anteil
daran gehabt, das Interesse an und die Auseinandersetzung iiber
diese Frage anzuregen. D.T. Jenkins, ein junger kongregationa-
listischer Theologe und einer unserer eifrigsten « Barthianer», fand
grosses Interesse fiir seine angriffige Neuformulierung der refor-
mierten Auffassung von der Kirche in seinem Buch The Nature
of Catholicity (1941), das eine Antwort von «anglikanischer» Seite
in der Schrift von A. G. Hebert in Kelham T'he Form of the Church
(1944) erhielt. (Leser ausserhalb Englands sollten allerdings darauf
aufmerksam gemacht werden, dass diese Antwort wohl eher als
anglo-katholisch denn als einfach anglikanisch zu verstehen ist!)
Die Auseinandersetzung geht unter der Anteilnahme von Vertretern
der verschiedensten kirchlichen Traditionen weiter — vor allem
in den Spalten unserer neuen und lebendigen «neo-reformiertenn
theologischen Zeitschrift 7'he Presbyter, die von Jenkins heraus-

gegeben wird.



— 222 —

Ein anderes wichtiges Buch ist Canon W. J. Phythian-Adams
The Way of At-One-Ment (1944) — eine sehr anregende Darstellung
biblischer Theologie und ihrer Bedeutung fiir die Lehre von der
Kirche, vom Amt und den Sakramenten. Die christliche Erlosung
wird hier verstanden als die durch die Taufe zugeeignete und durch
Busse und Glauben angenommene Wiedergeburt zum Glied des
neuen Israel und als die Weihe zum Glied seines koniglichen Priester-
tums. Innerhalb dieses neuen Israels nun gibt es ein zu diesem
Zweck verordnetes Amt, das die neue Gemeinschaft der Liebe
durch die heilige Kommunion mit Leib und Blut des Herrn auf-
erbaut, auf dass ewiges Leben der Welt geoffenbart werde als Unter-
pfand einer ewigen Erlosung, die in der Gemeinschaft mit Gott
in Christus besteht. Diese Auffassung des biblischen Glaubens und
das daraus folgende Verstindnis der Kirche werden mit der Kraft
grosser Gelehrsamkeit dargelegt, und wir erhalten einen Einblick
in das, was das Ernstnehmen des biblischen Zeugnisses fiir die
geeinte Kirche der Zukunft bedeuten wiirde. Die Stiarke des Inter-
esses fir liturgische Fragen, das jetzt in England so gross ist, wird
in bemerkenswerter Weise veranschaulicht durch den erstaunlichen
buchhindlerischen Krfolg von Dom Gregory Dix’ The Shape of
the Laturgy (1944), dessen erste Auflage in Kiirze verkauft war,
obwohl es sich um ein Buch von 760 Seiten handelt, das 45 sh.
kostet. Das Buch, das in einer Art geschrieben ist, die es auch fiir den
Nichttheologen lesbar und anziehend macht, zeichnet die Entwick-
lungsgeschichte der liturgischen Tradition der Christenheit vor
allem des Westens und schliesst mit einer Reihe interessanter
Vorschlige fiir die Verbesserung der anglikanischen Abendmahls-
liturgie. Der Verfasser gehort zu den radikalen Anglokatholiken,
und sein heftiger Angriff auf Cranmer entspricht nur der Auf-
fassung eines kleinen Teils der anglokatholischen Richtung. Trotz-
dem bietet das Buch viel, wofiir auch andere Anglikaner und auch
Freikirchler dankbar sein konnen, nicht zuletzt die frische und
einleuchtende Art und Weise, mit der die Zeugnisse des Neuen
Testamentes und der alten Kirchengeschichte ausgewertet und in
der Fehlentwicklungen westlich-mittelalterlichen Ursprungs ab-
gelehnt werden. (Der scharfsinnige Versuch des Verfassers, auf-
zuzeigen, dass gerade diese mittelalterlichen Entartungen das
Wesen der protestantischen Abendmahlsauffassung ausmachen,
darf nicht allzu ernst genommen werden!)



— 223 —

Der Raum, der mir noch zur Verfiigung steht, erlaubt es kaum,
in angemessener Weise iiber die Entwicklung der traditionellen
empiristischen Richtung innerhalb der britischen Theologie zu
berichten. Meiner Meinung nach ist der Empirismus immer noch
allen anderen Kinfliissen zum Trotz die herrschende Haltung der
heutigen britischen Theologen. Die Theologie wird vielfach ver-
standen als eine empirische Wissenschaft, deren Aufgabe es ist,
die wirkliche historische Grundlage des christlichen Glaubens zu
ermitteln und damit die Voraussetzung zu schaffen zur dogmatischen
Interpretation der Bedeutung dieser Tatsachen. Einer der fithrenden
Verfechter dieser Auffassung ist Leonard Hodgson, Nachfolger
Quicks in Oxford und bekannte fithrende Gestalt in der 6kumenischen
Studienarbeit in unserem Land. (Seine Wiederherstellung nach der
schweren Verletzung, die er im Zusammenhang mit einem V-
Bombenangriff auf London erlitten hatte, wird von vielen in allen
Teilen der Welt dankbar zur Kenntnis genommen werden.) Seine
Auffassung vom Wesen und der Aufgabe der Theologie ist dar-
gestellt in seiner 1942 erschienenen Schritt 7Towards a Christian
Philosophy, die neu iiberarbeitete Teile von zwei seiner fritheren
Schriften zusammentfasst, von denen eine grosse Zahl Exemplare
wihrend der Bombenangriffe auf London zerstért worden waren.
Die Anwendung der empirischen Methode autf das Studium eines
bestimmten Dogmas findet man in seinem Buch 7he Doctrine of
the Trinity (1943). Die dort vertretene These ist die, dass die {iber-
lieferte kirchliche Trinititslehre die einzige wirklich befriedigende
Deutung der Tatsachen der biblischen Geschichte als Ganzes dar-
stellt und sich so sowohl unserem Verstand wie unserem religiésen
Gefiihl innerlich aufdringt. Eine brauchbare Zusammenfassung
von Hodgsons Auffassung vom Verhiiltnis der Theologie zur Natur-
wissenschaft und Philosophie ist in seiner Oxforder Antritts-
vorlesung Theology in an Age of Science (1944) zu finden. John
Baillies Biichlein Invitation to Pilgrimage (1942) gibt in einer auch
fiir den Nichttheologen zugiinglichen Form die gleiche Auffassung
wieder wie Our Knowledge of God (1939) des gleichen Verfassers,
das eines der klassischen Werke britischer Theologie des 20. Jahr-
hunderts geworden ist. In diesem Zusammenhang muss ferner
auch Dorothy M. Emmets The Nature of Metaphysical Thinking
(1945) genannt werden. Ks handelt sich hier um eine wohldurch-
dachte Darstellung der heutigen Philosophie vom christlichen
Standpunkt aus. Die Verfasserin gehort ebenfalls zur empiristischen



— 224 —

Richtung, und ihre Schrift ist ein wertvoller Beitrag zur Auseinander-
setzung tiber das Problem des Verhiltnisses von Theologie und
Philosophie. Sie untersucht und wertet verschiedene geistige Stro-
mungen unserer Zeit — Thomismus, Barthianismus, Humanismus
u. a. Besonders erwihnt zu werden verdient dabei auch ihre Aus-
einandersetzung mit Karl Heims Gebrauch der «Ich-Du-Beziehung»,
einer Anschauung, die bei uns nicht nur durch die Ubersetzungen
von Heims «Glaube und Denken» und der Schriften von Buber,
sondern auch durch englische Autoren wie J. H. Oldham und
H. N. Farmer vertreten worden ist. Weiter oben habe ich gesagt,
dass die empirische Richtung in England immer noch vorherrschend
ist. Damit der Leser aber nicht etwa meint, dass es bei uns keine
Unterschiede gibt, muss ich noch zwei Biicher thomistischer Rich-
tung nennen, die von anglikanischen Verfassern stammen: He Who
Is (1943) von K. L. Mascall und Finite and Infinite (1943) von
Austin Farrer, sowie auf der neo-reformierten Seite By Faith Alone
von Principal H. Lovell Cocks, einem fiihrenden Vertreter der
Kongregationalisten. Es wire wert, von jedem dieser Biicher
ausfithrlicher zu berichten, aber unser Bericht ist schon sowieso
allzulang geraten. Aus diesem Grunde verzichte ich auch auf die
Nennung einer Reihe weiterer Werke, die erwédhnenswert gewesen
waren.

Aus all dem Gesagten wird man erkennen koénnen, dass trotz
all den sehr grossen Anforderungen, die die Kriegszeit an uns alle
gestellt hat, und trotz den sehr harten Einschrinkungen, die uns
durch die Papierrationierung auferlegt worden sind, eine ganz
betriachtliche Anzahl theologischer Biicher in den sechs Jahren des
zweiten Weltkrieges bei uns versffentlicht worden sind. Uber deren
wirklichen Wert zu urteilen, muss ich anderen tiiberlassen. Ein
Zug, der mich beeindruckt und auf den ich schon am Anfang
aufmerksam gemacht habe, ist das eigentiimliche Fehlen jener
Phinomene des Extremismus und der Entstellung und Verzerrung,
die man angesichts des ganzen zeitgeschichtlichen Hintergrundes —
des Hintergrundes einer Zeit von noch nie dagewesenen Storungen
im Leben unseres Volkes und in den internationalen Beziehungen —
erwarten konnte. Auch hierin muss ich freilich abwarten, wie andere
die Dinge sehen und beurteilen. Von dem, was in England an gei-
stiger Arbeit auf sozialem, wirtschaftlichem und politischem Gebiet
vor sich gegangen ist, und von seiner Beziehung zum Glauben
und Leben der Kirche habe ich nicht zu sprechen versucht. Ich



— 225 —

glaube aber sagen zu diirfen, dass das, was wir an Unerschiitterlich-
keit und Weisheit auf diesen anderen Gebieten zu bewahren fertig
gebracht haben, nicht ganz ohne Beziehung gewesen ist zu der
ruhigen, pflichttreuen Arbeit der Theologen. Mehr als das mochte
ich nicht sagen. Das Urteil sei anderen und letztlich dem Geschichts-
schreiber, dem Kirchengeschichtsschreiber des 20. Jahrhunderts,
iiberlassen. Nur eines sollte vielleicht noch beigefiigt werden, damit
der Leser ausserhalb Englands sich ein wirklich zutreffendes Bild
machen kann: die Theologen, die jene Biicher geschrieben haben,
von denen oben die Rede war, sind nicht den ganzen Krieg hindurch
in ihrem Studierzimmer sitzen geblieben. Ich stelle mir vor, dass
fast alle von ihnen als Luftschutzwart, Feuerwache, Ortswehr-
soldat, Rotkreuzhelfer, Evakuationsbeamter oder dergleichen Dienst
gemacht haben. Das Erstaunliche ist, dass sie es fertig brachten,
all das zu tun, ohne doch ihren eigentlichen Auftrag zu vernach-
lassigen.

Durham Canon Alan Richardson

Ubersetzt von A. Braunschweig, Pfarrer in Oberhallau

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1946, 16



	Britische Theologie 1939-1945

