Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 4

Artikel: Die Welt der russischen Heiligen und Starzen
Autor: Arseniew, Nikolaus v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Die Welt der russischen Heiligen und Starzen”

| &

Die Stille des Geistes — das ist der Eindruck, den man erhilt,
wenn man in Beriihrung kommt mit der Welt der russischen Hei-
ligen und Frommen. Schlichtheit und Stille, Einfalt des Herzens
und dabei Masshaltung, inneres Gleichgewicht, verklirte geistige
«Niichternheit», Milde, Freundlichkeit und Tiefe der Demut.
Und Gebet, inbriinstiges, unablissiges Gebet als Voraussetzung,
als nihrender Quell, als tragende Macht und Hintergrund
dieses Lebens; Gebet in Einfalt des Herzens, ein standiges inneres
Rufen zum Gottessohn Jesus Christus, der sich der Siinder er-
barmt, d. h. eine christozentrische, im Gebetsrufen des Herrn Jesus
Christus wurzelnde Einstellung des ganzen neuen Lebens. Das
sind die Hauptmerkmale der Frommigkeit der russischen Heiligen
und Gerechten. Diese Hinfalt und diese Schlichtheit hat einen
besonderen geistigen Duft, den Zauber des Authentischen, des
Nicht-Erkiinstelten, nicht Hysterisch-Verstiegenen, sondern des
Wahren, des Beruhigten, des Gottgetragenen. Dabei Strenge gegen
sich selbst, Aktivitit, unablissiger geistiger Kampf, gemiss der
asketisch-mystischen Tradition der grossen Viter des Ostens.

Der beriihmte Bischof Feofan von Wyscha (aus der zweiten
Hiilfte des 19. Jahrhunderts) schreibt in einem seelsorgerischen
Briet:

«Sie miissen die Selbstsucht iiberwinden (,Samougodje‘), wie
auch der Heiland befohlen hat: ,Wer Mir nachfolgen will, der ver-
leugne sich selbst‘. .. Wenn Sie das getan haben werden, so werden
Sie nicht mehr zu fragen brauchen, wie man leben solle, um das
Heil zu erlangen. Denn es wird IThnen klar bewusst werden, dass
es keinen anderen Weg zum Heil gibt als den Weg der Selbst-
verleugnung. Das ist gerade der ,enge Weg‘, der zum Leben
fithrt 2). . .»

Das ist der Grundton: Selbstverleugnung, Selbstverwerfung.
Daraus entspringt das neue Leben, darin besteht das neue Leben.

) Ein Kapitel aus dem demniichst im Verlag K. Reinhardt-Basel
erscheinenden Buche: «Aus der russischen geistigen Tradition.»

2) Sobranje pisem Sviatitelja Feofana («Gesammelte Briefe des
Bischofs F.»), Bd. II1, Moskau, 1898, S. 4.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Tleft 4, 1946, 14



— 194 —

Es muss sich im stetigen inneren Kampfe durchsetzen. Ohne
Kampf keine neue Wirklichkeit. Ein Ideal der Mannlichkeit wird
gepredigt; diese Minnlichkeit atmen sowohl die Gestalten dieser
Heiligen und Gerechten wie ihre Belehrungen. Auf diesen Ton
— des ménnlich inneren Kampfes — ist auch die geistige Leitung der
grossen Seelsorger eingestellt.

Ich mochte diese innere Wirklichkeit beleuchten an Hand
des Briefwechsels des schon erwidhnten Bischofs Feofan:

«Der Herr ist der Feldherr. Sie sind der Krieger. Er erwartet
von IThnen, dass Sie den Feind zuriickweisen werden. Lassen Sie
Seine Erwartung nicht zuschanden kommen 1).»

«... Suchet und ihr werdet finden — demiitig und zerknirscht.
Aber Kampf wird es dennoch geben. Ohne Kampf ist der Krieger
nur ein schlechter Krieger. Der Kampf aber lehrt alles 2).»

«Das christliche Leben aber stosst auf viele Hindernisse, von
den ersten Schritten an, und je weiter, desto mehr. Derjenige,
der diesen Weg betritt, muss sich mit festem Mut bewaffnen, um
fortzuschreiten, ohne die bevorstehenden Kémpfe und Hindernisse
zu befiirchten 3).»

«Bemiihen Sie sich, die Gewohnheit zu erwerben, Ihr Herz zu
bewachen und 'keinen freien Lauf zu gestatten weder Gedanken,
noch Gefithlen noch Antrieben, wenn sie nicht in einem Gott ge-
filligen Geiste sind, sondern sie sofort abzuhauen 4).»

«Es gibt ein geistiges Aufrichten des Kreuzes im Herzen.
Das geschieht, wenn jemand sich fest entschliesst zur Selbst-
kreuzigung oder Totung seiner Leidenschaften, was so wesenhaft
ist fiir die Christen, dass nach dem Apostel bloss diejenigen zu
Christus gehoren, die ihr Fleisch gekreuzigt haben samt den Leiden-
schaften und Begierden °).»

Dieser geistige Kampf darf nie unterbrochen, muss immer
wieder aufgenommen werden. Wenn du gefallen bist, so ver-
zweifle nicht, richte dich sofort wieder auf mit dem festen Vor-
satz, nicht mehr zu fallen. Und kdmpfe weiter. Nur nicht ver-
zagen, nur den Kampf nicht aufgeben. Und ebenso entschieden
wird darauf hingewiesen, dass wir nichis erreichen konnen ohne

1) Sobranje pisem Sviatitelja Feofana, Bd. IV, Moskau 1899, S. 96.
2) Ibid., S.109.

3) Ibid., Bd. III, S. 164/165.

1) Ibid., Bd. III, S. 215.

5) Ibid., Bd. III, S. 165.



— 196 —

Seine Hilfe. In Thm — dem Herrn Jesus Christus allein — ist
Kraft und Zuflucht und Hilfe. Ohne Ihn kénnen wir nichts tun.
Diese beiden Momente: die Forderung der hichsten geistigen Ak-
tivitit, des stindigen, mutigen Kampfes, und die grundlegende
Uberzeugung, dass in Thm — dem Herrn Jesus Christus — allein
das Heil ist, dass wir ohne Thn nichts zu tun vermégen, schliessen
sich keineswegs aus. Sie bedingen sich vielmehr gegenseitig, sie
wachsen zusammen zu einer lebendigen Synthese des Lebens in
Christus. Denn diese Aktivitit, dieser ménnliche Kampf ist Gott-
verbundenheit, ist Zufluchtnahme zu Thm, ist stindiges Sichhin-
wenden zu Thm, Rufen und Beten. Das ganze innere Leben zen-
triert im Gebete.

«Wer sich um das Geistige bemiiht, kann niemals sagen:
Dies werde ich tun und dies werde ich erlangen. Bemiihe dich
immerfort im Suchen, wie ein Fisch auf dem Eis mit dem Schwanz
herumschliigt. Erhalten aber wirst du, was dem Herrn gefillig
sein wird, dir zu geben, und wann es Thm gefillig sein wird. Suchen,
schreien mit zerknirschtem Herzen muss man, mit &dusserster
Selbstdemiitigung und festem Glauben, dass der Herr alles Notige
geben wird. Und wenn wir es erhalten, ist es nicht unser Eigen-
tum. .. Sein ganzes Heil in die Hinde des Herrn zu iibergeben, ist
der sicherste, zuverlissigste, der beste und der weiseste Weg 1).»

«Das Wichtigste ist: sich selbst in die Hénde des Herrn und
Heilands zu iiberlassen mit einem zerknirschten Rufen: Rette mich
nach Deinem eigenen Krmessen... Denn es gibt kein anderes
Heil als allein in Thm. In dieser Hingabe sei gleichzeitig ein fester,
selbstverleugnender Eifer miteinbegriffen um die Erfillung Seines
heiligen Willens 2).» '

«Derjenige, der nicht geistig arbeitet und seine ganzen Kriifte
nicht anstrengt und sich nicht bemiiht bis zur Empfindung der
eigenen Machtlosigkeit und aus dieser Empfindung heraus nicht
ruft nach Hilfe — der wird sie auch nicht erlangen... So sollen
auch Sie handeln: im Gefiihl der eigenen Machtlosigkeit rufen Sie
nach Hilfe und, nachdem Sie etwas vollbracht haben, verharren
Sie in diesem Gefiihl der eigenen Machtlosigkeit ®).»

«Suchet und ihr werdet finden. Das ist das unumstossliche
Gesetz fiir jeden Erfolg auf dem Wege des geistigen Fortschreitens.

) Sobranje pisem Sviatitelja Feofana, Bd. V, S. 28/29.
2y Ibid., Bd.V, S.22/23.
3) Ibid., Bd. V1, 52.



— 196 —

Es kommt nichts ohne Miihe. Die Hilfe Gottes ist immer bereit
und immer nahe, aber sie wird bloss den Suchenden und den sich
Miithe Gebenden zuteil, und erst dann, wenn die Suchenden alle
ihre eigenen Mittel schon ausprobiert haben und aus vollem Herzen
zu rufen beginnen: Herr, hilf. Solange aber noch das kleinste
Vertrauen zu eigenen Mitteln besteht, mischt sich der Herr nicht
ein, als ob Er sagte: Du hoffst selber zu erlangen? Schon, dann
warte nur... Aber wie lange man auch warten wiirde, es kommt
nichts heraus. Es moge der Herr Thnen einen zerknirschten Geist,
ein zerknirschtes und demiitiges Herz schenken 1).»

«Der Herr kann, versteht, will erlosen. Er sucht, wen Er er-
losen konnte. Und Er erlost... alle, die zu Thm kommen. Nur
diejenigen erlost Er nicht, die sich selber erlosen wollen 2).»

«Wir haben den Herrn, den alleinigen Lehrer, den alleinigen
Helfer, ohne den wir nichts auf die richtige Weise zu tun ver-
mogen. Kr ist immer nah. Wenden Sie sich an Ihn... 3).»

«Auf eigene Krifte dart man sich nicht verlassen, sondern,
sobald irgendeine Unruhe im Herzen entsteht, muss man sich
sofort zum Herrn hinwenden und sténdig zu Ihm rufen, bis die
Unruhe sich legt 4).»

«Man muss sich so fithlen, wie ein Ertrinkender sich fiihlt im
Meer, der sich an ein Brett festgeklammert hat, das die Kraft hat,
ihn zu heben und zu tragen iiber den Abgrund. Er fiihlt bestindig,
dass er dem Untergang nahe ist, aber zugleich fiihlt er das rettende
Brett. Das ist ein richtiges Abbild von jeder Seele, die im Herrn
den Weg des Heils betritt. Sie fiihlt, dass sie an und fiir sich
untergehen wiirde, aber fithlt zugleich, dass es eine Rettung gibt
im Herrn 3).»

Und kurz zusammenfassend: «Geben Sie sich Miihe. Gott
wird die Kraft geben. Das Bewusstsein der eigenen Schwiiche ist
die Vorstufe zur KErlangung der Hilfe Gottes 6).»

«Denn man muss bestindig denken und fiihlen, dass der
Erfolg im geistigen Leben und in allen seinen Ausserungen eine
Frucht ist der Gnade Gottes. Dieses neue geistige Leben riihrt
vollig her von dem Allerheiligsten Geiste Gottes. Wir besitzen

1
2

) Sobranje pisem Sviatitelja Feofana, Bd. IV, 8. 41.
) Ibid., Bd. V, S. 47.

3) Thid., Bd.V, 49.

1) Ibid., Bd. V, 109.

) Ibid., Bd. V, S. 25/26.

¢ Ibid., Bd. V, S. 89/90.

5



auch einen eigenen Geist, aber er ist kraftlos. Kraft erhilt er,
wenn er von der Gnade beschattet wird 1).»

Das ganze Leben muss vom Gebet durchstromt werden.
«Der Herr ist nahe. Wenn Sie mit schmerzvollem, éingstlichem
Flehen sich an Ihn wenden, werden Sie sofort erhért. .. 2).»

«Jegliche geistige Not eroffnet dem Herrn, und Er wird helfen.
Das Gebet ist der Atem des geistigen Lebens, wie Sie selber es ja
fiihlen. Darum braucht man dariiber nicht viel Worte zu ver-
lieren. .. Beten Sie inbriinstiger, beten Sie unablissig — der Herr
ist nah, und Seine Hilfe ist nah... jeden Augenblick 3).»

Das Leben soll zu einem stédndigen Stehen vor dem Herrn
werden, zu einem stindigen Schauen nach Thm und Wandeln vor
Ihm. «Das Wichtigste ist, zu wandeln vor Gott oder vor dem Auge
Gottes mit dem Bewusstsein, dass Gott auf Sie schaut, auf Ihre
Seele — in Thr Herz hinein, und sieht dort alles. .. Dieses Bewusst-
sein ist der stirkste Hebel in der Bewegung des inneren geistigen
Lebens 4).»

«Indem man sich in sich selber zuriickzieht, muss man sich
vor den Herrn stellen und so stehen, ohne die geistigen Augen
von dem Herrn abzuwenden. Das ist die innere Einsiedelei: allein
vor dem Herrn zu stehen °).»

Dies ist die Bedeutung des heiligen Abendmahls: «Sie haben
den Herrn empfangen. Moge Er allein Ihr Herz vollstindig aus-
fullen. .. Der Herr ist nahe. Wenn Sie nach Ihm seufzen, so werden
Sie von keiner geistigen Not mehr heimgesucht, die uniiberwindbar
und unstillbar wire ¢).»

Eine neue Haltung entsteht, die nicht bloss auf das Innere,
sondern auch auf das Kérperliche sich erstrecken soll: « Die Muskeln
des Korpers halten Sie in Spannung und Zucht. Gestatten Sie
kein sybaritisches Sichgehenlassen des Korpers, auch nicht der
einzelnen Kérperteile. Den Kérper muss man einer streng solda-
tischen Zucht unterwerfen 7).»

«Wir sind aber nicht dazu berufen, den Leib zu toten, sondern
nur die Fiirsorge um den Leib nicht in Liisternheit tibergehen zu

) Sobranje pisem Sviatitelja Feofana, Bd. V, S. 163.

%) Ibid., Bd. I1I, S. 207.

3 Ibid., Bd. 1V, S. 104.

1) Tbid., Bd. IV, 8. 75; vel. Bd. 111, S. 220, Bd. 1V, S. 40 u. a.
5) Thad., Bd. 1V, S.40.

8) Ibid., Bd.IV, S.88; vgl. Bd. IV, 5. 85.

)

7

Thid., Bd. IV, S. 96, 106.



— 198 —

lassen (Rom. 13, 14). Die Regel ist: Verniinftige Zucht des Leibes
ohne selbstgefiillige Nachgiebigkeit 1).»

Dieser Geist der Zucht, der Gottesfurcht, des Stehens vor
dem Herrn gebirt auch eine innere Reife, einen geistigen KErnst,
eine geistige Niichternheit und Masshaltung, die den Gefiihlsiiber-
schwang flieht und ihm misstraut.

«Die Frucht des Gebetes, die wichtigste, ist nicht eine innere
Wirme oder Siisse, sondern Gottesfurcht und Zerknirschung. Diese
muss man immer wachhalten, darin leben und atmen.» «Das geistige
Wirken besteht nicht in Verziickungen: seine beste Ausserung ist
ein zerknirschter Geist, ein zerknirschtes und demiitiges Herz.
Wie Sie mir schrieben, dass es Thnen, wenn Sie sich die Gegenwart
des Herrn vorstellen, besser geht : so handeln Sie auch bestindig 2).»

Es ist eine méannliche und stille Geisteshaltung, die ihre Kro-
nung in der Demut erhilt.

Wie die Starzen jeglicher geistigen Verstiegenheit, auch jedem
unreifen Gefiihlsitberschwang abhold waren und sie mit Miss-
trauen betrachteten, erhellt z. B. aus dem Briefwechsel des be-
rithmten Starez Makarius von Optino mit einer von ihm betreuten
jungen Person.

Die junge Dame hat entschieden, in ein Kloster zu gehen.
Sie hat die Zustimmung ihrer Mutter erhalten, und nun will sie
in volliger Armut leben und bittet ihre Mutter, die Zelle, die fiir sie
im Nonnenkloster erbaut werden soll, so arm und primitiv wie mog-
lich einzurichten. Starez Makarij warnt sie vor dem unreifen Uber-
eifer, in welchem viel Stolz und Selbstgefallen verborgen ist.

«Den 17. Juni 1858. Du bittest deine Mutter, alles fiir dich
ja nur ganz einfach, moglichst einfach einzurichten. Aber nach
der Meinung der heiligen Viter miissen wir nicht Téter des Leibes,
sondern Toter der Leidenschaften werden... Wieder warne ich
dich davor, dass du plotzlich, mit einemmal, heilig werden moch-
test. Nimm dich in acht. Du fragst iiber das Beten. Beim Beten
muss man grosse Demut haben, und dies wird geboren durch Ab-
hauen des Willens und des Eigendiinkels. Hiite dich, nur im Geiste
beten zu wollen: das ist noch nicht dein Mass. Du wiirdest sofort
eingebildet werden. Bete einfach. * Derjenige, der das Gebet dem
Betenden schenkt, wird dir auch das reine Geistesgebet schenken,
aber nur wenn du wahrhaftig demiitig wirst und deine Siinde

) Sobranje pisem Sviatitelja Feofana, Bd. 1V, S. 165.
?) Ibid., Bd.V, 8.176, 191.



— 199 —

scheust: dadurch wird die Seele zerknirscht und das Herz de-
miitig. . .»

«... Du liest die Aufzeichnungen des Starez Athanasius. Du
machst dich an das heran, was noch nicht deinem Masse ent-
spricht. Davon, dass man seine Gedanken demiitigen miisse, hast
du noch keine Ahnung. Nehmen wir an, dass du alles erfiillen wirst,
woriiber dort geschrieben ist. Dem Hochmut aber wirst du nicht
entgehen kénnen und dem Eingebildetsein, diesen Feinden, die so
leise sich heranschleichen werden, dass du es nicht bemerken
wirst. Aber viel Schaden wird dadurch entstehen... Wenn du
Demut besitzest, so erwirbst du auch Frieden. Wenn du aber,
was du auch machst, keinen geistigen Nutzen davon empfingst,
sondern nur innere Verwirrung, so ist es klar, dass du keine Demut
hast... Du achtest nur auf Ausserlichkeiten und denkst nicht an
die Ausrottung der Leidenschaften. Daher ist es notig fir dich, mit
jemandem an Ort und Stelle dich beraten zu kénnen und deine Eigen-
willigkeit und deinen Selbstdiinkel zu unterdriicken. . .»

«... Du sehnst dich immer noch nach den hochsten geistigen
Leistungen und nach Regeln, die noch nicht deinem Mass und deiner
geistigen Kraft entsprechen. Du sollst aber einfach den demiitigen
Weg wandeln, wie auch andere leben, ohne dass sie in innere Ver-
wirrung geraten. Auch du gerate nicht in innere Verwirrung, wenn
du etwas nicht richtig getan oder in irgend etwas dich versiindigt
hast, sondern steige herunter in die Tiefe der Demut und durch
Busse richte dich auf, — und bald wirst du den wahren Weg
finden. . .»

«Den 4. November 1858.

... Du fragst mich iiber das letzte Ziel des Gebets und fiihrst
die Worte des Johannes Klymakos an, dass das néchtliche Gebet
unsere Tagesgeschiifte heiligt. Passt dies aber zu deiner jetzigen
Lage ? An wen sind diese Worte gerichtet ? Bitte die ehrwiirdige
Mutter M., dich auch in diesem wie in allem zu unterweisen. Sie
sieht deinen geistigen Zustand und wird dir sagen, was dir niitzlich
ist. Sonst wirst du nachts aufstehen und die anderen dabei ver-
urteilen, dass sie nachts nicht aufstehen zum Gebet, und dich
selber fiir besser halten. Du sehnst dich nach wahrem ,geistigen
Tun‘. Es besteht aber in der Verwerfung des eigenen Willens und
des eigenen Verstandes)...»

1) Siehe «23 Briefe des Starez von Optino Makarius an Frau S. I N
(russ.). Moskau 1908.



— 200 —

Diese Schlichtheit und geistige Anspruchslosigkeit, dieses
Sich-nicht-wichtig-Tun ist charakteristisch. Schon der grosse
Lehrer des asketisch-mystischen Lebens, der heilige Nil von Sora
(Nil Sorskij, 1433—1508), schreibt: «Vorzeitig soll man sich nicht
an das Allzuhohe heranwagen... Am besten ist es, sich an das
mittlere Mass zu halten.»

Das Ziel, das entgegenleuchtet, ist: Wachsen in Demudt.

2.

Vor der Demut in dem Leben der russischen Heiligen und
Gerechten konnte man besonders viel sagen: es ist ihr hervor-
stechender Zug. Dieses ganze Leben ist ein Leben der Demut. Feo-
dosius von Petschersk (XI. Jahrhundert), Sergius von Radonesh
(XIV. Jahrhundert) zeichneten sich durch besondere Demut aus.
Sie trugen die schlechtesten Kleider, sie scheuten sich nicht vor der
niedrigsten Arbeit (auch als Sergius schon Abt war), sie gingen
jeglichen Ehrerweisungen (als sie schon hochangesehene Berater
und Seelsorger auch der regierenden Fiirsten waren) aus dem Wege.
«Demiitige Milde ist das Grundgewebe der Personlichkeit des Ser-
gius von Radonesh», schreibt mit Recht Professor Fedotov ). Be-
kannt ist die (Geschichte, wie ein Bauer, der es nicht glauben
wollte, dass der Mann da in schlechter, geflickter Kleidung, welcher
so eifrig mit dem Spaten die Erde grub, der beriihmte Abt des
grossen Klosters sei, den Sergius beschimpfte, und wie Sergius
ihn darauf mit Giite und Freundlichkeit aufnahm, zur Klostertafel
einlud und ihn auf dem Ehrenplatz neben sich sitzen liess 2). Diese
Demut ist, wie gesagt, zugleich Milde und Giite gegen den Mit-
menschen. Sie kann zu einem aktiven Liebesdienst werden, der
das ganze Leben erfasst. So war es mit den Starzen von Optino
und anderen Starzen, die ihr ganzes Leben in den Dienst des
Volkes stellten, in den Dienst der Leidenden, der nach Trost und
Ermunterung Suchenden im Volke.

Ich mochte hier einige Ausziige bringen aus dem Leben des
heiligen 7ychon von Sadonsk (1724—1783), geschrieben von seinem

1) G.P. Fedotov, «Die Heiligen Alt-Russlands» (Swiatyje drevnej
Rusi), X.—XVII. Jahrhundert (russ.). Paris, 1931, S. 143.

?) Vgl. z. B. die Demut des grossen nordrussischen Einsiedlers und
Klostergriinders, des hl. Dimitri Prilutzkij (1 1392; s. Konoplev, u. a. O.,
S. 37). Vgl. noch weitere Beispiele aus dem Aufsatz « Die Psychologie unserer
Gerechten» («Psichologija mnaschich pravednikov») in der Zeitschrift
«Voprosy filosofii i psichologii», Moskau 1906, Bd. 84, S. 334/335.



— 201 —

Zellendiener Tschebotarev. Eine wunderbare Schlichtheit, Treu-
herzigkeit und Milde strahlt uns von dieser Gestalt entgegen. Es
vereinigen sich in ihm ein Leben in Gott und eine masslose, aktive
Barmbherzigkeit dem Néchsten gegeniiber. Der Hauptteil der Auf-
zeichnungen Tschebotarevs bezieht sich auf die Zeit, wo Tychon
im Kloster von Sadonsk lebte, als er offiziell schon im Ruhestand
sich befand, nachdem er seinen Bischofssitz in Woronesch (er war
Bischof von Woronesch 1763—1767) wegen schlechter Gesundheit
(oder vielleicht einer inneren Stimme folgend) aufgegeben hatte.
Es war aber zugleich auch der Hohepunkt seiner seelsorgerischen
Tiatigkeit und seines Dienstes am Nichsten. Tausende von Men-
schen aus allen Stinden aus fern und nah stromten zu ihm, um
Linderung ihrer materiellen oder geistigen Not zu erhalten, in
Suche nach Belehrung und Rat und geistiger Unterstiitzung. Die
nihrende Kraft seines inneren Lebens lag im Gebet. Es war sozu-
sagen die Achse seines inneren Menschen.

«Die Nacht» (schreibt sein Zellendiener — «denn ich, Unwiirdig-
ster, bin dessen Zeuge gewesen») «pflegte er ohne Schlaf zu ver-
bringen und legte sich nur mit der Morgenddmmerung hin. Nachts
iibte er sich im Gebet mit Kniefall. Aber nicht kiihl war sein Gebet,
sondern brennend heiss. KEs kam von zerknirschtem Herzen, so
dass er manchmal laut ausrief: .Herr, erbarme Dich. Herr, habe
Mitleid!* und fiigte noch hinzu: ,Du, Getreuer und Liebevoller
(,Kormiletz‘), habe Erbarmen‘ — und schlug mit dem Kopf gegen
die Erde. Und dies alles geschah bei ihm vor grosser innerer Glut
und Liebe zu Gott. Und ferner, um die Mitternachtsstunde, trat
er hinaus in die vordere Zelle und sang leise und ergriffen die
heiligen Psalmen. War er in traurigen Gedanken, so sang er ge-
wohnlich: , Wohl ist es, dass Du mich gedemiitigt hast‘, usw., und
andere trostreiche Psalmen, dabei immer mit Tranen der Riithrung
und mit Seufzern des Herzens.

Nach der Mahlzeit pflegte er sich ein wenig auszuruhen, eine
Stunde, bisweilen auch etwas mehr. Dann las er Heiligenleben
und andere Biicher. Im Sommer ging er im Klostergarten auf und
ab oder auch ausserhalb des Klosters. Er hatte mir dabei auf
alle Fille den Befehl erteilt: , Wenn du etwas Dringendes fiir mich
hast, so musst du, bevor du an mich herantrittst, husten, damit
ich mich umschaue.© So tat ich es auch. Einmal aber ereignete es
sich, dass ich, als er im Garten war, mehrmals zu husten anfing,
als ich mich ihm nihern wollte. Er war aber so tief in Gedanken



— 202 —

versunken, dass er nichts horte, sondern kniete, das Antlitz gen
Osten gerichtet und die Arme erhoben zum Himmel. Ich nédherte
mich und sagte: ,Euer Hochwiirden.© Er aber erschrak so heftig,
dass ihm der Schweiss heraustrat, und sagte zu mir: ,Sieh, mein
Herz zittert wie eine Taube. Ich habe es Dir ja schon vielfach
gesagt, du solltest husten, ehe du an mich herantrittst.’

Niemals ging er oder fuhr er aus, ohne den Psalter mit-
zunehmen, den er stets unter der Kutte trug, denn es war ein kleines
Buch. Schliesslich kannte er den ganzen Psalter auswendig. Er
hat auch mich mit diesem Buche gesegnet. Unterwegs, wenn er
irgendwo hinfuhr, las er stets den Psalter vor, manchmal sang er
laut daraus und zeigte es mir oder erkliarte mir irgendeine Stelle.
Jeden Tag ging er zur Messe und sang selber im Chorstuhl, und
selten sang er ohne Trénen... Im Tolschewschen Kloster ging er
gegen Mitternacht rund um die Kirche herum und betete vor jeder
Tiir mit Knieverbeugungen, wobei er heisse Trinen vergoss, dessen
ich Zeuge gewesen bin. Ich lauschte manchmal, und da horte ich,
wie er ,Ehre sei Gott in der Héhe® sowie auch heilice Psalmen vor-
las. Vor der Westtiir betete er mehr als eine halbe Stunde und
kehrte dann mit raschen Schritten in seine Zelle zuriick. Dort
arbeitete er sehr hart, manchmal spaltete er selber das Holz. Er
pflegte mir zu sagen: ,Schérfe nun die Axt ein wenig und bringe mir
meine Handschuhe — ich will mir etwas Holz fir den Ofen hauen.
So werde ich mir vielleicht das Blut etwas in Kreislauf setzen und
mich gesunder fithlen‘... Auf diese Weise ging er mit dem guten
Beispiel der Arbeitsamkeit voran. Nichts konnte ihn so kridnken,
wie wenn er in Sadonsk zu uns hereintrat und uns in Missigkeit
fand. Er pflegte uns ofters zu wiederholen: , Wer in Miissigkeit lebt,
der siindigt fortwihrend.: Er selber blieb nie miissig: Morgens vor
der Messe schrieb er herzerbauende Biicher, dieauch jetzt noch zu
finden sind und die von vielen gelesen werden, welche nach dem
Heil der Seele streben. . .

Nun will ich berichten von der Einfachheit und Uneigenniitzig-
keit seines Zellenlebens, denn er besass nur das Allernotigste. Als
Bett dienten ihm ein kleiner ausgebreiteter Teppich und zwei Kissen;
Bettdecke hatte er keine, sondern bedeckte sich mit einem Schafs-
pelz, der mit Nankin bezogen war. Er giirtete sich mit einem ein-
fachen Lederriemen. Er besass bloss eine Kutte, und die war nur aus
Kamelgarn. Als Schuhwerk trug er grobe, lederne Schuhe oder
Bauernschuhe aus Bast, die er aber bloss in der Zelle anzog, und



— 203 —

dabei sagte er: ,Wie ruhen sich die Fiisse in den Bastschuhen aus.¢
Wenn er jedoch zur Kirche gehen musste oder Giiste bei sich
erwartete, so zog er die Bastschuhe aus und zog Lederschuhe an.
Sein Rosenkranz war ganz einfach, aus Riemen geflochten. Er
besass weder Koffer noch irgendeinen Behilter, um seine Sachen
hineinzulegen, abgesehen von einem alten Lederbeutel, den er
stets mit sich auf Reisen mitnahm und in den er seine Biicher und
seinen Kamm legte. Das war sein ganzer Schmuck und Putz. ..

Drei Sommer hat er ein Pferd besessen und einen Zweirad-
wagen, die ihm von den Herrschaften Bechtejev geschenkt worden
waren. KEr fuhr damit nach der Mittagsrast ins Feld und bisweilen -
auch in den Wald, wobei ich ihn stets begleitete. ,Geh¢, pflegte er mir
zu sagen, ,spanne den Wagen an, wir wollen fiir den ,,Alten* (so
nannte er das Pferd, das recht alt war) etwas Gras mihen und wollen
auch etwas Wasser trinken.: Unterwegs redete er stets, wobei er ent-
weder das Gras als Beispiel nahm oder mir irgendwelche Spriiche aus
der Heiligen Schrift erklirte. Alle seine Reden hatten zum Gegen-
stand stets die Ewigkeit. Die Fahrt ging gewohnlich den so-
genannten ,Patriarchenweg® entlang, der oberhalb des Flusses
Don liegt. Manchmal fuhren wir auch in den Wald, wo er auf den
Wiesen das Gras selber méahte und mir es zusammenzuharken be-
tehl mit den Worten: ,Lege es in den Wagen, der Alte wird es nachts
brauchen.© Manchmal fuhren wir bis zur Quelle, die von Sadonsk
etwa 10 Werst entfernt am Ufer des Dons gelegen war; dort tranken
wir manchmal Wasser. Kr liebte diese Quelle, denn das Wasser
war sehr rein...»

Wie schlicht, treuherzig und auch poetisch in seiner Schlicht-
heit ist dieses Leben. Aber es ist nicht ein Leben friedlicher,
frommer Selbstkonzentration. Dieses Leben hat zwei Angel-
punkte: das Stehen vor Gott und den Dienst an den Nichsten.
Oder vielmehr sein Leben in Gott kommt in diesem Dienst an den
Nichsten gerade besonders stark zum Ausdruck. Dieser Mann des
Gebetes ist zugleich der giitige, trostreiche Helfer.

«Jetzt will ich von seinen Werken der Néchstenliebe und der
Barmherzigkeit berichten», fihrt Tschebotarev fort. « Er gab Nah-
rung den Waisen und Hilflosen, war barmherzig gegentiber Armut
und Elend, — kurz, er gab alles her, was er hatte, sowohl seine
Pension, die er vom Staate bezog, wie auch dasjenige, was 1hm
die Altesten der Donkosaken brachten. Auch aus den Stadten
Woronesch und Ostrogoschsk sandten ihm sowohl Adelige wie



reiche Kaufleute grosse Geldsummen, aber er verteilte unter den
Armen nicht bloss das ganze Geld, sondern auch die Wische und
behielt nur fir sich, was er am Leibe hatte. Auch das Brot, das
ihm wohltitige Gutsbesitzer schickten, gab er weg an Notleidende;
aber auch dies reichte ihm nicht aus, sondern er kaufte noch mehr
und verteilte es. Arme und Notdiirftige erhielten von ihm Kleider
und Schuhwerk, zu welchem Zwecke er Pelze, Rocke oder Leinen-
stoff kaufte. Anderen kaufte er sogar Hiitten oder Vieh — Pferd-=,
Kiihe, mit denen er sie versorgte. Das geniigte jedoch alles nicht,
und er machte noch Geldschulden. Wenn er alles abgegeben hatte,
pflegte er mir zu sagen: ,Geh, bitte, nach Jeletz und borge Geld
bei diesem oder jenem Kaufmann; ich gebe es ihm zuriick, sobald
ich meine Pension bekomme, aber jetzt habe ich nichts. Da
kommen zu mir meine armen Briider und gehen weg, ohne von
mir Trost erhalten zu haben. Es schmerzt mich, sie nur anzusehen.
Bisweilen geschah es auch, dass er irgendeinem Armen absagte
und ihn bloss ausfiihrlich ausfragte, was fiir ein Mensch und woher
er sei. Aber am nichsten Tage, da tut es ihm schon leid, da ruft
er mich und sagt: ,Gestern habe ich dem Armen abgesagt; nimm,
bitte, das Geld, trage es ihm hin — so kénnen wir ihn vielleicht
trosten. Alle Armen hatten leichten Zugang zu ihm. Seine
Demut war wunderbar. Die alten Bauern liess er Platz nehmen,
sprach mit ihnen viel und freundlich iiber das Dorfleben und,
nachdem er sie mit dem Notigen beschenkt hatte, liess er sie in
Freuden ziehen. Auf seine eigenen Kosten unterstiitzte er alle die
armen Bauern, die in der Nihe des Klosters lebten, und besonders
die Witwen und Waisen, und bezahlte fiir sie die Kopfsteuer und
die iibrigen staatlichen Gebiihren, versorgte sie mit Brot und
Kleidung — kurz, half ihnen in allen Noten. An einem Tage, an
dem besonders viele Arme zu ihm gekommen waren und er be-
sonders viel Geld und andere Gaben verteilt hatte, fithlte er sich
des Abends munterer und freudiger. Wenn aber bloss wenige da-
gewesen waren oder gar niemand, da fiihlte er sich betriibt. Ich
kann es ruhig sagen: Wie Hiob war er ,das Auge der Blinden und
das Bein der Lahmen‘. Seine Tiire war stets offen fiir alle Armen,
Hilflosen und Wanderer, die zu ihm kamen. Stets fanden sie bei
ihm Nahrung, Trank und Erholung.

Die kleinen Bauernkinder gewohnte er an den Kirchgang.
Wie tat er das? Wenn er aus der Kirche kommt, laufen sie ihm
alle nach. Er tritt in seine Zelle; sie folgen ihm auch dorthin,



— 205 —

machen drei tiefe Verbeugungen und rufen laut: ,Ehre sei Gott.c
Und er fragt: JKinder, wo ist unser Gott?¢ Und laut antworten
sie: ,Unser Gott ist im Himmel und auf Erden.c — ,So ist es schon,
Kinder®, sagt er darauf, streichelt jedem iiber den Kopf und gibt
jedem eine Kopeke und ein Stiick Weissbrot, und im Sommer gibt
er jedem einen Apfel. Wenn er aus korperlicher Schwiiche manch-
mal nicht zur Messe gehen konnte, so kamen die Kinder wohl in
die Kirche, sahen aber, dass der Bischof nicht da war, und gingen
dann wieder weg. Er fragte mich aber, als ich nach der Messe
zu ihm kam, ob die Kinder dagewesen waren. Ich antwortete ihm:
,Jawohl, aber da sie sahen, dass Kuer Hochwiirden nicht da
waren, da gingen sie wieder fort. Kr ldchelte dann leise: ,Das ist
es gerade. Die Armen kommen zur Messe nur des Brotes und der
Kopeken wegen. Warum hast du sie nicht zu mir gebracht ?
Ich freue mich sehr, wenn sie in die Kirche kommen.

Ebenso konnten auch Bauern, die zu ihrer Arbeit zogen und
hier vorbeigehen mussten, falls einer von ihnen unterwegs krank
wurde, bei ihm eine ruhige Aufnahmestitte finden. Er sorgte
selber fiir ihre Ruhe, brachte ihnen sogar seine eigenen Kissen
und seine Schlafmiitze und befahl, dass man ihnen feinere Kost
bereite. Zwei- oder dreimal téglich gab er ihnen selber den Tee,
sass mit ihnen eine Stunde oder linger, trostete sie und ermunterte
sie durch freundliches und vertrauensvolles Gesprich. Einige von
ihnen starben. Er nahm sich ihrer mitleidvoll und in christlicher
Weise an und sorgte dafiir, dass der Kranke das heilige Abendmahl
erhielt. In solchen Fallen war er stets selber anwesend, ebenso bei
der Beerdigung. Das Grab musste ich zusammen mit dem Koche
araben. Diejenigen aber, die genasen, wurden von ihm beschenkt
und setzten ihren Weg weiter fort.n

«Im Jahre 1768 ereignete sich in der Stadt Livny eine grosse
Feuersbrunst. Der Bischof unterliess es nicht, den Verungliickten
zu helfen. Er sandte dorthin den Monch Mitrofan mit Geld, welches
er dort verteilen sollte. Im niichsten Jahre ereignete sich ein
dhnliches Ungliick in Jeletz. Der Bischof, durch sein Mitleid
bewegt, legte grosse Barmherzigkeit an den Tag: er begab sich
personlich nach Woronesch und Ostrogoschsk, um bei seinen
Wohltitern Geld zum Bau neuer Hiuser fiir die von der Feuers-
brunst Betroffenen zu erbitten, womit er ihnen sehr geholfen hat.
Auch besuchte er die im Cefingnisse Schmachtenden. In Jeletz
hat er das Gefingnis personlich zweimal besucht und die dort ge-



— 206 —

fangenen Striflinge durch niitzliche Belehrungen getrostet, sie
mit Geld und iibrigem versorgt. Als in Sadonsk das neue Staats-
gefingnis errichtet wurde, wo sich Striflinge unter Wache be-
fanden, da sorgte er fiir deren Unterhalt aus eigenen Mitteln. . .»

Sein anderer Zellendiener, Iwan Efimow, der auch Aufzeich-
nungen iber das Leben von Tychon hinterliess, fiigt noch einige
Kinzelheiten hinzu:

«... Zur Zeit, als in einem Teile des Sadonski-Klosters die
Gerichtsbehorde sich befand, war auch das Gefingnis fiir die
Verbrecher dort untergebracht. Der Bischof liebte, sich dorthin
wihrend der nichtlichen Stunden zu begeben, um die kranken
Striaflinge zu besuchen und ihnen Gaben zu verteilen. Am ersten
Osterfeiertage wechselte er beim Besuch des Gefingnisses mit
allen Gefangenen den Osterkuss aus. Ebenso besuchte er in der
Stadt Jeletz, wohin er sich bisweilen auf Verlangen der Stadt-
bewohner begab, das Gefingnis und das Altersheim, wobei er
seine bischofliche Wiirde unter einfacher Kleidung verbarg.»

«... Schon wihrend der ersten Jahre seines Aufenthalts im
Sadonski-Kloster hat er seine seidene Kleidung, seine leichten
und warmen Leibrocke, seine mit Fuchspelz gefiitterten Kutten
und seine anderen Kleider, die er seiner bischoflichen Wirde ent-
sprechend besass, sowie auch sein Federbett nebst den Feder-
kissen und auch seine guten Bettdecken verkauft, nur um das
Geld unter die Armen zu verteilen. Ebenso verkaufte er seine
beste Kutte aus moirierter Seide — ein Geschenk des Bischofs von
Astrachan —, wobei er das dafiir erhaltene Geld ebenfalls fiir
arme Witwen und Waisen verwendete 1)...»

Man versteht, dass die Gestalt Tychons Dostojevskij (der sein
Andenken hoch ehrte) vorschwebte, als er seinen Starez Sossima
schuf.

3.

In dieser Schlichtheit ist zugleich ein geistiges Brennen ge-
geben (wie betet er allein im Garten so stark, mit solcher Hingabe,
dass er richtig aufschreckt, wenn man an ihn herantritt) und eine
Masslosigkeit. der Liebe. Dieses geistige Brennen mdochte ich
noch an der Gestalt eines anderen grossen russischen (erechten

1) Die Aufzeichnungen von Tschebotarev und Efimov sind versffent-
licht als Beilage zu den Gesamtwerken von T'ychon Sadonskij, « Tvorenijay.
Moskau 1889, Bd. IV.



— 207 —

aufzeigen — des berithmten Altai-Missionars Makarij Glucharev
(1792—1847). Hier nur einige Ziige aus der Zeit, wo er nicht mehr
seine Mission unter den Heiden des Altai-Gebietes in Westsibirien
betrieb 1), sondern in Zentralrussland lebte als Abt (Archimandrit)
des Bolchovschen Dreifaltigkeits-Klosters (in der Provinz Orel).
Hier wurde er zum geistigen Zentrum einer inneren brennenden
Missionstitigkeit. Er lehrte die Menschen, wie man beten soll.
Wir lassen einen Augenzeugen reden:

«Manchmal ging Archimandrit Makarij wihrend des Gottes-
dienstes herum von einem Kirchenbesucher zum anderen und
lehrte sie beten. Erzpriester Ostromyslenskij hat dies einmal
beobachtet. Er sah, wie die Angeredeten sich danach ,gleichsam
belebten und anfingen, inbriinstiger sich dem Gebet hinzugeben‘.
Einer unter ihnen erzihlte ihm nacher, wie ihn Vater Makarij
belehrte: .Er kommt an mich heran und sagt: ,,Wie betest du?
Wollen wir zusammen beten. Sprich mir nach: Du unser Himm-
lischer Vater.* Ich sagte: ,,Du, unser Himmlischer Vater.© —
,,INein, nein‘‘, sagte er: ,,Sprich inbriinstiger aus ganzem Herzen:
Du unser Himmlischer Vater.*© Ich wiederholte, diesmal schon mit
Sammlung und Gefiihl. — ,,Nein, nein‘, meinte er: ,,Sage es mit
noch grosserer Inbrunst und Stéirke : Du unser Himmlischer Vater.*
— Das Herz fing an heftig zu klopfen in meiner Brust. Ich erhob
selber die Stimme und rief aus der Tiefe meiner Seele: Du, unser
Himmlischer Vater.* — ,,Ja, so, so sollst du beten‘, sagte er und
ging zu den anderen hin 2).%

«Ein altes Frauchen der Stadt Bolchov — eine gewisse Donna
Kirillowa — erzihlte noch folgendes: .Sehr héufig ging ich mit
anderen alten Frauen zu Vater Makarij, seine herzerbauenden
Reden zu héren. Niemand verstand es so gut wie er, in unserem
schweren Schicksal uns zu trosten. Kinmal in meiner grossen
Trauer kam ich zu ihm. Ich sehe, viele Menschen sind bei ihm ver-
sammelt, reiche und arme. Nachdem er mich mit dem gott-
lichen Worte getrostet hatte, hiess er mich noch zu bleiben und
seine Gespriiche mit anderen anzuhoren. Lange, bis 11 Uhr nachts,
unterhielt er sich mit verschiedenen von auswiirts gekommenen
Frauen. Es war ein scheussliches Wetter — Regen und Schnee —.

1) Kr hatte dort 13 Jahre verlebt (1830—1844) und Wunderbares voll-
bracht.

2) Siehe den Aufsatz des Erzpriesters Ostromyslenskij in der Zeit-
schrift «Strannik», 1860.



— 208 —

,dJetzt ist es Nacht und so ein furchtbares Wetter. Wo werdet
ihr, alte Miitterchen, jetzt hingehen ? Bleibt hier ein Weilchen, wir
werden gemeinsam beten. Lange betete Vater Makarij; uns hiess
er schlummern im Vorraum. Nach dem Gebet, so gegen Mitter-
nacht, setzte er sich hin zu schreiben. Ks schlug Eins, Zwei.
Wir sehen — Vater Makarij ist von Miidigkeit tiberwiltigt, er
legt seinen Kopf auf den Tisch, auf dem er schrieb, schlummert
ein Weilchen und fangt dann wieder an zu schreiben. Da ich seine
Gewohnheiten nicht kannte, trat ich an ihn heran und sagte:
. Bhrwiirdiger Vater. Sie sollen doch jetzt ein wenig ausruhen.
Sie sind so miide.©“ Aber er war unzufrieden wegen dieser meiner
Worte. ,,Legte sich ein Vogelchen schlafen 2 sagte er: ,,Es schlum-
mert ein wenig auf dem Zweig und fangt dann wieder an, Gott
zu leben. Wenn ein unverniinftiges Wesen — ein Vogel — so die
Nacht verbringt, um so mehr miissen wir, verniinftige Geschopfe,
wachsamer sein als ein Vogel und unsere Lebenszeit dem Lobe
unseres Schopfers und Heilands widmen. Bald darauf ldutete
man zur Frithmesse, und Vater Makarij, ohne geschlafen zu haben,
begab sich zur Kirche 1).*»

Hier mochte ich noch ein wenig bei dem Zuge der masslosen
Giite und Liebe verweilen, wie sie bei einigen von diesen Heiligen
und Gerechten hervorbricht. Wir sahen sie schon im Leben des
Starzen von Optino, im Leben des Tychon von Sadonsk, die sich
in den Dienst des Nichsten gestellt hatten. Auch in den alten rus-
sischen Heiligenlegenden finden wir viele rithrende Ziige. In der
alten Lebensbeschreibung des Al. Dionisij von Gluschitza (1363 bis
- 1437), bald nach seinem Tode niedergeschrieben, wird von seiner
grenzenlosen Giite und Ireigebigkeit geredet. Kr gab allen, die
zu ithm kamen, ohne nachzuforschen, wer sie waren, auch Be-
triigern 2). Kr liess sich dann von seinen Jiingern belehren, die
ihm grossere Zuriickhaltung beibringen wollten. «Hort aufy, sagte
er ihnen, «mich zur Unbarmherzigkeit zu verleiten.» Auch von
Kornilij vom Komel (1455—1537) horen wir Ahnliches. Keiner,
der ihn um Hilfe bat, wurde mit leeren Hinden abgewiesen. Die
Vorrite des Klosters waren stets fiir die Notdiirftigen offen.
Einmal, an einem grossen Festtage, wo viele Arme sich im Kloster
versammelten, wurde unter ihnen der gesamte Geldvorrat des

1) Vgl. die Biographie des Makarius von Charlampowitsch in der
Zeitschrift « Christianskoje Tschtenije», St. Petersburg 1906, Nov. S. 561/562.
%) Siehe Konoplev, a.a. Q. S. 50.



— 209 —

Klosters ausgeteilt. Zu dieser Zeit geschah es, dass Grossfiirst
Wassilij Joannowitsch 21 Rubel (eine ganz hohe Summe fiir jene
Zeit, nicht weniger als 2000 Goldmark nach dem jetzigen Gold-
werte) an das Kloster sandte. Auch dieses Geld wurde sofort unter
die Notdiirftigen verteilt 1).

Der charakteristische Klang iibergrosser Demut, die sich mit
vergebender und dienender Liebe verbindet, die ins Grenzenlose
steigen kann, ist von einem der grossten russischen Schriftsteller,
Nikolav Leskov, festgehalten in der wunderbaren Gestalt des «zorn-
losen» Greises Pambo (in seinem «Versiegelten Engel»).

«Was konnte ich ihm noch sagen ?» sagt uns der Erzihler:
«Hitte ich ihn beschimpft — er wiirde mich segnen; schlage ich
ihn, so wird er sich bis zur Erde vor mir verneigen; unbezwingbar
ist ein Mensch mit solcher Demut! Wovor bekommt er Angst,
wenn er selber bittet, in die Holle verurteilt zu werden ? — Nein,
durch seine Demut wird er alle Dimonen aus der Holle verjagen
oder zu Gott bekehren. Sie werden ihn peinigen, und er wird
bitten: ,Quéalt mich grausamer, denn ich verdiene es.© Nein, nein.
Solche Demut wird auch der Satan uicht aushalten kénnen. Er
wird sich an ihm beide Hédnde miide schlagen, alle Krallen ab-
stumpfen und wird dann selbst seine Ohnmacht einsehen vor dem
Schopfer, der eine solche Liebe schuf, und wird sich schidmen
vor Thm.»

Das ist — wie wunderbar es auch klingen mag — dem Leben,
d. h. einem wirklich existierenden, fiir die russischen Heiligen
besonders charakteristischen Typus abgelauscht — dem Typ der
verklirten Sanftmut. Das — koénnte man gewissermassen sagen
(ohne ihn irgendwie fir die russischen Heiligen monopolisieren
zu wollen) — ist ein beinahe «nationalery Zug der russischen
Heiligen.

Aber noch ergreifender vielleicht sind die Worte des sterbenden
alten Missionars Kiriak (in der anderen Erzéhlung Leskovs, «Am
Rande der Welt», die im &dussersten Nordosten Sibiriens sich ab-
spielt). Er streitet mit Gott vor seinem Tode. Er rechtet mit
IThm, klammert sich sozusagen an den Schoss seines Gewandes
und will nicht ablassen. «Ich lasse nicht ab, bis Du nicht alle

1) Konoplev, a. a. 0., S. 89. Vgl. z. B. auch das Leben des hl.‘ Dan?lfél
von Perejaslavl (XVI. Jh.), s. den Aufsatz von Prof. S. Smirnov in d.er Zeit-
schrift «Bogoslovskij Vjestnik», Moskau 1908, Juli-August, S. 577 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1946. 15



— 210 —

segnest.» Das ist geradezu eine Verwegenheit, eine Masslosigkeit
der Liebe («derznovenije»), wie bei Issak dem Syrer!).

Es fehlen iibrigens den russischen Heiligen durchaus nicht
auch ménunliche Ziige in der Beziehung zur Aussenwelt, Ziige des
Streiters Gottes, des mutigen Vertreters der Wahrheit, des ak-
tiven Kingreifens in das Aussenleben im Kampf fiir die Wahrheit.
Gedenken wir nur des mutigen Metropoliten Philippus, wie er furcht-
los die Greueltaten des grausamen Johannes IV. riigte und er-
drosselt wurde; oder des grossen Patrioten und Nationalheiligen —
des Patriarchen Hermogen, den die Polen im Kerker den Hungertod
sterben liessen, weil er so mutig an der Idee der Befreiung seines
Vaterlandes von der fremden Herrschaft hing. Oder denken wir
an die zahlreichen sogenannten «Toren in Christo» («jurodiwije»),
die oft in derber und kithner Weise den Méchtigen der Erde die
Wahrheit sagten, wenn sie Unrecht veriibten.

Das Brennen des Geistes und die ungeheure, sich hingebende,
helfende, tatkriftige, betende und spendende Liebe zu den Men-
schen, die Inbrunst des stindigen zuversichtlichen Rufens zu Gott
hat sich z. B. auch in der Gestalt des grossen Beters, Erzpriesters
Johann von Kronstadt (1829—1908), verkorpert.

4.

Ich mochte nun abschliessen. Doch wieder kehre ich zu den
von mir schon zu Beginn der ganzen Darstellung hervorgehobenen
Zigen zuriick — der Stille, der Verkliartheit, der sanften, de-
miitigen Masshaltung. Ja noch mehr, auf den Hohepunkten dieses
Lebens der Gnade finden wir das stille, demiitig-kindliche #'rohlocken
und Leuchten des Geistes bei allem Ernst des unablissigen, mutigen,
unermiidlichen geistigen Kampfes. Die Méannlichkeit dieses Kamp-
fes, das eminent Mutige der geistigen Einstellung wird erleuchtet
und verklirt auf diesen Hohen durch das freudige Erleben der
Nihe des Herrn. Diese Ziige traten besonders stark auf in dem ver-
kldrten Leben des Staretz Serafim von Sarov (1759—1838, kanoni-
siert von der russischen Kirche im Jahre 1903). «Christus ist auf-
erstanden, Du meine Freude» — begriisste er diejenigen, die zu
ihm kamen, auch ausserhalb der Osterzeit.

Das Pneumatophorische, d.h. das Geistesdurchstrahlte an
seinem Wesen, ist besonders kennzeichnend. Er war schon zum

1) Vgl. mein Bichlein «Die Kirche des Morgenlandes». Sammlung
Goschen, 1926, S. 66—68.



— 211 —

Zustand der inneren Verklirung vorgedrungen, d. h. der Ruhe und
Masshaltung bei iiberwiltigender, triumphierender Osterfreude,
der Freude der Auferstehung, die sein Inneres durchdrang. So be-
schreiben ihn uns zahlreiche Zeugnisse. Er selber sagt: « Wer die
Welt liebt, der kann nicht umbhin, betriibt zu sein. Wer aber die
Welt verschmiht hat, der ist immer freudig.» Besonders bemer-
kenswert ist sein langes Giesprich mit dem Gutsbesitzer Motowilov,
das von diesem sorgfiltig aufgezeichnet und erst nach vielen
Jahren, 1903, aus dessen Nachlass versffentlicht wurde. Ubrigens
ist es nicht bloss ein Gesprich, sondern ein unaussprechliches Kr-
lebnis gewesen — Durchstrahltsein durch die Gegenwart des gott-
lichen Geistes. Wir kommen hier an ein Gebiet heran, wo man sich
ehrfurchtvolles Schweigen auferlegen muss. «Gewaltig ist die
Kraft des Gebetes» — sagt Serafim in diesem Gesprich — «denn
stirker als alles zieht es den Heiligen Geist herab ')...»

Ich mochte schliessen mit einigen Ziigen aus dem Leben des
Makarius von Optino (aus der von einem seiner Schiiler im Optino-
Kloster verfassten Biographie).

«... Am Griindonnerstag sang er selber inmitten der Kirche
die Hymne: ,Dein Prunkgemach, o mein Heiland, sehe ich reich
geziert. .. — und wie sang er! Hs schien, als ob das Wort ,sehe’

in seinem Munde eine direkte, nicht iibertragene Bedeutung hiitte
und als ob der Gesang bloss das zum Ausdruck bréchte, was tat-
sichlich von den Augen seiner Seele geschaut wurde. Die Stimme
des Greises zitterte vor innerer Krregung, die Trinen stromten
die blagsen Wangen herunter, und die Herzen der Horenden wurden
mit Rithrung erfiillt.»

«... Sein Antlitz war heiss und hell, wie das eines Engels
Gottes. Der Blick war still, das Wort demdiitig und ohne An-
massung. Sein Geist war aber durch das unablissige innere Gebet
stets mit Gott verbunden, und aus der Kraft dieses bestdndigen
inneren Betens bliihte sein Antlitz mit geistiger Freude und er-
strahlte von der Liebe zum Nichsten. Wenn er allmonatlich am
Altar die heiligen Geheimnisse Christi empfing, war es immer mit
der tiefsten inneren Riihrung. Seine Kleidung war die beschei-

1 Vgl. meinen Aufsatz «Das Moénchtum und der asketisch-mystische
Weg in der Ostkirche» im Sammelband «Der Christliche Osten», Regens-
burg, Pustet, 1939, S. 202. Igor Smolitsch, «Leben und Lehre der Starzeny,
1936, S.209—257. L. Denissov, «Das Leben unseres hl. Vaters Serafim
von Sarov» (in russischer Sprache).



— 212 —

denste und einfachste. In der Zelle trug er gewohnlich einen Leib-
rock oder langen Kittel aus grobem weissem Leinen oder Kanevas,
die er nicht hiufig wechselte, und auf dem Kopf ein schwarzes ge-
stricktes Kédppchen... Bis zu seinem Tode bewahrte der Starez
die ihm angeborene Lebhaftigkeit des Charakters, die ihn sehr
beweglich machte und stets zu jeglichem guten Werk bereit. Diese
Lebhaftigkeit trat in allen seinen Handlungen zum Ausdruck,
auch in einigen &dusseren Gebirden. KEr hatte ein wunderbares
Gedichtnis. Wenn jemand bei ihm zur Beichte gewesen war oder
sich seinen geistigen Rat erbeten hatte, so entsann sich der Starez
seiner genau und auch aller Hauptumstinde seines Lebens. Hiufig
geschah es, dass irgendein altes Frauchen, das zum zweitenmal zu
ihm kam, plotzlich auf folgende Weise von ihm begriisst wurde:
,Schon guten Tag, Daria. Sind die Kinderchen wohl? Wie geht
es deiner Irinuschka ? Du hast sie ja, wenn ich mich nicht irre,
vor drei Jahren verheiratet ?* Und die arme Alte, verbliufft und
tief geriihrt, dass der Knecht Gottes sich ihrer erinnert, ist schon
getrostet; ihre Verlegenheit und Beklemmung sind verschwunden,
und sie eroffnet ihm die Seele, erzihlt ihm ihre Sorgen und schopft
sich Trost aus seinem Wort.

In allen seinen dusseren Tugenden und Handlungen hielt sich
der Starez an den Weg der Missigung — den ,koniglichen Weg,
wie ihn die heiligen Viter nannten. Seine grosse Enthaltsamlkeit
verdeckte er durch seine Demut. Von allem, was bei der Kloster-
mahlzeit vorgesetzt wurde, ass er, aber nur ganz wenig — kaum
ein Drittel einer gewohnlichen Portion. . .»

«Er hatte grosses Erbarmen mit den Tieren. Im Winter sorgte
er fiir die Vogel — jeden Tag streute er fiir sie Hanf auf ein kleines
Brett, das ausserhalb seines Fensters befestigt war. KEine ganze
Menge von kleinen Meisen, von Hénflingen und kleinen griinen
Spechten genossen die Wohltaten des Starzen. Er sah auch zu,
dass grossere Vogel — die Holzhéiher — die kleineren dabei nicht
iibervorteilten. Da die Holzhidher den anderen das ganze Futter
wegfrassen, so liess er die Korner in eine Glasbiichse streuen, wo
sie den kleinen Meisen, die hineinfliegen konnten, leicht erreichbar
waren.

Der Starez stand tédglich auf zum Morgengebet beim Schlag
der Klosterglocke, d. h. um 2 Uhr nachts. War er abends linger als
gewohnlich beim Briefschreiben aufgeblieben oder fiihlte er sich
unwohl, so stand er erst um 3 Uhr nachts auf. Er weckte dann



— 213 —

selber seine Zellendiener durch Klopfen an die Tiir zum gemein-
schaftlichen lingeren Morgengebete. Die Hymnen zu Ehren der
Mutter Gottes sang er dabei laut vor. Nach dem Gebet entliess
er die Zellendiener und blieb allein vor Gottes Antlitz. Um 6 Uhr
rief er die Zellendiener wieder herbei zum gemeinsamen Vorlesen
der Stundengebete und der Mette. Dann trank er eine oder zwei
Tassen Tee und machte sich an einen Brief oder an ein Buch.
Von diesem Augenblick an stand seine Zelle offen fiir alle, die seiner
materiellen oder geistigen Hilfe bedurften. Nach dem Mittag
schloss er sich ein fiir eine halbe Stunde oder hochstens eine Stunde,
und dann begann wieder der Empfang der sich zu ihm driingenden
Menschen. . .»

«Manchmal geriet der Starez in einen Zustand geistigen Froh-
lockens, besonders wenn er iiber die unaussprechlichen Wege der
Vorsehung Gottes, iiber seine Macht und gottliche Herrlichkeit
nachdachte oder sich unterhielt. Dann begann er eine von seinen
Lieblingshymnen zu singen, z. B. ,Kommt, Menschen, lasset uns
anbeten den Dreieinigen Gott‘... oder eines von den Kirchen-
liedern, welches das unbeschreibliche und wunergriindliche Ge-
heimnis der Menschwerdung und die reine Mutter des Emanuel
preist. Manchmal trat er aus seiner Zelle heraus und wandelte
zwischen den Blumenbeeten des Girtchens, ging von Blume zu
Blume, stumm versenkt in die Bewunderung der Grosse des
Schopfers 1)

Es ist auch hier eine grosse geistige Synthese wie im Leben
des Tychon von Sadonsk. Besonders stark aber tritt uns aus
diesen Kinzelziigen (in der Biographie Tychons héren wir noch
viel von dem inneren Kampf gegen Versuchungen, gegen Schwer-
mut und Traurigkeit) das Friedlich-Stille der beginnenden Ver-
klarung entgegen.

Nikolaus v. Arseniew

1) Siehe Archimandrit Leonid, «Skazanie o zizni i podvigach starza
Makarija», Moskau 1881,



	Die Welt der russischen Heiligen und Starzen

