
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 4

Artikel: Die Welt der russischen Heiligen und Starzen

Autor: Arseniew, Nikolaus v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193

Die Welt der russischen Heiligen und Stanzen1)

i.
Die Stille des Geistes — das ist der Eindruck, den man erhält,

wenn man in Berührung kommt mit der Welt der russischen
Heiligen und Frommen. Schlichtheit und Stille, Einfalt des Herzens
und dabei Masshaltung, inneres Gleichgewicht, verklärte geistige
«Nüchternheit», Milde, Freundlichkeit und Tiefe der Demut.
Und Gebet, inbrünstiges, unablässiges Gebet als Voraussetzung,
als nährender Quell, als tragende Macht und Hintergrund
dieses Lebens; Gebet in Einfalt des Herzens, ein ständiges inneres
Rufen zum Gottessohn Jesus Christus, der sich der Sünder
erbarmt, d. h. eine christozentrische, im Gebetsrufen des Herrn Jesus
Christus wurzelnde Einstellung des ganzen neuen Lebens. Das
sind die Hauptmerkmale der Frömmigkeit der russischen Heiligen
und Gerechten. Diese Einfalt und diese Schlichtheit hat einen
besonderen geistigen Duft, den Zauber des Authentischen, des

Nicht-Erkünstelten, nicht Hysterisch-Verstiegenen, sondern des

Wahren, des Beruhigten, des Gottgetragenen. Dabei Strenge gegen
sich selbst, Aktivität, unablässiger geistiger Kampf, gemäss der

asketisch-mystischen Tradition der grossen Väter des Ostens.

Der berühmte Bischof Feofan von Wyscha (aus der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts) schreibt in einem seelsorgerischen
Brief:

«Sie müssen die Selbstsucht überwinden (,Samougodjec), wie
auch der Heiland befohlen hat : ,Wer Mir nachfolgen will, der
verleugne sich selbst'.. Wenn Sie das getan haben werden, so werden
Sie nicht mehr zu fragen brauchen, wie man leben solle, um das

Heil zu erlangen. Denn es wird Ihnen klar bewusst werden, dass

es keinen anderen Weg zum Heil gibt als den Weg der
Selbstverleugnung. Das ist gerade der ,enge Weg', der zum Leben

führt2). »

Das ist der Grundton: Selbstverleugnung, SelbstVerwerfung.
Daraus entspringt das neue Leben, darin besteht das neue Leben.

x) Ein Kapitel aus dem demnächst im Verlag E. Reinhardt-Basel
erseheinenden Buche: «Aus der russischen geistigen Tradition.»

2) Sobranje pisem Sviatitelia Feofana («Gesammelte Briefe des

Bischofs F.»), Bd. III, Moskau, 1898, S. 4.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1946. I4



— 194 —

Es muss sich im stetigen inneren Kampfe durchsetzen. Ohne

Kampf keine neue Wirklichkeit. Ein Ideal der Männlichkeit wird
gepredigt; diese Männlichkeit atmen sowohl die Gestalten dieser
Heiligen und Gerechten wie ihre Belehrungen. Auf diesen Ton
— des männlich inneren Kampfes — ist auch die geistige Leitung der
grossen Seelsorger eingestellt.

Ich möchte diese innere Wirklichkeit beleuchten an Hand
des Briefwechsels des schon erwähnten Bischofs Feofan:

«Der Herr ist der Feldherr. Sie sind der Krieger. Er erwartet
von Ihnen, dass Sie den Feind zurückweisen werden. Lassen Sie
Seine Erwartung nicht zuschanden kommen1).»

«... Suchet und ihr werdet finden — demütig und zerknirscht.
Aber Kampf wird es dennoch geben. Ohne Kampf ist der Krieger
nur ein schlechter Krieger. Der Kampf aber lehrt alles 2).»

«Das christliche Leben aber stösst auf viele Hindernisse, von
den ersten Schritten an, und je weiter, desto mehr. Derjenige,
der diesen Weg betritt, muss sich mit festem Mut bewaffnen, um
fortzuschreiten, ohne die bevorstehenden Kämpfe und Hindernisse
zu befürchten3).»

«Bemühen Sie sich, die Gewohnheit zu erwerben, Ihr Herz zu
bewachen und 'keinen freien Lauf zu gestatten weder Gedanken,
noch Gefühlen noch Antrieben, wenn sie nicht in einem Gott
gefälligen Geiste sind, sondern sie sofort abzuhauen4).»

«Es gibt ein geistiges Aufrichten des Kreuzes im Herzen.
Das geschieht, wenn jemand sich fest entschliesst zur
Selbstkreuzigung oder Tötung seiner Leidenschaften, was so wesenhaft
ist für die Christen, dass nach dem Apostel bloss diejenigen zu
Christus gehören, die ihr Fleisch gekreuzigt haben samt den
Leidenschaften und Begierden 5).»

Dieser geistige Kampf darf nie unterbrochen, muss immer
wieder aufgenommen werden. Wenn du gefallen bist, so
verzweifle nicht, richte dich sofort wieder auf mit dem festen
Vorsatz, nicht mehr zu fallen. Und kämpfe weiter. Nur nicht
verzagen, nur den Kampf nicht aufgeben. Und ebenso entschieden
wird darauf hingewiesen, dass wir nichts erreichen können ohne

*) Sobranje pisem Sviatitela Feofana, Bd. IV, Moskau 1899, S. 96.
2) Ibid., S. 109.
3) Ibid., Bd. Ill, S. 164/165.
4) Ibid., Bd. Ill, S. 215.
5) Ibid., Bd. Ill, S. 165.



— 195 —

Seine Hilfe. In Ihm - - dem Herrn Jesus Christus allein — ist
Kraft und Zuflucht und Hilfe. Ohne Ihn können wir nichts tun.
Diese beiden Momente : die Forderung der höchsten geistigen
Aktivität, des ständigen, mutigen Kampfes, und die grundlegende
Überzeugung, dass in Ihm — dem Herrn Jesus Christus — allein
das Heil ist, dass wir ohne Ihn nichts zu tun vermögen, schliessen
sich keineswegs aus. Sie bedingen sich vielmehr gegenseitig, sie
wachsen zusammen zu einer lebendigen Synthese des Lebens in
Christus. Denn diese Aktivität, dieser männliche Kampf ist
Gottverbundenheit, ist Zufluchtnahme zu Ihm, ist ständiges Sichhinwenden

zu Ihm, Rufen und Beten. Das ganze innere Leben
zentriert im Gebete.

«Wer sich um das Geistige bemüht, kann niemals sagen:
Dies werde ich tun und dies werde ich erlangen. Bemühe dich
immerfort im Suchen, wie ein Fisch auf dem Eis mit dem Schwanz
herumschlägt. Erhalten aber wirst du, was dem Herrn gefällig
sein wird, dir zu geben, und wann es Ihm gefällig sein wird. Suchen,
schreien mit zerknirschtem Herzen muss man, mit äusserster
Selbstdemütigung und festem Glauben, dass der Herr alles Nötige
geben wird. Und wenn wir es erhalten, ist es nicht unser Eigentum

Sein ganzes Heil in die Hände des Herrn zu übergeben, ist
der sicherste, zuverlässigste, der beste und der weiseste Weg x).»

«Das Wichtigste ist: sich selbst in die Hände des Herrn und
Heilands zu überlassen mit einem zerknirschten Rufen : Rette mich
nach Deinem eigenen Ermessen. Denn es gibt kein anderes

Heil als allein in Ihm. In dieser Hingabe sei gleichzeitig ein fester,
selbstverleugnender Eifer miteinbegriffen um die Erfüllung Seines

heiligen Willens2).»
«Derjenige, der nicht geistig arbeitet und seine ganzen Kräfte

nicht anstrengt und sich nicht bemüht bis zur Empfindung der

eigenen Machtlosigkeit und aus dieser Empfindung heraus nicht
ruft nach Hilfe — der wird sie auch nicht erlangen. So sollen

auch Sie handeln : im Gefühl der eigenen Machtlosigkeit rufen Sie

nach Hilfe und, nachdem Sie etwas vollbracht haben, verharren
Sie in diesem Gefühl der eigenen Machtlosigkeit3).»

«Suchet und ihr werdet finden. Das ist das unumstössliche
Gesetz für jeden Erfolg auf dem Wege des geistigen Fortschreitens.

*) Sobranje pisem Sviatitela Feofana, Bd. V, S. 28/29.
2) Ibid., Bd. V, S. 22/23.
3) Ibid., Bd. VI, 52.



— 196 —

Es kommt nichts ohne Mühe. Die Plilfe Gottes ist immer bereit
und immer nahe, aber sie wird bloss den Suchenden und den sich
Mühe Gebenden zuteil, und erst dann, wenn die Suchenden alle
ihre eigenen Mittel schon ausprobiert haben und aus vollem Herzen
zu rufen beginnen: Herr, hilf. Solange aber noch das kleinste
Vertrauen zu eigenen Mitteln besteht, mischt sich der Herr nicht
ein, als ob Er sagte : Du hoffst selber zu erlangen Schön, dann
warte nur. Aber wie lange man auch warten würde, es kommt
nichts heraus. Es möge der Herr Ihnen einen zerknirschten Geist,
ein zerknirschtes und demütiges Herz schenken 1).»

«Der Herr kann, versteht, will erlösen. Er sucht, wen Er
erlösen könnte. Und Er erlöst.. alle, die zu Ihm kommen. Nur
diejenigen erlöst Er nicht, die sich selber erlösen wollen 2).»

«Wir haben den Herrn, den alleinigen Lehrer, den alleinigen
Helfer, ohne den wir nichts auf die richtige Weise zu tun
vermögen. Er ist immer nah. Wenden Sie sich an Ihn. 3).»

«Auf eigene Kräfte darf man sich nicht verlassen, sondern,
sobald irgendeine Unruhe im Herzen entsteht, muss man sich
sofort zum Herrn hinwenden und ständig zu Ihm rufen, bis die
Unruhe sich legt 4).»

«Man muss sich so fühlen, wie ein Ertrinkender sich fühlt im
Meer, der sich an ein Brett festgeklammert hat, das die Kraft hat,
ihn zu heben und zu tragen über den Abgrund. Er fühlt beständig,
dass er dem Untergang nahe ist, aber zugleich fühlt er das rettende
Brett. Das ist ein richtiges Abbild von jeder Seele, die im Herrn
den Weg des Heils betritt. Sie fühlt, dass sie an und für sich

untergehen würde, aber fühlt zugleich, dass es eine Rettung gibt
im Herrn 5).»

Und kurz zusammenfassend: «Geben Sie sich Mühe. Gott
wird die Kraft geben. Das Bewusstsein der eigenen Schwäche ist
die Vorstufe zur Erlangung der Hilfe Gottes 6).»

«Denn man muss beständig denken und fühlen, dass der

Erfolg im geistigen Leben und in allen seinen Äusserungen eine

Frucht ist der Gnade Gottes. Dieses neue geistige Leben rührt
völlig her von dem Allerheiligsten Geiste Gottes. Wir besitzen

x) Sobranje pisem Sviatitelja Feofana, Bd. IV, S. 41.
2) Ibid., Bd. V, S. 47.
3) Ibid., Bd. V, 49.
4) Ibid., Bd. V, 109.
5) Ibid., Bd. V, S. 25/26.
6) Ibid., Bd. V, S. 89/90.



— 197 —

auch einen eigenen Geist, aber er ist kraftlos. Kraft erhält er,
wenn er von der Gnade beschattet wird *).»

Das ganze Leben muss vom Gebet durchströmt werden.
«Der Herr ist nahe. Wenn Sie mit schmerzvollem, ängstlichem
Flehen sich an Ihn wenden, werden Sie sofort erhört. 2).»

«Jegliche geistige Not eröffnet dem Herrn, und Er wird helfen.
Das Gebet ist der Atem des geistigen Lebens, wie Sie selber es ja
fühlen. Darum braucht man darüber nicht viel Worte zu
verlieren. Beten Sie inbrünstiger, beten Sie unablässig — der Herr
ist nah, und Seine Hilfe ist nah... jeden Augenblick3).»

Das Leben soll zu einem ständigen Stehen vor dem Herrn
werden, zu einem ständigen Schauen nach Ihm und Wandeln vor
Ihm. «Das Wichtigste ist, zu wandeln vor Gott oder vor dem Auge
Gottes mit dem Bewusstsein, dass Gott auf Sie schaut, auf Ihre
Seele — in Ihr Herz hinein, und sieht dort alles. Dieses Bewusstsein

ist der stärkste Hebel in der Bewegung des inneren geistigen
Lebens 4).»

«Indem man sich in sich selber zurückzieht, muss man sich

vor den Herrn stellen und so stehen, ohne die geistigen Augen
von dem Herrn abzuwenden. Das ist die innere Einsiedelei: allein
vor dem Herrn zu stehen 5).»

Dies ist die Bedeutung des heiligen Abendmahls: «Sie haben
den Herrn empfangen. Möge Er allein Ihr Herz vollständig
ausfüllen Der Herr ist nahe. Wenn Sie nach Ihm seufzen, so werden
Sie von keiner geistigen Not mehr heimgesucht, die unüberwindbar
und unstillbar wäre 6).»

Eine neue Haltung entsteht, die nicht bloss auf das Innere,
sondern auch auf das Körperliche sich erstrecken soll : «Die Muskeln
des Körpers halten Sie in Spannung und Zucht. Gestatten Sie

kein sybaritisches Sichgehenlassen des Körpers, auch nicht der
einzelnen Körperteile. Den Körper muss man einer streng
soldatischen Zucht unterwerfen7).»

«Wir sind aber nicht dazu berufen, den Leib zu töten, sondern

nur die Fürsorge um den Leib nicht in Lüsternheit übergehen zu

*) Sobranje pisem Sviatitela Feofana, Bd. V, S. 163.

2) Ibid., Bd. Ill, S. 207.
3) Ibid., Bd. IV, S. 104.
4) Ibid., Bd. IV, S. 75; vgl. Bd. III, S. 220, Bd. IV, S. 40 u. a.

5) Ibid., Bd. IV, S. 40.
6) Ibid., Bd. IV, S. 88; vgl. Bd. IV, S. 85.

') Ibid., Bd. IV, S. 96, 106.



— 198 —

lassen (Röm. 13, 14). Die Regel ist: Vernünftige Zucht des Leibes
ohne selbstgefällige Nachgiebigkeit1).»

Dieser Geist der Zucht, der Gottesfurcht, des Stehens vor
dem Herrn gebärt auch eine innere Reife, einen geistigen Ernst,
eine geistige Nüchternheit und Masshaltung, die den Gefühlsüberschwang

flieht und ihm misstraut.
«Die Frucht des Gebetes, die wichtigste, ist nicht eine innere

Wärme oder Süsse, sondern Gottesfurcht und Zerknirschung. Diese

muss man immer wachhalten, darin leben und atmen.» «Das geistige
Wirken besteht nicht in Verzückungen: seine beste Äusserung ist
ein zerknirschter Geist, ein zerknirschtes und demütiges Herz.
Wie Sie mir schrieben, dass es Ihnen, wenn Sie sich die Gegenwart
des Herrn vorstellen, besser geht : so handeln Sie auch beständig 2).»

Es ist eine männliche und stille Geisteshaltung, die ihre
Krönung in der Demut erhält.

Wie die Starzen jeglicher geistigen Verstiegenheit, auch jedem
unreifen Gefühlsüberschwang abhold waren und sie mit
Misstrauen betrachteten, erhellt z. B. aus dem Briefwechsel des
berühmten Starez Makarius von Optino mit einer von ihm betreuten
jungen Person.

Die junge Dame hat entschieden, in ein Kloster zu gehen.
Sie hat die Zustimmung ihrer Mutter erhalten, und nun will sie

in völliger Armut leben und bittet ihre Mutter, die Zelle, die für sie

im Nonnenkloster erbaut w*erden soll, so arm und primitiv wie möglich

einzurichten. Starez Makarij warnt sie vor dem unreifen Übereifer,

in welchem viel Stolz und Selbstgefallen verborgen ist.
«Den 17. Juni 1858. Du bittest deine Mutter, alles für dich

ja nur ganz einfach, möglichst einfach einzurichten. Aber nach
der Meinung der heiligen Väter müssen wir nicht Töter des Leibes,
sondern Töter der Leidenschaften werden. Wieder warne ich
dich davor, dass du plötzlich, mit einemmal, heilig werden möchtest.

Nimm dich in acht. Du fragst über das Beten. Beim Beten
muss man grosse Demut haben, und dies wird geboren durch
Abhauen des Willens und des Eigendünkels. Hüte dich, nur im Geiste
beten zu wollen: das ist noch nicht dein Mass. Du würdest sofort
eingebildet werden. Bete einfach. Derjenige, der das Gebet dem
Betenden schenkt, wird dir auch das reine Geistesgebet schenken,
aber nur wenn du wahrhaftig demütig wirst und deine Sünde

*) Sobranje pisem Sviatitela Feofana, Bd. IV, S. 165.
2) Ibid., Bd. V, S. 176, 191.



— 199 —

scheust: dadurch wird die Seele zerknirscht und das Herz
demütig ...»

«... Du liest die Aufzeichnungen des Starez Athanasius. Du
machst dich an das heran, was noch nicht deinem Masse
entspricht. Davon, dass man seine Gedanken demütigen müsse, hast
du noch keine Ahnung. Nehmen wir an, dass du alles erfüllen wirst,
worüber dort geschrieben ist. Dem Hochmut aber wirst du nicht
entgehen können und dem Eingebildetsein, diesen Feinden, die so
leise sich heranschleichen werden, dass du es nicht bemerken
wirst. Aber viel Schaden wird dadurch entstehen... Wenn du
Demut besitzest, so erwirbst du auch Frieden. Wenn du aber,
was du auch machst, keinen geistigen Nutzen davon empfängst,
sondern nur innere Verwirrung, so ist es klar, dass du keine Demut
hast. Du achtest nur auf Äusserlichkeiten und denkst nicht an
die Ausrottung der Leidenschaften. Daher ist es nötig für dich, mit
jemandem an Ort und Stelle dich beraten zu können und deine
Eigenwilligkeit und deinen Selbstdünkel zu unterdrücken...»

«... Du sehnst dich immer noch nach den höchsten geistigen
Leistungen und nach Regeln, die noch nicht deinem Mass und deiner

geistigen Kraft entsprechen. Du sollst aber einfach den demütigen
Weg wandeln, wie auch andere leben, ohne dass sie in innere
Verwirrung geraten. Auch du gerate nicht in innere Verwirrung, wenn
du etwas nicht richtig getan oder in irgend etwas dich versündigt
hast, sondern steige herunter in die Tiefe der Demut und durch
Busse richte dich auf, — und bald wirst du den wahren Weg
finden...»

«Den 4. November 1858.

Du fragst mich über das letzte Ziel des Gebets und führst
die Worte des Johannes Klymakos an, dass das nächtliche Gebet

unsere Tagesgeschäfte heiligt. Passt dies aber zu deiner jetzigen
Lage An wen sind diese Worte gerichtet Bitte die ehrwürdige
Mutter M., dich auch in diesem wie in allem zu unterweisen. Sie

sieht deinen geistigen Zustand und wird dir sagen, was dir nützlich
ist. Sonst wirst du nachts aufstehen und die anderen dabei

verurteilen, dass sie nachts nicht aufstehen zum Gebet, und dich

selber für besser halten. Du sehnst dich nach wahrem .geistigen
Tun'. Es besteht aber in der Verwerfung des eigenen Willens und
des eigenen Verstandes a). »

Siehe «23 Briefe des Starez von Optino Makarius an Frau S. I. N.»

(russ.). Moskau 1908.



— 200 —

Diese Schlichtheit und geistige Anspruchslosigkeit, dieses

Sich-nicht-wichtig-Tun ist charakteristisch. Schon der grosse
Lehrer des asketisch-mystischen Lebens, der heilige Nil von Sora

(Nil Sorskij, 1433—1508), schreibt: «Vorzeitig soll man sich nicht
an das Allzuhohe heranwagen. Am besten ist es, sich an das

mittlere Mass zu halten.»
Das Ziel, das entgegenleuchtet, ist : Wachsen in Demut.

Vor der Demut in dem Leben der russischen Heiligen und
Gerechten könnte man besonders viel sagen : es ist ihr
hervorstechender Zug. Dieses ganze Leben ist ein Leben der Demut. Feo-
dosius von Petschersk (XI. Jahrhundert), Sergius von Radonesh

(XIV. Jahrhundert) zeichneten sich durch besondere Demut aus.
Sie trugen die schlechtesten Kleider, sie scheuten sich nicht vor der
niedrigsten Arbeit (auch als Sergius schon Abt war), sie gingen
jeglichen Ehrerweisungen (als sie schon hochangesehene Berater
und Seelsorger auch der regierenden Fürsten waren) aus dem Wege.
«Demütige Milde ist das Grundgewebe der Persönlichkeit des
Sergius von Radonesh», schreibt mit Recht Professor Fedotov 1).

Bekannt ist die Geschichte, wie ein Bauer, der es nicht glauben
wollte, dass der Mann da in schlechter, geflickter Kleidung, welcher
so eifrig mit dem Spaten die Erde grub, der berühmte Abt des

grossen Klosters sei, den Sergius beschimpfte, und wie Sergius
ihn darauf mit Güte und Freundlichkeit aufnahm, zur Klostertafel
einlud und ihn auf dem Ehrenplatz neben sich sitzen liess 2). Diese
Demut ist, wie gesagt, zugleich Milde und Güte gegen den
Mitmenschen. Sie kann zu einem aktiven Liebesdienst werden, der
das ganze Leben erfasst. So war es mit den Starzen von Optino
und anderen Starzen, die ihr ganzes Leben in den Dienst des

Volkes stellten, in den Dienst der Leidenden, der nach Trost und
Ermunterung Suchenden im Volke.

Ich möchte hier einige Auszüge bringen aus dem Leben des

heiligen Tychon von Sadonsk (1724—1783), geschrieben von seinem

*) G. P. Fedotov, «Die Heiligen Alt-Russlands» (Swiatyje drevnej
Rusi), X.—XVII. Jahrhundert (russ.). Paris, 1931, S. 143.

2) Vgl. z. B. die Demut des grossen nordrussischon Einsiedlers und
Klostergründers, des hl. Dimitri Prilutzkij (j* 1392; s. Konoplov, u. a. O.,
S. 37). Vgl. noch weitere Beispiele aus dem Aufsatz «Die Psychologie unserer
Gerechten» («Psichologija naschich pravednikov») in der Zeitschrift
«Voprosy filosofii i psichologii», Moskau 1906, Bd. 84, S. 334/335.



— 201 —

Zellendiener Tschebotarev. Eine wunderbare Schlichtheit,
Treuherzigkeit und Milde strahlt uns von dieser Gestalt entgegen. Es
vereinigen sich in ihm ein Leben in Gott und eine masslose, aktive
Barmherzigkeit dem Nächsten gegenüber. Der Hauptteil der
Aufzeichnungen Tschebotarevs bezieht sich auf die Zeit, wo Tychon
im Kloster von Sadonsk lebte, als er offiziell schon im Ruhestand
sich befand, nachdem er seinen Bischofssitz in Woronesch (er war
Bischof von Woronesch 1763—1767) wegen schlechter Gesundheit
(oder vielleicht einer inneren Stimme folgend) aufgegeben hatte.
Es war aber zugleich auch der Höhepunkt seiner seelsorgerischen
Tätigkeit und seines Dienstes am Nächsten. Tausende von
Menschen aus allen Ständen aus fern und nah strömten zu ihm, um
Linderung ihrer materiellen oder geistigen Not zu erhalten, in
Suche nach Belehrung und Rat und geistiger Unterstützung. Die
nährende Kraft seines inneren Lebens lag im Gebet. Es war
sozusagen die Achse seines inneren Menschen.

«Die Nacht» (schreibt sein Zellendiener — «denn ich, Unwürdigster,

bin dessen Zeuge gewesen») «pflegte er ohne Schlaf zu
verbringen und legte sich nur mit der Morgendämmerung hin. Nachts
übte er sich im Gebet mit Kniefall. Aber nicht kühl war sein Gebet,
sondern brennend heiss. Es kam von zerknirschtem Herzen, so
dass er manchmal laut ausrief: ,Herr, erbarme Dich. Herr, habe

Mitleid!' und fügte noch hinzu: ,Du, Getreuer und Liebevoller
(,Kormiletz'), habe Erbarmen' — und schlug mit dem Kopf gegen
die Erde. Und dies alles geschah bei ihm vor grosser innerer Glut
und Liebe zu Gott. Und ferner, um die Mitternaehtsstunde, trat
er hinaus in die vordere Zelle und sang leise und ergriffen die

heiligen Psalmen. War er in traurigen Gedanken, so sang er
gewöhnlich: ,Wohl ist es, dass Du mich gedemütigt hast', usw., und
andere trostreiche Psalmen, dabei immer mit Tränen der Rührung
und mit Seufzern des Herzens.

Nach der Mahlzeit pflegte er sich ein wenig auszuruhen, eine

Stunde, bisweilen auch etwas mehr. Dann las er Heiligenleben
und andere Bücher. Im Sommer ging er im Klostergarten auf und
ab oder auch ausserhalb des Klosters. Er hatte mir dabei auf
alle Fälle den Befehl erteilt: ,Wenn du etwas Dringendes für mich

hast, so musst du, bevor du an mich herantrittst, husten, damit
ich mich umschaue.' So tat ich es auch. Einmal aber ereignete es

sich, dass ich, als er im Garten war, mehrmals zu husten anfing,
als ich mich ihm nähern wollte. Er war aber so tief in Gedanken



— 202 —

versunken, dass er nichts hörte, sondern kniete, das Antlitz gen
Osten gerichtet und die Arme erhoben zum Himmel. Ich näherte
mich und sagte: ,Euer Hochwürden.' Er aber erschrak so heftig,
dass ihm der Schweiss heraustrat, und sagte zu mir: ,Sieh, mein
Herz zittert wie eine Taube. Ich habe es Dir ja schon vielfach
gesagt, du solltest husten, ehe du an mich herantrittst.'

Niemals ging er oder fuhr er aus, ohne den Psalter
mitzunehmen, den er stets unter der Kutte trug, denn es war ein kleines
Buch. Schliesslich kannte er den ganzen Psalter auswendig. Er
hat auch mich mit diesem Buche gesegnet. Unterwegs, wenn er
irgendwo hinfuhr, las er stets den Psalter vor, manchmal sang er
laut daraus und zeigte es mir oder erklärte mir irgendeine Stelle.
Jeden Tag ging er zur Messe und sang selber im Chorstuhl, und
selten sang er ohne Tränen. Im Tolschewschen Kloster ging er
gegen Mitternacht rund um die Kirche herum und betete vor jeder
Tür mit KnieVerbeugungen, wobei er heisse Tränen vergoss, dessen

ich Zeuge gewesen bin. Ich lauschte manchmal, und da hörte ich,
wie er ,Ehre sei Gott in der Höhe' sowie auch heilige Psalmen vorlas.

Vor der Westtür betete er mehr als eine halbe Stunde und
kehrte dann mit raschen Schritten in seine Zelle zurück. Dort
arbeitete er sehr hart, manchmal spaltete er selber das Holz. Er
pflegte mir zu sagen : .Schärfe nun die Axt ein wenig und bringe mir
meine Handschuhe — ich will mir etwas Holz für den Ofen hauen.
So werde ich mir vielleicht das Blut etwas in Kreislauf setzen und
mich gesunder fühlen'... Auf diese Weise ging er mit dem guten
Beispiel der Arbeitsamkeit voran. Nichts konnte ihn so kränken,
wie wenn er in Sadonsk zu uns hereintrat und uns in Müssigkeit
fand. Er pflegte uns öfters zu wiederholen : Wer in Müssigkeit lebt,
der sündigt fortwährend.' Er selber blieb nie müssig: Morgens vor
der Messe schrieb er herzerbauende Bücher, die auch jetzt noch zu
finden sind und die von vielen gelesen werden, welche nach dem
Heil der Seele streben.

Nun will ich berichten von der Einfachheit und Uneigennützig-
keit seines Zellenlebens, denn er besass nur das Allernötigste. Als
Bett dienten ihm ein kleiner ausgebreiteter Teppich und zwei Kissen ;

Bettdecke hatte er keine, sondern bedeckte sich mit einem Schafspelz,

der mit Nankin bezogen war. Er gürtete sich mit einem
einfachen Lederriemen. Er besass bloss eine Kutte, und die war nur aus

Kamelgarn. Als Schuhwerk trug er grobe, lederne Schuhe oder
Bauernschuhe aus Bast, die er aber bloss in der Zelle anzog, und



— 203 —

dabei sagte er: ,Wie ruhen sich die Füsse in den Bastschuhen aus.'
Wenn er jedoch zur Kirche gehen musste oder Gäste bei sich
erwartete, so zog er die Bastschuhe aus und zog Lederschuhe an.
Sein Rosenkranz war ganz einfach, aus Riemen geflochten. Er
besass weder Koffer noch irgendeinen Behälter, um seine Sachen
hineinzulegen, abgesehen von einem alten Lederbeutel, den er
stets mit sich auf Reisen mitnahm und in den er seine Bücher und
seinen Kamm legte. Das war sein ganzer Schmuck und Putz..

Drei Sommer hat er ein Pferd besessen und einen Zweiradwagen,

die ihm von den Herrschaften Bechtejev geschenkt worden
waren. Er fuhr damit nach der Mittagsrast ins Feld und bisweilen
auch in den Wald, wobei ich ihn stets begleitete.,Geh', pflegte er mir
zu sagen, ,spanne den Wagen an, wir wollen für den ,,Alten" (so

nannte er das Pferd, das recht alt war) etwas Gras mähen und wollen
auch etwas Wasser trinken.' Unterwegs redete er stets, wobei er
entweder das Gras als Beispiel nahm oder mir irgendwelche Sprüche aus
der Heiligen Schrift erklärte. Alle seine Reden hatten zum Gegenstand

stets die Ewigkeit. Die Fahrt ging gewöhnlich den
sogenannten ,Patriarchenweg' entlang, der oberhalb des Flusses
Don liegt. Manchmal fuhren wir auch in den Wald, wo er auf den
Wiesen das Gras selber mähte und mir es zusammenzuharken be-

fehl mit den Worten : ,Lege es in den Wagen, der Alte wird es nachts
brauchen.' Manchmal fuhren wir bis zur Quelle, die von Sadonsk
etwa 10 Werst entfernt am Ufer des Dons gelegen war; dort tranken
wir manchmal Wasser. Er liebte diese Quelle, denn das Wasser

war sehr rein...»
Wie schlicht, treuherzig und auch poetisch in seiner Schlichtheit

ist dieses Leben. Aber es ist nicht ein Leben friedlicher,
frommer Selbstkonzentration. Dieses Leben hat zwei
Angelpunkte: das Stehen vor Gott und den Dienst an den Nächsten.
Oder vielmehr sein Leben in Gott kommt in diesem Dienst an den

Nächsten gerade besonders stark zum Ausdruck. Dieser Mann des

Gebetes ist zugleich der gütige, trostreiche Helfer.

«Jetzt will ich von seinen Werken der Nächstenliebe und der

Barmherzigkeit berichten», fährt Tschebotarev fort. «Er gab Nahrung

den Waisen und Hilflosen, war barmherzig gegenüber Armut
und Elend, — kurz, er gab alles her, was er hatte, sowohl seine

Pension, die er vom Staate bezog, wie auch dasjenige, was ihm
die Ältesten der Donkosaken brachten. Auch aus den Städten

Woronesch und Ostrogoschsk sandten ihm sowohl Adelige wie



— 204 —

reiche Kaufleute grosse Geldsummen, aber er verteilte unter den

Armen nicht bloss das ganze Geld, sondern auch die Wäsche und
behielt nur für sich, was er am Leibe hatte. Auch das Brot, das
ihm wohltätige Gutsbesitzer schickten, gab er weg an Notleidende ;

aber auch dies reichte ihm nicht aus, sondern er kaufte noch mehr
und verteilte es. Arme und Notdürftige erhielten von ihm Kleider
und Schuhwerk, zu welchem Zwecke er Pelze, Röcke oder Leinenstoff

kaufte. Anderen kaufte er sogar Hütten oder Vieh — Pferds,
Kühe, mit denen er sie versorgte. Das genügte jedoch alles nicht,
und er machte noch Geldschulden. Wenn er alles abgegeben hatte,
pflegte er mir zu sagen: ,Geh, bitte, nach Jeletz und borge Geld
bei diesem oder jenem Kaufmann; ich gebe es ihm zurück, sobald
ich meine Pension bekomme, aber jetzt habe ich nichts. Da
kommen zu mir meine armen Brüder und gehen weg, ohne von
mir Trost erhalten zu haben. Es schmerzt mich, sie nur anzusehen.'
Bisweilen geschah es auch, dass er irgendeinem Armen absagte
und ihn bloss ausführlich ausfragte, was für ein Mensch und woher
er sei. Aber am nächsten Tage, da tut es ihm schon leid, da ruft
er mich und sagt: ,Gestern habe ich dem Armen abgesagt; nimm,
bitte, das Geld, trage es ihm hin — so können wir ihn vielleicht
trösten.' Alle Armen hatten leichten Zugang zu ihm. Seine

Demut war wunderbar. Die alten Bauern liess er Platz nehmen,
sprach mit ihnen viel und freundlich über das Dorfleben und.
nachdem er sie mit dem Nötigen beschenkt hatte, liess er sie in
Freuden ziehen. Auf seine eigenen Kosten unterstützte er alle die

armen Bauern, die in der Nähe des Klosters lebten, und besonders
die Witwen und Waisen, und bezahlte für sie die Kopfsteuer und
die übrigen staatlichen Gebühren, versorgte sie mit Brot und
Kleidung — kurz, half ihnen in allen Nöten. An einem Tage, an
dem besonders viele Arme zu ihm gekommen waren und er
besonders viel Geld und andere Gaben verteilt hatte, fühlte er sich
des Abends munterer und freudiger. Wenn aber bloss wenige
dagewesen waren oder gar niemand, da fühlte er sich betrübt. Ich
kann es ruhig sagen : Wie Hiob war er ,das Auge der Blinden und
das Bein der Lahmen'. Seine Türe war stets offen für alle Armen,
Hilflosen und Wanderer, die zu ihm kamen. Stets fanden sie bei
ihm Nahrung, Trank und Erholung.

Die kleinen Bauernkinder gewöhnte er an den Kirchgang.
Wie tat er das Ì Wenn er aus der Kirche kommt, laufen sie ihm
alle nach. Er tritt in seine Zelle; sie folgen ihm auch dorthin,



— 205 —

machen drei tiefe Verbeugungen und rufen laut: ,Ehre sei Gott.'
Und er fragt: ,Kinder, wo ist unser Gott?' Und laut antworten
sie: ,Unser Gott ist im Himmel und auf Erden.' — ,So ist es schön,
Kinder', sagt er darauf, streichelt jedem über den Kopf und gibt
jedem eine Kopeke und ein Stück Weissbrot, und im Sommer gibt
er jedem einen Apfel. Wenn er aus körperlicher Schwäche manchmal

nicht zur Messe gehen konnte, so kamen die Kinder wohl in
die Kirche, sahen aber, dass der Bischof nicht da war, und gingen
dann wieder weg. Er fragte mich aber, als ich nach der Messe

zu ihm kam, ob die Kinder dagewesen waren. Ich antwortete ihm:
,Jawohl, aber da sie sahen, dass Euer Hochwürden nicht da

waren, da gingen sie wieder fort.' Er lächelte dann leise: ,Das ist
es gerade. Die Armen kommen zur Messe nur des Brotes und der
Kopeken wegen. Warum hast du sie nicht zu mir gebracht
Ich freue mich sehr, wenn sie in die Kirche kommen.'

Ebenso konnten auch Bauern, die zu ihrer Arbeit zogen und
hier vorbeigehen mussten, falls einer von ihnen unterwegs krank
wurde, bei ihm eine ruhige Aufnahmestätte finden. Er sorgte
selber für ihre Ruhe, brachte ihnen sogar seine eigenen Kissen
und seine Schlafmütze und befahl, dass man ihnen feinere Kost
bereite. Zwei- oder dreimal täglich gab er ihnen selber den Tee,

sass mit ihnen eine Stunde oder länger, tröstete sie und ermunterte
sie durch freundliches und vertrauensvolles Gespräch. Einige von
ihnen starben. Er nahm sich ihrer mitleidvoll und in christlicher
Weise an und sorgte dafür, dass der Kranke das heilige Abendmahl
erhielt. In solchen Fällen war er stets selber anwesend, ebenso bei
der Beerdigung. Das Grab musste ich zusammen mit dem Koche

graben. Diejenigen aber, die genasen, wurden von ihm beschenkt
und setzten ihren Weg weiter fort.»

«Im Jahre 1768 ereignete sich in der Stadt Livny eine grosse
Feuersbrunst. Der Bischof unterliess es nicht, den Verunglückten
zu helfen. Er sandte dorthin den Mönch Mitrofan mit Geld, welches

er dort verteilen sollte. Im nächsten Jahre ereignete sich ein

ähnliches Unglück in Jeletz. Der Bischof, durch sein Mitleid

bewegt, legte grosse Barmherzigkeit an den Tag: er begab sich

persönlich nach Woronesch und Ostrogoschsk, um bei seinen

Wohltätern Geld zum Bau neuer Häuser für die von der Feuers-

brunst Betroffenen zu erbitten, womit er ihnen sehr geholfen hat.

Auch besuchte er die im Gefängnisse Schmachtenden. In Jeletz

hat er das Gefängnis persönlich ZAveimal besucht und die dort ge-



— 206 —

fangenen Sträflinge durch nützliche Belehrungen getröstet, sie

mit Geld und übrigem versorgt. Als in Sadonsk das neue
Staatsgefängnis errichtet wurde, wo sich Sträflinge unter Wache
befanden, da sorgte er für deren Unterhalt aus eigenen Mitteln...»

Sein anderer Zellendiener, Iwan Efimow, der auch Aufzeichnungen

über das Leben von Tychon hinterliess, fügt noch einige
Einzelheiten hinzu :

«... Zur Zeit, als in einem Teile des Sadonski-Klosters die
Gerichtsbehörde sich befand, war auch das Gefängnis für die
Verbrecher dort untergebracht. Der Bischof liebte, sich dorthin
während der nächtlichen Stunden zu begeben, um die kranken
Sträflinge zu besuchen und ihnen Gaben zu verteilen. Am ersten
Osterfeiertage wechselte er beim Besuch des Gefängnisses mit
allen Gefangenen den Osterkuss aus. Ebenso besuchte er in der
Stadt Jeletz, wohin er sich bisweilen auf Verlangen der
Stadtbewohner begab, das Gefängnis und das Altersheim, wobei er
seine bischöfliche Würde unter einfacher Kleidung verbarg.»

«... Schon während der ersten Jahre seines Aufenthalts im
Sadonski-Kloster hat er seine seidene Kleidung, seine leichten
und warmen Leibröcke, seine mit Fuchspelz gefütterten Kutten
und seine anderen Kleider, die er seiner bischöflichen Würde
entsprechend besass, sowie auch sein Federbett nebst den Federkissen

und auch seine guten Bettdecken verkauft, nur um das

Geld unter die Armen zu verteilen. Ebenso verkaufte er seine
beste Kutte aus moirierter Seide — ein Geschenk des Bischofs von
Astrachan —, wobei er das dafür erhaltene Geld ebenfalls für
arme Witwen und Waisen verwendete l). »

Man versteht, dass die Gestalt Tychons Dostojevskij (der sein
Andenken hoch ehrte) vorschwebte, als er seinen Starez Sossima
schuf.

In dieser Schlichtheit ist zugleich ein geistiges Brennen
gegeben (wie betet er allein im Garten so stark, mit solcher Hingabe,
dass er richtig aufschreckt, wenn man an ihn herantritt) und eine

Masslosigkeit der Liebe. Dieses geistige Brennen möchte ich
noch an der Gestalt eines anderen grossen russischen Gerechten

1) Die Aufzeichnungen von Tschebotarev und Efimov sind veröffentlicht
als Beilage zu den Gesamtwerken von Tychon Sadonskij, «Tvorenija».

Moskau 1889, Bd. IV.



— 207 —

aufzeigen — des berühmten Altai-Missionars Makarij Glucharev
(1792—1847). Hier nur einige Züge aus der Zeit, wo er nicht mehr
seine Mission unter den Heiden des Altai-Gebietes in Westsibirien
betrieb x), sondern in Zentralrussland lebte als Abt (Archimandrit)
des Bolchovschen Dreifaltigkeits-Klosters (in der Provinz Orel).
Hier wurde er zum geistigen Zentrum einer inneren brennenden
Missionstätigkeit. Er lehrte die Menschen, wie man beten soll.
Wir lassen einen Augenzeugen reden:

«Manchmal ging Archimandrit Makarij während des
Gottesdienstes herum von einem Kirchenbesucher zum anderen und
lehrte sie beten. Erzpriester Ostromyslenskij hat dies einmal
beobachtet. Er sah, wie die Angeredeten sich danach ,gleichsam
belebten und anfingen, inbrünstiger sich dem Gebet hinzugeben'.
Einer unter ihnen erzählte ihm nacher, wie ihn Vater Makarij
belehrte: ,Er kommt an mich heran und sagt: „Wie betest du?
Wollen wir zusammen beten. Sprich mir nach: Du unser Himmlischer

Vater." Ich sagte: „Du, unser Himmlischer Vater." —
„Nein, nein", sagte er: „Sprich inbrünstiger aus ganzem Herzen:
Du unser Himmlischer Vater." Ich wiederholte, diesmal schon mit
Sammlung und Gefühl. — „Nein, nein", meinte er: „Sage es mit
noch grösserer Inbrunst und Stärke: Du unser Himmlischer Vater."
— Das Herz fing an heftig zu klopfen in meiner Brust. Ich erhob
selber die Stimme und rief aus der Tiefe meiner Seele: Du, unser
Himmlischer Vater." — ,,Ja, so, so sollst du beten", sagte er und

ging zu den anderen hin 2).'»

«Ein altes Frauchen der Stadt Bolchov — eine gewisse Donna
Kirillowa — erzählte noch folgendes: ,Sehr häufig ging ich mit
anderen alten Frauen zu Vater Makarij, seine herzerbauenden
Reden zu hören. Niemand verstand es so gut wie er, in unserem
schweren Schicksal uns zu trösten. Einmal in meiner grossen
Trauer kam ich zu ihm. Ich sehe, viele Menschen sind bei ihm
versammelt, reiche und arme. Nachdem er mich mit dem
göttlichen Worte getröstet hatte, hiess er mich noch zu bleiben und
seine Gespräche mit anderen anzuhören. Lange, bis 11 Uhr nachts,
unterhielt er sich mit verschiedenen von auswärts gekommenen
Frauen. Es war ein scheussliches Wetter — Regen und Schnee —.

Er hatte dort 13 Jahre verlebt (1830—1844) und Wunderbares
vollbracht.

2) Siehe den Aufsatz des Erzpriesters Ostromyslenskij in der
Zeitschrift «Strannik», 1860.



— 208 —

„Jetzt ist es Nacht und so ein furchtbares Wetter. Wo werdet
ihr, alte Mütterchen, jetzt hingehen Bleibt hier ein Weilchen, wir
werden gemeinsam beten." Lange betete Vater Makarij; uns hiess

er schlummern im Vorraum. Nach dem Gebet, so gegen Mitternacht,

setzte er sich hin zu schreiben. Es schlug Eins, Zwei.
Wir sehen — Vater Makarij ist von Müdigkeit überwältigt, er
legt seinen Kopf auf den Tisch, auf dem er schrieb, schlummert
ein Weilchen und fängt dann wieder an zu schreiben. Da ich seine
Gewohnheiten nicht kannte, trat ich an ihn heran und sagte:
„Ehrwürdiger Vater. Sie sollen doch jetzt ein wenig ausruhen.
Sie sind so müde." Aber er war unzufrieden wegen dieser meiner
Worte. „Legte sich ein Vögelehen schlafen ?" sagte er: „Es schlummert

ein wenig auf dem Zweig und fängt dann wieder an, Gott
zu leben. Wenn ein unvernünftiges Wesen — ein Vogel — so die
Nacht verbringt, um so mehr müssen wir, vernünftige Geschöpfe,
wachsamer sein als ein Vogel und unsere Lebenszeit dem Lobe
unseres Schöpfers und Heilands widmen." Bald darauf läutete
man zur Frühmesse, und Vater Makarij, ohne geschlafen zu haben,
begab sich zur Kirche1).*»

Hier möchte ich noch ein wenig bei dem Zuge der masslosen
Güte und Liebe verweilen, wie sie bei einigen von diesen Heiligen
und Gerechten hervorbricht. Wir sahen sie schon im Leben des

Starzen von Optino, im Leben des Tychon von Sadonsk, die sich
in den Dienst des Nächsten gestellt hatten. Auch in den alten
russischen Heiligenlegenden finden wir viele rührende Züge. In der
alten Lebensbeschreibung des hl. Dionisij von Gluschitza (1363 bis

1437), bald nach seinem Tode niedergeschrieben, wird von seiner

grenzenlosen Güte und Freigebigkeit geredet. Er gab allen, die
zu ihm kamen, ohne nachzuforschen, wer sie waren, auch
Betrügern 2). Er liess sich dann von seinen Jüngern belehren, die
ihm grössere Zurückhaltung beibringen wollten. «Hört auf», sagte
er ihnen, «mich zur Unbarmherzigkeit zu verleiten.» Auch von
Kornilij vom Komel (1455—1537) hören wir Ähnliches. Keiner,
der ihn um Hilfe bat, wurde mit leeren Händen abgewiesen. Die
Vorräte des Klosters waren stets für die Notdürftigen offen.
Einmal, an einem grossen Festtage, wo viele Arme sich im Kloster
versammelten, wurde unter ihnen der gesamte Geldvorrat des

1) Vgl. die Biographie des Makarius von Charlampowitsch in der
Zeitschrift «Christianskoje Tschtenije», St. Petersburg 1906, Nov. S. 561/562.

2) Siehe Konoplev, a. a. O. S. 50.



— 209 —

Klosters ausgeteilt. Zu dieser Zeit geschah es, dass Grossfürst
Wassilij Joannowitsch 21 Rubel (eine ganz hohe Summe für jene
Zeit, nicht weniger als 2000 Goldmark nach dem jetzigen
Goldwerte) an das Kloster sandte. Auch dieses Geld wurde sofort unter
die Notdürftigen verteilt1).

Der charakteristische Klang übergrosser Demut, die sich mit
vergebender und dienender Liebe verbindet, die ins Grenzenlose
steigen kann, ist von einem der grössten russischen Schriftsteller,
Nikolai Leskov, festgehalten in der wunderbaren Gestalt des
«zornlosen» Greises Pambo (in seinem «Versiegelten Engel»).

«Was könnte ich ihm noch sagen?» sagt uns der Erzähler:
«Hätte ich ihn beschimpft — er würde mich segnen; schlage ich
ihn, so wird er sich bis zur Erde vor mir verneigen; unbezwingbar
ist ein Mensch mit solcher Demut! Wovor bekommt er Angst,
wenn er selber bittet, in die Hölle verurteilt zu werden — Nein,
durch seine Demut wird er alle Dämonen aus der Hölle verjagen
oder zu Gott bekehren. Sie werden ihn peinigen, und er wird
bitten: ,Quält mich grausamer, denn ich verdiene es.' Nein, nein.
Solche Demut wird auch der Satan nicht aushalten können. Er
wird sich an ihm beide Hände müde schlagen, alle Krallen
abstumpfen und wird dann selbst seine Ohnmacht einsehen vor dem

Schöpfer, der eine solche Liebe schuf, und wird sich schämen

vor Ihm.»

Das ist — wie wunderbar es auch klingen mag — dem Leben,
d. h. einem wirklich existierenden, für die russischen Heiligen
besonders charakteristischen Typus abgelauscht — dem Typ der
verklärten Sanftmut. Das — könnte man gewissermassen sagen
(ohne ihn irgendwie für die russischen Heiligen monopolisieren
zu wollen) — ist ein beinahe «nationaler» Zug der russischen

Heiligen.
Aber noch ergreifender vielleicht sind die Worte des sterbenden

alten Missionars Kiriak (in der anderen Erzählung Leskovs, «Am

Rande der Welt», die im äussersten Nordosten Sibiriens sich

abspielt). Er streitet mit Gott vor seinem Tode. Er rechtet mit
Ihm, klammert sich sozusagen an den Schoss seines Gewandes

und will nicht ablassen. «Ich lasse nicht ab, bis Du nicht alle

x) Konoplev, a. a. O., S. 89. Vgl. z. B. auch das Leben des hl. Daniil
von Perejaslavl (XVI. Jh.), s. den Aufsatz von Prof. S. Smirnov in der
Zeitschrift «Bogoslovskij Vjestnik», Moskau 1908, Juli-August, S. 577 ff.

15Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1946.



— 210 —

segnest.» Das ist geradezu eine Verwegenheit, eine Masslosigkeit
der Liebe («derznovenije»), wie bei Issak dem Syrer 1).

Es fehlen übrigens den russischen Heiligen durchaus nicht
auch männliche Züge in der Beziehung zur Aussenwelt, Züge des

Streiters Gottes, des mutigen Vertreters der Wahrheit, des
aktiven Eingreifens in das Aussenleben im Kampf für die Wahrheit.
Gedenken wir nur des mutigen Metropoliten Philippus, wie er furchtlos

die Greueltaten des grausamen Johannes IV. rügte und
erdrosselt wurde ; oder des grossen Patrioten und Nationalheiligen —
des Patriarchen Hermogen, den die Polen im Kerker den Hungertod
sterben liessen, weil er so mutig an der Idee der Befreiung seines

Vaterlandes von der fremden Herrschaft hing. Oder denken wir
an die zahlreichen sogenannten «Toren in Christo» («jurodiwije»),
die oft in derber und kühner Weise den Mächtigen der Erde die
Wahrheit sagten, wenn sie Unrecht verübten.

Das Brennen des Geistes und die ungeheure, sich hingebende,
helfende, tatkräftige, betende und spendende Liebe zu den
Menschen, die Inbrunst des ständigen zuversichtlichen Rufens zu Gott
hat sich z. B. auch in der Gestalt des grossen Beters, Erzpriesters
Johann von Kronstadt (1829—1908), verkörpert.

Ich möchte nun abschliessen. Doch wieder kehre ich zu den

von mir schon zu Beginn der ganzen Darstellung hervorgehobenen
Zügen zurück — der Stille, der Verklärtheit, der sanften,
demütigen Masshaltung. Ja noch mehr, auf den Höhepunkten dieses

Lebens der Gnade finden wir das stille, demütig-kindliche Frohlocken
und Leuchten des Geistes bei allem Ernst des unablässigen, mutigen,
unermüdlichen geistigen Kampfes. Die Männlichkeit dieses Kampfes,

das eminent Mutige der geistigen Einstellung wird erleuchtet
und verklärt auf diesen Höhen durch das freudige Erleben der
Nähe des Herrn. Diese Züge traten besonders stark auf in dem
verklärten Leben des Staretz Serafim von Sarov (1759—1838, kanonisiert

von der russischen Kirche im Jahre 1903). «Christus ist
auferstanden, Du meine Freude» — begrüsste er diejenigen, die zu
ihm kamen, auch ausserhalb der Osterzeit.

Das Pneumatophorische, d. h. das Geistesdurchstrahlte an
seinem Wesen, ist besonders kennzeichnend. Er war schon zum

1) Vgl. mein Büchlein «Die Kirche des Morgenlandes». Sammlung
Göschen, 1926, S. 66—68.



— 211 —

Zustand der inneren Verklärung vorgedrungen, d. h. der Ruhe und
Masshaltung bei überwältigender, triumphierender Osterfreude,
der Freude der Auferstehung, die sein Inneres durchdrang. So
beschreiben ihn uns zahlreiche Zeugnisse. Er selber sagt: «Wer die
Welt liebt, der kann nicht umhin, betrübt zu sein. Wer aber die
Welt verschmäht hat, der ist immer freudig.» Besonders
bemerkenswert ist sein langes Gespräch mit dem Gutsbesitzer Motowilov,
das von diesem sorgfältig aufgezeichnet und erst nach vielen
Jahren, 1903, aus dessen Nachlass veröffentlicht wurde. Übrigens
ist es nicht bloss ein Gespräch, sondern ein unaussprechliches
Erlebnis gewesen — Durchstrahltsein durch die Gegenwart des
göttlichen Geistes. Wir kommen hier an ein Gebiet heran, wo man sich
ehrfurchtvolles Schweigen auferlegen muss. «Gewaltig ist die
Kraft des Gebetes» — sagt Serafini in diesem Gespräch — «denn
stärker als alles zieht es den Heiligen Geist herab x). »

Ich möchte schliessen mit einigen Zügen aus dem Leben des

Makarius von Optino (aus der von einem seiner Schüler im Optino-
Kloster verfassten Biographie).

«... Am Gründonnerstag sang er selber inmitten der Kirche
die Hymne: ,Dein Prunkgemach, o mein Heiland, sehe ich reich
geziert. .' — und wie sang er! Es schien, als ob das Wort ,sehein

seinem Munde eine direkte, nicht übertragene Bedeutung hätte
und als ob der Gesang bloss das zum Ausdruck brächte, was
tatsächlich von den Augen seiner Seele geschaut wurde. Die Stimme
des Greises zitterte vor innerer Erregung, die Tränen strömten
die blassen Wangen herunter, und die Herzen der Hörenden wurden
mit Rührung erfüllt.»

«... Sein Antlitz war heiss und hell, wie das eines Engels
Gottes. Der Blick war still, das Wort demütig und ohne An-

massung. Sein Geist war aber durch das unablässige innere Gebet

stets mit Gott verbunden, und aus der Kraft dieses beständigen
inneren Betens blühte sein Antlitz mit geistiger Freude und
erstrahlte von der Liebe zum Nächsten. Wenn er allmonatlich am

Altar die heiligen Geheimnisse Christi empfing, war es immer mit
der tiefsten inneren Rührung. Seine Kleidung war die beschei-

x) Vgl. meinen Aufsatz «Das Mönchtum und der asketisch-mystische
Weg in der Ostkirche» im Sammelband «Der Christliche Osten», Regensburg,

Pustet, 1939, S. 202. Igor Smolitsch, «Leben und Lehre der Starzen»,
1936, S. 209—257. L. Denissov, «Das Leben unseres hl. Vaters Serafini
von Sarov» (in russischer Sprache).



— 212 —

denste und einfachste. In der Zelle trug er gewöhnlich einen Leibrock

oder langen Kittel aus grobem weissem Leinen oder Kanevas,
die er nicht häufig wechselte, und auf dem Kopf ein schwarzes
gestricktes Käppchen. Bis zu seinem Tode bewahrte der Starez
die ihm angeborene Lebhaftigkeit des Charakters, die ihn sehr

beweglich machte und stets zu jeglichem guten Werk bereit. Diese

Lebhaftigkeit trat in allen seinen Handlungen zum Ausdruck,
auch in einigen äusseren Gebärden. Er hatte ein wunderbares
Gedächtnis. Wenn jemand bei ihm zur Beichte gewesen war oder
sich seinen geistigen Rat erbeten hatte, so entsann sich der Starez
seiner genau und auch aller Hauptumstände seines Lebens. Häufig
geschah es, dass irgendein altes Frauchen, das zum zweitenmal zu
ihm kam, plötzlich auf folgende Weise von ihm begrüsst wurde :

,Schön guten Tag, Daria. Sind die Kinderchen wohl Wie geht
es deiner Irinuschka Du hast sie ja, wenn ich mich nicht irre,
vor drei Jahren verheiratet ?' Und die arme Alte, verblüfft und
tief gerührt, dass der Knecht Gottes sich ihrer erinnert, ist schon

getröstet; ihre Verlegenheit und Beklemmung sind verschwunden,
und sie eröffnet ihm die Seele, erzählt ihm ihre Sorgen und schöpft
sich Trost aus seinem Wort.

In allen seinen äusseren Tugenden und Handlungen hielt sich
der Starez an den Weg der Mässigung — den ,königlichen Weg',
wie ihn die heiligen Väter nannten. Seine grosse Enthaltsamkeit
verdeckte er durch seine Demut. Von allem, was bei der
Klostermahlzeit vorgesetzt wurde, ass er, aber nur ganz wenig — kaum
ein Drittel einer gewöhnlichen Portion. .»

«Er hatte grosses Erbarmen mit den Tieren. Im Winter sorgte
er für die Vögel — jeden Tag streute er für sie Hanf auf ein kleines

Brett, das ausserhalb seines Fensters befestigt war. Eine ganze
Menge von kleinen Meisen, von Hänflingen und kleinen grünen
Spechten genossen die Wohltaten des Starzen. Er sah auch zu,
dass grössere Vögel — die Holzhäher — die kleineren dabei nicht
übervorteilten. Da die Holzhäher den anderen das ganze Futter
wegfrassen, so liess er die Körner in eine Glasbüchse streuen, wo
sie den kleinen Meisen, die hineinfliegen konnten, leicht erreichbar
waren.

Der Starez stand täglich auf zum Morgengebet beim Schlag
der Klosterglocke, d. h. um 2 Uhr nachts. War er abends länger als

gewöhnlich beim Briefschreiben aufgeblieben oder fühlte er sich

unwohl, so stand er erst um 3 Uhr nachts auf. Er weckte dann



— 213 —

selber seine Zellendiener durch Klopfen an die Tür zum
gemeinschaftlichen längeren Morgengebete. Die Hymnen zu Ehren der
Mutter Gottes sang er dabei laut vor. Nach dem Gebet entliess
er die Zellendiener und blieb allein vor Gottes Antlitz. Um 6 Uhr
rief er die Zellendiener wieder herbei zum gemeinsamen Vorlesen
der Stundengebete und der Mette. Dann trank er eine oder zwei
Tassen Tee und machte sich an einen Brief oder an ein Buch.
Von diesem Augenblick an stand seine Zelle offen für alle, die seiner
materiellen oder geistigen Hilfe bedurften. Nach dem Mittag
schloss er sich ein für eine halbe Stunde oder höchstens eine Stunde,
und dann begann wieder der Empfang der sich zu ihm drängenden
Menschen. .»

«Manchmal geriet der Starez in einen Zustand geistigen
Frohlockens, besonders wenn er über die unaussprechlichen Wege der
Vorsehung Gottes, über seine Macht und göttliche Herrlichkeit
nachdachte oder sich unterhielt. Dann begann er eine von seinen

Lieblingshymnen zu singen, z. B. ,Kommt, Menschen, lasset uns
anbeten den Dreieinigen Gott'. oder eines von den Kirchenliedern,

welches das unbeschreibliche und unergründliche
Geheimnis der Menschwerdung und die reine Mutter des Emanuel

preist. Manchmal trat er aus seiner Zelle heraus und wandelte
zwischen den Blumenbeeten des Gärtchens, ging von Blume zu
Blume, stumm versenkt in die Bewunderung der Grösse des

Schöpfers *).»

Es ist auch hier eine grosse geistige Synthese wie im Leben
des Tychon von Sadonsk. Besonders stark aber tritt uns aus
diesen Einzelzügen (in der Biographie Tychons hören wir noch

viel von dem inneren Kampf gegen Versuchungen, gegen Schwermut

und Traurigkeit) das Friedlich-Stille der beginnenden
Verklärung entgegen.

Nikolaus v. Arseniew

l) Siehe Archimandrit Leonid, «Skazanio o zizni i podvigach starza
Makarija», Moskau 1881.


	Die Welt der russischen Heiligen und Starzen

