
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 3

Artikel: Die ökumenische Arbeit in den Niederlanden während des Krieges

Autor: Lagerwey, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


149

Die ökumenische Arbeit in den Niederlanden
während des Krieges.

Als der Krieg über unser Land hereinbrach, wirkten im
ökumenischen Rat sechs Kirchengemeinschaften zusammen, nämlich
die reformierte Kirche, welche die grösste Kirche der Niederlande
ist, die Bruderschaft der Remonstranten, die Gesellschaft der
Taufgesinnten (Baptisten), die Reformierten im wiederhergestellten
Verband, welche gegenwärtig mit der reformierten Kirche vereinigt
sind, die altkatholische Kirche und endlich die evangelisch-lutherische

Kirche.
Ihre Arbeit war eingeteilt in Glaube und Verfassung (Lausanne),

Leben und Werk (Stockholm) und internationale Freundschaftsarbeit

der Kirchen (Prag).
Am eifrigsten und deshalb auch am beharrlichsten hat das

Lausanner-Komitee gewirkt. Schon bald nach dem Überfall vom
10. Mai 1940 wurde das Stockholmer-Komitee (Life and Work)
durch die Massnahmen betroffen, welche gegen seinen Vorsitzenden,
den hervorragenden, kürzlich verstorbenen Professor Dr. P. Schölten,

getroffen wurden. Der Weltbund für Freundsohaftsarbeit
der Kirchen wurde aufgelöst und seine Güter beschlagnahmt. Da
der Weltbund zugleich Propagandainstrument war und die
Mitglieder an die Kosten der ganzen ökumenischen Arbeit beitrugen,
das Bureau mitunterhielten und die Presse bedienten, war das

für unser Werk ein schwerer Schlag. Da sich jedoch auch die
Arbeit für das Bureau verminderte, konnte der übliche Beitrag der
Kirchen mit einer 25 % Erhöhung die Bedürfnisse befriedigen
und die Arbeit so ziemlich ungestört fortgesetzt werden.

Diese Arbeit bekam jedoch einen völlig veränderten Charakter.
Die Besetzungsmacht wünschte nicht, mit den Vertretern einer

grossen Zahl von Kirchen zu tun zu haben. Sie verlangte, nur
Katholiken und Reformierte anzuerkennen und die Kirchen hatten
dafür zu sorgen, eine so kleine Zahl Vertreter wie möglich
aufzustellen. Das geschah auch prompt. Die vielen Schattierungen
von Protestanten vereinigten sich in einer Korporation, genannt
die Interkirchliche Beratung (Interkerkelijk Overleg), nach der
herrschenden Mode in der Folge abgekürzt I. K. 0. Ihre Aufgabe

war, das Kirchenvolk gegenüber der Besetzungsmacht zu repräsentieren

und die Befehle der Beherrscher den Leuten mitzuteilen.



— 150 —

Die altkatholische Kirche war aus prinzipiellen Gründen nicht
Mitglied dieser I. K. 0. Wir waren ja nie protestantisch und sind
auch nicht römisch, so dass unser Episkopat nicht zu dieser
kirchlichen Kommission gehörte. Unsere Mitarbeit war jedoch bei der
Besetzungsmacht bekannt und unsere Stimme auch von ihr gehört.
Denn, was sicherlich nicht das Ziel der Beherrscher gewesen war,
wurde erreicht: eine bis jetzt unbekannte Eintracht der Kirchen,
welche die Verwirrung zu einer grossen Hoffnung zusammentrieb.
Wie i. J. 1939 ganz Niederland einträchtig seines Hl. Willibrord
gedachte, so stand es von 1940 bis 1945 gegen die teutonische
Gewalt eng zusammengeschlossen, weil es instinktiv fühlte, dass

es gegen modernes Heidentum und geistliche Unterdrückung
stritt.

In der I. K. O. wirkten bald viele Kirchen mit, welche bis
anhin die ökumenische Arbeit nicht unterstützt hatten, dank auch
der Umsicht und Tatkraft des Herrn Dr. K. H. E. Gravemeyer,
der seither für seine kluge Haltung zum Ehrendoktor der
Universität Utrecht ernannt wurde. Römische und Protestanten
mussten wohl zusammenkommen, um gegen viele und mannigfaltige
Massnahmen Stellung zu nehmen und gegen viele Dekrete der
vorübergehenden Obrigkeit zu protestieren.

Auch die Kalvinisten (Anhänger des Dr. Kuypers) und andere

Kirchen, welche bis zu diesem Zeitpunkt an der ökumenischen
Arbeit keinen Anteil nahmen, arbeiteten ehrlich mit. Das Zentrum
dieses Zusammenwirkens war das Sekretariat der Niederländischen
reformierten Kirche im Haag. Man war dort ebenso gut
eingerichtet wie aufgeklärt. Es kam sogar vor, dass Kundgebungen
des Reichskommissariates beim Bureau bekannt waren, bevor
Herr Seiss-Inquart selber Kenntnis von dem hatte, was in seinem
Namen befohlen werden sollte!

Ein weiterer Schritt der vorläufigen Obrigkeit welche die
entgegengesetzte Wirkung hatte, war die Internierung verschiedener
kirchlicher Persönlichkeiten in Buchenwald, später in Haaren und
St. Michelsgestel. Sie genossen daselbst ziemlich viel Freiheit,
hielten Vorträge und gaben Kurse, besprachen die Zukunft von
Volk, Staat und Kirche. Viel von dem, was gegenwärtig in den
Niederlanden im politischen Leben durchgeführt wird, ist in den
Lagern besprochen worden. Das meiste davon wurde natürlich
mit äusserster Geheimhaltung und Vorsicht behandelt, und wie
die Resultate der Besprechungen nach aussen kamen, wird wohl



— 151 —

für immer ein Geheimnis bleiben, schon deshalb, weil eine ziemlich
grosse Zahl der Internierten erschossen, zu Tode gehungert oder
gefoltert wurden oder zu Hause gestorben sind.

Als anekdotischer Vorfall sei hier erwähnt, was mit der
Aufbewahrung einer schon im Jahre 1942 aufgestellten «Befreiungsbotschaft

an die Kirchen» geschah. Dieses Schriftstück wurde im
Mai 1946 vorgelesen. Dasselbe wurde in zwei Exemplaren
aufbewahrt, das eine im Gebäude der Synode im Haag, das andere
beim Pfarrer der St. Gertrudenkirche in Utrecht, welcher es in einer
Inkunabel von 1485, einem französischen Exemplar der Nachfolge

Christi verborgen hatte.
Als im Winter 1944 der Feind das niederländische Volk zum

Hungertode verurteilt hatte, arbeiteten die Kirchen zusammen an
einer Ernährungsnotabhilfe unter der Devise: Die ganze Kirche
für das ganze Volk. Über dieses Werk ist ein Büchlein druckfertig.

Unser Lausanner-Komitee hielt seine gewohnten
Winterzusammenkünfte solange es möglich war, das heisst bis zum
Eisenbahnstreik im September 1944. Auch der ökumenische Rat kam
regelmässig zusammen zur Behandlung praktischer Fragen und zur
Vorbereitung der unlängst zustande gekommenen Reorganisation.
Überdies fanden Zusammenkünfte von «Kirchendelegierten» statt
zur Besprechung der Haltung der Kirchen in der Welt angesichts
der Friedensbedingungen. Die beiden erstgenannten hatten nichts
zu befürchten, solange wenigstens die provisorische Obrigkeit
die Kirche noch respektierte. Die Versammlungen der
Delegierten hingegen waren natürlich verpönt, denn bei diesen
Zusammenkünften stand es für alle Teilnehmer fest, wer den Krieg
verlieren würde. Als daher einer derselben einmal die prinzipielle
Frage stellte: Wenn nun der Sieg eines Tages der andern Seite
zufallen sollte, werdet ihr dann dieselben Bedingungen auf
dieselbe Weise ausarbeiten, brachte man mit Mühe die Versammlung
zur Einsicht, dass man objektiver vorgehen müsse. Der Wink war
jedoch wohl verstanden worden. Das Lausanner-Komitee behandelte
im Winter 1942/43 die Fragen über das Verhältnis von Kirche
und Welt.

Für den Winter 1943 stand auf dem Programm: Kirche und
Wissenschaft. Dies wurde in Kirche und Geschichte und später
in Gott und Geschichte abgeändert. Alle diese Themen wurden,
wie wir im Lausanner-Komitee zu arbeiten gewohnt waren, von
den Vertretern der angeschlossenen Kirchen behandelt und in



— 152 —

der Diskussion begründet. Dass dabei bisweilen überraschende
Anschauungen zu Tage traten und man einander viel zu fragen
hatte, liegt auf der Hand. Als ein Täufer seine Ansicht über die
Obrigkeit darlegte, sie sei Vertreterin der unchristlichen Welt, der
die Gläubigen Gottes Forderungen entgegenzuhalten habe, dass
sie recht tun und den Gläubigen Lebensmöglichkeit zugestehen
müsse, konnte das ein anderer ohne Kenntnis des Wesens dieser
Kirche nicht verstehen. Solange eine Kirchengemeinschaft solche
Grundsätze verteidigen muss, hat sie ihre Existenzberechtigung
in der Reihe der Kirchen. Hat sie ihr Ziel erreicht, oder wird sie

in ihrem Bemühen anerkannt, dann verändert sich ihre Lage.
Das bestätigte der Referent, indem er sagte: Die allgemeine
Toleranz, welche den Taufgesinnten in den Niederlanden erst
öffentliche Duldung, danach Anerkennung und zuletzt völlige
Gleichstellung vor dem Gesetz gebracht hatte, habe ihre Gemeinden
grossenteils um ihren Eigencharakter gebracht. Es ist begreiflich,

dass eine kirchliche Gemeinschaft mit einer solchen
pazifistischen Vergangenheit in Kriegszeit wieder mehr Wert erhält.
Ein Versuch, die freisinnigen Kirchengruppen: Evangelischlutherisch,

Remonstranten und Taufgesinnte mit dem
niederländischen Protestantenbund enger zu verbinden, erwies sich als

schwieriger durchführbar, obschon sie jetzt durch Kanzeltausch
zusammenarbeiten.

Ein ganz anderer Ton klingt aus den Anschauungen der
Reformierten, d. h. kalvinistisch orientierten Kirchen, welche die
Frage nach dem Verhältnis von Kirche und Welt für eine der
wichtigsten halten, die mit dem Wesen der Kirche in unmittelbarem
Zusammenhange stehe. Die Kirche muss ihre Stellung in der Welt
der sündigen, in Christus versöhnten Menschheit als Sendungsarbeit

betrachten. Die Welt ist prinzipiell durch Christus
überwunden. Sie findet ihr Ende am Tage der Vollendung, bei der
glorreichen Wiederkunft des Erlösers. Die Kirche muss diese
Aufgabe immer, ganz besonders aber nach dem Kriege fortsetzen. Ihre
Arbeit soll Dienst sein.

Die Remonstranten hingegen identifizieren die Welt mit der
Obrigkeit, nicht wissenschaftlich natürlich, wohl aber während den
Besprechungen über dieses Thema anno 1943. Die Gläubigen
werden zu jeder Zeit ernstlich ermahnt, der Obrigkeit als der von
Gott gesetzten, treuen Gehorsam zu erweisen, trotzdem man Gott
mehr gehorchen muss als den Menschen. Erst im Laufe des 20. Jahr-



— 153 —

hunderts erwachte in dieser Gruppe die Überzeugung, dass die
Kirche die Welt zu christlichem Wirken inspirieren muss. Der
christlich-humanistische Charakter der Remonstrantenkirche bringt
es mit sich, dass ein Gedanke alles Denken über die Kirche und die
Welt beherrscht und zusammenfasst : die Betrachtung des
Menschen, Ehrfurcht vor dem Menschen als dem Träger eines Gottesbildes,

das, wenn auch verdorben, doch Gottes Ebenbild bleibt;
deshalb Gewissensfreiheit, Verantwortlichkeitsbewusstsein und vor
allem Anerkennung der universellen Liebe Gottes. Keine
Unterordnung des einen unter den andern, sondern koordiniertes, in
einem Gehorsam erstrebtes Wirken.

Die Ansicht der Reformierten und der Altkatholiken liegt in
diesem Problem so ziemlich auf der gleichen Ebene. Die Welt ist
die Wirklichkeit in welcher wir leben. Diese ist von Gott als gut
erschaffen worden, doch machen sich die Folgen des Sündenfalls
in ihr bemerkbar und das Erlösungswerk Christi erstreckt sich
über sie. Die Kirche ist die Gemeinschaft derer, die durch ihren
Glauben an Christus die Herrschaft Gottes in Besitz nehmen. Als
solche ist sie auf Erden die Erscheinungsform des Gottesreichs.
Darum ist die Kirche wenn auch nicht von dieser Welt, so doch in
dieser Welt. Sie ist jener Teil der Schöpfung, den Gott heiligen
will. Eine Kirche, die die Welt negiert, hört auf Kirche zu sein.
Sie masst sich an, Gottes Königreich schon in der Vollkommenheit

zu sein. Die Spannungen zwischen Weltverneinung und
Weltbeherrschung sind in der Erscheinungsgeschichte der Kirche immer
zu erkennen. Sie akzeptiert und durchdringt die sichtbare Welt,
doch sie akzentuiert auch das eine Notwendige. Wie gross auch die
Freiheit ist, welche die Kirche ihren Gläubigen hinsichtlich ihrer
Stellung in der Welt lässt, so predigt sie doch, dass die Grenze der
Freiheit erreicht ist, wenn der Gläubige mit der Kirche in Konflikt
gerät. Ein solcher Konflikt mit der Welt entsteht für die Kirche
dann, wenn ihre Existenz, ihr Leben bedroht wird.

Über das Thema «Gott und die Geschichte» referierten ebenfalls
die sechs Kirchen. Hier wurden fünf ziemlich scharf umschriebene
Thesen aufgestellt. Das erlaubte die Diskussionen besser zu
überblicken, aber erschwerte eine Zusammenfassung derselben. Der
Erzbischof von Utrecht war der letzte Referent über diesen Gegenstand.

Er fasste die Darstellungen seiner Vorredner in fünf kurze
Thesen zusammen: Die Geschichte ist die Linie, welche Beweggrund

und Ziel der Schöpfung verbindet. — Sie kann Gottes



— 154 —

Offenbarung sein, doch ist das nicht alle Geschichte. Gott offenbart

sich in der Geschichte und unser Glaube begegnet ihm darin.
In bezug auf die Geschichte und die allgemeine Offenbarung weiss

der Christ, dass es nur einen Gott gibt, der sich offenbart und dass

dessen Offenbarung eine einmalige ist. Es gibt keine Offenbarung
ohne Glauben. — Die Heilsgeschichte ist mehr als die Erzählung
historischer Tatsachen, sie ist das Werk des verherrlichten Christus,
das im Werk des «historischen» Christus wurzelt und dessen
ununterbrochene Fortsetzung ist. Betrachten wir die Geschichte im
«Lichte» des Problems: Gott und das Böse, so erscheint die
Geschichte als das Schauspiel des Sieges Gottes über die Sünde,
welche in ihrem Überwundensein durch Gott ihren einzigen « Sinn »

erhält.
Das Werk des Lausanner-Komitees wurde im Winter 1944/45

nicht weitergeführt. Die niederländischen ökumenischen
Beratungen dauerten bis im Juli 1944 und wurden wieder aufgenommen

im Oktober 1945.

Das namhafteste, was wohl geleistet wurde, ist ein Kongress
über «Laienarbeit». Diese Zusammenkunft wurde im September
1943 abgehalten. Es ist uns nicht bekannt, ob die Kommission,
welche ernannt wurde, um die Aufgabe zu studieren und eine
Untersuchung bei den Kirchen durchzuführen, Erfolg gehabt hat. Doch
wir wissen gut, dass der Wunsch, die Laien mehr zu den amtlichen
Arbeiten der Kirche heranzuziehen, in vielen Kreisen weiterlebt.

Mehr Erfolg hat der verstorbene Mr. Baak gehabt, welcher
den ökumenischen Rat anspornte, schon jetzt, anno 1943, seine

Reorganisation an die Hand zu nehmen. Dies ist geschehen. Auf
Einladung der Synode der Niederländischen reformierten Kirche
kam am 10. Mai dieses Jahres die Erneuerung zustande. Sofort
wurden die Mitglieder des Rates direkt durch die mitwirkenden
Kirchen ernannt und keine Kirche erhält Zutritt, die nicht das
durch die Weltkonferenz aufgestellte Bekenntnis ablegt. Diesem
neuen Rat soll allmählich das gesamte Gebiet, auf welchem gegenwärtig

die Kirchen zusammenwirken, anvertraut werden.
Vorsitzender ist Prof. Dr. Berkelbach van den Sprenkel und Generalsekretär

Mgr. E. Lagerwey, ersterer niederländisch-reformiert,
letzterer altkatholisch.

Ausserdem wurde im Jahre 1943 durch Mgr. Lagerwey ein
Vortrag über Kirche und Parteipolitik gehalten. Er sagte darin,
dass er mehr um Rat fragen müsse als dass er Anleitungen geben



— 155 —

könne. In der altkatholischen Kirche, selbst in derjenigen Deutschlands,

herrscht die Meinung vor, dass sich die Diener der Kirche
der parteipolitischen Betätigung zu enthalten haben. Wohl liegt
die Politik (ars politica) im Blickfeld der Kirche. Das anerkennen
beinahe alle Kirchen, und darum liegt unsere Stellungnahme auch
nicht im Sinne der Weltflucht. Die Kirche kann nicht aus der
Welt heraus, denn sie steht mitten in ihr drin. Überdies anerkennt
sie, dass die Offenbarung eine Ethik enthält, welche auch auf
dem Gebiet der Staatskunde Anleitung gibt. Die Kirche muss
jedoch darauf achten, ihre Stellung über all dem zu bewahren,
was trennend wirkt. Die Kirche ist kraft ihres Wesens antireligiösen
Parteien abhold, auch der Partei, welche den Staat über die
Kirche setzen will, die den Menschen vergottet, weil sie Gott
verweltlicht. Die Kirche kann wohl in der Kritik der Staatsgeschäfte
ihre Aufgaben sehen, doch muss sie die technischen Fragen durch
Sachverständige beantworten lassen und die Führung und
Verwaltung ihnen überlassen. Die Vertreter der Kirchen müssen in
dieser Beziehung keinen Anlass zu Zwietracht geben und offiziell
verpflichtet werden, sofern sie es noch nicht sind, sich von
politischen Aktionen fern zu halten, wie etwa der Empfehlung von
Kandidaten, dem Gebet für bestimmte Programme, dem
Hausbesuch mit dem Stimmzettel in der Bibel. Die «Kleineren Kirchen»
erklärten ihre volle Übereinstimmung mit dem einführenden
Referenten, die grossen hielten mit ihrer Meinung zurück. Man
verstand sehr wohl, dass eine Volkskirche in dieser Hinsicht eine

schwierigere Aufgabe hat, doch auch ihre Vertreter anerkannten,
dass die Kirche kein Monopol über die Kenntnis der sozialen

Gesetzgebung besitzt, und dass die Teilnahme von Predigern,
Pfarrern und Kaplanen an Wahlaktionen gar oft von Nachteil
für die christliche Gesinnung ist. Wie dann die «Kleinern Kirchen»
diese Angelegenheit behandeln werden, wenn sie selber «grosse»
Kirchen würden, ist eine noch ungelöste Frage.

Durch die Verhältnisse genötigt hatte sich die Mehrzahl der
niederländischen Kirchen vereinigt, um auf Befehl der deutschen

Obrigkeit dieser zu Rat und Aufklärung zu dienen und gleichzeitig

als offizielles Organ, jeder für seine Kirche, aufzutreten.
In dieser Zusammensetzung protestierten die Kirchen gegen die

Judenverfolgungen, gegen den Abtransport von Arbeitern nach
Deutschland und nach den besetzten Ländern, gegen die Abgabe
von Beiträgen an die Winterhilfe, welche aber nur den Partei-



— 156 —

mitgliedern zu gute kam, um mit Wohltätigkeit Propaganda zu
betreiben. Die Kirchen haben auf Antrag der Katholiken beider
Richtungen festgestellt, dass eine Kollekte ein Teil der Liturgie
wäre. Ferner wurde gegen die übermässige Einmischung in den
Unterricht und gegen die Verpflichtung, an Kursen zum Vorteil
nazistischer Segnungen teilzunehmen, Protest erhoben. Eine
Abordnung hatte bei Seiss-Inquart vorgesprochen, um ihn rechtzeitig

mit der geistig-strategischen Position der Kirche bekannt
zu machen. Er hat glücklicherweise mit dieser Kenntnis nicht
gerechnet! Die zusammenarbeitenden Kirchen haben Buss- und
Bettage angesetzt, einander die Hirtenbriefe und Botschaften
zugesandt, sowie als ein ganz besonderes Hilfswerk überall im
Lande herum die Noternährung gesichert. Sie haben auch die

Versorgung der Kinder innerhalb der Grenzen an die Hand genommen
und einander geholfen, Beziehungen mit dem Ausland
anzuknüpfen und aufrecht zu erhalten. An allen diesen Unternehmungen
hat auch die römischkatholische Kirche vortrefflichen Anteil
genommen. Darum hiess dies Werk auch nicht ökumenisch und
stand dieser Teil ausserhalb der Bemühungen von Genf. Dafür
mussten die Kirchen natürlich in kurzer Zeit für die nötigen
Finanzen sorgen, denn die Kassen der ökumenischen Zusammenarbeit

waren ja durch die Besetzung «beschlagnahmt» worden.
Zu einem besonderen Unternehmen ergriff Prof. Dr. H. Krae-

mer die Initiative, als er zufällig aus Genf ein Bündel Akten
empfing mit der Frage, wie die niederländischen Kirchen sich die

Aufgabe der Kirche nach dem Kriege vorstellen. Für das Studium
dieses Berichtes, den wir in extenso beifügen, wurden vier
Versammlungen festgesetzt. Alle wurden geheim in Utrecht
abgehalten, wo 33 Vertreter von neun niederländischen Kirchen
zusammenkamen. Es ist die Absicht, dass diese Männer die Niederlande

bei der kommenden Weltkonferenz, hoffentlich in Holland
vertreten sollen. Da uns der erste Teil über «die Kirche und der
internationale Wiederaufbau» nicht erreicht hat, und die
niederländischen Delegierten in ihrem Endrapport einigermassen von der
Einteilung des zweiten Teils: eine Auseinandersetzung von
Zustimmung und Abweisung in bezug auf «die Botschaft der Kirche
für einen gerechten und dauerhaften Frieden» abgewichen sind,
möge diese definitive Ansicht der Kirchen der Niederlande, wobei
die römische Kirche nicht inbegriffen ist, den Schluss dieses Artikels
bilden.



— 157 —

Die elf zusammenarbeitenden Kirchen in den Niederlanden
erklären :

Einleitung : a) Wenn wir davon ausgehen, dass die
Aufgabe der Kirche darin besteht, ihr prophetisches Zeugnis auch
auf dem Gebiete der internationalen (politischen) Fragen zu Gehör
zu bringen, dann will das für uns keinesfalls heissen, dass wir die
fundamentalen theologischen Probleme den praktisch-politischen
als untergeordnet betrachten; wohl aber, dass das theologische
Überlegen sehr konkrete, praktische Sehlussfolgerungen nach sich
zieht und dass die Kirche, will sie ihre Aufgabe in dieser Welt auf
gerechte Weise erfüllen, den Mut haben muss, die Folgerungen,
zu denen sie hic et nunc glaubt kommen zu müssen, auszusprechen.
Dabei ist es der Kirche dienlich, die Grenzen ihrer Botschaft im
Auge zu behalten, und sie wird folglich nicht eine Auswahl treffen
können wo es sich um technische Details handelt, welche
ausschliesslich auf dem praktisch-politischen Gebiet liegen und
deshalb meistens auf den Boden des Utilitären gehören.

b) Wenn die Kirche daran geht, über die internationale
Ordnung in der Nachkriegszeit zu reden, ist es unmöglich, von der
Schuld zu schweigen, welche die Kirche selbst während zehn Jahren
vor dem Krieg auf sich geladen hat. Die Kirche muss erkennen,
dass sie in mancher Hinsicht ihrer göttlichen Berufung untreu
gewesen ist. So hat es die Kirche während vielen Geschlechtern
unterlassen, die wirtschaftlichen Einrichtungen und Verhältnisse an
Hand der biblischen Botschaft zu prüfen. Durch ihr Stillschweigen
hat sie leider den Eindruck erweckt, manchem sozialen Unrecht
ihre Sanktion zu erteilen und hat dieses Unrecht dadurch befördert
und beschützt.

Auch den internationalen Fragen gegenüber hat die Kirche
zu wenig die Frage herausgehört, die durch sie an sie gestellt
wurde. Internationale Konflikte und Krieg werden allzu sehr
als Naturkatastrophen betrachtet, denen die Völker wehrlos
ausgeliefert sind. Die Kirche nahm den internationalen Fragen gegenüber

eine zweideutige Haltung ein und wenn einmal die Kirchen
ihre Stimme hören liessen, liessen sie sich öfters mehr durch
bestimmte Interessen und nationale Gründe leiten, als durch das

Evangelium Christi. Auch hier deckte die Kirche durch ihr
Ansehen allerlei relative Ansichten nationaler und internationaler
Art, politische Programme, Ideologien, welche sie zu wenig unter
die Kritik der biblischen Botschaft stellte. Durch ihr Schweigen



— 158 —

verlor die Kirche das Vertrauen vieler und die Entfremdung
zwischen den Kirchen und den Völkern wurde dadurch unnötig
und gefährlich gefördert. Die Kirche erkennt jetzt dieses Schwaigen
und verkehrte Reden als eine schwere und tiefe Schuld gegenüber
ihrem Herrn. Sie kann ihre Reue und Busse darüber nicht besser
und wahrhaftiger zeigen, als dadurch, dass sie erneut ernst macht
mit ihrem göttlichen Auftrage, Gottes Willen zu verkündigen auch
gegenüber der Gesellschaft und der Völkerwelt, auch wenn ihr
dies grossen Abbruch an Popularität einbringen sollte.

c) Bei der Besprechung der verschiedenen Fragen in bezug
auf das gesellschaftliche Zusammenleben müssen wir mit dem

völlig veränderten Charakter desselben rechnen, einer Veränderung,
die sich ja schon vor dem Kriege deutlich abgezeichnet hat. Die
christliche Botschaft muss jetzt in einer verindustrialisierten und
dadurch uniformierten und nivellierten Massengesellschaft
verkündigt werden. Sowohl prinzipiell, d. h. um des Charakters der
heiligen Forderungen Gottes willen, wie auch praktisch, d. h.

wegen der Not der Gesetzlosigkeit und der geistigen Verwilderung,
ist es notwendig, dass die Kirche die absoluten Normen des

Evangeliums aufstellt, da sonst diese Verkündigung zur Abstraktion
und Utopie entartet, wenn sie nicht der Art der gegebenen
gesellschaftlichen Wirklichkeit Rechnung trägt. Will die Kirche das

Ihre zum positiven internationalen Wiederaufbau und zur geistigen
Erneuerung beitragen, so gehört sie, ebenso sehr prophetisch
getragen durch Gottes Wort, als praktisch nüchtern, in den Mittelpunkt

der Gesellschaft.
I. Die Aufgabe der Kirche. Die Kirche besitzt eine

Botschaft, auch für das internationale Leben. Das Evangelium hat
nicht nur ausschliesslich Bezug auf das private Leben, die
Botschaft ist eine totale. Die Kirche muss die Herrschaft Gottes auf
allen Lebensgebieten verkündigen; sie ist als Wächterin mitten
unter die Völker gestellt. Die Kirche hat deshalb eine ihr eigene
Aufgabe in bezug auf das Zustandekommen des Friedens und der
internationalen Ordnung.

Erste Aufgabe der Kirche ist das Festhalten an den göttlichen
Geboten. Hernach ist sie eine kritische: Protest erheben, wenn
diese Gebote offenkundig übertreten werden. Das genügt jedoch
nicht allzeit. Die Kirche muss auch bereit sein, die konkrete Lösung
zu geben, welche sie dem Gebote Gottes entnimmt; sie muss auch
aussprechen dürfen und können, was in einer gegebenen Situation



— 159 —

die Anwendung ihrer Verkündigung hier und gerade jetzt bedeutet.
Im Gehorsam an Gottes Wort muss die Kirche immer wieder aufs
neue untersuchen, wie weit sie die dem göttlichen Worte entnommenen

positiven Richtlinien in konkreten Urteilen und Anträgen
durchführen muss. Dabei soll die Kirche stets den Charakter ihrer
Botschaft im Auge behalten, innerhalb der Grenzen derselben
reden, so dass ihr Wort beispielsweise von den Programmen dieser
oder jener Parteien oder Gruppen deutlich zu unterscheiden ist.
Sie soll über technische Detailfragen nur dann reden, wenn mit
diesen eine ethische (menschliche) Seite verbunden ist. Nur so
wird sie den Sehein vermeiden können, Funktionen des Staates
übernehmen zu wollen. Sie behält prophetischen Charakter, wohl
aber geht es um konkrete Prophétie!

IL Die weltweite Kirche. So oft in diesem Berichte von
der «Kirche» oder der «Allgemeinen Kirche» die Rede ist, so halten
wir es für richtig, darauf hinzuweisen, dass hier unter «Kirche»
nicht die «eine heilige, allgemeine, apostolische Kirche» gemeint
sein soll, welche nach dem Apostolikum Gegenstand unseres
Glaubens ist. Ebenso wenig sollen wir darunter die Summe der
verschiedenen, vertretenen Kirchen verstehen. Wir glauben den

Begriff «Kirche», so wie er hier gebraucht wird, im Sinne der sich

bahnbrechenden, geistlichen Wirklichkeit auffassen zu müssen,
die darin zum Ausdruck kommt, dass viele verschiedene Kirchen,
ungeachtet ihrer mannigfaltigen Meinungsverschiedenheiten über
manche theologische und ethische Fragen, nichtsdestoweniger
infolge der durch die ökumenische Bewegung zustande gekommenen

Begegnung und Konfrontation zu einem sichern consensus
kommen oder zu kommen trachten in bezug auf die zentralen
Probleme des Lebens und der Welt.

Das Wort «Kirche» wird hier in seiner weltweiten
(ökumenischen) Perspektive gebraucht. Nur da, wo sie sich der Einheit

des ganzen Leibes bewusst ist, kann eine Kirche wirklich
Kirche sein. Das bedeutet, dass die Kirche niemals Werkzeug
irgend eines (nationalen) politischen Programms oder einer Ideologie

werden kann ; dass ihre Botschaft sich an alle Völker gleicherweise

richtet und nie den Schein erwecken darf, den Interessen

bestimmter Völker zu dienen; dass politische Konflikte niemals

Ursache von Streitigkeiten zwischen den Kirchen werden dürfen,
sondern dass im Gegenteil die Kirche danach trachten muss, die

durch den Krieg zerrissenen Bande zwischen ihren Gliedern



— 160 —

wiederherzustellen; das bedeutet schlussendlich, dass die Kirche
ihre Einheit bezeugt durch Hilfe und Beistand an alle ihre Glieder,
die leiden.

Dass die Kirche über den streitenden Parteien steht und
stehen bleibt, bedeutet nicht, dass sie sich eines Urteils über die
moralische und geistige Seite des Konflikts zu enthalten hat. Sie

muss jederzeit mit aller Deutlichkeit zum Ausdruck bringen, was
recht und was unrecht ist und das auch in concreto zeigen. Sie ist
dazu auch verpflichtet gegenüber den Völkern, in deren Mitte
sie sich gestellt sieht. Die unausweichliche Aufgabe, vor welche
sich die Kirche ihrer Art und Vorbereitung nach, gestellt sieht,
ist, dass sie weder Indentifizierung mit noch Distanzierung von der
nationalen Sache als Richtlinie nehmen kann, sondern dass sie in
erster Linie Hass, Verblendung und Unrecht nach allen Seiten hin
blosszustellen hat.

III. Kyrios Christos. Christus ist Herr, nicht allein über
das «innerliche Leben», sondern auch über das öffentliche Leben.
Dies letztere ist nicht ein autonomes Gebiet, welches eigenen, im-
manten Gesetzen folgt. Die Kirche muss daher auch die Völker
dazu aufrufen, ihren einen Herrn anzuerkennen. Die Kirche
fordert freudigen Gehorsam unter Gottes Willen für alle Lebens-

gebiete; sie weiss, dass diese Welt eine gefallene Welt bleibt und
dass der Mensch in seinem Versuche, Gottes Willen zu vollbringen,
immer wieder scheitert; sie sehnt sich mit Verlangen nach dem

Ende, welches Gottes Ende ist, in welchem die Herrschaft Christi
aktuelle Tatsache sein wird. Das bringt mit sich, dass die Kirche
in der historischen Zeit, welche eine Zwischenzeit (Interimszeit)
ist, in der Welt transformierend wirkt. In dieser verwandelnden
Wirksamkeit offenbart sich jeweils eine Wirkung und Ausstrahlung
von Kräften des Königreichs Gottes. Welche Wirkung und
Ausstrahlung man als «Zeichen» verstehen kann, die das Heimweh
nach der vollkommenen Verwirklichung der alleinigen Herrschaft
Gottes verstärken.

IV. Gottes Gebote. Die Proklamation der Gebote Gottes
folgt aus dem Bekenntnis, dass Jesus-Christus nicht allein Haupt
der Gemeinde, sondern auch Herr der Welt ist. Diesem Herrn
kommt die Verfügung über das ganze menschliche Leben zu. Es
besteht kein Lebensgebiet, das nicht seinen Sinn der Botschaft
Jesu entnimmt. Die Predigt der Kirche hat jedoch aktuell und



— 161 —

konkret zu sein: Erklärung und Anwendung des in Christus
offenbarten Willen Gottes.

Wenn daher die Kirche zur Ordnung aufruft, welche in der
Welt herrschen soll, dann richtet sie sich zugleich an das Gewissen
der Menschen. Sie greift mitten hinein in sein Leben, dadurch,
dass sie an das wie sehr auch verwirrte Bewusstsein seiner
Verantwortlichkeit und Gerechtigkeit appelliert, an «das Werk des
Gesetzes, das in ihre Herzen geschrieben ist» (Röm. 2. 14, 15) durch
welches sie nicht zu entschuldigen sind.

Nicht allein die individuellen Personen stehen unter der Forderung

des göttlichen Gebotes, sondern dieses Gebot gibt auch
zugleich dem öffentlichen Leben Richtung. Es betrifft alle
Lebensäusserungen, so wie das natürliche Sittengesetz diese alle ebenso
sehr angeht. Spricht die Kirche über das Verhalten des Menschen
in der Welt, dann meint sie damit keinen ständigen Anschluss an
die allgemein-moralische Ansicht, aber ebensowenig bezweckt sie
eine radikale Ablehnung des menschlichen Bewusstseins vom
natürlichen Sittengesetz. Die Botschaft der Kirche ruft auf zum
Gehorsam an Christus, aber dieser Aufruf ist ein Appell an das
Gewissen aller Menschen.

So hat die Kirche ihre Stimme bei der Forderung nach einer
nationalen und internationalen Ordnung hören zu lassen und wenn
dazu nötig, in engem Kontakt mit andern Gruppen, ohne dass sie

sich von vornherein auf den allgemeinen Boden eines natürlichen,
sittlichen Bewusstseins stellt, auf die Hoffnung aufweitmöglichste
Zusammenarbeit mit anderer religiöser oder religionsloser Sittlichkeit.

V. Gemeinschaftliche Schuld: Die Botschaft der Kirche
in bezug auf die Wiederherstellung der internationalen Verhältnisse

wird durch das Bewusstsein der allgemeinen Schuld beherrscht.
Nur ein Bekenntnis der Sünden der verschiedenen Nationen und
Kirchen macht es möglich, wahre brüderliche Beziehungen wieder
aufzunehmen. Das heisst, dass man nie alle Schuld auf ein Volk
werfen darf (wohl können Abstufungen in der Schuldfrage erkannt
werden); das verlangt, dass man auf sehr konkrete Weise das

Unrecht erkennen soll, welches ein Volk begangen hat, für das eine

bestimmte Kirche sich verantwortlich weiss und das sie vor Gott

vertritt; dass die Kirche wohl auch beim eigenen Volk darauf
dringen muss, seinen Anteil bei der Verantwortlichkeit für den

Krieg auf sich zu nehmen, und dass man bereit sein muss,
konkrete Schlussfolgerungen aus den begangenen Fehltritten zu ziehen.

Internat. Kirch]. Zeitschrift, Heft 3, 1946. l2



— 162 —

Für die Niederlande heisst das u. a. :

Weder unser Volk, noch unsere Regierung haben in der Zeit
nach dem ersten Weltkrieg jemals eine kraftvolle Wirksamkeit
oder Verantwortung für die Solidarität der Völker entwickelt,
sondern haben ruhig, gesichert und egozentrisch in der Neutralitätsoder

Selbständigkeitspolitik gelebt. Obschon diese Materie sehr
verwickelt ist, muss von seiten der Kirche doch auf die Abwesenheit

von Solidarität und deren Gefahren hingewiesen werden.
Indessen darf die allgemeine Schulderkenntnis nicht zur

Beschönigung des Übels verleiten. Die Kirche muss für Gerechtigkeit
und Versöhnlichkeit, auf Grund eines gerechten Urteils über das

Vergangene einstehen, woran jedes Volk sein eigenes Mass von
Schuld am Entwicklungsgang der Geschehnisse und zu gunsten
der Zukunft trägt.

Die Gerechtigkeit fordert ein Strafelement in der Friedensregelung.

Die Bestrafung des Unrecht verübenden Volkes besteht
in der Wiederherstellung und Vergütung und in der Einführung
von Massnahmen durch die Sieger zur Verhütung von
Wiederholungen. Die Bestrafung besteht nicht in der Auferlegung von
zugefügtem Leid. Diese Bestrafung wird aus sich selbst nicht
ausgeschlossen durch die allgemeine Schulderkenntnis; ausserdem
fordert die Gerechtigkeit die Vergütung von gestiftetem Schaden;
sie ist jedoch wohl ausgeschlossen — weil ungerecht — weil wegen
der mangelhaften Organisation des Zusammenlebens der Staaten,
eine unparteiische Instanz fehlt.

Die Friedensregelung muss in sich schliessen: Gerechtigkeit
und Aussöhnung; die Versöhnung ist Ausgangspunkt, da sie die
Bedingung der Aufstellung einer Rechtsordnung in Europa ist,
doch muss sie sich auf Gerechtigkeit in bezug auf das Vergangene
stützen. Die Gerechtigkeit wird nicht allein durch eine immanente
Strafe verwirklicht, die darin besteht, dass man die Folgen des

getanen Unrechts trägt. Das biblische Wort: «Mein ist die Rache»,
kann nicht gegen die Ausübung der Gerechtigkeit auf Erden
angerufen werden.

Der Versuch der Aussöhnung muss in erster Linie durch die
Wiederherstellung kirchlicher Beziehungen bestehen. Das legt
eine schwere Verantwortung auf, auch gegenüber dem eigenen
Volke, das von der Kirche zu verlangen hat, dass, wenn wiederum
mit der Kirche des Feindeslandes Kontakt entsteht, dies auf eine
christlich verantwortliche Art geschieht, indem man auf den Grund



— 163 —

der Fragen geht, und nicht in einer oberflächlichen Stimmung
von «Vergeben und Vergessen».

Es besteht aber auch eine Verantwortlichkeit gegenüber den
geschlagenen Völkern, gegenüber den verwundeten Völkern der
besetzten Gebiete und gegenüber der Forderung nach Handhabung
der Gerechtigkeit. Die Kirche muss über die Ehrfurcht vor der
Gerechtigkeit wachen, insbesondere bei den besiegten Völkern.

Die Kirche muss gleichfalls Wunden heilen. Die Welt erwartet
das von ihr an erster Stelle. Sie wird dies durch eine Politik
geistiger Ordnung auf lange Sicht hinaus tun müssen. Europa
wird nach dem Kriege in seiner Mitte eine offene Wunde haben,
welche eine Anklage gegen uns alle bildet. Die Kirche muss diese
Anklage in ihrer vollen Wucht auf sich ruhen fühlen. Darnach
muss sie ruhelos danach streben, eine wirkliche Rechtsordnung
zwischen und über den Völkern aufzurichten.

VI. Recht und Ansehen in der Völkerwelt. Die
Kirche hat zu verkündigen, dass der Staat weder sein Ziel in sich
selbst hat, noch sein eigen Gesetz ist, sondern dass er Gottes Werkzeug

ist, um eine Rechtsordnung zu handhaben und die
fundamentalen Menschenrechte zu garantieren. Rechtsordnung innerhalb

der Staaten ist Grundbedingung für eine Rechtsordnung
zwischen und über den Staaten. Die Grundlagen dieser
Rechtsordnung sind die Unverletzlichkeit des Rechts und die Achtung
vor dem fundamentalen Menschenrechte. Das verlangt die Anwesenheit

einer Macht, welche im Stande ist, die Grundlagen zu
verteidigen. Dazu ist der Staat berufen und die Kirche hat ihn
beständig darauf aufmerksam zu machen.

Dabei kann die Kirche nicht für ein bestimmtes politisches
System plädieren und noch weniger kann sie verlangen, dass

dieses System auf alle Länder angewandt werde. Das wäre ein

Mangel an historischem und politischem Gefühl. In jedem
politischen System liegt die Dämonie der Macht als Gefahr
verborgen, so dass das Evangelium mit keinem einzigen System
identifiziert werden darf. Die Kirche muss in jedem konkreten Fall
für das System wählen, welches die grösste Garantie für die

Erziehung des Menschen zur verantwortlichen Persönlichkeit gibt.
Ihr erstes und letztes Wort sei nicht Freiheit, sondern
Verantwortlichkeit. Darum muss die Kirche für ein System eintreten,
in welchem die öffentliche Verantwortung über die getroffenen
Regierungsmassnahmen zur Geltung kommt.



— 164 —

Es stellt sich die Frage, ob die Kirche etwas über die zu
ergreifenden Massnahmen gegen Staaten zu sagen hat, in welchen
die Unverletzbarkeit des Rechts und die fundamentalen menschlichen

Rechte nicht garantiert sind, welche als totalitäre Regimes
immer potentielle Friedensstörer sind. Die Kirche hat zu bedenken,
dass dieses Problem freilich ganz in der Sphäre der Machtpolitik
liegt. (Russland.) Sie hat die Pflicht, gegen jede Regierungsform
aufzutreten, die die Grundlage der Rechtsordnung in Gefahr bringt,
aber sie kann nicht in abstracto eintreten für Zwangspolitik gegen
die totalitären Regierungsformen. Für sie liegt die einzige
fundamentale und definitive Bekämpfung des Totalitarismus im
Evangelium und sie hat hier denn auch eine deutliche Evangelisations-
aufgabe, einerlei, ob sich der Totalitarismus bei den unterliegenden
oder siegenden Mächten hervortut; einerlei, ob es fascistischer
oder «demokratischer» Totalitarismus ist. Die fundamentalen
Rechte sind nur dort wirklich geschützt, wo die Macht des Staates
mit der Verantwortungspflicht verbunden ist. Wie die
Verantwortungspflicht organisiert werden muss, das ist eine politische
Frage, zu welcher die Kirche keine Stellung nimmt.

Die internationalen Beziehungen müssen ebenso gut wie die
innerstaatlichen durch das Recht beherrscht werden. Das ist eine

Folge des Herr-seins Christi, und die Kirche hat daher auch für
eine internationale Rechtsordnung einzutreten, die über ein Machtorgan

verfügt. Die Kirche hat jedoch nicht die Berufung noch die
Befugnis für die Form und Einsetzung einer solchen Macht
Anweisung zu geben; die Kirche muss es als ihre Aufgabe ansehen,
das Gefühl für die Notwendigkeit einer solchen durch Gew*alt

gestützten Rechtsordnung zu erzeugen; die Gesinnung zu fördern,
welche die Anerkennung einer solchen Macht verlangt ; und darauf
zu achten, dass an der Organisation einer so hohen, unparteiischen
Autorität gearbeitet wird, unter Anspannung aller Kräfte. Sie
soll mit vollem Eifer an der Schaffung einer Ethik der internationalen

Beziehungen mitwirken. Das Entstehen einer internationalen
Rechtsordnung mit einem unparteiischen Organ schliesst in sich,
dass die nationale Souveränität ihr untergeordnet wird und, dass
die Schaffung einer internationalen Macht zur Handhabung dieser
Rechtsordnung Gesamtpflicht der Völker ist. Diese Macht in der
internationalen Rechtsordnung soll nach dem Pauluswort das
Schwert tragen müssen. Das impliziert für die Mehrheit der
Delegierten, dass sie die internationale Macht ausser moralisch und



— 165 —

wirtschaftlich, auch militärisch gelten lassen muss. Das kann jedoch
die Minderheit nicht zugeben. Andere meinen, dass die Kirche sich
als solche über dieses Problem nicht auszusprechen hat. Während
der Liquidationsperiode nach dem Kriege, welche dem
schlussendlichen Frieden vorangehen wird, sollen die siegreichen Länder
durch die Kirche dazu aufgerufen werden, dass sie ihre Macht in
der Verantwortung vor dem Ganzen und zur Vorbereitung einer
internationalen Rechtsordnung ausüben. Die Kirche wird nicht
angeben können, ob dies auf dem Wege einer baldmöglichsten
Dezentralisation von Macht geschehen muss, oder gerade durch
Konzentration von Macht. Wohl aber muss die Kirche die
Mitglieder der Staaten und ihre Völker in ihrer grossen Verantwortlichkeit

darin bestimmen. Alles kommt auf den Übergang der
Entscheidung und Macht aus den Händen der grossen Siegerstaaten
in diejenige der machtausübenden Gemeinschaftsorgane an, auf die

Einsetzung einer internationalen Autorität, sachverständig und
unparteiisch, welche Recht unterstützen und Ordnung handhaben
kann, namens der Gemeinschaft.

Die konkreten politischen Lösungen sind zwar nicht das Gebiet
der Kirche, doch soll nicht ausser acht gelassen werden, dass

wohl bestimmte Situationen eintreten können, welche zu
konkreter Wahl führen und deshalb verpflichten. In jedem Fall muss
die Kirche es von Herzen befördern, dass sich Glieder der Kirche,
auf Grund ihrer Verbundenheit mit der Kirche, voll Hingabe in
dieses grosse, mühsame Werk der Neuordnung begeben.

VII. Wirtschaftliche Fragen. Die Kirche muss in ihrer
Predigt von der Nächstenliebe verkündigen, dass die Gemeinschaft
für alle ihre Glieder Gelegenheit verschaffen muss, sinnvolle Arbeit
verrichten zu können und dass sie für soziale Sicherheit aller zu

sorgen hat. Sie muss auch hier wieder für die fundamentalen
Rechte des Menschen als verantwortliche Persönlichkeit eintreten.

Der Mensch ist seines Bruders Hüter. Die Kirche muss auf
die Seite der schwachen Glieder der Gemeinschaft treten, welche

gegen mächtige Gruppen Schutz nötig haben, die aus
selbstsüchtigen Gründen nicht zu dieser Beschützung bereit sind. Die
soziale und wirtschaftliche Anarchie, welche das kapitalistische
System bis dahin gekennzeichnet hat und welche eine der Formen

ist, worin sich der Abfall von den Grundsätzen des Christentums
in unserm Zusammenleben vollzogen hat, ist eine der wichtigsten
Ursachen der heutigen Katastrophe. Diese Anarchie muss über-



— 166 —

wunden werden. Die Kirche verlangt deshalb, dass die auseinandergefallene

Massegesellschaft in eine Gesellschaft von «Menschen
verwandelt werde, die untereinander in Gemeinschaft stehen».
Das schliesst u. a. in sich, dass das wirtschaftliche Leben nicht
mehr länger als ein autonomes Gebiet betrachtet wird, sondern
dass es dem Ziel untergeordnet werden muss, der Menschheit zu
dienen. Das schliesst auch in sich, dass das Zusammenleben ihren
Gliedern eine solche Existenzsicherheit gewähren muss, dass sie

vor wirtschaftlicher Hörigkeit bewahrt werden. Eine solche
Existenzsicherheit fördert die wahre Freiheit, welche die Freiheit
zum Dienen und zur Erfüllung seiner Berufung ist. Das schliesst
wiederum in sich, dass die Kirche dafür einstehen muss, dass die
wirtschaftliche Macht in ihrer Ganzheit der Gemeinschaft
Verantwortung schuldig ist und im Interesse der Gemeinschaft
angewandt werden soll, während die menschlichen Faktoren über
das wirtschaftliche Vorgehen entscheiden müssen.

In Verbindung mit der zunehmenden Verwicklung und dem

Umfang des modernen, weltumfassenden Wirtschaftslebens können
Gerechtigkeit und Ordnung auf diesem Gebiet allein dann
verwirklicht werden, wenn der wirtschaftliche Prozess in internationalen

Beratungen beherrscht und geleitet wird, wobei soviel wie
möglich auf die Bedürfnisse aller Völker und aller Klassen innerhalb

jedes Volkes Rücksicht genommen wird. Gemeinschaftliche
nationale oder internationale Planung bringt es mit sich, dass

diejenigen, die über wirtschaftliche Macht verfügen, die Beschränkungen

in ihrer wirtschaftlichen Bewegungsfreiheit auf sich
nehmen sollen, welche aus einer Leitung wirtschaftlich hervorgehen.

Es liegt nicht auf dem Wege der Kirche, sich darüber
auszusprechen, ob dies mit einer Aufhebung des Privateigentums der
Produktionsmittel verknüpft werden soll, oder ob dem mit einer
mehr direkten Form von Gemeinschaftswegen Genüge getan werden
kann; das ist eine Utilitätsfrage. Wo das private Eigentum aber
gehandhabt wird, muss der biblische Begriff angewandt werden,
dass jede freie Verfügung über Güter und Produktionsmittel ein
Dienst an der Gemeinschaft ist, den man als ein guter Verwalter
zu erfüllen hat, jedoch nicht ein Recht, welches zum eigenen
Nutzen verwendet werden kann. Darum darf auch nicht das
Streben nach Gewinn der alles beherrschende Faktor im
Gebrauch von wirtschaftlicher Macht sein, sondern das Interesse der
Gemeinschaft in ihrer Gesamtheit.



-- 167 —

Die fundamentale Bedingung für die Verwirklichung eines
geordneten Zusammenlebens ist es, als höchstes Ziel im Auge zu
behalten : Dienst am Menschen und nicht Beherrschung des Menschen.
Das bringt mit sich, dass im wirtschaftlichen Leben von den
Produktionsfaktoren Kapital, Betriebsleitung und Arbeit die
beiden letztern, im Rahmen des allgemeinen Interesses, für das
wirtschaftliche Handeln entscheidend sein müssen, weil hier der
Mensch hineinbezogen ist. Wenn mit diesen christlichen
Grundgedanken: Gerechtigkeit, Verantwortlichkeitspflicht, Verwalterschaft

und Dienst am Menschen im Wirtschaftsprozess ernst
gemacht wird, wird das Übel des heutigen Schicksals der Gesellschaft
mit seiner Zersetzung des Zusammenlebens in Masse, an der Wurzel
angegriffen werden.

VIIL Rohstoffe. Die Völker der Welt sind aufeinander
angewiesen und müssen alle ihren Teil an den Rohstoffen erhalten.
«Die Erde ist des Herrn in ihrer ganzen Fülle.» Darum erhebt
sich die Kirche gegen jeden Versuch eines Volkes oder einer Gruppe
von Völkern, die Rohstoffe ausschliesslich zum eigenen Nutzen
zu gebrauchen. Es ist recht und billig, dass die Reichtümer der
Erde zum Nutzen der Völkerwelt in ihrer Ganzheit verwendet
werden. Dazu ist eine internationale Regelung nötig, damit auch
die schwachen Völker ihren Anteil empfangen. Allein auf diese

Art kann für die soziale Sicherheit in allen Ländern gesorgt werden ;

allein so wird man der Ungleichheit welche in bestimmten Gebieten
als Folge der Überbevölkerung herrscht, Herr werden; und allein
so wird die ungerechte Auffassung vermieden werden können,
wonach der einzige Weg für ein Volk, zu Wohlfahrt zu gelangen,
der der Eroberung fremden Gebietes, der Vergrösserung des

«Lebensraums» sein soll.

IX. Kolonialfragen. Das Kolonialproblem ist eines der
wichtigsten und kommt nach dem Kriege in ein akutes Stadium
einschneidender Lösungen. In dieser Frage spielt das Vertrauen
zwischen den beherrschten und den herrschenden Völkern eine

bedeutende Rolle. Nichts soll daher gegenseitig versäumt werden,

um zu erreichen, dass Ehrlichkeit und Sauberkeit der Absichten
über allen Zweifel erhaben sind ; diese Aufgabe liegt in erster Linie
den herrschenden Völkern ob. Da die entscheidenden Kriterien
geistiger Art sind — die am Schlüsse des § VII genannten
Grundgedanken sind auch auf kolonialem Gebiet von grösster Bedeutung
— wird sich die Kirche nicht entziehen können, auch hier ihre



— 168 —

normgebende Aufgabe zu erfüllen. Um so mehr, als sie durch ihr
Missionswerk und durch den Bestand einheimischer Kirchen selber
ein verantwortlicher Teil jener Welt ist, in welcher das Kolonialproblem

ausgefochten wird. Es ist nicht an der Kirche, sich von
vornherein an eine bestimmte Lösung der Verwaltungsform der
sogenannten kolonialen Gebiete zu binden (koloniale Verwaltung
als internationale Organisation oder Fortbestehen der heutigen
kolonialen Verwaltung unter internationaler Kontrolle). Wohl
aber soll die Kirche darauf dringen, dass in Zukunft die koloniale
Verwaltung nach internationalen Maßstäben geleitet werde, welche
die fundamentalen Menschenrechte der kolonialen Bevölkerung
gewährleisten, und dass eine wirksame Verantwortungspolitik
gegenüber einem internationalen Organ geregelt wird, sofern und
solang die Verantwortung nicht gegen die koloniale Gemeinschaft
selbst übernommen wird.

Was Niederländisch-Indien betrifft, muss durch die
niederländischen Kirchen darauf aufmerksam gemacht werden, dass die
Selbständigkeit dieses Gebietes in Sichtweite zu liegen kommt,
und dass dort folglich weder vom Fortbestehen der alten
kolonialen Verwaltung, noch von einer Verwaltung als Teil einer
internationalen Organisation die Rede sein kann. Die Selbständigkeit
muss innerhalb der Grenzen der geistigen und politischen Möglichkeiten

anerkannt und geregelt werden. Inwiefern dann in einem
solchen Gebiet noch internationale Kontrolle nötig oder wünschbar

sein soll, kann aus dem Schluss des vorigen Alinea
abgeleitet werden.

Die drei Hauptprobleme für die Kirche sind:

a) Der Stachel des kolonialen Problems ist die Unterdrückung
eines Gebietes durch eine Minderheit von Fremden und grösstenteils

zum Nutzen dieser Minderheit. Die Kirche lehnt diese Form
von Beherrschung vollständig ab und verficht die Selbstverwaltung
und loyale Beförderung und Vorbereitung daraufhin als ein
primäres Recht für alle im kolonialen Lande verwurzelten
Bevölkerungsgruppen, welche selber die Verwaltungsübernahme möglich
zu machen haben und dadurch ihre Mitverantwortung tragen.

b) Die «koloniale» Welt ist der Boden für Rassenkonflikte.
Hierin steht die Kirche, obschon sie sich der grossen praktischen
Probleme, die damit verbunden sind, bewusst ist, unmissverständ-
lich deutlich auf dem Standpunkt, dass nicht Blut, sondern Ver-



— 169 —

antwortlichkeit für den Nächsten, an den wir durch Gott gebunden
sind, die Norm ist.

c) Die Kirche zeige sich, mit und durch die einheimischen
Kirchen, ihrer Verantwortlichkeit bewusst, um in dieser der
Entwurzelung preisgegebenen Welt durch die Art ihres Missionierens
und Kirchengründens eine neue Lebensbegründung und -Orientierung

zu geben, wofür sie die nötige Freiheit verlangen darf1).

Utrecht. E. Lagerwey.

x) Die Übersetzung verdanken wir Herrn Pfarrer P. Richterich in
Biel.


	Die ökumenische Arbeit in den Niederlanden während des Krieges

