Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 3

Artikel: Die 6kumenische Arbeit in den Niederlanden wahrend des Krieges
Autor: Lagerwey, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 149 —

Die 0kumenische Arbeit in den Niederlanden
wihrend des Krieges.

Als der Krieg iiber unser Land hereinbrach, wirkten im ocku-
menischen Rat sechs Kirchengemeinschaften zusammen, nimlich
die reformierte Kirche, welche die grisste Kirche der Niederlande
ist, die Bruderschaft der Remonstranten, die Gesellschaft der Tauf-
gesinnten (Baptisten), die Reformierten im wiederhergestellten Ver-
band, welche gegenwirtig mit der reformierten Kirche vereinigt
sind, die altkatholische Kirche und endlich die evangelisch-luthe-
rische Kirche.

Thre Arbeit war eingeteilt in Glaube und Verfassung (Lausanne),
Leben und Werk (Stockholm) und internationale Freundschafts-
arbeit der Kirchen (Prag).

Am eifrigsten und deshalb auch am beharrlichsten hat das
Lausanner-Komitee gewirkt. Schon bald nach dem Uberfall vom
10. Mai 1940 wurde das Stockholmer-Komitee (Life and Work)
durch die Massnahmen betroffen, welche gegen seinen Vorsitzenden,
den hervorragenden, kiirzlich verstorbenen Professor Dr. P. Schol-
ten, getroffen wurden. Der Weltbund fiir Freundschaftsarbeit
der Kirchen wurde aufgelost und seine Giiter beschlagnahmt. Da
der Weltbund zugleich Propagandainstrument war und die Mit-
glieder an die Kosten der ganzen c6kumenischen Arbeit beitrugen,
das Bureau mitunterhielten und die Presse bedienten, war das
fiir unser Werk ein schwerer Schlag. Da sich jedoch auch die
Arbeit fiir das Bureau verminderte, konnte der iibliche Beitrag der
Kirchen mit einer 25 9, Erhohung die Bediirfnisse befriedigen
und die Arbeit so ziemlich ungestort fortgesetzt werden.

Diese Arbeit bekam jedoch einen vollig verinderten Charakter.
Die Besetzungsmacht wiinschte nicht, mit den Vertretern einer
grossen Zahl von Kirchen zu tun zu haben. Sie verlangte, nur
Katholiken und Reformierte anzuerkennen und die Kirchen hatten
dafiir zu sorgen, eine so kleine Zahl Vertreter wie maoglich auf-
zustellen. Das geschah auch prompt. Die vielen Schattierungen
von Protestanten vereinigten sich in einer Korporation, genannt
die Interkirchliche Beratung (Interkerkelijk Overleg), nach der
herrschenden Mode in der Folge abgekiirzt I. K. O. Ihre Aufgabe
war, das Kirchenvolk gegeniiber der Besetzungsmacht zu représen-
tieren und die Befehle der Beherrscher den Leuten mitzuteilen.



— 150 —

Die altkatholische Kirche war aus prinzipiellen Griinden nicht
Mitglied dieser I. K. O. Wir waren ja nie protestantisch und sind
auch nicht romisch, so dass unser Episkopat nicht zu dieser kirch-
lichen Kommission gehorte. Unsere Mitarbeit war jedoch bei der
Besetzungsmacht bekannt und unsere Stimme auch von ihr gehort.
Denn, was sicherlich nicht das Ziel der Beherrscher gewesen war,
wurde erreicht: eine bis jetzt unbekannte Eintracht der Kirchen,
welche die Verwirrung zu einer grossen Hoffnung zusammentrieb.
Wie i. J. 1939 ganz Niederland eintrichtig seines HI. Willibrord
gedachte, so stand es von 1940 bis 1945 gegen die teutonische
Gewalt eng zusammengeschlossen, weil es instinktiv fithlte, dass
es gegen modernes Heidentum wund geistliche Unterdriickung
stritt.

In der I. K. O. wirkten bald viele Kirchen mit, welche bis
anhin die okumenische Arbeit nicht unterstiitzt hatten, dank auch
der Umsicht und Tatkraft des Herrn Dr. K. H. E. Gravemeyer,
der seither fiir seine kluge Haltung zum Ehrendoktor der Uni-
versitdat Utrecht ernannt wurde. Romische und Protestanten
mussten wohl zusammenkommen, um gegen viele und mannigfaltige
Massnahmen Stellung zu nehmen und gegen viele Dekrete der
voriibergehenden Obrigkeit zu protestieren.

Auch die Kalvinisten (Anhénger des Dr. Kuypers) und andere
Kirchen, welche bis zu diesem Zeitpunkt an der Skumenischen
Arbeit keinen Anteil nahmen, arbeiteten ehrlich mit. Das Zentrum
dieses Zusammenwirkens war das Sekretariat der Niederlindischen
reformierten Kirche im Haag. Man war dort ebenso gut ein-
gerichtet wie aufgeklirt. Es kam sogar vor, dass Kundgebungen
des Reichskommissariates beim Bureau bekannt waren, bevor
Herr Seiss-Inquart selber Kenntnis von dem hatte, was in seinem
Namen befohlen werden sollte!

Ein weiterer Schritt der vorliufigen Obrigkeit welche die
entgegengesetzte Wirkung hatte, war die Internierung verschiedener
kirchlicher Personlichkeiten in Buchenwald, spiter in Haaren und
St. Michelsgestel. Sie genossen daselbst ziemlich viel Freiheit,
hielten Vortrige und gaben Kurse, besprachen die Zukunft von
Volk, Staat und Kirche. Viel von dem, was gegenwiirtig in den
Niederlanden im politischen Leben durchgefithrt wird, ist in den
Lagern besprochen worden. Das meiste davon wurde natiirlich
mit Husserster Geheimhaltung und Vorsicht behandelt, und wie
die Resultate der Besprechungen nach aussen kamen, wird wohl



— 1581 —

fiir immer ein Gieheimnis bleiben, schon deshalb, weil eine ziemlich
grosse Zahl der Internierten erschossen, zu Tode gehungert oder
gefoltert wurden oder zu Hause gestorben sind.

Als anekdotischer Vorfall sei hier erwihnt, was mit der Auf-
bewahrung einer schon im Jahre 1942 aufgestellten «Befreiungs-
botschaft an die Kirchen» geschah. Dieses Schriftstiick wurde im
Mai 1946 vorgelesen. Dasselbe wurde in zwei Exemplaren auf-
bewahrt, das eine im Gebiude der Synode im Haag, das andere
beim Pfarrer der St. Gertrudenkirche in Utrecht, welcher es in einer
Inkunabel von 1485, einem franzosischen Exemplar der Nach-
folge Christi verborgen hatte.

Als im Winter 1944 der Feind das niederlindische Volk zum
Hungertode verurteilt hatte, arbeiteten die Kirchen zusammen an
einer KErnidhrungsnotabhilfe unter der Devise: Die ganze Kirche
fiir das ganze Volk. Uber dieses Werk ist ein Biichlein druckfertig.

Unser Lausanner-Komitee hielt seine gewohnten Winter-
zusammenkiinfte solange es moglich war, das heisst bis zum Eisen-
bahnstreik im September 1944. Auch der 6kumenische Rat kam
regelméssig zusammen zur Behandlung praktischer Fragen und zur
Vorbereitung der unléingst zustande gekommenen Reorganisation.
Uberdies fanden Zusammenkiinfte von «Kirchendelegierten» statt
zur Besprechung der Haltung der Kirchen in der Welt angesichts
der Friedensbedingungen. Die beiden erstgenannten hatten nichts
zu befiirchten, solange wenigstens die provisorische Obrigkeit
die Kirche noch respektierte. Die Versammlungen der Dele-
gierten hingegen waren natiirlich verpont, denn bei diesen Zu-
sammenkiinften stand es fiir alle Teilnehmer fest, wer den Krieg
verlieren wiirde. Als daher einer derselben einmal die prinzipielle
Frage stellte: Wenn nun der Sieg eines Tages der andern Seite
zufallen sollte, werdet ihr dann dieselben Bedingungen auf die-
selbe Weise ausarbeiten, brachte man mit Miithe die Versammlung
zur Einsicht, dass man objektiver vorgehen miisse. Der Wink war
jedoch wohl verstanden worden. Das Lausanner-Komitee behandelte
im Winter 1942/43 die Fragen iiber das Verhiltnis von Kirche
und Welt.

Fiir den Winter 1943 stand auf dem Programm: Kirche und
Wissenschaft. Dies wurde in Kirche und Geschichte und spiter
in Gott und Geschichte abgeiindert. Alle diese Themen wurden,
wie wir im Lausanner-Komitee zu arbeiten gewohnt waren, von
den Vertretern der angeschlossenen Kirchen behandelt und in



— 152 —

der Diskussion begriindet. Dass dabei bisweilen iiberraschende
Anschauungen zu Tage traten und man einander viel zu fragen
hatte, liegt auf der Hand. Als ein Téaufer seine Ansicht iber die
Obrigkeit darlegte, sie sei Vertreterin der unchristlichen Welt, der
die Glaubigen Gottes Forderungen entgegenzuhalten habe, dass
sie recht tun und den Gliubigen Lebensmdoglichkeit zugestehen
miisse, konnte das ein anderer ohne Kenntnis des Wesens dieser
Kirche nicht verstehen. Solange eine Kirchengemeinschaft solche
Grundsitze verteidigen muss, hat sie ihre Existenzberechtigung
in der Reihe der Kirchen. Hat sie ihr Ziel erreicht, oder wird sie
in ihrem Bemiihen anerkannt, dann verdndert sich ihre Lage.
Das bestitigte der Referent, indem er sagte: Die allgemeine
Toleranz, welche den Taufgesinnten in den Niederlanden erst
offentliche Duldung, danach Anerkennung und zuletzt vollige
Gleichstellung vor dem Gesetz gebracht hatte, habe ihre Gemeinden
grossenteils um ihren Eigencharakter gebracht. Hs ist begreif-
lich, dass eine kirchliche Gemeinschaft mit einer solchen pazi-
fistischen Vergangenheit in Kriegszeit wieder mehr Wert erhalt.
Ein Versuch, die freisinnigen Kirchengruppen: Evangelisch-
lutherisch, Remonstranten und Taufgesinnte mit dem nieder-
landischen Protestantenbund enger zu verbinden, erwies sich als
schwieriger durchfiihrbar, obschon sie jetzt durch Kanzeltausch
zusammenarbeiten.

Ein ganz anderer Ton klingt aus den Anschauungen der Re-
formierten, d. h. kalvinistisch orientierten Kirchen, welche die
Frage nach dem Verhiltnis von Kirche und Welt fiir eine der wich-
tigsten halten, die mit dem Wesen der Kirche in unmittelbarem
Zusammenhange stehe. Die Kirche muss ihre Stellung in der Welt
der siindigen, in Christus versohnten Menschheit als Sendungs-
arbeit betrachten. Die Welt ist prinzipiell durch Christus iiber-
wunden. Sie findet ihr Ende am Tage der Vollendung, bei der
glorreichen Wiederkunft des Erlosers. Die Kirche muss diese Auf-
gabe immer, ganz besonders aber nach dem Kriege fortsetzen. lhre
Arbeit soll Dienst sein.

Die Remonstranten hingegen identifizieren die Welt mit der
Obrigkeit, nicht wissenschaftlich natiirlich, wohl aber wihrend den
Besprechungen iiber dieses Thema anno 1943. Die Gliubigen
werden zu jeder Zeit ernstlich ermahnt, der Obrigkeit als der von
Gott gesetzten, treuen Gehorsam zu erweisen, trotzdem man Gott
mehr gehorchen muss als den Menschen. Erst im Laufe des 20. Jahr-



— 153 —

hunderts erwachte in dieser Gruppe die Uberzeugung, dass die
Kirche die Welt zu christlichem Wirken inspirieren muss. Der
christlich-humanistische Charakter der Remonstrantenkirche bringt
es mit sich, dass ein Gedanke alles Denken iiber die Kirche und die
Welt beherrscht und zusammenfasst: die Betrachtung des Men-
schen, Ehrfurcht vor dem Menschen als dem Triiger eines Gottes-
bildes, das, wenn auch verdorben, doch Gottes Ebenbild bleibt; des-
halb Gewissensfreiheit, Verantwortlichkeitsbewusstsein und vor
allem Anerkennung der universellen Liebe Gottes. Keine Unter-
ordnung des einen unter den andern, sondern koordiniertes, in
einem (ehorsam erstrebtes Wirken.

Die Ansicht der Reformierten und der Altkatholiken liegt in
diesem Problem so ziemlich auf der gleichen Ebene. Die Welt ist
die Wirklichkeit in welcher wir leben. Diese ist von Gott als gut
erschaffen worden, doch machen sich die Folgen des Siindenfalls
in ihr bemerkbar und das Erlosungswerk Christi erstreckt sich
iiber sie. Die Kirche ist die Gemeinschaft derer, die durch ihren
Glauben an Christus die Herrschaft Gottes in Besitz nehmen. Als
solche ist sie auf Erden die Erscheinungsform des CGottesreichs.
Darum ist die Kirche wenn auch nicht von dieser Welt, so doch in
dieser Welt. Sie ist jener Teil der Schopfung, den Gott heiligen
will. Eine Kirche, die die Welt negiert, hort auf Kirche zu sein.
Sie masst sich an, Gottes Konigreich schon in der Vollkommen-
heit zu sein. Die Spannungen zwischen Weltverneinung und Welt-
beherrschung sind in der Erscheinungsgeschichte der Kirche immer
zu erkennen. Sie akzeptiert und durchdringt die sichtbare Welt,
doch sie akzentuiert auch das eine Notwendige. Wie gross auch die
Freiheit ist, welche die Kirche ihren Glaubigen hinsichtlich ihrer
Stellung in der Welt lisst, so predigt sie doch, dass die Grenze der
Freiheit erreicht ist, wenn der Glaubige mit der Kirche in Konflikt
gerit. Kin solcher Konflikt mit der Welt entsteht fiir die Kirche
dann, wenn ihre Existenz, ihr Leben bedroht wird.

Uber das Thema «Gott und die Geschichte» referierten ebenfalls
die sechs Kirchen. Hier wurden fiinf ziemlich scharf umschriebene
Thesen aufgestellt. Das erlaubte die Diskussionen besser zu tiber-
blicken, aber erschwerte eine Zusammenfassung derselben. Der
Erzbischof von Utrecht war der letzte Referent iiber diesen Gegen-
stand. Er fasste die Darstellungen seiner Vorredner in fiinf kurze
Thesen zusammen: Die Geschichte ist die Linie, welche Beweg-
grund und Ziel der Schopfung verbindet. — Sie kann Gottes



— 154 —

Offenbarung sein, doch ist das nicht alle Geschichte. Gott offen-
bart sich in der Geschichte und unser Glaube begegnet ihm darin.
In bezug auf die Geschichte und die allgemeine Offenbarung weiss
der Christ, dass es nur einen Gott gibt, der sich offenbart und dass
dessen Offenbarung eine einmalige ist. Es gibt keine Offenbarung
ohne Glauben. — Die Heilsgeschichte ist mehr als die Erzdhlung
historischer Tatsachen, sie ist das Werk des verherrlichten Christus,
das im Werk des «historischen» Christus wurzelt und dessen un-
unterbrochene Fortsetzung ist. Betrachten wir die Geschichte im
«Lichte» des Problems: Gott und das Bose, so erscheint die Ge-
schichte als das Schauspiel des Sieges Gottes iiber die Siinde,
welche in ihrem Uberwundensein durch Gott ihren einzigen «Sinn»
erhiilt.

Das Werk des Lausanner-Komitees wurde im Winter 1944/45
nicht weitergefiihrt. Die niederlindischen Okumenischen Be-
ratungen dauerten bis im Juli 1944 und wurden wieder aufgenom-
men im Oktober 1945.

Das namhafteste, was wohl geleistet wurde, ist ein Kongress
iiber «Laienarbeit». Diese Zusammenkunft wurde im September
1943 abgehalten. Es ist uns nicht bekannt, ob die Kommission,
welche ernannt wurde, um die Aufgabe zu studieren und eine Unter-
suchung bei den Kirchen durchzufithren, Erfolg gehabt hat. Doch
wir wissen gut, dass der Wunsch, die Laien mehr zu den amtlichen
Arbeiten der Kirche heranzuziehen, in vielen Kreisen weiterlebt.

Mehr Erfolg hat der verstorbene Mr. Baak gehabt, welcher
den 6kumenischen Rat anspornte, schon jetzt, anno 1943, seine
Reorganisation an die Hand zu nehmen. Dies ist geschehen. Auf
Einladung der Synode der Niederlindischen reformierten Kirche
kam am 10. Mai dieses Jahres die Erneuerung zustande. Sofort
wurden die Mitglieder des Rates direkt durch die mitwirkenden
Kirchen ernannt und keine Kirche erhalt Zutritt, die nicht das
durch die Weltkonferenz aufgestellte Bekenntnis ablegt. Diesem
neuen Rat soll allméihlich das gesamte Gebiet, auf welchem gegen-
wirtig die Kirchen zusammenwirken, anvertraut werden. Vor-
sitzender ist Prof. Dr. Berkelbach van den Sprenkel und General-
sekretir Mgr. E. Lagerwey, ersterer niederlindisch-reformiert,
letzterer altkatholisch.

Ausserdem wurde im Jahre 1943 durch Mgr. Lagerwey ein
Vortrag iiber Kirche und Parteipolitik gehalten. Er sagte darin,
dass er mehr um Rat fragen miisse als dass er Anleitungen geben



— 155 —

konne. In der altkatholischen Kirche, selbst in derjenigen Deutsch-
lands, herrscht die Meinung vor, dass sich die Diener der Kirche
der parteipolitischen Betétigung zu enthalten haben. Wohl liegt
die Politik (ars politica) im Blickfeld der Kirche. Das anerkennen
beinahe alle Kirchen, und darum liegt unsere Stellungnahme auch
nicht im Sinne der Weltflucht. Die Kirche kann nicht aus der
Welt heraus, denn sie steht mitten in ihr drin. Uberdies anerkennt
sie, dass die Offenbarung eine Ethik enthilt, welche auch auf
dem Gebiet der Staatskunde Anleitung gibt. Die Kirche muss
jedoch darauf achten, ihre Stellung iiber all dem zu bewahren,
was trennend wirkt. Die Kirche ist kraft ihres Wesens antireligiosen
Parteien abhold, auch der Partei, welche den Staat iiber die
Kirche setzen will, die den Menschen vergottet, weil sie Gott ver-
weltlicht. Die Kirche kann wohl in der Kritik der Staatsgeschifte
ihre Aufgaben sehen, doch muss sie die technischen Fragen durch
Sachverstindige beantworten lassen und die Fihrung und Ver-
waltung ihnen iiberlassen. Die Vertreter der Kirchen miissen in
dieser Beziehung keinen Anlass zu Zwietracht geben und offiziell
verpflichtet werden, sofern sie es noch nicht sind, sich von poli-
tischen Aktionen fern zu halten, wie etwa der Empfehlung von
Kandidaten, dem Gebet fiir bestimmte Programme, dem Haus-
besuch mit dem Stimmzettel in der Bibel. Die «Kleineren Kirchen»
erklirten ihre volle Ubereinstimmung mit dem einfiihrenden Re-
ferenten, die grossen hielten mit ihrer Meinung zuriick. Man ver-
stand sehr wohl, dass eine Volkskirche in dieser Hinsicht eine
schwierigere Aufgabe hat, doch auch ihre Vertreter anerkannten,
dass die Kirche kein Monopol iiber die Kenntnis der sozialen
Gesetzgebung besitzt, und dass die Teilnahme von Predigern,
Pfarrern und Kaplanen an Wahlaktionen gar oft von Nachteil
fur die christliche Gesinnung ist. Wie dann die «Kleinern Kirchen»
diese Angelegenheit behandeln werden, wenn sie selber «grosse»
Kirchen wiirden, ist eine noch ungeloste Frage.

Durch die Verhiiltnisse genotigt hatte sich die Mehrzahl der
niederlindischen Kirchen vereinigt, um auf Befehl der deutschen
Obrigkeit dieser zu Rat und Aufklirung zu dienen und gleich-
zeitig als offizielles Organ, jeder fiir seine Kirche, aufzutreten.
In dieser Zusammensetzung protestierten die Kirchen gegen die
Judenverfolgungen, gegen den Abtransport von Arbeitern nach
Deutschland und nach den besetzten Léndern, gegen die Abgabe
von Beitrigen an die Winterhilfe, welche aber nur den Partei-



— 156 —

mitgliedern zu gute kam, um mit Wohltitigkeit Propaganda zu
betreiben. Die Kirchen haben auf Antrag der Katholiken beider
Richtungen festgestellt, dass eine Kollekte ein Teil der Liturgie
wire. Ferner wurde gegen die iibermissige Einmischung in den
Unterricht und gegen die Verpflichtung, an Kursen zum Vorteil
nazistischer Segnungen teilzunehmen, Protest erhoben. Kine Ab-
ordnung hatte bei Seiss-Inquart vorgesprochen, um 1ihn recht-
zeitig mit der geistig-strategischen Position der Kirche bekannt
zu machen. Er hat gliicklicherweise mit dieser Kenntnis nicht ge-
rechnet! Die zusammenarbeitenden Kirchen haben Buss- und
Bettage angesetzt, einander die Hirtenbriefe und Botschaften zu-
gesandt, sowie als ein ganz besonderes Hilfswerk iiberall im
Lande herum die Noternahrung gesichert. Sie haben auch die Ver-
sorgung der Kinder innerhalb der Grenzen an die Hand genommen
und einander geholfen, Beziehungen mit dem Ausland anzu-
kniipfen und aufrecht zu erhalten. An allen diesen Unternehmungen
hat auch die romischkatholische Kirche vortrefflichen Anteil ge-
nommen. Darum hiess dies Werk auch nicht 6kumenisch und
stand dieser Teil ausserhalb der Bemiihungen von Genf. Dafiir
mussten die Kirchen natiirlich in kurzer Zeit fir die noétigen
Finanzen sorgen, denn die Kassen der ckumenischen Zusammen-
arbeit waren ja durch die Besetzung «beschlagnahmt» worden.
Zu einem besonderen Unternehmen ergriff Prof. Dr. H. Krae-
mer die Initiative, als er zuféllig aus Genf ein Biindel Akten
empfing mit der Frage, wie die niederlindischen Kirchen sich die
Aufgabe der Kirche nach dem Kriege vorstellen. Fiir das Studium
dieses Berichtes, den wir in extenso beifiigen, wurden vier Ver-
sammlungen festgesetzt. Alle wurden geheim in Utrecht ab-
gehalten, wo 33 Vertreter von neun niederlindischen Kirchen
zusammenkamen. Ks ist die Absicht, dass diese Manner die Nieder-
lande bei der kommenden Weltkonferenz, hoffentlich in Holland
vertreten sollen. Da uns der erste Teil iiber «die Kirche und der
internationale Wiederaufbau» nicht erreicht hat, und die nieder-
lindischen Delegierten in ihrem Endrapport einigermassen von der
Einteilung des zweiten Teils: eine Auseinandersetzung von Zu-
stimmung und Abweisung in bezug auf «die Botschaft der Kirche
fiir einen gerechten und dauerhaften Frieden» abgewichen sind,
moge diese definitive Ansicht der Kirchen der Niederlande, wobei

die rémische Kirche nicht inbegriffen ist, den Schluss dieses Artikels
bilden.



— 157 —

Die elf zusammenarbeitenden Kirchen in den Niederlanden
erkliren:

Einleitung: a) Wenn wir davon ausgehen, dass die Auf-
gabe der Kirche darin besteht, ihr prophetisches Zeugnis auch
auf dem Gebiete der internationalen (politischen) Fragen zu Gehér
zu bringen, dann will das fiir uns keinesfalls heissen, dass wir die
fundamentalen theologischen Probleme den praktisch-politischen
als untergeordnet betrachten; wohl aber, dass das theologische
Uberlegen sehr konkrete, praktische Schlussfolgerungen nach sich
zieht und dass die Kirche, will sie ihre Aufgabe in dieser Welt auf
gerechte Weise erfiillen, den Mut haben muss, die Folgerungen,
zu denen sie hic et nunc glaubt kommen zu miissen, auszusprechen.
Dabei ist es der Kirche dienlich, die Grenzen ihrer Botschaft im
Auge zu behalten, und sie wird folglich nicht eine Auswahl treffen
konnen wo es sich um technische Details handelt, welche aus-
schliesslich auf dem praktisch-politischen Gebiet liegen und des-
halb meistens auf den Boden des Utilitdren gehoren.

b) Wenn die Kirche daran geht, iiber die internationale
Ordnung in der Nachkriegszeit zu reden, ist es unmdoglich, von der
Schuld zu schweigen, welche die Kirche selbst wihrend zehn Jahren
vor dem Krieg auf sich geladen hat. Die Kirche muss erkennen,
dass sie in mancher Hinsicht ihrer gottlichen Berufung untreu ge-
wesen ist. So hat es die Kirche wihrend vielen Geschlechtern unter-
lassen, die wirtschaftlichen Einrichtungen und Verhéltnisse an
Hand der biblischen Botschaft zu priifen. Durch ihr Stillschweigen
hat sie leider den Eindruck erweckt, manchem sozialen Unrecht
ihre Sanktion zu erteilen und hat dieses Unrecht dadurch beférdert
und beschiitzt.

Auch den internationalen Fragen gegeniiber hat die Kirche
zu wenig die Frage herausgehort, die durch sie an sie gestellt
wurde. Internationale Konflikte und Krieg werden allzu sehr
als Naturkatastrophen betrachtet, denen die Vélker wehrlos aus-
geliefert sind. Die Kirche nahm den internationalen Fragen gegen-
iiber eine zweideutige Haltung ein und wenn einmal die Kirchen
ihre Stimme horen liessen, liessen sie sich ofters mehr durch be-
stimmte Interessen und nationale Griinde leiten, als durch das
Evangelium Christi. Auch hier deckte die Kirche durch ihr An-
sehen allerlei relative Ansichten nationaler und internationaler
Art, politische Programme, Ideologien, welche sie zu wenig unter
die Kritik der biblischen Botschaft stellte. Durch ihr Schweigen



— 158 —

verlor die Kirche das Vertrauen vieler und die Entfremdung
zwischen den Kirchen und den Voélkern wurde dadurch unnotig
und gefdhrlich gefoérdert. Die Kirche erkennt jetzt dieses Schweigen
und verkehrte Reden als eine schwere und tiefe Schuld gegeniiber
ihrem Herrn. Sie kann ihre Reue und Busse dariiber nicht besser
und wahrhaftiger zeigen, als dadurch, dass sie erneut ernst macht
mit ihrem gottlichen Auftrage, Gottes Willen zu verkiindigen auch
gegeniiber der Gesellschaft und der Volkerwelt, auch wenn ihr
dies grossen Abbruch an Popularitit einbringen sollte.

c) Bei der Besprechung der verschiedenen Fragen in bezug
auf das gesellschaftliche Zusammenleben miissen wir mit dem
vollig verdnderten Charakter desselben rechnen, einer Verdanderung,
die sich ja schon vor dem Kriege deutlich abgezeichnet hat. Die
christliche Botschaft muss jetzt in einer verindustrialisierten und
dadurch uniformierten und nivellierten Massengesellschaft ver-
kiindigt werden. Sowohl prinzipiell, d. h. um des Charakters der
heiligen Forderungen Gottes willen, wie auch praktisch; d. h.
wegen der Not der Gesetzlosigkeit und der geistigen Verwilderung,
ist es notwendig, dass die Kirche die absoluten Normen des Evan-
geliums aufstellt, da sonst diese Verkiindigung zur Abstraktion
und Utopie entartet, wenn sie nicht der Art der gegebenen gesell-
schaftlichen Wirklichkeit Rechnung triagt. Will die Kirche das
Ihre zum positiven internationalen Wiederaufbau und zur geistigen
Erneuerung beitragen, so gehort sie, ebenso sehr prophetisch ge-
tragen durch Gottes Wort, als praktisch niichtern, in den Mittel-
punkt der Gesellschaft.

I. Die Aufgabe der Kirche. Die Kirche besitzt eine Bot-
schaft, auch fir das internationale Leben. Das Evangelium hat
nicht nur ausschliesslich Bezug auf das private Leben, die Bot-
schaft ist eine totale. Die Kirche muss die Herrschaft Gottes auf
allen Lebensgebieten verkiindigen; sie ist als Wichterin mitten
unter die Volker gestellt. Die Kirche hat deshalb eine ihr eigene
Aufgabe in bezug auf das Zustandekommen des Friedens und der
internationalen Ordnung.

Erste Aufgabe der Kirche ist das Festhalten an den gottlichen
Geboten. Hernach ist sie eine kritische: Protest erheben, wenn
diese Gebote offenkundig iibertreten werden. Das geniigt jedoch
nicht allzeit. Die Kirche muss auch bereit sein, die konkrete Losung
zu geben, welche sie dem Gebote Gottes entnimmt; sie muss auch
aussprechen diirfen und kénnen, was in einer gegebenen Situation



— 159 —

die Anwendung ihrer Verkiindigung hier und gerade jetzt bedeutet.
Im Gehorsam an Gottes Wort muss die Kirche immer wieder aufs
neue untersuchen, wie weit sie die dem géttlichen Worte entnom-
menen positiven Richtlinien in konkreten Urteilen und Antriigen
durchfithren muss. Dabei soll die Kirche stets den Charakter ihrer
Botschaft im Auge behalten, innerhalb der Grenzen derselben
reden, so dass ihr Wort beispielsweise von den Programmen dieser
oder jener Parteien oder Gruppen deutlich zu unterscheiden ist.
Sie soll iiber technische Detailfragen nur dann reden, wenn mit
diesen eine ethische (menschliche) Seite verbunden ist. Nur so
wird sie den Schein vermeiden koénnen, Funktionen des Staates
iibernehmen zu wollen. Sie behilt prophetischen Charakter, wohl
aber geht es um konkrete Prophetie!

II. Die weltweite Kirche. So oft in diesem Berichte von
der «Kirche» oder der «Allgemeinen Kirche» die Rede ist, so halten
wir es fiir richtig, darauf hinzuweisen, dass hier unter «Kirche»
nicht die «eine heilige, allgemeine, apostolische Kirche» gemeint
sein soll, welche nach dem Apostolikum Gegenstand unseres
(Glaubens ist. KEbenso wenig sollen wir darunter die Summe der
verschiedenen, vertretenen Kirchen verstehen. Wir glauben den
Begriff «Kirche», so wie er hier gebraucht wird, im Sinne der sich
bahnbrechenden, geistlichen Wirklichkeit auffassen zu miissen,
die darin zum Ausdruck kommt, dass viele verschiedene Kirchen,
ungeachtet ihrer mannigfaltigen Meinungsverschiedenheiten iiber
manche theologische und ethische Fragen, nichtsdestoweniger
infolge der durch die 6kumenische Bewegung zustande gekom-
menen Begegnung und Konfrontation zu einem sichern consensus
kommen oder zu kommen trachten in bezug auf die zentralen Pro-
bleme des Lebens und der Welt.

Das Wort «Kirche» wird hier in seiner weltweiten (6ku-
menischen) Perspektive gebraucht. Nur da, wo sie sich der Ein-
heit des ganzen Leibes bewusst ist, kann eine Kirche wirklich
Kirche sein. Das bedeutet, dass die Kirche niemals Werkzeug
irgend eines (nationalen) politischen Programms oder einer Ideo-
logie werden kann; dass ihre Botschaft sich an alle Volker gleicher-
weise richtet und nie den Schein erwecken darf, den Interessen
bestimmter Volker zu dienen; dass politische Konflikte niemals
Ursache von Streitigkeiten zwischen den Kirchen werden diirfen,
sondern dass im Gegenteil die Kirche danach trachten muss, die
durch den Krieg zerrissenen Bande zwischen ihren Gliedern



— 160 —

wiederherzustellen; das bedeutet schlussendlich, dass die Kirche
ihre Einheit bezeugt durch Hilfe und Beistand an alle ihre Glieder,
die leiden.

Dass die Kirche iiber den streitenden Parteien steht und
stehen bleibt, bedeutet nicht, dass sie sich eines Urteils iiber die
moralische und geistige Seite des Konflikts zu enthalten hat. Sie
muss jederzeit mit aller Deutlichkeit zum Ausdruck bringen, was
recht und was unrecht ist und das auch in concreto zeigen. Sie ist
dazu auch verpflichtet gegeniiber den Volkern, in deren Mitte
sie sich gestellt sieht. Die unausweichliche Aufgabe, vor welche
sich die Kirche ihrer Art und Vorbereitung nach, gestellt sieht,
ist, dass sie weder Indentifizierung mit noch Distanzierung von der
nationalen Sache als Richtlinie nehmen kann, sondern dass sie in
erster Linie Hass, Verblendung und Unrecht nach allen Seiten hin
blosszustellen hat.

III. Kyrios Christos. Christus ist Herr, nicht allein iiber
das «innerliche Leben», sondern auch iiber das offentliche Leben.
Dies letztere ist nicht ein autonomes Gebiet, welches eigenen, im-
manten Gesetzen folgt. Die Kirche muss daher auch die Volker
dazu aufrufen, ihren einen Herrn anzuerkennen. Die Kirche
fordert freudigen Gehorsam unter Gottes Willen fiir alle Lebens-
gebiete; sie weiss, dass diese Welt eine gefallene Welt bleibt und
dass der Mensch in seinem Versuche, Gottes Willen zu vollbringen,
immer wieder scheitert; sie sehnt sich mit Verlangen nach dem
Ende, welches Gottes Ende 1st, in welchem die Herrschaft Christi
aktuelle Tatsache sein wird. Das bringt mit sich, dass die Kirche
in der historischen Zeit, welche eine Zwischenzeit (Interimszeit)
ist, in der Welt transformierend wirkt. In dieser verwandelnden
Wirksamkeit offenbart sich jeweils eine Wirkung und Ausstrahlung
von Kriften des Konigreichs Gottes. Welche Wirkung und Aus-
strahlung man als «Zeichen» verstehen kann, die das Heimweh
nach der vollkommenen Verwirklichung der alleinigen Herrschaft
Gottes verstirken.

IV. Gottes Gebote. Die Proklamation der Gebote Gottes
folgt aus dem Bekenntnis, dass Jesus-Christus nicht allein Haupt
der Gemeinde, sondern auch Herr der Welt ist. Diesem Herrn
kommt die Verfiigung tiber das ganze menschliche Leben zu. Es
besteht kein Lebensgebiet, das nicht seinen Sinn der Botschaft
Jesu entnimmt. Die Predigt der Kirche hat jedoch aktuell und



— 161 —

konkret zu sein: Erklirung und Anwendung des in Christus offen-
barten Willen Gottes.

Wenn daher die Kirche zur Ordnung aufruft, welche in der
Welt herrschen soll, dann richtet sie sich zugleich an das Gewissen
der Menschen. Sie greift mitten hinein in sein Leben, dadurch,
dass sie an das wie sehr auch verwirrte Bewusstsein seiner Verant-
wortlichkeit und Gerechtigkeit appelliert, an «das Werk des Ge-
setzes, das in ihre Herzen geschrieben ist» (Rém. 2. 14, 15) durch
welches sie nicht zu entschuldigen sind.

Nicht allein die individuellen Personen stehen unter der Forde-
rung des gottlichen Gebotes, sondern dieses Gebot gibt auch zu-
gleich dem offentlichen Leben Richtung. Es betrifft alle Lebens-
dusserungen, so wie das natiirliche Sittengesetz diese alle ebenso
sehr angeht. Spricht die Kirche iiber das Verhalten des Menschen
in der Welt, dann meint sie damit keinen stindigen Anschluss an
die allgemein-moralische Ansicht, aber ebensowenig bezweckt sie
eine radikale Ablehnung des menschlichen Bewusstseins vom
natiirlichen Sittengesetz. Die Botschaft der Kirche ruft auf zum
Gehorsam an Christus, aber dieser Aufruf ist ein Appell an das
Gewissen aller Menschen.

So hat die Kirche ihre Stimme bei der Forderung nach einer
nationalen und internationalen Ordnung horen zu lassen und wenn
dazu notig, in engem Kontakt mit andern Gruppen, ohne dass sie
sich von vornherein auf den allgemeinen Boden eines natiirlichen,
sittlichen Bewusstseins stellt, auf die Hoffnung auf weitmoglichste Zu-
sammenarbeit mit anderer religioser oder religionsloser Sittlichkeit.

V. Gemeinschaftliche Schuld: Die Botschaft der Kirche
in bezug auf die Wiederherstellung der internationalen Verhilt-
nisse wird durch das Bewusstsein der allgemeinen Schuld beherrscht.
Nur ein Bekenntnis der Siinden der verschiedenen Nationen und
Kirchen macht es moglich, wahre briiderliche Beziehungen wieder
aufzunehmen. Das heisst, dass man nie alle Schuld auf ein Volk
werfen darf (wohl kénnen Abstufungen in der Schuldfrage erkannt
werden); das verlangt, dass man auf sehr konkrete Weise das
Unrecht erkennen soll, welches ein Volk begangen hat, fiir das eine
bestimmte Kirche sich verantwortlich weiss und das sie vor Gott
vertritt; dass die Kirche wohl auch beim eigenen Volk darauf
dringen muss, seinen Anteil bei der Verantwortlichkeit fiir den
Krieg auf sich zu nehmen, und dass man bereit sein muss, kon-
krete Schlussfolgerungen aus den begangenen Fehltritten zu ziehen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1946. 12



— 162 —

Fiir die Niederlande heisst das u. a.:

Weder unser Volk, noch unsere Regierung haben in der Zeit
nach dem ersten Weltkrieg jemals eine kraftvolle Wirksamkeit
oder Verantwortung fiir die Solidaritdt der Volker entwickelt,
sondern haben ruhig, gesichert und egozentrisch in der Neutralitats-
oder Selbstindigkeitspolitik gelebt. Obschon diese Materie sehr
verwickelt ist, muss von seiten der Kirche doch auf die Abwesen-
heit von Solidaritit und deren Gefahren hingewiesen werden.

Indessen darf die allgemeine Schulderkenntnis nicht zur Be-
schonigung des Ubels verleiten. Die Kirche muss fiir Gerechtigkeit
und Versohnlichkeit, auf Grund eines gerechten Urteils iiber das
Vergangene einstehen, woran jedes Volk sein eigenes Mass von
Schuld am Entwicklungsgang der Geschehnisse und zu gunsten
der Zukunft trigt.

Die Gerechtigkeit fordert ein Strafelement in der Friedens-
regelung. Die Bestrafung des Unrecht veriibenden Volkes besteht
in der Wiederherstellung und Vergiitung und in der Einfithrung
von Massnahmen durch die Sieger zur Verhiitung von Wieder-
holungen. Die Bestrafung besteht nicht in der Auferlegung von
zugefiigtem Leid. Diese Bestrafung wird aus sich selbst nicht aus-
geschlossen durch die allgemeine Schulderkenntnis; ausserdem
fordert die Gerechtigkeit die Vergiitung von gestiftetem Schaden;
sie ist jedoch wohl ausgeschlossen — weil ungerecht — weil wegen
der mangelhaften Organisation des Zusammenlebens der Staaten,
eine unparteiische Instanz fehlt.

Die Friedensregelung muss in sich schliessen: Gerechtigkeit
und Aussohnung; die Verséhnung ist Ausgangspunkt, da sie die
Bedingung der Aufstellung einer Rechtsordnung in Europa ist,
doch muss sie sich auf Gerechtigkeit in bezug auf das Vergangene
stiitzen. Die Gerechtigkeit wird nicht allein durch eine immanente
Strafe verwirklicht, die darin besteht, dass man die Folgen des
getanen Unrechts trigt. Das biblische Wort: « Mein ist die Rache»,
kann nicht gegen die Ausiibung der Gerechtigkeit auf Erden an-
gerufen werden.

Der Versuch der Aussohnung muss in erster Linie durch die
Wiederherstellung kirchlicher Beziehungen bestehen. Das legt
eine schwere Verantwortung auf, auch gegeniiber dem eigenen
Volke, das von der Kirche zu verlangen hat, dass, wenn wiederum
mit der Kirche des Feindeslandes Kontakt entsteht, dies auf eine
christlich verantwortliche Art geschieht, indem man auf den Grund



— 163 —

der Fragen geht, und nicht in einer oberflichlichen Stimmung
von «Vergeben und Vergesseny.

Es besteht aber auch eine Verantwortlichkeit gegeniiber den
geschlagenen Volkern, gegeniiber den verwundeten Vélkern der
besetzten Gebiete und gegeniiber der Forderung nach Handhabung
der Gerechtigkeit. Die Kirche muss iiber die Ehrfurcht vor der
Gerechtigkeit wachen, insbesondere bei den besiegten Volkern.

Die Kirche muss gleichfalls Wunden heilen. Die Welt erwartet,
das von ihr an erster Stelle. Sie wird dies durch eine Politik
geistiger Ordnung auf lange Sicht hinaus tun miissen. Europa
wird nach dem Kriege in seiner Mitte eine offene Wunde haben,
welche eine Anklage gegen uns alle bildet. Die Kirche muss diese
Anklage in ihrer vollen Wucht auf sich ruhen fithlen. Darnach
muss sie ruhelos danach streben, eine wirkliche Rechtsordnung
zwischen und iiber den Volkern aufzurichten.

VI. Recht und Ansehen in der Voélkerwelt. Die
Kirche hat zu verkiindigen, dass der Staat weder sein Ziel in sich
selbst hat, noch sein eigen Gesetz ist, sondern dass er Gottes Werk-
zeug ist, um eine Rechtsordnung zu handhaben und die funda-
mentalen Menschenrechte zu garantieren. Rechtsordnung inner-
halb der Staaten ist Grundbedingung fiir eine Rechtsordnung
zwischen und iiber den Staaten. Die Grundlagen dieser Rechts-
ordnung sind die Unverletzlichkeit des Rechts und die Achtung
vor dem fundamentalen Menschenrechte. Das verlangt die Anwesen-
heit einer Macht, welche im Stande ist, die Grundlagen zu ver-
teidigen. Dazu ist der Staat berufen und die Kirche hat ihn be-
stindig darauf aufmerksam zu machen.

Dabei kann die Kirche nicht fiir ein bestimmtes politisches
System pléi,dierén und noch weniger kann sie verlangen, dass
dieses System auf alle Linder angewandt werde. Das wiire ein
Mangel an historischem und politischem Gefiihl. In jedem po-
litischen System liegt die Démonie der Macht als Gefahr ver-
borgen, so dass das Evangelium mit keinem einzigen System
identifiziert werden darf. Die Kirche muss in jedem konkreten Fall
fiir das System wiihlen, welches die grosste Garantie fiir die Kr-
ziehung des Menschen zur verantwortlichen Personlichkeit gibt.
Ihr erstes und letztes Wort sei nicht Freiheit, sondern Verant-
wortlichkeit. Darum muss die Kirche fiir ein System eintreten,
in welchem die offentliche Verantwortung iiber die getroffenen
Regierungsmassnahmen zur Geltung kommt.



— 164 —

Es stellt sich die Frage, ob die Kirche etwas iiber die zu er-
greifenden Massnahmen gegen Staaten zu sagen hat, in welchen
die Unverletzbarkeit des Rechts und die fundamentalen mensch-
lichen Rechte nicht garantiert sind, welche als totalitire Regimes
immer potentielle Friedensstorer sind. Die Kirche hat zu bedenken,
dass dieses Problem freilich ganz in der Sphére der Machtpolitik
liegt. (Russland.) Sie hat die Pflicht, gegen jede Regierungsform
aufzutreten, die die Grundlage der Rechtsordnung in Gefahr bringt,
aber sie kann nicht in abstracto eintreten fiir Zwangspolitik gegen
die totalitiren Regierungsformen. Fiir sie liegt die einzige funda-
mentale und definitive Bekdampfung des Totalitarismus im Evan-
gelium und sie hat hier denn auch eine deutliche Evangelisations-
aufgabe, einerlei, ob sich der Totalitarismus bei den unterliegenden
oder siegenden Michten hervortut; einerlei, ob es fascistischer
oder «demokratischer» Totalitarismus ist. Die fundamentalen
Rechte sind nur dort wirklich geschiitzt, wo die Macht des Staates
mit der Verantwortungspflicht verbunden ist. Wie die Verant-
wortungspflicht organisiert werden muss, das ist eine politische
Frage, zu welcher die Kirche keine Stellung nimmt.

Die internationalen Beziehungen miissen ebenso gut wie die
mnnerstaatlichen durch das Recht beherrscht werden. Das ist eine
Folge des Herr-seins Christi, und die Kirche hat daher auch fiir
eine internationale Rechtsordnung einzutreten, die {iber ein Macht-
organ verfiigt. Die Kirche hat jedoch nicht die Berufung noch die
Befugnis fiir die Form und Einsetzung einer solchen Macht An-
weisung zu geben; die Kirche muss es als ihre Aufgabe ansehen,
das Gefiihl fir die Notwendigkeit einer solchen durch Gewalt
gestiitzten Rechtsordnung zu erzeugen; die Gesinnung zu foérdern,
welche die Anerkennung einer solchen Macht verlangt; und darauf
zu achten, dass an der Organisation einer so hohen, unparteiischen
Autoritit gearbeitet wird, unter Anspannung aller Krifte. Sie
soll mit vollem Eifer an der Schaffung einer Ethik der internatio-
nalen Beziehungen mitwirken. Das Entstehen einer internationalen
Rechtsordnung mit einem unparteiischen Organ schliesst in sich,
dass die nationale Souveriinitit ihr untergeordnet wird und, dass
die Schaffung einer internationalen Macht zur Handhabung dieser
Rechtsordnung Gesamtpflicht der Volker ist. Diese Macht in der
internationalen Rechtsordnung soll nach dem Pauluswort das
Schwert tragen missen. Das impliziert fiir die Mehrheit der Dele-
gierten, dass sie die internationale Macht ausser moralisch und



— 165 —

wirtschaftlich, auch militérisch gelten lassen muss. Das kann jedoch
die Minderheit nicht zugeben. Andere meinen, dass die Kirche sich
als solche iiber dieses Problem nicht auszusprechen hat. Wihrend
der Liquidationsperiode nach dem Kriege, welche dem schluss-
endlichen Frieden vorangehen wird, sollen die siegreichen Liinder
durch die Kirche dazu aufgerufen werden, dass sie ihre Macht in
der Verantwortung vor dem Ganzen und zur Vorbereitung einer
internationalen Rechtsordnung ausiiben. Die Kirche wird nicht
angeben konnen, ob dies auf dem Wege einer baldmoglichsten
Dezentralisation von Macht geschehen muss, oder gerade durch
Konzentration von Macht. Wohl aber muss die Kirche die Mit-
glieder der Staaten und ihre Voélker in ihrer grossen Verantwort-
lichkeit darin bestimmen. Alles kommt auf den Ubergang der Ent-
scheidung und Macht aus den Hénden der grossen Siegerstaaten
in diejenige der machtausiibenden Gemeinschaftsorgane an, auf die
Einsetzung einer internationalen Autoritédt, sachverstindig und
unparteiisch, welche Recht unterstiitzen und Ordnung handhaben
kann, namens der Gemeinschaft.

Die konkreten politischen Losungen sind zwar nicht das Gebiet
der Kirche, doch soll nicht ausser acht gelassen werden, dass
wohl bestimmte Situationen eintreten konnen, welche zu kon-
kreter Wahl fithren und deshalb verpflichten. In jedem Fall muss
die Kirche es von Herzen beférdern, dass sich Glieder der Kirche,
auf Grund ihrer Verbundenheit mit der Kirche, voll Hingabe in
dieses grosse, mithsame Werk der Neuordnung begeben.

VII. Wirtschaftliche Fragen. Die Kirche muss in ihrer
Predigt von der Nichstenliebe verkiindigen, dass die Gemeinschaft
fiir alle ihre Glieder Gelegenheit verschaffen muss, sinnvolle Arbeit
verrichten zu koénnen und dass sie fiir soziale Sicherheit aller zu
sorgen hat. Sie muss auch hier wieder fiir die fundamentalen
Rechte des Menschen als verantwortliche Personlichkeit eintreten.

Der Mensch ist seines Bruders Hiiter. Die Kirche muss auf
die Seite der schwachen Glieder der Gemeinschaft treten, welche
gegen miichtige Gruppen Schutz nétig haben, die aus selbst-
siichtigen Griinden nicht zu dieser Beschiitzung bereit sind. Die
soziale und wirtschaftliche Anarchie, welche das kapitalistische
System bis dahin gekennzeichnet hat und welche eine der Formen
ist, worin sich der Abfall von den Grundsitzen des Christentums
in unserm Zusammenleben vollzogen hat, ist eine der wichtigsten
Ursachen der heutigen Katastrophe. Diese Anarchie muss tiber-



— 166 —

wunden werden. Die Kirche verlangt deshalb, dass die auseinander-
gefallene Massegesellschaft in eine Gesellschaft von «Menschen
verwandelt werde, die untereinander in Gemeinschaft stehen».
Das schliesst u. a. in sich, dass das wirtschaftliche Leben nicht
mehr linger als ein autonomes Gebiet betrachtet wird, sondern
dass es dem Ziel untergeordnet werden muss, der Menschheit zu
dienen. Das schliesst auch in sich, dass das Zusammenleben ihren
Gliedern eine solche Existenzsicherheit gewidhren muss, dass sie
vor wirtschaftlicher Horigkeit bewahrt werden. Eine solche
Existenzsicherheit fordert die wahre Freiheit, welche die Freiheit
zum Dienen und zur Erfiillung seiner Berufung ist. Das schliesst
wiederum in sich, dass die Kirche dafiir einstehen muss, dass die
wirtschaftliche Macht in ihrer Ganzheit der Gemeinschaft Ver-
antwortung schuldig ist und im Interesse der Gemeinschaft an-
gewandt werden soll, wiahrend die menschlichen Faktoren iiber
das wirtschaftliche Vorgehen entscheiden miissen.

In Verbindung mit der zunehmenden Verwicklung und dem
Umtfang des modernen, weltumfassenden Wirtschaftslebens kénnen
Gerechtigkeit und Ordnung auf diesem Gebiet allein dann ver-
wirklicht werden, wenn der wirtschaftliche Prozess in internatio-
nalen Beratungen beherrscht und geleitet wird, wobei soviel wie
moglich auf die Bediirfnisse aller Volker und aller Klassen inner-
halb jedes Volkes Riicksicht genommen wird. Gemeinschaftliche
nationale oder internationale Planung bringt es mit sich, dass die-
jenigen, die iiber wirtschaftliche Macht verfiigen, die Beschrin-
kungen in ihrer wirtschaftlichen Bewegungsfreiheit auf sich
nehmen sollen, welche aus einer Leitung wirtschaftlich hervorgehen.

Es liegt nicht auf dem Wege der Kirche, sich dariiber aus-
zusprechen, ob dies mit einer Aufhebung des Privateigentums der
Produktionsmittel verkniipft werden soll, oder ob dem mit einer
mehr direkten Form von Gemeinschaftswegen Geniige getan werden
kann; das ist eine Utilitatsfrage. Wo das private Kigentum aber
gehandhabt wird, muss der biblische Begriff angewandt werden,
dass jede freie Verfiigung iiber Giiter und Produktionsmittel ein
Dienst an der Gemeinschaft ist, den man als ein guter Verwalter
zu erfiillen hat, jedoch nicht ein Recht, welches zum eigenen
Nutzen verwendet werden kann. Darum darf auch nicht das
Streben nach Gewinn der alles beherrschende Faktor im Ge-
brauch von wirtschaftlicher Macht sein, sondern das Interesse der
Gemeinschaft in ihrer Gesamtheit.



— 167 — .

Die fundamentale Bedingung fiir die Verwirklichung eines ge-
ordneten Zusammenlebens ist es, als hochstes Ziel im Auge zu be-
halten: Dienst am Menschen und nicht Beherrschung des Menschen.
Das bringt mit sich, dass im wirtschaftlichen Leben von den
Produktionsfaktoren Kapital, Betriebsleitung und Arbeit die
beiden letztern, im Rahmen des allgemeinen Interesses, firr das
wirtschaftliche Handeln entscheidend sein miissen, weil hier der
Mensch hineinbezogen ist. Wenn mit diesen christlichen Grund-
gedanken: Gerechtigkeit, Verantwortlichkeitspflicht, Verwalter-
schaft und Dienst am Menschen im Wirtschaftsprozess ernst ge-
macht wird, wird das Ubel des heutigen Schicksals der Gesellschaft
mit seiner Zersetzung des Zusammenlebens in Masse, an der Wurzel
angegriffen werden.

VIII. Rohstoffe. Die Volker der Welt sind aufeinander
angewiesen und miissen alle ihren Teil an den Rohstoffen erhalten.
«Die Erde ist des Herrn in ihrer ganzen Fiille.» Darum erhebt
sich die Kirche gegen jeden Versuch eines Volkes oder einer Gruppe
von Volkern, die Rohstoffe ausschliesslich zum eigenen Nutzen
zu gebrauchen. Es ist recht und billig, dass die Reichtiumer der
Erde zum Nutzen der Volkerwelt in ihrer Ganzheit verwendet
werden. Dazu ist eine internationale Regelung nétig, damit auch
die schwachen Volker ihren Anteil empfangen. Allein auf diese
Art kann fiir die soziale Sicherheit in allen Landern gesorgt werden;
allein so wird man der Ungleichheit welche in bestimmten Gebieten
als Folge der Uberbevolkerung herrscht, Herr werden; und allein
so wird die ungerechte Auffassung vermieden werden koénnen,
wonach der einzige Weg fiir ein Volk, zu Wohlfahrt zu gelangen,
der der Eroberung fremden Gebietes, der Vergrosserung des
« Lebensraums» sein soll.

IX. Kolonialfragen. Das Kolonialproblem ist eines der
wichtigsten und kommt nach dem Kriege in ein akutes Stadium
einschneidender Losungen. In dieser Frage spielt das Vertrauen
zwischen den beherrschten und den herrschenden Volkern eine be-
deutende Rolle. Nichts soll daher gegenseitig versiumt werden,
um zu erreichen, dass Ehrlichkeit und Sauberkeit der Absichten
itber allen Zweifel erhaben sind ; diese Aufgabe liegt in erster Linie
den herrschenden Voélkern ob. Da die entscheidenden Kriterien
geistiger Art sind — die am Schlusse des § VII genannten Grund-
gedanken sind auch auf kolonialem Gebiet von grosster Bedeutung
— wird sich die Kirche nicht entziehen koénnen, auch hier ihre



. — 168 —

normgebende Aufgabe zu erfiillen. Um so mehr, als sie durch ihr
Missionswerk und durch den Bestand einheimischer Kirchen selber
ein verantwortlicher Teil jener Welt ist, in welcher das Kolonial-
problem ausgefochten wird. KEs ist nicht an der Kirche, sich von
vornherein an eine bestimmte Losung der Verwaltungsform der
sogenannten kolonialen Gebiete zu binden (koloniale Verwaltung
als internationale Organisation oder Fortbestehen der heutigen
kolonialen Verwaltung unter internationaler Kontrolle). Wohl
aber soll die Kirche darauf dringen, dass in Zukunft die koloniale
Verwaltung nach internationalen MaBstiaben geleitet werde, welche
die fundamentalen Menschenrechte der kolonialen Bevélkerung
gewihrleisten, und dass eine wirksame Verantwortungspolitik
gegeniiber einem internationalen Organ geregelt wird, sofern und
solang die Verantwortung nicht gegen die koloniale Gemeinschaft
selbst iibernommen wird.

Was Niederlindisch-Indien betrifft, muss durch die nieder-
landischen Kirchen darauf aufmerksam gemacht werden, dass die
Selbstindigkeit dieses CGebietes in Sichtweite zu liegen kommt,
und dass dort folglich weder vom Fortbestehen der alten kolo-
nialen Verwaltung, noch von einer Verwaltung als Teil einer inter-
nationalen Organisation die Rede sein kann. Die Selbstindigkeit
muss innerhalb der Grenzen der geistigen und politischen Moglich-
keiten anerkannt und geregelt werden. Inwiefern dann in einem
solchen Gebiet noch internationale Kontrolle notig oder wiinsch-
bar sein soll, kann aus dem Schluss des vorigen Alinea ab-
geleitet werden.

Die drei Hauptprobleme fiir die Kirche sind:

a) Der Stachel des kolonialen Problems ist die Unterdriickung
eines (ebietes durch eine Minderheit von Fremden und grossten-
teils zum Nutzen dieser Minderheit. Die Kirche lehnt diese Form
von Beherrschung vollstindig ab und verficht die Selbstverwaltung
und loyale Beférderung und Vorbereitung daraufhin als ein pri-
mires Recht fiir alle im kolonialen Lande verwurzelten Bevolke-
rungsgruppen, welche selber die Verwaltungsiibernahme moglich
zu machen haben und dadurch ihre Mitverantwortung tragen.

b) Die «koloniale» Welt ist der Boden fiir Rassenkonflikte.
Hierin steht die Kirche, obschon sie sich der grossen praktischen
Probleme, die damit verbunden sind, bewusst ist, unmissverstéind-
lich deutlich auf dem Standpunkt, dass nicht Blut, sondern Ver-



— 169 —

antwortlichkeit fiir den Nichsten, an den wir durch Gott gebunden
sind, die Norm ist.

c) Die Kirche zeige sich, mit und durch die einheimischen
Kirchen, ihrer Verantwortlichkeit bewusst, um in dieser der Ent-
wurzelung preisgegebenen Welt durch die Art ihres Missionierens
und Kirchengriindens eine neue Lebensbegriindung und -orientie-
rung zu geben, wofiir sie die notige Freiheit verlangen darf?).

Utrecht. E. Lagerwey.

1) Die Ubersetzung verdanken wir Herrn Pfarrer P. Richterich in
Biel.




	Die ökumenische Arbeit in den Niederlanden während des Krieges

