
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 3

Artikel: Die Lage der altkatholischen Kirchen

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Die Lage der altkatholischen Kirchen

Die Kirche in Holland
Durch den Krieg sind die altkatholischen Kirchen, die in der

Utrechter Union des Jahres 1889 zusammengeschlossen sind,
ausser der christkatholischen Kirche der Schweiz und der polnischen
Nationalkirche in USA. stark in Mitleidenschaft gezogen worden.
Besonders schwer wurde die altkatholische Kirche Hollands
getroffen. Sie besteht aus zwei Bistümern, dem Erzbistum von
Utrecht mit dem Erzbischof Dr. A. Rinkel an der Spitze und
dem Bistum von Haarlem mit Bischof H. Th. J. van Vlijmen.
Er war im September 1945 aus Gesundheitsrücksichten
zurückgetreten. An seine Stelle wurde der Pfarrer von Amsterdam,
J. van der Oord, gewählt, der am 13. November vom Erzbischof
von Utrecht geweiht wurde. Der Titularbischof von Deventer,
J. H. Berends, war am 24. Juli 1941 gestorben. Er wurde durch
den Pfarrer von Utrecht, E.Lagerwey, ersetzt, der am 12. November
1941 durch den Erzbischof von Utrecht die Bischofsweihe empfing.

Beim Überfall der Stadt Rotterdam am 14. Mai 1940 wurde
die alte, ehrwürdige altkatholische Kirche St. Laurentius mit dem
Pfarrhaus vollständig zerstört. Der Pfarrer X. E. J. Gouard kam
mit vielen seiner Pfarrkinder in der verhängnisvollen Nacht ums
Leben. Zerstört wurde auch das Altersheim. Im Verlauf des

Krieges wurden Kirche und Pfarrhaus Den Helder dem Erdboden
gleichgemacht; noch mehrere andere Kirchen wurden stark
beschädigt. Empfindlichen Schaden erlitten besonders die Gemeinden
des Bistums Haarlem, deren Bewohner von den Deutschen in
Gegenden ohne altkatholische Pfarreien evakuiert wurden. Die
Seelsorge musste organisiert werden, lutherische und reformierte
Kirchen wurden gegen Miete bereitwillig zur Benützung
überlassen, an andern Orten wurden Räume in Anstalten benützt.
Diese Sorge erheischte grosse Mittel «da das Reisen und Verbleiben
in einer andern Ortschaft fast unerschwinglich war. Christliche
Beherbergung war sehr selten und schwarze Preise' waren an der

Tagesordnung. Man hat gelernt, dass Holland in Gulden' dachte
und nicht in Barmherzigkeit», so heisst es in einem authentischen
Bericht.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 3, 1946. !0



— 130 —

Wir geben nun dem Verfasser dieses Berichtes das Wortx) :

«Eine letzte und fast tödliche Massnahme war die Rache,
die der Feind an der Bevölkerung ausübte, als in demselben Masse

unsern Verbündeten durch den im September 1944 befohlenen
und prompt ausgeführten Eisenbahnerstreik geholfen und dem
Feinde Schaden zugefügt wurde und er dadurch tief getroffen
wurde. Damals schlössen sich die niederländischen Kirchen auf
dem Gebiete der Caritas zusammen. Hierüber später mehr.

Im Januar und Februar mitten in strenger Kälte und Dunkelheit

fielen die Hunger-Prozessionen aus dem zum Tode verdammten
Westen des Landes in die östlichen und nordöstlichen Provinzen,
woran Hunderttausende teilnahmen und Hunderte dies mit dem
Tode bezahlen mussten. Überall gab es Rasthäuser, wo die
Durchwandernden Schlafplätze und Verköstigung fanden.

Unser Seminar in Amersfoort, das von den Schülern und
Studenten verlassen wurde, weil keine Nahrung mehr zu bekommen

war, diente so als Herberge und schenkte einigen Tausenden eine
Gratisunterkunft. Hohe Regierungsbeamte, Bauernknechte,
Musikstudenten, kurz alle Bevölkerungsschichten sind im Gästebuch
des Präsidenten des Seminars eingetragen. Dieses Gästebuch
spricht von unerträglichen Leiden, aber auch von dem Willen zum
Widerstand, und von dem Humor, der unter allem Elend unserm
Volke treu geblieben ist.

Eine Hungersnot brachte die Kirchen in materieller Hinsicht
zusammen, nachdem sie sich bereits zuvor auf andern Gebieten
gefunden hatten. In verschiedenen Orten unseres Landes hat die
IKO (interkirchliche Hilfsaktion) den Organen der kirchlichen
Wohltätigkeit entweder den Weg gezeigt oder praktisch geholfen,
oder die Arbeit leichter gemacht. Nicht überall waren unsere
Pfarrer gleich tätig. Oft überliessen sie die Arbeit andern. Aber
dort, wo die Zusammenarbeit richtig getätigt wurde, ist grosser
Erfolg erreicht worden. In Utrecht, wo der Berichterstatter die
Wesensart der Sache am besten beurteilen kann, ist diese kirchliche

Zusammenarbeit musterhaft gewesen. Allwöchentlich wurden
auf eine Bevölkerungszahl von 200 000 Seelen an 31 000 Erwachsene

und 28 000 Kinder warmes Essen verteilt, 5600 Kinder von
6—14 Jahren wurden zu Bauern gebracht, und in Familien wurde
an Kranke und Schwache über 100 Tonnen Lebensmittel ver-

x) Abgedruckt im christkatholischen Wochenblatt: «Der Katholik»,
Nr. 35, 1945, S. 276 ff.



— 131 —

teilt, die durch List, Betrug, schlaues Überlegen und auf langen
geheimnisvollen Wegen dem Feinde abgenommen wurden. Gut
2500 Männer und Frauen verrichteten diese Arbeit ganz umsonst.

Obwohl die Deutschen sich verpflichtet hatten, diese Form
von Hilfe zu respektieren, schämten sie sich nicht, öfters fertige
Mahlzeiten zu Hunderten in Beschlag zu nehmen und Vorräte
von Getreide und Mehl — einmal 90 Tonnen — einfach zu stehlen.
Wir wollen, dass unsere Verbündeten diese Dinge lesen, damit
sie verstehen, weshalb die sonst so friedliebenden Niederländer
den Feind und seine Handlanger tief und gründlich hassen und
hassen werden.

Die Deportationen von mehr als 70 % unserer Männer und
Jünglinge lähmten unser Vereinsleben und machte auch für diese
eine besondere Seelsorge notwendig. Bei unserer deutschen
Schwesterkirche wollte sich aus verständlichen Ursachen der
grösste Teil von ihnen nicht melden, während anderseits ein Teil
der Geistlichkeit sich um diese Fremden' nicht kümmern wollte.
Wir haben sie durch Briefe, Zirkulare und unser Wochenblatt
alle so gut wie möglich zu erreichen versucht, während wir in
Ortschaften, wo eine grössere Anzahl zusammen wohnte, durch
Vertrauensleute, die ab und zu nach Holland kamen, einen ordentlichen

Kontakt aufrechterhalten und eine Art Organisation
errichten konnten, die viel Gutes getan hat. Aber die Umstände,
unter denen die Leute dort leben mussten, waren solcher Art,
dass es viel Mühe kostete, seine geistliche Würde zu bewahren.
Ein grosser Teil der Deportierten hat die letzte Ruhestätte auf
feindlichem Boden gefunden.

Das nach dem Eisenbahnerstreik eingetretene scharfe
Verhältnis beraubte uns unseres Wochenblattes und der Möglichkeit
des Kontakes im eigenen Land. Es dauerte Wochen, bis Briefe
befördert wurden, und unnötige Quälereien waren an der
Tagesordnung. Alles litt unter der wachsenden Not. Es gab keinen

Kirchenwein, keine Hostie, keine Kerzen, kein Licht, kein Telephon,
keine Möglichkeit zur Kommunion, keinen Unterricht wegen
Bombengefahr mehr, weil keine Fahrmöglichkeit und kein Licht
da war. Die Kinder hatten kaum Kleider und Schuhe. Wo es

möglich war, behalfen wir uns mit Notstationen für den Unterricht

oder bei Privatleuten zu Hause. In jenen Tagen haben die
Kirchen und ihre Geistlichen sich von der Arbeit nicht
zurückgezogen, sondern sich um die ganze Bevölkerung des Landes ver-



— 132 —

dient gemacht, auch bei jenen, die mit der Kirche abgerechnet'
hatten und nun in der Zusammenarbeit den Platz der gegenseitigen
Wertschätzung einnahmen. Inner- und ausserhalb der Kirche war
die Hilfsaktion geregelt, und die Kollekten übertrafen alle
Erwartungen. Hunderttausende von Gulden wurden geopfert und
ausgegeben, wenn es damit noch etwas zu kaufen gab. Der Rest
wurde aufgespart, um damit die ärgste Not nach der Befreiung
aufzufangen. Für Passantenherbergen, Untertaucher und
dergleichen wurde alles um Gotteslohn getan, und auch darin ist die
altkatholische Kirche nicht zurückgeblieben, sondern hat ihrer
Reputation Ehre gemacht. Nebst all diesen Sachen, die äusserlich
sind, hat das geistliche Amt viel Kraft erfordert. Wir wiesen
schon darauf hin, dass die Ausübung des Gottesdienstes und des

Schulunterrichtes sehr gelitten hat. Ausserdem brachte der zwangsläufige

Müssiggang die Kinder nicht auf ein höheres moralisches
Niveau, im Gegenteil. Die heranwachsende Jugend machte durch
den Schwarzhandel Geschäfte und verwendete das raschverdiente
Geld zu unerwünschten Dingen. Die Taktik, den Feind zu betrügen
und seine Arbeit zu sabotieren, schlug ein und hinterliess ihre
Spuren. Die Abwesenheit der Männer und Jünglinge hatte
schlechten Einfluss auf die Familien, auf Frauen und Töchter. Die
Zwietracht in vielen Familien, deren Mitglieder den Verräterparteien

angehörten, die vielen Todesfälle, die unzähligen Kranken,
die Verrohung des Lebens. das alles ging auch an unserer Kirche
nicht spurlos vorbei, und in der Bekämpfung des Bösen hat sie die
Hilfe der andern Kirchen nötig gehabt und mit ihnen zusammengearbeitet.

Diese Zusammenarbeit, die älter ist als der Krieg,
äussert sich in gemeinschaftlichen Botschaften und Briefen, die
in den Kirchen verlesen und der Besetzungsmacht übersandt
Avurden. Wir glauben, dass die niederländischen Kirchen in dieser
Hinsicht andern Kirchen in besetzten Ländern als Beispiel dienen
dürfen und auch jenen, die auf eine andere Weise mit der Obrigkeit

in Gewissenskonflikt gekommen sind.
Der erste Brief, der an die Gemeinden gesandt wurde, ist vom

Mai 1940 datiert und enthält eine Regelung für das Gebet um den
Frieden. Damit hängt der Hirtenbrief von 1942 zusammen, worin
die Bischöfe dieses Gebet neu umschrieben und das Gebet für die
Königin neu vorschrieben. Einige unserer Pfarrer sind deshalb
von der Sicherheitspolizei vorgeladen worden, aber die Deutschen
wagten doch keine schärferen Massnahmen.



— 133 —

Die Hirtenbriefe für die Fastenzeit wurden wie üblich erlassen,
bis auf den letzten. Als ersten Brief in der Kriegszeit nennen wir
den von 1941, in welchem die Gläubigen ermahnt wurden, sich
der Pflicht und des Rufes der Kirche bewusst zu bleiben, einander
zu helfen, die Leiden und Sorgen zu tragen und das kirchliche
Leben in jeder Hinsicht mitzumachen. Im Brief von 1942 wurde
auf die Ordnung und Gesetzmässigkeit hingewiesen, die in Kirche
und Staat bestehen muss. Es wird mit Nachdruck erklärt, wie
Unordnung entsteht, wenn der Mensch die göttliche Ordnung
missachtet und seinen eigenen Willen an deren Stelle setzt. Im gleichen
Jahr wurde ein Brief der Kirche bei der Einführung des neuen
Gesangbuches ausgegeben.

1943, als die Not schon viel höher stieg, sorgten die Bischöfe
dafür, den Gläubigen ein ermutigendes Wort aus dem Brief an die
Hebräer 12, 12—15 vorzuhalten: ,Das Kreuz tragen und mit dem
harten Kreuz auf den Schultern vorwärts zu gehen, macht mutig
und stark.' Gegenüber der drohenden Versuchung, sich von der
Macht mitschleppen zu lassen, wo die Grenzen von Recht und
Gerechtigkeit ausgewischt sind, weisen die Kirchenbehörden auf
die Pflicht : den rechten Weg zu gehen und sich von allem
zurückzuhalten, was zum Evangelium und zum Gewissen im Gegensatz
steht.

Der Brief von 1944 ist in Erinnerung an die Tatsache verfasst,
dass 19 Jahrhunderte früher der Apostel Paulus seine erste
Sendungsreise begann. Dieser Brief weist gleich am Anfang auf die

Verwirrung hin, die in den Familien entstanden ist. Äusserlich
entstanden durch den Wegzug so vieler Sklavenarbeiter' nach
dem Osten und durch die Schwierigkeiten, das Familienleben unter
einem Regime aufrechtzuerhalten, das totalitär jedes Leben für
sich fordere. Die Bischöfe raten zum Widerstand, und zwar zum
passiven Widerstand, indem man die Familie heilig halten soll,
und im praktischen Sinn, indem man eben auch Ordnung in der
Familie schaffen soll. Eine Ordnung, die nicht auf christlichen
Geist abgestellt ist, wird man einstürzen sehen. Seid Ihr die Träger
der neuen Ordnung, der göttlichen Ordnung, die den Jahrhunderten
Trotz bietet und, wie alt sie auch sein möge, doch immer neue

Begeisterung gibt.
Der letzte Brief dieses Jahres behandelt den Text: ,Wir

betragen uns in allem als Diener Gottes.' Darin wird als Pflicht
der Kirche genannt: mit Wort und Tat gegen die zunehmende



— 134 —

Verderbnis durch die Ideologien des Besetzers aufzustehen. Wir
sind arm geworden bis zum letzten Stück Brot und zum letzten
Kleidungsstück und doch, indem wir nichts haben, wird unser
Herz warm und die Barmherzigkeit erwacht, wir können noch
andere reich machen und beweisen dadurch aufs beste: dass wir
alles besitzen. Erhebt Euer Haupt, denn die Erlösung ist nahe.

Trostworte und Lob wird gespendet an Geistliche und
Gemeinden, die sich in den Maitagen 1940 ohne Ausnahme klug
betragen haben.

In jenem Monat Mai wurden unsere Gläubigen ermahnt,
keine Arbeit in Feindesland freiwillig zu übernehmen, und unsere
caritative Einrichtung wurde ersucht, die Familien der
Frondienstverweigerer zu unterstützen. Dieser Anweisung wurde fast
überall Folge geleistet. Im gleichen Monat wurden den Pfarrern
Instruktionen gegeben über die Richtlinien der Pastoration der
Anglikaner in den Niederlanden. Alle Anglikaner seien zum
Empfang der Sakramente berechtigt, mit Ausnahme derer, die
zivilrechtlicher Art waren, so der Eheeinsegnung. Für Kinder
aus gemischten Ehen zwischen Anglikanern und Juden hat diese
Instruktion zur Folge gehabt, dass manches Leben gerettet werden
konnte.

Als im Jahre 1941 der Besetzer versuchte, den kirchlichen
Besitz und die Kollekten in seine Macht zu bringen, haben die
Bischöfe in Übereinstimmung mit den andern Kirchen verboten,
dieser Verordnung nachzukommen. Bei diesen Besprechungen
zeigte es sich, dass das kirchliche Büro im Haag die Verordnungen,
die das Reichskommissariat brachte, schon kannte, noch bevor
die Beamten selber davon wussten.

Das Jahr 1943 ist das der Evakuierung eines Teiles von
Westholland, worüber ausführliche Mitteilungen und Instruktionen an
die Geistlichen gegeben wurden. Diese Regelung wegen der
Seelsorge für die Evakuierten kostete unsere Kirche Tausende von
Gulden. In diesem Jahre wurde die Sorge für die Gläubigen in
Deutschland geregelt, und es sah unsere Kirche die Möglichkeit, in
Berlin eine Organisation ins Leben zu rufen, durch deren Vermittlung

unser Blatt versandt und Weihnachtsgaben an die
altkatholischen Zwangsarbeiter gesandt werden konnten. Der Leser
möge sich erinnern, dass auf solchen Unternehmungen die Todesstrafe

durch die Kugel stand.



— 135 —

Im Juni 1943 protestierten die Kirchen gegen die Sterilisation

der jüdischen Volksgenossen. Unsere Kirche tat das für sich
in einem kurzen scharfen Protest. Kürzere Botschaften betrafen
das Gebet für den Frieden und dasjenige für die Königin.

Dann wurden Schreiben an die Geistlichen gerichtet, um
Gedenkgottesdienste und Zusammenkünfte zu veranstalten. Endlich

im Mai 1945 wurde eine durch alle Kirchen ohne Ausnahme
verfertigte Botschaft zur Befreiung verlesen.

Das Verhältnis zu den Kuchen ausserhalb unserer Landes
betrifft zuerst unsere Gemeinde in Indien. Wir konnten die
Verbindung durch Vermittlung des Bischofs der Schweizerischen
altkatholischen Kirche, Mgr. Küry, aufrechterhalten, der mit unserm
Pfarrer in Batavia in Verbindung trat. Nach der Kriegserklärung
der Niederlande an Japan ist natürlich alle Verbindung
unterbrochen worden, und wir sind in schmerzlicher Ungewissheit über
das Los und Schicksal der Gemeinde und ihres Hirten1).

Mit der Schweizer Kirche konnten wir die Verbindung bis
heute aufrechterhalten; diejenige mit Deutschland hat praktisch
seit der Weihe des Bischofs von Deventer im November 1942

aufgehört, bei der der Bischof von Bonn assistierte. Mit den andern
altkatholischen Kirchen bestand aus persönlichen Ursachen keine
offizielle Korrespondenz. Die geträumte und durch die Deutschen
aufgezwungene Vereinigung mit den Kirchen von Österreich und
der Tschechoslowakei haben wir nicht anerkannt. Zu einer
Verbindung mit den polnischen Mariawiten wurde unsere Mitarbeit
gefordert, aber sie ist nicht zustande gekommen.

Mit der Kirche der Anglican Communion ist kein offizielles
Band möglich gewesen. Ihre Mitglieder konnten in unsern Kirchen
kommunizieren, aber von diesem Vorrecht wurde in einigen Städten
spärlich Gebrauch gemacht, während es in andern bei den
Reformierten getätigt wurde. Diese mangelhafte Regelung befriedigte
uns nicht.

Die ökumenische Arbeit haben wir treu fortgesetzt, wie das

in den Mitteilungen über die materielle Versorgung der Gläubigen
gezeigt wurde. Aber auch unsere wissenschaftliche Arbeit in Sachen

Faith and Order' wurde solange wie möglich fortgesetzt und galt
der inneren Lage der angeschlossenen Kirchen, die in einer Anzahl
von Rapporten behandelt wurde. Überzeugt vom Siege der

¦¦) Der Geistliche ist unterdessen nach Holland zurückgekehrt.



— 136 —

Alliierten und die dadurch grössere Bedeutung der angelsächsischen
und östlichen Kirchen der Verbündeten, haben wir unsern Platz
als Verbindungskirche der verschiedenen Gruppen deutlich gefühlt
und unser eigenes kirchliches Leben gestärkt, so u. a. durch eine

neue Bearbeitung des Neuen Testamentes und eines Gesangbuches,

das einen stark ökumenischen Charakter trägt, wie auch
durch fortwährende Mitarbeit an jedem Versuch, der die Einigkeit
fördern kann und will. Dass die St. Willibrord-Society und unsere
kirchliche ökumenische Vereinigung zur Arbeitslosigkeit verurteilt
waren, hat uns gehindert, aber nicht entmutigt.»

Wie es im letzten Kriegwinter und unmittelbar vor der
Befreiung des Landes aussah, schildert ein Brief wie folgt1) :

«Schon lange warte ich auf einen Brief von Ihnen. Sie wissen

nicht, wie schrecklich die Isoliertheit für uns gewesen ist. Aber
es ist vorbei. Die Befreiung ist gekommen im Augenblick, als die

Lage unseres Volkes hier im Westen (Utrecht) verzweifelt wurde
und die letzte Nahrung bald zu Ende war. Nach all der
Unterdrückung, all den Morden und satanischen Grausamkeiten kam
schliesslich noch der Hunger mit der bittern Kälte und dezimierte
unser Volk. Ich habe nie glauben können, dass Menschen die
Grausamkeiten, Bestialitäten und Folterungen ausdenken und auch
ausführen könnten, die wir erlebt haben. Am liebsten möchte ich
alles vergessen, aber das ist nicht möglich... Alles steht still, und
wir haben die grösste Mühe, um die Dinge wieder in Gang zu bringen.
Alles ist kaputt oder geraubt. Wir haben nichts mehr. Die Eisenbahn

hat keinen Hammer und keinen Nagel mehr. Seit September
1944 haben wir kein Licht und kein Gas mehr. Stellen Sie sich
mal einen Winter ohne Licht vor. Nachmittags um drei Uhr
konnte ich schon nicht mehr arbeiten. Dann kroch das Gespenst
der Finsternis heran; das war mit dem Nahrungsmangel und der
Kälte das Ärgste. Stellen Sie sich vor, dass man sich nur per
pedes apostolorum oder mit einem zerfetzten Rad nach einem
andern Ort begeben kann... Arm und reich muss in zerrissenen
Kleidern ausgehen, da jedes Flickzeug zum Ausbessern fehlt.»

Dass nach der Befreiung sofort von auswärts Hilfe für das
unglückliche Land erfolgte, ist bekannt. Nahrungsmittel und
allerlei Naturalgahen wurden bereitgestellt. Bei diesen
Hilfsaktionen griffen auch Schwesterkirchen ein, die christkatholische

«Der Katholik», Nr. 28, 1945, S. 219 f.



— 137 —

Kirche der Schweiz, die anglikanische Küche Englands und der
USA. Der Gemeinde Den Helder wurde durch Vermittlung der
Abteilung für kirchlichen Aufbau des ökumenischen Rates in
Genf eine Holzkirche geliefert, die am 23. Juli durch den
Erzbischof von Utrecht geweiht wurde. Die Kirche griffnatürlich wacker
zur Selbsthilfe. Ein besonderes Komitee mit Bischof Lagerwey
als Leiter wurde gebildet. Die ökumenisch verbundenen Kirchen
behandeln gemeinsame Aufgaben in einem gemeinsamen Komitee.
Während das altkatholische Komitee sich vor allem mit dem
materiellen Aufbau beschäftigt — Herstellung der beschädigten Kirchen,
Pfarrhäuser, Wohnungen, Bekämpfung der materiellen Not —,
bessert sich die Lage ; obschon es noch sehr an Hausgeräten und
Rohstoffen fehlt, wird der geistige Aufbau ebenso eifrig betätigt.
Wegweisend sind die gemeinsamen Hirtenbriefe der Bischöfe. In dem
aufEpiphanie 1946 lenken sie die Aufmerksamkeit der Gläubigen auf
die Geschenke, die sie aus ihren Schätzen an christlichen Tugenden
Christus darbringen sollen. Sie reden der sozialen Gesetzgebung
das Wort und ermuntern die Arbeitnehmer ihrer Gemeinden —
auch die weiblichen —, sich in Vereinen zu organisieren, um sich

gegenseitig nach jeder Richtung zu fördern und das religiöse und
kirchliche Leben zu pflegen. Im Hirtenbrief auf die Fastenzeit
wird über das Gebot des Fastens gesprochen. Es gibt zwei Möglichkeiten,

zuerst betend fasten und durch Fasten materiellen Gewinn
erzielen, um damit Gutes zu tun, aber auch geistigen Gewinn zum
Dienste für den geistigen Tempel. Eine Kollekte für «die Not der
Kirche» wird angeordnet, die so lange andauern soll, bis die Not
gehoben sein wird. Ein dritter Hirtenbrief wurde auf den Jahrestag

der Befreiung erlassen. Er erinnert an die mannigfachen
schweren Leiden als Preis der Befreiung, aber die bittere Pein bleibt,
dass als Folge der schweren Zeit eine Verwilderung des Lebens

geblieben ist, so dass von «Werken der Finsternis» zu reden ist.
Die Kirche führt die Welt aus den Gedanken der Oberflächlichkeit
des Alltags, aus der Gefühlssphäre des Hasses, der Rachsucht,
aus der Welt des Materialismus und Eigennutzes empor, um die

Dinge in höherem Licht und unter höherer Verantwortung zu
sehen. Das kann nur geschehen, wenn alle sich zu dem «Hirten
und Bischof unserer Seelen» hinwenden x).

*) Die Hirtenbriefe sind in deutscher Übersetzung im «Katholik»
erschienen, 1946, Nr. 6, S. 42 ff., Nr. 20, S. 153 ff., Nr. 23, S. 178 ff.



138

Die Kirche in Deutschland
Es kann nicht Aufgabe dieses Berichtes sein, das innere und

äussere Leben der altkatholischen Kirche Deutschlands zu schildern.
Dafür fehlen uns die Unterlagen. Einige Hinw*eise genügen.
Tatsache ist. dass in altkatholischen Kreisen wie übrigens auch in
andern Kirchen der Nationalsozialismus begrüsst worden ist. Die

zur Schau getragene positive Einstellung zum Christentum und
zur Kirche hat weithin auf ernste Christen Eindruck gemacht.
Auf altkatholischer »Seite glaubte man eine wohlwollende Haltung
der Behörden zur Kirche wahrnehmen zu können, was zu grössten
Erwartungen führte, nachdem die Gemeinden Jahrzehnte lang
unter der Ungunst der Behörden und imter der getarnten
systematischen Verfolgung der kirchlichen Gegner schwer gelitten
hatten. Es gelang neue Gemeinden zu gründen, in Preussen sogar
eigene Schulen zu eröffnen. Die dem System günstig gesinnte
Richtung besass eine Zeitlang im «Romfreien Katholik» ein eigenes
Organ, das sich in Überschwenglichkeiten erging, das Nationale
in überbordender Weise hervorhob und einer längst überwundenen
Polemik gegen den kirchliehen Gegner anheimfiel. Die nüchtern
Denkenden, die ablehnenden Gegner des Systems konnten öffentlich

nicht zum Wort kommen. Die Kirche selbst hat sich als solche
nicht in diese jiolitischen Dinge gemischt. Zwar leistete der Bischof
dem Führer den Treueid, aber es geschah in der bisher üblichen
Form, wie sie seit Jahrzehnten im Gesetz festgelegt war. Ein
Rundschreiben von Bischof Kreuzer vom 10. März 1946 konstatiert : «Die
für so viele Organisationen so folgenschwere Frage der .politischen
Belastung* ist für unsere altkathohsche Kirche als solche ohne
Gegenstand; denn misere Kirche hat sich in Verfassung. Lehre
und Gottesdienst unverändert in der kathohschen Form erhalten,
in der sie vor rund 70 Jahren als Notgemeinschaft... errichtet
wurde.»

Klar ist man sich jetzt bewusst. in welcher Weise man
irregeführt worden ist. Denn auch die altkathohsche Kirche erfuhr
bald, wie versucht wurde, den Anspruch auf Totalität konsequent
durchzuführen. Wie die Stimmung umschlug und das Urteil
modifiziert werden musste, schildert Bischof E. Kreuzer in Bonn
in seinem Hirtenbrief auf Ostern 1946 *). «Zwar wurde unser
Vertrauen auf allmählich immer schwerere Proben gestellt, aber es bheb

•) «Der Katholik», Nr. 25 vom 22. Juni 1946.



— 139 —

doch in dem Sinne unerschüttert, dass wir nicht die Führung,
sondern nachgeordnete Stellen für so mancherlei Entgleisungen
und Gewalttat verantwortlich glaubten und damit rechneten,
dass hier noch einmal gründlich Abhilfe geschaffen werden würde.
Schliesslich trug die Notzeit des Krieges wesentlich dazu bei,
Bedenken, die sich äusserten, zurückzudrängen. Erst jetzt, nachdem

vieles offenbar geworden, von dem die Öffentlichkeit nichts
gewusst hatte, mussten wir erkennen, dass die anfangs verkündeten
Hochziele längst verlassen waren und dass, was wir als
Entgleisungen empfunden hatten, die notwendigen Auswirkungen einer
geistigen Ausrichtung gewesen waren, von der wir heute
empfinden, dass sie aus krankhafter, dämonischer Wurzel entsprossen
ist. Schon Bruchteile von dem, was heute an Vorwürfen erhoben
wird, erwecken Entsetzen über die Greuel, die angeblich um des

Wohles und der Ordnung des Volkes willen, in Wirklichkeit in
Auswirkung menschlicher Verworfenheit geschehen sind. Und nun
türmt sich riesenhaft um uns wie eine von der Welt abschliessende
Mauer die Anklage, dass die Schuld für solch ungeheuerliches
Grauen nicht auf vereinzelten Tätern hafte, sondern dass hierfür
das gesamte deutsche Volk verantwortlich gemacht werden müsse.

— Als Christen müssen wir,» so fährt der Bischof fort, «einen

unbedingt aufrichtigen und wahrhaft demütigen Sinn haben;
müssen auf Gottes Gerichte achten und seiner Hand stille halten.
Dann erkennen wir in dem deutschen Zusammenbruch vor allem
und über alles andere hinweg das Urteil Gottes über unser Volk,
über seine Sünde und seine Verblendung. Hier hört das Rechnen
und Rechten und Berechnen, das gegenseitige Beschuldigen und

Entschuldigen vollständig auf. Hier, in der Tiefe und Verborgenheit,

in der unser Herz spricht: ,An Dir allein habe ich gesündigt
und getan, was böse ist in Deinen Augen' (Ps. 51, 6).» Weiter heisst

es: «So gewiss wir persönlich das Meiste und Schlimmste der
heute enthüllten Tatsachen nicht wussten, geschweige denn daran

teilhatten, — es gab doch von Anfang an gewisse Worte und

Erscheinungen, die beschämend und erschreckend waren und die

uns hätten wacher finden sollen. Von daher verstehen wir, dass

auch wir mitschuldig geworden sind. Hier hilft auch nicht das,

was wir offen oder im Verborgenen dawider gesagt und getan haben.

Das Furchtbare wird ja nicht dadurch aus der Welt geschafft. Es

bleibt die Tatsache, dass Glaube und Liebe, zu deren Verkündigung
mit den andern Kirchen und religiösen Gemeinschaften auch unsere



— 140 —

Kirche berufen ist, sich in unserm Volke als zu schwach erwiesen
haben. Das bekennen wir, und darunter beugen wir uns. Es

hilft auch nicht, dass wir uns darauf berufen, wir hätten nichts
Wirksames tun können, da ja jede Möglichkeit öffentlicher
Aussprache abgeschnitten war. Ich selbst habe nach dem Synagogenbrand

in aller Klarheit meinen Widerspruch im Kirchenministerium
ausgesprochen und später eine mir als Kirche angebotene ehemalige
Synagoge abgelehnt, habe in einer Neujahrsdrahtung an Adolf
Hitler die Sorge um die feindselige Haltung gegen die Kirchen zum
Ausdruck gebracht, habe 1937 in einem Bericht aus Edinbourgh
die Torheit aufgezeigt, die aus der Verdrängung so mancher
wertvoller Volksgenossen ins Ausland sprach, habe in einem zweiten
Bericht nach meinem Besuch in den Niederlanden 1941 auf das
bedenkliche und verbitternde Verhalten der SS dort aufmerksam
gemacht und weiss auch jetzt nicht, wie ich meinen Widerspruch
unter den damaligen Verhältnissen hätte wirksamer zur Geltung
bringen können, aber ich habe, wie meine Mitarbeiter wissen,
schon lange unter diesem Unvermögen gelitten, und alle unsere
Geistlichen ebenso, die auf der Kanzel und im Unterricht als
katholische Christen den überlieferten Glauben gegenüber dem
Abfall der Zeit verkündet haben, litten mit mir unter diesem

quälenden Bewusstsein. Und so haben wir unbedingt unseren
Teil vor Gott zu tragen.»

Den vielen Versuchungen, die an die Kirche herangetreten
sind, hat sie standgehalten, so dass der Bischof sagen darf:
«Allen Verlockungen zum Trotz — wenige einzelne, die sich in
irrige Anschauungen verloren, wurden ausgeschieden — hat unsere
Kirche unbeirrt und unentwegt festgehalten an ihrem katholischen
Erbe in Lehre, Verfassung und Gottesdienst. Sie ist auf diesen
drei Hauptgebieten allen kirchlichen Lebens unverändert geblieben,
wie sie vor und nach 1918 und vor und nach 1933 war, und wir
danken Gott für die Bewahrung und den Halt, den er unserem
geringen Dienst hat zuteil werden lassen.

So stehen wir denn auch heute unverändert mitten in der
auf uns allen lastenden äusseren und seelischen Not unseres Volkes,
bereit zur Arbeit für seine innere Gesundung, gegründet auf das

Wort Gottes in Christus, dem Grundstein und Eckstein der Kirche,
und tief verbunden mit ihm in der Feier der heiligen Geheimnisse
des einen grossen Erlösungswerkes, vorab in der immer
wiederkehrenden Gemeinschaftsfeier des heiligen Altarsakramentes in



— 141 —

der Feier unseres deutschen heiligen Amtes, das in besonderer
Weise zum Herzen unseres Volkes spricht. Es ist viel religiöses
Fragen und Suchen in unserm Volk; die kirchliche Verkündigung
trägt hier eine ganz grosse Verantwortung. Wir wollen unsere
Lage und unsere Aufgabe erfassen im Sinne der Ausführungen
des Apostels Paulus: ,Gottes Mitarbeiter sind wir; Gottes Ackerfeld,

Gottes Bau seid ihr.' (l.Kor. 3—23.)» So dieser eindrucksvolle

Hirtenbrief.
Die Lage der Kirche ist äusserst schlimm. Ihre Zentren liegen

in Großstädten solcher Gegenden, die den Verheerungen des Krieges
am meisten ausgesetzt waren im Rheinland, Ruhrgebiet, in
Schlesien, in Frankfurt, München. Ein hoher Prozentsatz der
Geistlichen stand unter den Waffen, seit Jahren war die Seelsorge
an manchen Orten mangelhaft, viele Kirchen liegen in Trümmern,
Gemeinden sind durch Bombardierungen zersprengt. Im ganzen
sind in den genannten Gebieten 23 Kirchen, die Eigentum der
Gemeinden oder ihnen zur alleinigen Benützung überlassen waren,
zerstört. Nur wenige können wieder einigermassen zur Benutzung
restauriert werden. Mit den Gebäuden ist vielfach auch das

Inventar an Paramenten und kultischen Ausrüstungsgegenständen
zugrunde gegangen. Lagerbestände an kirchlicher Literatur wurden
eine Beute der Flammen. An Ersatz kann noch nicht gedacht
werden, da es sogar am Material fehlt, um am Sitz des Bischofs
ein amtliches Kirchenblatt herauszugeben. Man behilft sich mit
Rundschreiben, die mit Maschinenschrift hergestellt sind. An die

nötige Einberufung der Synode ist nicht zu denken, weil die
Gemeinden auf die vier Besetzungszonen verteilt sind und das
Überschreiten ihrer Grenzen mit allerlei Schwierigkeiten verbunden
ist. Dazu kommt die allgemeine Not des ganzen Landes, die sieh

besonders in Großstädten auswirkt, und die Gemeinden kein
Hinterland benützen können, aus dem sie Hilfe von Glaubensgenossen

erwarten dürften. Die finanzielle Lage des Bistums ist
sehr prekär, das Vermögen wirft keinen Ertrag ab, Barmittel sind

eingefroren, eine Bistumsumlage gibt es noch nicht. Öffentliche
Mittel stehen in beschränktem Mass zur Verfügung.

Trotz dieser misslichen Verhältnisse sind Bischof und
Geistlichkeit, Synodalausschuss und Gemeindebehörden von einem

starken Willen zum Neuaufbau durchdrungen. In den

«Mitteilungen» vom März berichtet der Bischof, dass in Baden und

Bayern das kirchliche Leben sich im grossen und ganzen in ge-



— 142 —

regelten Bahnen bewege, dass auch an andern Orten ein Wiederaufleben

des kirchlichen Lebens zu konstatieren sei. Wo die Kirchen
zerstört sind, werden Notkapellen eingerichtet, Gottesdienststationen

eröffnet. Einige Gemeinden weisen erfreulichen Zuwachs
durch Beitritte auf. Es gibt noch Gebiete ohne jede Seelsorge.
Doch werden diese Lücken bald ausgefüllt sein. Als vollständig
verlassen gelten die Gemeinden im Osten des Landes in Breslau,
Kattowitz, Hindenburg, Beuthen, Gleiwitz, Oppeln mit ihren
Filialen. Für die einzelnen Besetzungszonen hat der Bischof
Vertreter bestellt und die Geistlichen in Pfarrervereinigungen
zusammengeschlossen, die vierteljährlich zusammentreten. Schon
vorher waren die Geistlichen einzelner Bezirke zu Konferenzen
zusammengetreten. Die oberbadischen Geistlichen geben in Singen
ein Monatsblatt «Der altkatholische Kirchenbote» heraus, und in
Frankfurt a. M. erscheint als altkatholisches Kirchenblatt für das

Rhein- und Maingebiet und Grosshessen der «Willibrordbote».
Beide Blätter wissen von eifrigem Leben in den Gemeinden zu
erzählen. Notwendig wird die Neuauflage des Altarbuches, des

Gebet- und Gesangbuches, des Rituale, eines Buches für Früh-,
Abend-, Laiengottesdienste und für andere Feiern. Um die evakuierten

Glaubensgenossen aus dem Osten und aus der Tschechoslowakei

zu sammeln und zu pastorien, sind Auffangstellen
eingerichtet, und um der materiellen Not entgegenzutreten, wurde
ein altkatholisches Hilfswerk in Bonn, Baumschulallee 13, organisiert;

in allen Gemeinden werden Zweigstellen errichtet.

Die Kirche in Österreich
Die altkatholische Kirche war bis zum Zusammenbruch des

alten Kaiserreiches in ihrer Entwicklung durch die staatlichen
Organe stark gehemmt. Alle die Schikanen, denen sie ausgesetzt
war, können wir nicht aufzählen. Die Wahl eines Bischofs wurde
unmöglich gemacht, die staatliche Anerkennung lebenskräftiger
Gemeinden verhindert, den Ehen der Geistlichen die Anerkennung
verweigert oder doch erschwert u. a. m. Im neuen Österreich
schien es besser zu werden. So konnte die Bischofswahl
vorgenommen werden. Bald trat eine Reaktion ein. Besonders in den
Jahren 1933—1938 wurde die Kirche das Opfer neuer Bedrängnis.
Der Jugend verschlossen sich wegen ihres Bekenntnisses die
verschiedensten Existenz- und Zukunftsmöglichkeiten, die zahlreichen
Arbeitslosen, die auf die öffentliche Fürsorge angewiesen waren,



— 143 —

erfuhren wegen ihrer Kirchenzugehörigkeit bedrohliche
Zurücksetzung. Die von staatlicher Seite zugesicherte Klärimg des
Verhältnisses der Kirche zum öffentlichen Leben blieb aus.
Unverhohlen wurde von massgebenden Stellen ausgesprochen, dass
in Österreich die sogenamite Gegenreformation neu auferstanden
sei und zur rechten Durchführung gebracht werde 1). So ist es
verständlich, dass manche neue Zustände nach der Besetzung
des Landes im Jahre 1938 erwarteten. Sie sollten nur zu bald
schwere Enttäuschungen erleben. Es wurde noch schlimmer. Es
ging nun nicht mehr gegen eine einzelne Kirche, sondern gegen das
Christentum überhaupt. Die kirchlichen Organisationen, die
Jugend- und Frauenvereine wurden aufgelöst, ihr Vermögen
eingezogen, die Erteilung von Religionsunterricht in der Schule
verboten, den Lehrern jede kirchliche Tätigkeit als Katecheten und
Organisten untersagt, die Abhaltung von Versammlungen
verboten, die Ausgabe eines Amtsblattes verhindert, der Druck eines

neuen Gebetbuches musste unterbleiben, dem kirchlichen Monatsblatt

diktierte man die Abfassung bestimmter Aufsätze, beanstandete

manch freimütiges Wort und lähmte schliesslich überhaupt
jede kirchliche Druckmöglichkeit. Man untersagte sogar die

Seelsorge der Soldaten an der Front wie der Kranken in den Spitälern.
Über die Hälfte der Geistlichen wurde zum Militär eingezogen und
den andern drohte man stets mit der Einziehung 2).

In dem erwähnten Rundschreiben sagt der Bistumsverweser:
«Es war uns also jede Möglichkeit genommen, unsere Stimme nach

aussen und auf weite Sicht vernehmhch zu machen gegen den
christentumsfeindlichen und unmenschlichen Ungeist. Wohl
wissend um die Gefahr, in welche ich mich begab, suchte ich aus
meinem priesterlichen Gewissen heraus in Denkschriften an damals

massgebende Männer auf die grenzenlose Qual hinzuweisen,
welcher die zum Tode bestimmten Juden und Kranken ausgeliefert
wurden ; wohl wandte ich mich in einem kirchlichen Rundschreiben

gegen den Missbrauch mit dem heiligen Begriff der Vorsehung,
auf die man sich in vermessenem Hochmut berief, um die

Vergötzung des Irdisch-Vergänglichen unter dem Schlagwort der

sogenannten Gottgläubigkeit zu tarnen; wohl wirkten die unserer
Kirche treu gebliebenen Geistlichen und Funktionäre in aller

') Vgl. Rundschreiben des Bistumsverwesers v. Török vom 5. Sonntag
nach Ostern 1946.

2) Siehe a. a. O.



— 144 —

Stille von Bruder zu Bruder, sich dadurch ernsten Verdächtigungen
wie Bedrohungen aussetzend. Aber aufs Ganze gesehen, standen
wir vor einer Nacht, in der niemand wirken kann (Jh. 9, 4)'.
Gelegentliches Schweigen spricht deutlicher als eine aufgezwungene
Rede, so als ich die Zumutung ablehnte, anlässlich des misslungenen
Attentates auf Adolf Hitler die Abhaltung eines Dankgottesdienstes

anzuordnen.»
Als Bischof Tüchler am 30. Mai 1942 zurücktrat, konnte eine

Neuwahl nicht vorgenommen werden. Sie wurde auf die Zeit
nach dem Krieg verschoben. Man begnügte sich mit einem
Bistumsverweser. Die Wahl, die am gleichen Tag stattfand, fiel auf Pfarrer
Stephan v. Török, Generalvikar wurde Pfarrer H. Bernauer in
Wien. Die grosse Mehrheit der Altkatholiken wohnt in Wien,
in sechs Gemeinden zusammengefasst, weitere Zentren mit zum
Teil starker Diaspora sind St. Polten, Graz, Klagenfurt, Linz
a. D., Ried i. J., Salzburg. Trotzdem die Gemeinden durch die
äussern kriegerischen Ereignisse nicht so schwer heimgesucht
worden sind wie die Holländer und die Deutschen, sind die
Aussichten unter den gegebenen Verhältnissen nicht besonders ver-
heissungsvoll. Zwar sind in Wien selbst und anderswo kirchliche
Kultusstätten zerstört und beschädigt worden, noch mehr leidet
die Kirche unter dem allgemeinen Notstand und den fast hoffnungslosen

wirtschaftlichen Verhältnissen des ganzen Landes. Die
Fonds sind gesperrt, die Einnahmen haben sich gegenüber dem
Jahre 1944 im Jahre 1945 um 20 % gesenkt, im laufenden Jahr
wird es noch schlimmer, da die Erwerbslosigkeit unter der
Bevölkerung im Anwachsen begriffen ist. Die Gehälter der
Geistlichen sind infolgedessen unzureichend.

Sofort nach der Befreiung des Landes haben die kirchlichen
Behörden, die zu allererst ergänzt werden mussten, die nötigen
Schritte zum Aufbau der Kirche unternommen 1). Ein Generalvikar

wurde gewählt, die Seelsorge neu geregelt, unbesetzte Posten
wurden durch Neuaufnahmen und durch Rückkehr von
Geistlichen wieder besetzt, aus der Tschechoslowakei wurden einige
evakuierte Geistliche aufgenommen, der Religionsunterricht wurde
neu geregelt, neue Lehrkräfte berufen, er nimmt eine erfreuliche
Entwicklung, neu organisiert wird das kirchliche Fürsorgewesen,
vor allem das Jugendfürsorgewesen. Es wird durch ein Jugend-

1) «Die Sendung», Bistumsblatt der altkatholischen Kirche
Österreichs, Nr. 1, Juli 1946.



— 145 —

notopfer mit den nötigen Mitteln unterstützt. Die Wiederaufrichtung

der Jugendbewegung ist angebahnt, Kontakt mit der
schweizerischen christkatholischen Jugend genommen. Den aus
der Tschechoslowakei durchwandernden Altkatholiken wird Hilfe
geboten, soweit das möglich ist. Dankbar werden internationale
Hilfssendungen unter ihnen eine solche der christkatholischen
Kirche der Schweiz, anerkannt. Dabei ist man sich bewusst, dass

nur ein geringer Teil der übergrossen Not gelindert werden kann.
Das Presse- und Aufklärungswesen wird erneuert. Ein Erfolg ist,
dass ein Monatsblatt, «Die Sendung», herausgegeben werden kann.
Das kirchliche Vereinswesen, vor allem der «Verband der
Altkatholiken», wird neu belebt, die Beziehungen zu den übrigen
altkatholischen Kirchen sind in Gang gekommen, aus allen Gemeinden
wird ein reges Erwachen des kirchlichen Lebens gemeldet. Es

gibt sich vor allem im gesteigerten Gottesdienstbesuch und
verstärkter Beitrittsbewegung kund.

Die Kirche in der Tschechoslowakei
Die Altkatholiken Böhmens waren in der österreichischen

Monarchie mit ihren Glaubensgenossen in Österreich in
demselben kirchlichen Verband vereinigt. Mit der Gründung der
tschechoslowakischen Republik schlössen sie sich zu einem eigenen
Bistum mit dem Sitz des Bischofs in Warnsdorf zusammen. Die
neue kirchliche Organisation wurde mit ihrem Bischof vom Staate
anerkannt. Sie bestand aus dreizehn deutschsprachigen
Gemeinden und einer tschechischen in Prag. Zu den Gemeinden, die
rasch aufblühten und eigene Kirchen und Pfarrhäuser gebaut
hatten, gehörten weitläufige Diasporakreise mit Unterrichts- und
Predigtstationen, zum Teil mit eigenen Kultusstätten. Nun ist
diese blühende Kirche durch die politische Umwälzung des Krieges
infolge der Massregel, dass alle Deutschsprachigen aus dem Land
evakuiert werden sollen, dem Untergang geweiht. Die Regierung
hat den deutschsprachigen Synodalrat und die Kirchgemeinde-
rate aufgelöst, an ihre Stelle einen Verwaltungsrat aus tschechischen

Altkatholiken eingesetzt, der das Kirchengut vorläufig verwaltet
und die Geschäfte der aufgelösten Behörden besorgt. An die Spitze
wurde der bisherige Bischof Alois Paschek — von Geburt Tscheche

— berufen, der in seinem Amte bestätigt worden ist. Da die Eva-
kuation nach und nach durchgeführt wird, wurden die Geistlichen,
die sich nach den Grundsätzen der Kirche nie in politische Ver-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1946. H



— 146 —

hältnisse gemischt hatten, zunächst im Amt belassen, nur die
deutsche Predigt wurde ihnen verboten. Einige haben das Land
aber verlassen und Amt und Würden in der Kirche Österreichs

gesucht und gefunden. Ungewiss ist das Los einiger älterer
Geistlicher, die infolge Alters und Kränklichkeit eigentlich
pensionsberechtigt sind. Was den Evakuierten wartet, wissen wir aus den

Tagesblättern. Ihr Schicksal ist so traurig, dass alle Christen nur mit
tiefer Wehmut ihrer gedenken können. Noch ein weiterer Schlag
traf die dem Untergang geweihte Kirche. Ihr Bischof wurde den
schweren Sorgen um die Zukunft seiner Mitarbeiter und seiner

auseinandergesprengten Herde am 30. Juni durch den Tod enthoben.
Zum Bistumsverweser wurde der Pfarrer der tschechischen

Gemeinde in Prag, V. J. Râb, gewählt, der seit 1907 im Dienste
seiner Pfarrei steht. Im Laufe der Jahre hatten sich den
deutschsprachigen Gemeinden Tschechen angeschlossen, die an
verschiedenen Orten kleine Minderheiten bilden. Es ist nun die grosse
Frage, ob sie stark genug sind, um lebenskräftige Gemeinden zu
bilden, die das kirchliche Erbe der Evakuierten übernehmen
können. Eine Anzahl tschechischer Geistlicher stehen dem Bistumsverweser

zur Verfügung, die meist in weltlicher Stellung tätig sind,
im Nebenamt ihren Stammesgenossen Seelsorgedienste leisten.
Schon Bischof Paschek hatte begonnen, diese Umbildung
anzubahnen, um diesen Minderheiten das Kirchengut, die Kirchen
und Pfarrhäuser zu sichern. Ansätze tschechischer Gemeinden
finden sich in Jablonec (Gablonz) mit Smrzovka (Morchenstern)
und Desnâ (Dessendorf), in Varnsdorf mit Krâsna Lipa (Schönlinde),

in Sumperk (M. Schönberg), in Bor (Haida) und in Brno
(Brunn). Diese werdende Kirche ist ohne alle materielle Mittel ;

ob es dem Bistumsverweser und seinen Mitarbeitern gelingt, auf
den Ruinen der einst so verheissungsvollen deutschen Kirche eine
tschechische aufzubauen, um den altkatholischen Reformgedanken
in Böhmen neuen kommenden Geschlechtern zu erhalten, bleibt
abzuwarten. Die Anfänge sind befriedigend, der Bistumsverweser
hat die staatliche Anerkennung erhalten, die Gemeinden weisen
Beitritte auf, seit Juni 1946 erscheint in Prag (Hâlkova 4) ein
Kirchenblatt «Vzkfiseni Kalicha».

Die polnische Nationalkirche in Polen
Von der Nationalkirche in Polen, einer Tochterkirche der

polnischen Nationalkirche USA., ist bis zur Stunde wenig bekannt



— 147 —

geworden. Ihr Bischof J. Padewski wurde nach dem Überfall des
Landes als amerikanischer Bürger interniert, wurde aber bald in
seine Heimat entlassen. Nach der Befreiung des Landes kehrte er
nach Polen zurück, um die Kirche zu reorganisieren. Mit welchem
Erfolg ist uns unbekannt. So viel ist bekannt geworden, dass die
Kirche von den Staatsbehörden anerkannt worden ist. Sie soll vor
dem Krieg über 60 000 Anhänger gezählt haben. Sie scheint auch
jetzt noch geschätzt zu werden, sonst wäre ihr diese Auszeichnung
nicht zuteil geworden. Der römisch-katholische Episkopat sah sich
genötigt, gegen die Anhänger der Kirche vorzugehen und sie durch
einen besonderen Erlass zu exkommunizieren1). Bischof Leon Gro-
chowski von Chicago ist kürzlich von einer Visitationsreise in
Polen nach USA. zurückgekehrt, die ihn in 62 Pfarreien geführt
hatte2). Erwähnt wird in Polen noch eine altkatholische Kirche
mit einem Bischof, zwanzig Geistlichen und 30 000 Anhängern. Sie

gehört aber der Utrechter Union nicht an. Diese und die Nationalkirche

sind im «Ökumenischen Rat», der sich in Polen gebildet
hat und der alle nicht römisch-katholischen Gemeinschaften
umfasst, vertreten.

Die Beziehungen zur Kirche von England
In Österreich und Deutschland ist der St. Willibrordbund neu

belebt worden, der nach Kriegsausbruch unter höherem Druck
seine Tätigkeit einstellen musste. In Österreich führt das Sekretariat
der in ökumenischen Arbeiten gut versierte Pfarrer P. H. Vogel,
Prunerstift, Fabrikstrasse 10, in Linz a. Donau. In Deutschland
ist es einer Jüngern Kraft anvertraut, Pfarrer W. Scharte, Maienweg

14, Mannheim-Waldhof. Die zweite Nummer des «The

St. Willibrord Chronicle» enthält allerlei Nachrichten über jüngste
Vorgänge in den altkatholischen Kirchen auf dem Kontinent,
Artikel über die christkatholische Kirche der Schweiz, über Van

Espen von Löwen und Amersfoort, über den jetzigen Erzbischof

von Utrecht. Die Chronik kann von den Sekretären des Bundes

bezogen werden.
Seit unserm letzten Bericht haben wir weiterhin von

praktischen Auswirkungen der Interkommunion mit der Kirche von
England erfahren 3). In Holland, in Deutschland und in Österreich

sind gemeinsame Gottesdienste mit Kommunion die Regel ge-

«The Church Times», 24. Mai 1942; 5. Juli 1946.
2) «The Churmann» vom 25. September 1946.
3) Siehe S. 67.



— 148 —

worden *). Wir können nicht alle diese Gottesdienste erwähnen.
In Mannheim besteht eine Arbeitsgemeinschaft der altkatholischen
Geistlichen mit dem amerikanischen Feldgeistlichen, der der
bischöflichen Kirche angehört. Sie führte zu einem stark besuchten
Gottesdienst an Weihnachten2). Ebenso fanden sich in Landau
(Rheinpfalz) der dortige altkatholische Geistliche mit dem
amerikanischen Militärpfarrer von der bischöflichen Kirche zum gemeinsamen

Gottesdienst zusammen. Der Feldgeistliche in Regensburg
hat sogar zugunsten der dortigen Gemeinde, die aller Kultgegenstände

entblösst ist, einen Aufruf in der «Living Church» erlassen.
Wie sich altkatholische Geistliche anglikanischer Kriegsgefangener
angenommen haben, so ist das auch umgekehrt der Fall, wie die «The

Church Times» berichten3). Anglikanische Geistliche sind bemüht, die

Verbindung der Gefangenen mit ihren Angehörigen aufzunehmen.
Die anglikanische Jugendbewegung, die in Grossbritannien

371 Organisationen umfasst, veranstaltete im August dieses Jahres
eine grosse Tagung in Oxford. Hauptthema war «Die Bibel» mit dem
Ziel, die Hl. Schrift für das praktische Leben fruchtbar zu machen.
Eine Aufgabe erblickt die Konferenz in der Verbindung mit
ähnlichen Bewegungen des Auslandes. Eingeladen und erschienen

waren Vertreter der orthodoxen Jugend aus Paris und Holland und
solche der altkatholischen Jugend aus Holland und der Schweiz 4).

Die Gemeinschaft mit der Kirche von England hat diese zu
Hilfsaktionen für die kriegsgeschädigten altkatholischen Kirchen
auf dem Kontinent veranlasst. Sie hat einen namhaften Beitrag
für die Kirche in Holland in Aussicht gestellt, ebenso hat die
bischöfliche Kirche USA. eine Summe ausgesetzt5). Es ist das,
abgesehen von dem brüderlichen Geist, der sich damit kundgibt,
besonders auch deshalb erfreulich, weil bei den grossen Hilfsaktionen
Minoritäten kaum beachtet werden. Von der christkatholischen
Kirche der Schweiz wird ebenfalls eine Hilfsaktion für die Schwesterkirchen

unternommen. Wenn auch die Hilfe gegenüber der unsagbar

grossen Not unzulänglich bleiben muss, so darf sie doch als

Sympathiekundgebung gewertet werden, die zur innern Festigung
der Gemeinschaft viel beitragen kann. A. K.

J) «The Church Times» vom 30. August 1946. Die «Sendung»,
Bistumsblatt der altkatholischen Küche Österreichs, Juli 1946.

2) «Altkatholischer Gemeindebote», Nr. 7, September 1946.
3) «The Church Times» vom 28. Juni 1946.
4) «The Church Times» vom 23. August 1946.
6) «The Living Church» vom 26. Mai 1946.


	Die Lage der altkatholischen Kirchen

