Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Okumenische Arbeitstagung fiir Wiederaufbau und kirchliche
Hilfsaktion. Der 6kumenische Rat der Kirchen hat eine Abteilung fiir
Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktion organisiert. In allen Lindern haben
sich nationale Komitees gebildet, die die Notlage der Kirchen studieren,
dariiber nach Genf berichten und die besonders Hilfegesuche der Kirchen
entgegennehmen, priiffen und mit ihrem Gutachten nach Genf weiter-
leiten. Die Sekretire dieser Komitees wurden Ende Mirz zu einer Konferenz
nach Presinge bei Genf einberufen. Aus 13 Lindern der Alten und der
Neuen Welt wurde der Einladung Folge geleistet. Uber die Grundsitze
des Wiederaufbaus dusserte sich der Direktor der Abteilung, Rev. H. Cock-
burn, wie folgt:

«Die Prinzipien des Wiederaufbaues auf 6kumenischer Grundlage
sind im Wesen der Universalen Kirche, d. h. in der Wahrheit be-
schlossen, dass, so ein Glied leidet, alle Glieder mitleiden und damit
der ganze Leib Schaden nimmt. Geben im 6ékumenischen Sinne heisst
darum, dass nach einem unumstésslichen Prinzip alle, die in der Lage
sind zu helfen, allen, die ihres Beistandes bediirfen, helfen miissen.
Die Erfahrung lehrt, dass solchen Kirchen, die weitblickend und mutig
genug sind, andern zu helfen, neue Lebenskraft geschenkt wird. Das gilt
fir die Kirche einer bestimmten Konfession, die ihrer Schwesterkirche
im Auslande helfen méchte. In noch stirkerem Masse aber trifft das zu,
wenn die Gebefreudigkeit tiber die eigene Konfession hinaus im Rahmen
der Okumene zur Auswirkung gebracht wird. Die Grundwahrheit der
Universalen Kirche Christi zwingt uns anzuerkennen, dass die Gebe-
freudigkeit innerhalb einer bestimmten Konfession, so natiirlich sie ist,
ihre hochste Form damit noch nicht erreicht hat und dass Geben im
okumenischen Sinne eine Frucht der wirkenden Gnade Gottes ist.»

Eingehend kam auch der geistige Wiederaufbau zur Behandlung.
Sekretir Dr. Visser "T' Hooft sagte u. a.: «Der Rat der Kirchen wird im
Wiederaufbau zum lebendigen, tatkriftigen Okumenismus, fiihlbar fiir
Millionen von Menschen, die seiner bediirfen. Der Wiederaufbau ist
nicht nur ein bestimmtes, in sich abgeschlossenes Kapitel in der Geschichte
der Kirche, er ist ein dauerndes, definitives Element. Dieser Wiederaufbau
kann sich jedoch nicht auf eine materielle Hilfe beschrinken. Er muss
dahin gerichtet sein, den einzelnen Kirchen das Verantwortungsgefiihl
und den Geist der Zugehérigkeit zur weltumfassenden Kirche wieder-
zugeben. Der Wiederaufbau darf sich aber nicht auf den alten Fundamenten
vollzichen, er muss neue Wege gehen. Die Hilfe, die die Kirchen sich
untereinander bringen, darf niemals politische oder konfessionelle Zwecke
verfolgen, sie soll beitragen, die wahre Kirche Christi zu schaffen.»



— 120 —

Eingehend wurde iiber die Lage der Kirchen in den einzelnen Lindern
berichtet und als dringendste Aufgaben bezeichnet: Griindung von Bil-
dungsstitten fir die christliche Jugend, von Instituten zur Heranbildung
junger Geistlicher, Unterstiitzung der Jugendbewegungen, Vermittlung
von Stipendien fiir Theologiestudenten, Austausch von Theologiepro-
fessoren, Herausgabe religiéser Literatur, materielle Hilfsaktionen, Wieder-
aufbau von kirchlichen Gebduden, Erstellung von Holzbaracken fiir
kirchliche Zwecke, von Waisenhdusern, Spitilern, Schaffung einer oku-
menischen Stiftung fiir Darlehenszwecke.

Die Konferenz fasste folgenden Beschluss: «Die Tagung der Sekretire
der Wiederaufbauausschiisse von 13 Nationen, die im Rahmen des Oku-
menischen Rates der Kirchen abgehalten wurde, ist den Néten der leidenden
Kirchen und Vélker Europas nachgegangen. Sie fiihlt sich gedrungen,
ihrer Uberzeugung iiber das Verhiltnis Ausdruck zu geben, nach welchem die
Hilfe fur den kirchlichen Wiederaufbau und die Hilfe fiir die allgemeinen ma-
teriellen Note der europiischen Vilker gegenseitig abgegrenzt werden sollen.

1. Im Hinblick auf die iiberwiltigenden Néte der europidischen Kirchen
und im Hinblick auf die grossen Maoglichkeiten, die sich ihnen in den Men-
schenmassen bieten, die nach neuen geistigen Grundlagen suchen, im Hin-
blick ferner auf die Tatsache, dass die 6kumenischen Krifte die alleinige
Verantwortung fiir den Wiederaufbau des kirchlichen Lebens in Europa
tragen, sind wir der Uberzeugung, dass die Wiederherstellung des kirch-
lichen Lebens unsere erste und wichtigste Aufgabe ist. Wir sind iiberzeugt,
dass Europa vor allem einer geistigen Wiedergeburt bedarf, die allein aus
einer Erneuerung der Kirchen kommen kann. Es ist darum das klare Er-
fordernis einer christlichen Planung auf weite Sicht, unsere ganze Kraft
fiir diese ersten und vordringlichen Aufgaben einzusetzen.

2. Gleichzeitig sind wir der Ansicht, dass im Hinblick auf die unmittel-
bare dussere Notlage in vielen Lindern sowie angesichts der Tatsache,
dass in vielen Landern die Kirchen am wirksamsten die Verteilung der Hilfe
vornehmen kénnen, zumal an sie der eindeutige Ruf ergeht, den Bediirftigen
aller Nationen und Bekenntnisse zu helfen, es eine Pflicht der Kirche ist,
einen betrichtlichen Teil ihrer Mittel fiir die materielle Hilfe, und zwar
im Namen der Kirchen und durch die Kirchen, zur Verfiigung zu stellen.
Dabei ist festzustellen, dass die Hauptverantwortung fiir die materielle
Hilfe bei den Regierungen und den anerkannten weltlichen Stellen liegt,
die sich damit befassen.

3. Ausgehend von dieser Uberzeugung und angesichts der vorliegenden
Umstinde und um sicherzustellen, dass weder der kirchliche Wieder-
aufbau durch ausschliessliche Betonung der materiellen Hilfe beein-
trichtigt wird, noch der kirchliche Wiederaufbau uns fiir die dusseren Note
der Volker blind macht, empfehlen wir dringend, dass ein festes Verhiltnis

fur die dussere Hilfe festgelegt wird. Das sollte nach unserer Ansicht alle
sechs Monate iiberpriift werden.



— 121 —

Das von uns vorgeschlagene Verhiltnis gilt fiir Europa als Ganzes
und nicht fiir einzelne Linder, die keiner materiellen Hilfe bediirfen,
aber grosse Mittel fiir die Wiederherstellung ihres kirchlichen Lebens
benétigen. In anderen Lindern wiederum ist die Notwendigkeit einer
materiellen Hilfe so gross, dass bis auf weiteres mehr als die Hilfte der
fiir sie bereitgestellten Hilfe fiir die Befriedigung ihrer materiellen Bediirf-
nisse eingesetzt werden muss. Unter dieser Voraussetzung empfehlen wir
fiir Europa als Ganzes in den nichsten sechs Monaten ein Verhiltnis
von zwei Dritteln fir kirchlichen Wiederaufbau und von einem Drittel
fiir die materielle Hilfe festzusetzen.

Bemerkung A: Unter materieller Hilfe in obigem Zusammenhang ist
zu verstehen: Bereitstellung von Nahrungsmitteln, Bekleidung, Bettzeug,
Schuhen, Medikamenten usw., um in dieser bedringten Lage die dussere
Not zu lindern.

Bemerkung B: Das empfohlene Verhiltnis bezieht sich nur auf die
zur Verfligung gestellten Geldmittel, nicht auf den Geldwert gespendeter
Giiter. Unter die fiir materielle Hilfe aufgewandten Geldmittel sind die
Mittel fiir den Ankauf von Giitern und die Kosten fiir die Lagerung und
den Transport der Sachspenden zu rechnen.»

Ein weiterer Beschluss der Konferenz stellt fest, dass, wenn es auch die
vornehmste Aufgabe aller Wiederaufbauarbeiten sein muss, den Kirchen
die fiir die Durchfiihrung ihres Auftrages voriibergehend erforderlichen
Mittel zu beschaffen, ihr wesentlicher Zweck nicht nur darin besteht, die
Vorkriegszustinde im kirchlichen Leben wieder herzustellen, sondern
dariiber hinausgreifend eine neue Planung vorzunehmen, deren Notwendig-
keit heute nicht mehr erliutert zu werden braucht und der die Kirchen sich
auch gar nicht verschliessen konnen.

Das neue Okumenische Institut in Genf. In dem grossen Kampf
mit einem agressiven Heidentum haben die Kirchen ihre eigene schwere
Verantwortung fiir die Entchristlichung der Volker erkannt. Sie sind
geriistet, die verschiedenen Bereiche des Denkens und Handelns, aus denen
sie sich zuriickgezogen hatten, wieder zu erobern. Doch sind die Kirchen
angesichts der ungeheuren Leere, die die gescheiterten Ideologien hinter-
lassen haben, und in dem Bestreben, der entwurzelten Kriegsgeneration
«zu einer neuen Verankerung im christlichen Glauben» zu verhelfen, durch
den Mangel an geeigneter Fithrung ernstlich gehemmt. Was darum Not
tut, namentlich in Europa, ist die Fiihrerschulung, eine Ausbildung theo-
logischer und Laienfiihrer, die sowohl eine griindliche Vorbereitung in der
christlichen Glaubenslehre, als auch eine umfassende Schau der weltweiten
Ecclesia Militans in ihrer ganzen Realitit vermittelt.

Dank einer grossmiitigen Spende John D. Rockefellers ist der Oku-
menische Rat der Kirchen nunmehr in der Lage, ein «Okumenisches In-
stituty zu erdffnen, das als eine Stitte planmissiger Zuriistung dieser
dringenden Anforderung entsprechen will. Das Institut befindet sich im



— 122 —

Chateau de Bossey bei Céligny, unweit von Genf. Das grosse Gebiude,
das fiir solche Zwecke besonders geeignet ist, bietet etwa 60 Personen
Platz. Folgende Ficher sind im Unterrichtsprogramm vorgesehen: Bibel-
studium; Verkiindigung; christliche Fiithrung; die verschiedenen Geistes-
stromungen unserer Zeit; Kirche und Welt; lebendige Kirche (mit Vor-
trigen tiber die 6kumenische Gesamtbewegung, den Neuanfang der Kirche,
kirchlichen Wiederaufbau usw.). __

Studenten und Studentinnen, die sich an einem solchen Lehrgang
beteiligen wollen, setzen sich zusammen aus: 1. christlichen Laien beider
Geschlechter, die im Berufsleben stehen; 2. Laien, und zwar Minner und
Frauen, die bereits im Dienst der Kirche titig sind oder titig sein wollen
(Innere Mission, Schulunterricht, Jugendfithrung usw.); 3. Theologie-
studenten und jiingeren Pfarrern. Von diesen drei Kategorien ist die wich-
tigste und zugleich schwierigste die erste, nicht nur wegen der praktischen
Schwierigkeiten, die mit ithrer Beurlaubung fiir eine lingere oder kiirzere
Ausbildungszeit verbunden sind, sondern auch weil in der Kirche noch
zu wenig Klarheit dariiber besteht, wie das christliche Zeugnis im Rahmen
einer weltlichen Titigkeit und Verantwortung abgelegt werden sollte.
Aber in vielen Lindern wird die Notwendigkeit eines solchen Bekennt-
nisses bejaht und in mancher Weise zu verwirklichen gesucht, auf die nun das
Okumenische Institut zuriickgreifen kann.

Der erste Lehrgang, der Anfang Oktober beginnt und in der zweiten
Dezemberhilfte 1946 abschliesst, ist vor allem gedacht fiir jiingere Laien
beider Geschlechter, die wegen des Krieges und der damit fiir sie ver-
bundenen Erlebnisse ihren Platz in der Welt heute noch nicht gefunden
haben. Dazu gehéren die aus dem Heeresdienst entlassenen oder aus der
Kriegsgefangenschaft heimgekehrten Leute, ferner solche, die einer vélligen
Neuorientierung bediirfen, um ihren Beitrag als Christen wirklich leisten
zu konnen.

Die Zulassung ist an keine formalen Bedingungen gekniipft. Uner-
lasslich ist jedoch eine gewisse Aufgeschlossenheit und geistige Reife. Das
Institut ist keineswegs nur fir Akademiker vorgesehen. Vielmehr ist es
sehr erwiinscht, dass auch Werktitige und im Erwerbsleben stehende
Teilnehmer unter den Mitgliedern vertreten sind. Die Teilnehmer sollten
die franzésische und die deutsche Sprache beherrschen, weil die meisten
Vorlesungen in einer dieser Sprachen erfolgen werden.

In Anbetracht der erschwerten Geldiiberweisung aus einem Land ins
andere, beschloss die Institutsleitung, fur diesen ersten Lehrgang eine
Anzahl von Freiplitzen zur Verfiigung zu stellen?).

Das 6kumenische Institut in Schweden. Ende Januar hielt das
Nordische Okumenische Institut seine erste Nachkriegskonferenz in Lejon-
dal bei Stockholm ab. Gegenstand der Besprechungen waren die besonderen
okumenischen Aufgaben, vor die die nordische Christenheit heute gestellt

1) Ok.P.D. Nr. 18, Mai 1046.




— 123 —

ist. Rund vierzig Delegierte aus den verschiedenen Lindern des euro-
piischen Nordens, einschliesslich Islands, nahmen daran teil. Im Anschluss
an die Konferenz begaben sich die Mitglieder gemeinsam nach dem so male-
rischen, mittelalterlichen Stidtchen Sigtuna, wo die Einweihung des neuen
Institutsgebiudes, des sogenannten « Oecumenicums», stattfand. Das Nor-
dische Okumenische Institut war bisher in den Riumen der Sigtuna-
Stiftung untergebracht, die seit 1917 unter der inspirierenden Leitung
Dr. Manfred Bjorkquists, der heute der Bischof von Stockholm ist, als
christliche Hochschule und Stitte planmissiger Aussprachen zwischen
Pfarrern, Arbeitgebern und Arbeitnehmern, Arzten und Journalisten
Beriihmtheit erlangt hat. Das Institut dient auch der Verbreitung von
Nachrichten aus der weltweiten christlichen Kirche, dem Studium all-
gemeiner Probleme, der Abhaltung von Konferenzen und Schulungskursen
fiir den kirchlichen Wiederaufbau, der Erziehung zu 6kumenischem Denken
usw. Wihrend des Krieges schaltete sich das Institut voriibergehend auch
als «Brieftriger» zwischen dem Skumenischen Zentrum in Genf und den
entsprechenden Stellen in den angelsichsischen Liéndern ein. Im Februar
1940 gegriindet, wurde es das erste Jahr von Pastor N. Ehrenstrom, Genf,
der den nordischen Kirchen zu diesem Zweck vom Okumenischen Rat
zur Verfiigung gestellt worden war, geleitet. Sein heutiger Direktor ist
Harry Johansson, der viele Jahre in der christlichen Studentenbewegung
Schwedens fiihrend titig gewesen ist1).

Zusammenarbeit der romisch-katholischen Kirche mit andern
Konfessionen. Aus verschiedenen Lindern kommen Meldungen iiber
Zusammenarbeit von Rémisch-Katholiken und Protestanten. So haben
die «Evangelische Landeskirche» in Hessen und das «Bischofliche Ordina-
riat» in Mainz eine gemeinsame Erkliarung veréffentlicht 2). Es heisst darin:

«Die Not unseres Volkes ist ins Ungeheure gewachsen. Wir suchen
nach Kriften zu helfen. Die Michte von gestern und vorgestern haben
versagt. Die wesentliche Ursache dieses Versagens war die Ausschaltung
des christlichen Geistes. Eine Uberwindung der Not wird nur dadurch
moglich sein, dass christliche Krifte bestimmend am Aufbau mitwirken.
Zur Erreichung dieses Zieles sind sich die beiden christlichen Kirchen,
die evangelische Landeskirche in Hessen und die Diézese Mainz, im
gemeinsamen Handeln begegnet. Sie wissen sich im Ernst der Stunde
von Gott aufgerufen, aus dem Geiste Christi mitzuwirken; an der sittlichen
Erneuerung des Einzelnen, an der Gestaltung der Gemeinschaft aus wahrer
sozialer Gesinnung, an der Weckung der Liebe, zur Uberwindung der
besonderen Notstinde. Erst wenn das Christentum sich ganz frei ent-
falten kann, wird es zeigen, was es ist und was es vermag. Wir hoffen, dass
Gott, der uns zusammengefiihrt hat, die Zusammenarbeit segne zum Heile
unseres Volkes.»

1y Ok.P. D. Nr. 6, Februar 1946.
2) Ok.P. D. Nr. 37, Oktober 1945.



— 124 —

In Paderborn hat sich eine offiziell anerkannte Gesellschatt aus Ver-
tretern der beiden Kirchen gebildet, um gemeinsame Arbeiten zu iiber-
nehmen, wie die Ubernahme der Kindergirten, die die Nazi den Kirchen
weggenommen hatten. Ein besonderes interkonfessionelles Hilfswerk
«Christliche Nothilfe», zu dem zwei katholische und fiinf protestantische
Mitarbeiter gehéren, beginnt seine Sitzungen stets mit einem kurzen
Gebet und einer Schriftwortverlesung aus der Lutherbibel. Ferner finden
unter der gemeinsamen Leitung von Katholiken und Protestanten Vor-
lesungen iiber ein vorher verabredetes Thema statt. Katholische Theo-
logen und Philosophieprofessoren der Universitit Paderborn beteiligen
sich an dieser christlichen Veranstaltung. Der Hirtenbrief der Fuldaer
Bischofskonferenz, der im September erlassen worden war, kommt auf
diese Zusammenarbeit der Konfessionen zu sprechen, und die rémisch-
katholischen Apologetischen Blitter in Ziirich schreiben zu diesen Er-
scheinungen:

«Das wesentliche Wissen um Gott als den einzigen Ausweg und die
letzte Rettung riickt in religis-kirchlichen Kreisen derart in den Vorder-
grund, dass im Lichte dieses einen und gemeinsamen Grundgedankens
unter den Konfessionen alles Trennende stark zuriicktritt. FEinen Beleg
hiefiir bietet uns das Freiburger katholische Kirchenblatt (Herder, Fr. 1. Br.).
Dort lesen wir u. a.: ,Wir (Katholiken und Protestanten) kennen unsere
Lehrunterschiede genau und wollen und kénnen sie nicht verwischen. Es
sind aber auch gegenseitige Missverstindnisse weitgehend weggeriumt.
Dariiber hinaus sind wir uns durch geschichtliches Schicksal des Gemein-
samen stirker bewusst geworden als des Trennenden, wie noch nie viel-
leicht seit 1517. In den harten Jahren seit 1933 hat sich der gldubig-christ-
liche Teil im deutschen Protestantismus herausgekimpft und als Be-
kenntniskirche konstituiert. Sie sagt ,,Christus, Herr*“ wie wir und meint
das apostolische Glaubensbekenntnis, nur wenige Punkte ausgenommen,
ganz so wie wir. Niemand hiiben und driiben wird hinter diese Schicksals-
gemeinschaft wieder zuriickgehen wollen 1).¢»

Einen gemeinsamen Notruf hat die Geistlichkeit beider Konfessionen
iber die Lage in Schlesien erlassen, die durch die polnische Besetzung
eingetreten ist. Es wird geklagt, dass in Oberschlesien zahlreiche deutsche
Geistliche ausgewiesen, Predigt, Kirchenlied, Gebet und Religionsunterricht
in deutscher Sprache verboten wurden. «Die gleichen Vorschriften wurden
auch fiir die niederschlesischen Gebiete rechts der Oder in Kraft erklirt.
Domkapitel und bisherige Di6zesanverwaltung von Breslau sind restlos
ausgeschaltet.» Die evangelische Kirche erhielt vorerst nur einen pol-
nischen Bevollmichtigten, ohne dass auch schon eine Polonisierung durch-
gefiihrt worden wire.

Die deutsche Bevolkerung in Schlesien ist ob dem ihr widerfahrenen
Los vélliger Verzweiflung nahe, und die Zahl der Selbstmorde hiuft sich

1) Apol. Blitt. 30. November 1945.




— 125 —

in unheimlicher Weise. Sie wendet sich darum vorab an die Bischofe
und Behorden der christlichen Kirchen Deutschlands, ,welche heute nach
dem Zusammenbruch des Reiches die einzigen von der Welt anerkannten
Autorititen sind, die das deutsche Volk noch besitzt und kraft ihres Amtes
berechtigt und berufen sind, vor aller Welt fiir Menschlichkeit und Ge-
rechtigkeit einzutreten‘. Es wird erwartet, dass den Christen in Deutsch-
land durch einen ausfiithrlichen Hirtenbrief ,der Notschrei der Schlesier
zur Kenntnis gebracht werde. Ebenso wird die Hoffnung ausgesprochen,
dass die hochsten kirchlichen Autorititen der Welt, der Heilige Vater in
Rom und der ékumenische Kirchenrat in Genf, tiber die Lage unter-
richtet werden. ,Da nicht ohne Grund gefiirchtet wird, dass wiederholte
Eingaben an den Heiligen Vater, der sich doch wihrend der national-
sozialistischen Gewaltherrschaft in wirmster Weise der unterdriickten
Polen angenommen hat, nicht zu dessen Kenntnis gekommen sind¢, bitten
die Schlesier die deutschen Bischoéfe, dem Papste die verzweifelte Not des
schlesischen Volkes* personlich vorzutragen !).»

Aus Osterreich kommen #hnliche Berichte. So hat sich in Wien eine
okumenische Arbeitsgemeinschaft gebildet, der Rémisch-Katholiken, Alt-
katholiken und Protestanten angehdren. Auch auf andern Gebieten
arbeiten die Konfessionen zusammen. Dazu hat sich der evangelische
Oberkirchenrat in einem Hirtenbrief auf Neujahr wie folgt gedussert:
«Wir diirfen es als eine Fiigung Gottes ansehen, dass in dem Kampfe gegen
das Christentum die evangelische und die romisch-katholische Kirche auch
in Osterreich einander niher geriickt sind als je zuvor. Die Néte des
Krieges haben viele Beweise gegenseitiger Hilfe und Arbeitsgemeinschaft
gezeitigt. Es ist unser Wunsch und Flehen, dass damit ein neuer, friedens-
voller Abschnitt in der Konfessionsgeschichte Osterreichs begonnen habe,
der zu immer weiterer Verstindigung und wahrhaft christlicher Gemein-
schaft fiilhren moge. Das ist ja die beglickende Erfahrung der ganzen
Christenheit: Soweit wir auf dem Christuswege sind, sind wir einig; sobald
wir aber von diesem klaren Wege auf Seitenpfade abirren, trennen sich die
Konfessionen. Darum lasset uns festhalten an dem, der uns der Weg, die
Wahrheit und das Leben ist 2).»

In Italien hat sich sogar eine «Internationale Vereinigung Unitas» ge-
bildet, die fiir die Herbeifiihrung der Glaubenseinheit unter den Volkern
wirken soll 3). Sie geht auf die Initiative von P. G. Penitenti zuriick und
soll «die Stunde niherriicken, da es nur noch eine Herde und einen
Hirten geben wird, eine Herde, die nicht nur die Katholiken, sondern auch
alle Christen umfasst, deren Denken und Handeln auf eine briiderliche
Kooperation gerichtet ist». Das Komitee setzt sich aus Katholiken aller
Linder zusammen. Angehérige anderer Konfessionen sind in der Leitung

1) «Kipa» Nrn. 192 und 194 vom 16. Mirz 1946.
2) Kirchenbl. fiir die reform. Schweiz Nr. 4 vom 7. Februar 1946.
3) Ok. P. D. Nr. 40, November 1945.



— 126 —

beriicksichtigt. Prisident ist der Jesuitenpater C. Boyer, Rektor an der
pépstlichen Gregoriana-Universitit. Die Frage der christlichen Einheit
wird von den Beteiligten personlich gestellt, hat aber die grundsitzliche
Zustimmung der massgebenden Kirchenstellen erhalten. Natiirlich stosst
diese Neugriindung auf Widerstand. So hat der romische Prof. Tartaglia
im «Contemporaneo» eine Erklirung unter der Aufschrift « Dieser Katho-
lizismus ist falsch» erlassen!). Unterdessen hat die Organisation ihre
Statuten geéndert, die urspriinglich auch Andersgliubigen in der Leitung
Rechte eingerdumt hatte. Nach § 3 konnen nur Katholiken als Mitglieder
aufgenommen werden, Nichtkatholiken bloss als Freunde 2).

In Frankreich hat die Gebetswoche Anlass zur Einladung fiir inter-
konfessionelle Zusammenarbeit gegeben. Der romisch-katholische Abbé
Couturier in Lyon schreibt in der Schriftenreihe «Catholicité»: «Mochte
in diesem Jahr 1946 die Gkumenische Bewegung einen unvergleichlich
grosseren Umfang gewinnen, mdchte sie sich steigern zur Dimension des
Friedens, der sich, wenn auch noch zaghaft, inmitten der Ruinen vorwirts
tastet. Je zerbrechlicher der Friede ist, desto nétiger wird die christliche
Einheit als seine Wegbereiterin. Gott schenke der Welt grosse Propheten
und ein Volk irenischer Seelen in den Kirchen aller christlichen Bekennt-
nisse. »

Und in «Evangile et Liberté» zeigt J. D. Benoit die Ubereinstimmungen
auf, welche einer Verstindigung zwischen Protestanten und Katholiken
forderlich sind. Als erstes nennt er die Wiederentdeckung der Bibel.
«Wenn die Katholiken die Bibel wieder entdecken, sind wir Protestanten
im Begriff, die Kirche, und zwar bis in das Evangelium von Jesus Christus
hinein, wiederzuentdecken als Willensausdruck dessen, der der Herr der
Kirche ist.» Eine weitere Ubereinstimmung ergibt sich auf dem Gebiet
der Frommigkeit, der kirchlichen Pietit. « Wir tiberwinden unseren Indivi-
dualismus durch eine augenscheinliche Erneuerung des eucharistischen
Lebens. Wir fangen an, den Wert und die Bedeutung des Gemeinschafts-
lebens wieder zu erkennen. Die Seelsorge kommt zu neuer Geltung, und
das Verstindnis fiir die Liturgie wiachst. Wozu das fithren mag, bleibt
Gottes Geheimnis 3).»

Auch in England beschiftigt man sich mit demselben Problem. Auf
einer Tagung der anglikanischen Church Union Ende Januar in London
haben dazu anglikanische, romisch-katholische, orthodoxe und pro-
testantische Redner Stellung genommen ¢). Der anglikanische Redner
Dr. A. J. Macdonald glaubt, dass die rémische, die orthodoxe und die
anglikanische Kirche in den beiden wesentlichen Punkten des Amtes und
der Sakramente nicht grundsitzlich auseinandergehen, «die Geschichte

1) Ok.P. D. Nr. 10, Februar 1946.

2) Ok.P. D. Nr. 17, Mirz 1946.

3) Ok.P.D. Nr. 4, Januar 1946.

%) «The Church Times» vom 1. Februar 1946.



— 127 —

trennt uns». Historische Vorfille férderten die Trennung weit mehr als
dogmatische Schwierigkeiten. Der rémische Prof. Dr. F. Dvornik der
Sorbonne und der Prager Universitiit sprach der Kirche von England eine
besondere Mission zu, den Gegensatz zwischen der 6stlichen und westlichen
Kirche zu iiberbriicken.

Vor der Tagung des Ausschusses des Okumenischen Rates in Genf
hatte der schwedische lutheranische Bischof Dr. Yngve Brilioth dem
romisch-katholischen Bischof Charriére einen Besuch abgestattet. Daran
kniipfte sich ein Briefwechsel ).

Bischof Charriére schrieb dem lutherischen Bischof Brilioth u. a.:
«Ihre Aufmerksamkeit, mir einen Besuch abzustatten, hat mich tief geriihrt.
Ich will Thnen nochmals fiir den Besuch, den Sie mir auf Ihrer Reise nach
Genf machten, danken, denn unsere Zusammenkunft gab mir die Még-
lichkeit, Ihnen zu sagen, wie sehr auch mir die Arbeit fiir die Einigung der
Christen am Herzen liegt. Wir erkennen noch nicht klar, wie diese Einigung
zustande kommen soll, denn wir konnen all die Schwierigkeiten und Unter-
schiede nicht mit einem gemeinsamen Nenner einfach aus der Luft schaffen
— und auch nur ein Jota von den uns iiberlieferten Wahrheiten preis-
geben wire schmihlicher Verrat. Die Einheit kommt auch nicht zustande,
wenn die einen tber die andern triumphieren, wie wir das in irdischen
Belangen oft sehen. Zwischen den beiden Extremen — verderbnisbrin-
gender Mischmasch des Wahren oder Unterdriickung des Gegners — gibt
es noch jene Losung, die dem Geiste Jesu Christi entspricht: die Ver-
sohnung. Wie kann diese Versohnung sich bewerkstelligen? Eine Ant-
wort auf diese Frage zu geben, ist heute noch verfritht. Aber soll dieses
Wunder wirklich geschehen, dann miissen wir auch durch den Heiland
den himmlischen Vater darum anflehen, damit sein Reich der Wahrheit
und der Liebe zu uns komme. Wihrend Sie auf Ihrer Genfer Tagung
sich mit diesem so wichtigen Problem beschiftigen, will ich meine Gebete
mit den Thren zum Himmel senden — im Verein mit dem Gebete Jesu
am Vorabend seines Leidens: ,Auf dass sie eins seien, wie du und ich
eins sind.‘»

Bischof Brilioth fiihrte in seinem Antwortschreiben u. a.aus: «Der
Ausdruck Ihrer Gefiihle fir den 6kumenischen Weltkirchenrat haben
diesen tief geriihrt, und im Namen aller danke ich IThnen dafiir. Wir gehen
ganz mit Thnen einig: die Wiedervereinigung der Christen kann nicht
durch eine Vermengung der verschiedensten Anschauungen und auch
nicht durch einen Sieg der einen iiber die andern erreicht werden. In der
Liebe wollen wir als Gliubige zur durch Jesus Christus von Gott geoffen-
barten Wahrheit beitragen. Aber wie sollen mit der méchtigen Hilfe Gottes
all die Schwierigkeiten, die wir schmerzerfiillt feststellen miissen, iiber-
wunden werden? Wir kénnen es nicht sagen. Wir haben aber die Ge-
wissheit, dass sie eines Tages gemeistert werden, und diesen Tag miissen

1) «Kipa» Nr. 193 vom 16. Mirz 1946.



— 128 —

wir durch unser gemeinsames Gebet vorbereiten — ein jeder soll fiir den
andern beten, und keiner soll im Gebet um die Wiedervereinigung in
Christus erlahmen, denn unsere Spaltungen sind ein Argernis fiir die
Welt. In unserm Gebete gedenken wir Ihrer und bitten Gott, in Thren und
unsern Herzen den gemeinsamen Wunsch, der uns beseelt — am grossen
Werk der Vereinigung der Christen zu arbeiten —, immer mehr erstarken
zu lassen.»

So wertvoll solche Stimmen sein mdgen, tiber die tatsidchliche Situa-
tion lasse man sich nicht tduschen. Es trifft zu, was das Kirchenblatt
fiir die reformierte Schweiz in einer Besprechung der kiirzlich erschienenen
«Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz» von Th. Schwegler
schreibt: Aus dem Buch sei allerlei zu lernen, «zumal auch das zu lernen,
dass es fiir uns Hiretiker niemals eine andere Einigung gibt ausser auf
der Grundlage der restlosen Unterwerfung»!). Dasselbe Blatt druckt
eine Ausserung der Kipa (katholische Agentur) zu dkumenischen Kon-
ferenzen ab: « Der Heilige Stuhl anerkenne das edle Streben nach Einheit
und sehe darin eine teilweise Verwirklichung des hohepriesterlichen Ge-
betes Christi, ,dass sie eins seien‘. Er konne aber heute wie gestern an solchen
Versammlungen unter keinen Umstinden teilnehmen, sondern miisse
gegen die Verschwommenheit der dort zutage tretenden Meinungen an
der Unveriinderlichkeit der geoffenbarten Wahrheit festhalten, wie es
Papst Pius XI. schon 1928 erklirt hat: ,Die Einheit unter den Christen
kann nur auf dem Wege der Riickkehr der Getrennten zur wahren Kirche
Christi erfolgen, die als solche allen Augen sichtbar ist und kraft des Willens
thres Griinders so bleiben muss, wie er selbst sie eingesetzt hat zum all-
gemeinen Heil der Menschen 2).¢»

Und die Monatsschrift fiir christliche Vertiefung, Erneuerung und
Heiligung «Dein Reich komme!», erinnerte kiirzlich an eine Feststellung
der Schweiz. Kirchenzeitung: « Wir kénnen uns beim besten Willen nicht
dazu verstehen, die verlorene Einheit zu suchen bzw. zu bekennen, dass
sie verloren gegangen, nicht mehr vorhanden und daher gesucht werden
miisse. Wer uns zumutet, eine Verstindigung mit den anderen zu suchen,
hat den katholischen Boden schon verlassen?).»

Der englische Konvertit und Kanzelredner Mgr. Ronald Knox hat
in einer Rede in Carlisle vor dem anglikanischen Bischof von Carlisle
und seinem Kapitel sowie vielen anglikanischen und nonkonformistischen
Geistlichen die Moglichkeit einer gemeinsamen Front zur Verteidigung
der christlichen Philosophie energisch verneint, weil es zwischen Katho-
liken und Nichtkatholiken keine gemeinsame apologetische Grundlage gibt#).
A. K.

1) Nummer vom 7. Februar 1g46.

*) A a. O. vom 20. Dezember 1045.
) NZ Juli 1946.

1) ¢«Kipa» Nr. 204 vom 21. Miirz 1946.

Gedruckt bei Stampfli & Cie., Bern.



	Kirchliche Chronik

