
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


119 —

Kirchliche Chronik
Ökumenische Arbeitstagung für Wiederaufbau und kirchliche

Hilfsaktion. Der ökumenische Rat der Kirchen hat eine Abteilung für
Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktion organisiert. In allen Ländern haben
sich nationale Komitees gebildet, die die Notlage der Kirchen studieren,
darüber nach Genf berichten und die besonders Hilfegesuche der Kirchen
entgegennehmen, prüfen und mit ihrem Gutachten nach Genf weiterleiten.

Die Sekretäre dieser Komitees wurden Ende März zu einer Konferenz
nach Presinge bei Genf einberufen. Aus 13 Ländern der Alten und der
Neuen Welt wurde der Einladung Folge geleistet. Über die Grundsätze
des Wiederaufbaus äusserte sich der Direktor der Abteilung, Rev. H. Cock-
burn, wie folgt:

«Die Prinzipien des Wiederaufbaues auf ökumenischer Grundlage
sind im Wesen der Universalen Kirche, d. h. in der Wahrheit
beschlossen, dass, so ein Glied leidet, alle Glieder mitleiden und damit
der ganze Leib Schaden nimmt. Geben im ökumenischen Sinne heisst

darum, dass nach einem unumstösslichen Prinzip alle, die in der Lage
sind zu helfen, allen, die ihres Beistandes bedürfen, helfen müssen.
Die Erfahrung lehrt, dass solchen Kirchen, die weitblickend und mutig
genug sind, andern zu helfen, neue Lebenskraft geschenkt wird. Das gilt
für die Kirche einer bestimmten Konfession, die ihrer Schwesterkirche
im Auslande helfen möchte. In noch stärkerem Masse aber trifft das zu,
wenn die Gebefreudigkeit über die eigene Konfession hinaus im Rahmen
der Ökumene zur Auswirkung gebracht wird. Die Grundwahrheit der
Universalen Kirche Christi zwingt uns anzuerkennen, dass die
Gebefreudigkeit innerhalb einer bestimmten Konfession, so natürlich sie ist,
ihre höchste Form damit noch nicht erreicht hat und dass Geben im
ökumenischen Sinne eine Frucht der wirkenden Gnade Gottes ist.»

Eingehend kam auch der geistige Wiederaufbau zur Behandlung.
Sekretär Dr. Visser 'T Hooft sagte u. a. : «Der Rat der Kirchen wird im
Wiederaufbau zum lebendigen, tatkräftigen Ökumenismus, fühlbar für
Millionen von Menschen, die seiner bedürfen. Der Wiederaufbau ist
nicht nur ein bestimmtes, in sich abgeschlossenes Kapitel in der Geschichte

der Kirche, er ist ein dauerndes, definitives Element. Dieser Wiederaufbau
kann sich jedoch nicht auf eine materielle Hilfe beschränken. Er muss
dahin gerichtet sein, den einzelnen Kirchen das Verantwortungsgefühl
und den Geist der Zugehörigkeit zur weltumfassenden Kirche
wiederzugeben. Der Wiederaufbau darf sich aber nicht auf den alten Fundamenten

vollziehen, er muss neue Wege gehen. Die Hilfe, die die Kirchen sich

untereinander bringen, darf niemals politische oder konfessionelle Zwecke

verfolgen, sie soll beitragen, die wahre Kirche Christi zu schaffen. »



— 120 —

Eingehend wurde über die Lage der Kirchen in den einzelnen Ländern
berichtet und als dringendste Aufgaben bezeichnet: Gründung von
Bildungsstätten für die christliche Jugend, von Instituten zur Heranbildung
junger Geistlicher, Unterstützung der Jugendbewegungen, Vermittlung
von Stipendien für Theologiestudenten, Austausch von Theologieprofessoren,

Herausgabe religiöser Literatur, materielle Hilfsaktionen, Wiederaufbau

von kirchlichen Gebäuden, Erstellung von Holzbaracken für
kirchliche Zwecke, von Waisenhäusern, Spitälern, Schaffung einer
ökumenischen Stiftung für Darlehenszwecke.

Die Konferenz fasste folgenden Beschluss: «Die Tagung der Sekretäre
der Wiederaufbauausschüsse von 13 Nationen, die im Rahmen des

Ökumenischen Rates der Kirchen abgehalten wurde, ist den Nöten der leidenden
Kirchen und Völker Europas nachgegangen. Sie fühlt sich gedrungen,
ihrer Überzeugung über das Verhältnis Ausdruck zu geben, nach welchem die
Hilfe für den kirchlichen Wiederaufbau und die Hilfe für die allgemeinen
materiellen Nöte der europäischen Völker gegenseitig abgegrenzt werden sollen.

1. Im Hinblick auf die überwältigenden Nöte der europäischen Kirchen
und im Hinblick auf die grossen Möglichkeiten, die sich ihnen in den
Menschenmassen bieten, die nach neuen geistigen Grundlagen suchen, im
Hinblick ferner auf die Tatsache, dass die ökumenischen Kräfte die alleinige
Verantwortung für den Wiederaufbau des kirchlichen Lebens in Europa
tragen, sind wir der Überzeugung, dass die Wiederherstellung des kirchlichen

Lebens unsere erste und wichtigste Aufgabe ist. Wir sind überzeugt,
dass Europa vor allem einer geistigen Wiedergeburt bedarf, die allein aus

einer Erneuerung der Kirchen kommen kann. Es ist darum das klare
Erfordernis einer christlichen Planung auf weite Sicht, unsere ganze Kraft
für diese ersten und vordringlichen Aufgaben einzusetzen.

2. Gleichzeitig sind wir der Ansicht, dass im Hinblick auf die unmittelbare

äussere Notlage in vielen Ländern sowie angesichts der Tatsache,
dass in vielen Ländern die Kirchen am wirksamsten die Verteilung der Hilfe
vornehmen können, zumal an sie der eindeutige Ruf ergeht, den Bedürftigen
aller Nationen und Bekenntnisse zu helfen, es eine Pflicht der Kirche ist,
einen beträchtlichen Teil ihrer Mittel für die materielle Hilfe, und zwar
im Namen der Kirchen und durch die Kirchen, zur Verfügung zu stellen.
Dabei ist festzustellen, dass die Hauptverantwortung für die materielle
Hilfe bei den Regierungen und den anerkannten weltlichen Stellen liegt,
die sich damit befassen.

3. Ausgehend von dieser Überzeugung und angesichts der vorliegenden
Umstände und um sicherzustellen, dass weder der kirchliche Wiederaufbau

durch ausschliessliche Betonung der materiellen Hilfe
beeinträchtigt wird, noch der kirchliche Wiederaufbau uns für die äusseren Nöte
der Völker blind macht, empfehlen wir dringend, dass ein festes Verhältnis
für die äussere Hilfe festgelegt wird. Das sollte nach unserer Ansicht alle
sechs Monate überprüft werden.



— 121 —

Das von uns vorgeschlagene Verhältnis gilt für Europa als Ganzes
und nicht für einzelne Länder, die keiner materiellen Hilfe bedürfen,
aber grosse Mittel für die Wiederherstellung ihres kirchlichen Lebens
benötigen. In anderen Ländern wiederum ist die Notwendigkeit einer
materiellen Hilfe so gross, dass bis auf weiteres mehr als die Hälfte der
für sie bereitgestellten Hilfe für die Befriedigung ihrer materiellen Bedürfnisse

eingesetzt werden muss. Unter dieser Voraussetzung empfehlen wir
für Europa als Ganzes in den nächsten sechs Monaten ein Verhältnis
von zwei Dritteln für kirchlichen Wiederaufbau und von einem Drittel
für die materielle Hilfe festzusetzen.

Bemerkung A: Unter materieller Hilfe in obigem Zusammenhang ist
zu verstehen: Bereitstellung von Nahrungsmitteln, Bekleidung, Bettzeug,
Schuhen, Medikamenten usw., um in dieser bedrängten Lage die äussere

Not zu lindern.
Bemerkung B: Das empfohlene Verhältnis bezieht sich nur auf die

zur Verfügung gestellten Geldmittel, nicht auf den Geldwert gespendeter
Güter. Unter die für materielle Hilfe aufgewandten Geldmittel sind die

Mittel für den Ankauf von Gütern und die Kosten für die Lagerung und
den Transport der Sachspenden zu rechnen.»

Ein weiterer Beschluss der Konferenz stellt fest, dass, wenn es auch die

vornehmste Aufgabe aller Wiederaufbauarbeiten sein muss, den Kirchen
die für die Durchführung ihres Auftrages vorübergehend erforderlichen
Mittel zu beschaffen, ihr wesentlicher Zweck nicht nur darin besteht, die

Vorkriegszustände im kirchlichen Leben wieder herzustellen, sondern
darüber hinausgreifend eine neue Planung vorzunehmen, deren Notwendigkeit

heute nicht mehr erläutert zu werden braucht und der die Kirchen sich
auch gar nicht verschliessen können.

Das neue Ökumenische Institut in Genf. In dem grossen Kampf
mit einem agressiven Heidentum haben die Kirchen ihre eigene schwere

Verantwortung für die Entchristlichung der Völker erkannt. Sie sind

gerüstet, die verschiedenen Bereiche des Denkens und Handelns, aus denen

sie sich zurückgezogen hatten, wieder zu erobern. Doch sind die Kirchen

angesichts der ungeheuren Leere, die die gescheiterten Ideologien hinterlassen

haben, und in dem Bestreben, der entwurzelten Kriegsgeneration

«zu einer neuen Verankerung im christlichen Glauben» zu verhelfen, durch

den Mangel an geeigneter Führung ernstlich gehemmt. Was darum Not

tut, namentlich in Europa, ist die Führerschulung, eine Ausbildung
theologischer und Laienführer, die sowohl eine gründliche Vorbereitung in der

christlichen Glaubenslehre, als auch eine umfassende Schau der weltweiten

Ecclesia Militans in ihrer ganzen Realität vermittelt.
Dank einer grossmütigen Spende John D. Rockefellers ist der

Ökumenische Rat der Kirchen nunmehr in der Lage, ein «Ökumenisches

Institut» zu eröffnen, das als eine Stätte planmässiger Zurüstung dieser

dringenden Anforderung entsprechen will. Das Institut befindet sich im



— 122 —

Château de Bossey bei Céligny, unweit von Genf. Das grosse Gebäude,
das für solche Zwecke besonders geeignet ist, bietet etwa 60 Personen
Platz. Folgende Fächer sind im Unterrichtsprogramm vorgesehen:
Bibelstudium; Verkündigung; christliche Führung; die verschiedenen
Geistesströmungen unserer Zeit; Kirche und Welt; lebendige Kirche (mit
Vorträgen über die ökumenische Gesamtbewegung, den Neuanfang der Kirche,
kirchlichen Wiederaufbau usw.).

Studenten und Studentinnen, die sich an einem solchen Lehrgang
beteiligen wollen, setzen sich zusammen aus : 1. christlichen Laien beider
Geschlechter, die im Berufsleben stehen; 2. Laien, und zwar Männer und
Frauen, die bereits im Dienst der Kirche tätig sind oder tätig sein wollen
(Innere Mission, Schulunterricht, Jugendführung usw.); 3. Theologiestudenten

und jüngeren Pfarrern. Von diesen drei Kategorien ist die wichtigste

und zugleich schwierigste die erste, nicht nur wegen der praktischen
Schwierigkeiten, die mit ihrer Beurlaubung für eine längere oder kürzere
Ausbildungszeit verbunden sind, sondern auch weil in der Kirche noch
zu wenig Klarheit darüber besteht, wie das christliche Zeugnis im Rahmen
einer weltlichen Tätigkeit und Verantwortung abgelegt werden sollte.
Aber in vielen Ländern wird die Notwendigkeit eines solchen Bekenntnisses

bejaht und in mancher Weise zu verwirklichen gesucht, auf die nun das

Ökumenische Institut zurückgreifen kann.
Der erste Lehrgang, der Anfang Oktober beginnt und in der zweiten

Dezemberhälfte 1946 abschliesst, ist vor allem gedacht für jüngere Laien
beider Geschlechter, die wegen des Krieges und der damit für sie
verbundenen Erlebnisse ihren Platz in der Welt heute noch nicht gefunden
haben. Dazu gehören die aus dem Heeresdienst entlassenen oder aus der
Kriegsgefangenschaft heimgekehrten Leute, ferner solche, die einer völligen
Neuorientierung bedürfen, um ihren Beitrag als Christen wirklich leisten
zu können.

Die Zulassung ist an keine formalen Bedingungen geknüpft.
Unerlässlich ist jedoch eine gewisse Aufgeschlossenheit und geistige Reife. Das
Institut ist keineswegs nur für Akademiker vorgesehen. Vielmehr ist es

sehr erwünscht, dass auch Werktätige und im Erwerbsleben stehende
Teilnehmer unter den Mitgliedern vertreten sind. Die Teilnehmer sollten
die französische und die deutsche Sprache beherrschen, weil die meisten
Vorlesungen in einer dieser Sprachen erfolgen werden.

In Anbetracht der erschwerten Geldüberweisung aus einem Land ins
andere, beschloss die Institutsleitung, für diesen ersten Lehrgang eine
Anzahl von Freiplätzen zur Verfügung zu stellen1).

Das ökumenische Institut in Schweden. Ende Januar hielt das

Nordische Ökumenische Institut seine erste Nachkriegskonferenz in Lejon-
dal bei Stockholm ab. Gegenstand der Besprechungen waren die besonderen
ökumenischen Aufgaben, vor die die nordische Christenheit heute gestellt

») Ök.P.D. Nr. 18, Mai 1946.



— 123 —

ist. Rund vierzig Delegierte aus den verschiedenen Ländern des
europäischen Nordens, einschliesslich Islands, nahmen daran teil. Im Anschluss
an die Konferenz begaben sich die Mitglieder gemeinsam nach dem so
malerischen, mittelalterlichen Städtchen Sigtuna, wo die Einweihung des neuen
Institutsgebäudes, des sogenannten «Oecumenicums», stattfand. Das
Nordische Ökumenische Institut war bisher in den Räumen der Sigtuna-
Stiftung untergebracht, die seit 1917 unter der inspirierenden Leitung
Dr. Manfred Björkquists, der heute der Bischof von Stockholm ist, als
christliche Hochschule und Stätte planmässiger Aussprachen zwischen
Pfarrern, Arbeitgebern und Arbeitnehmern, Ärzten und Journalisten
Berühmtheit erlangt hat. Das Institut dient auch der Verbreitung von
Nachrichten aus der weltweiten christlichen Kirche, dem Studium
allgemeiner Probleme, der Abhaltung von Konferenzen und Schulungskursen
für den kirchlichen Wiederaufbau, der Erziehung zu ökumenischem Denken
usw. Während des Krieges schaltete sich das Institut vorübergehend auch
als «Briefträger» zwischen dem ökumenischen Zentrum in Genf und den

entsprechenden Stellen in den angelsächsischen Ländern ein. Im Februar

1940 gegründet, wurde es das erste Jahr von Pastor N. Ehrenström, Genf,
der den nordischen Kirchen zu diesem Zweck vom Ökumenischen Rat

zur Verfügung gestellt worden war, geleitet. Sein heutiger Direktor ist

Harry Johansson, der viele Jahre in der christlichen Studentenbewegung
Schwedens führend tätig gewesen ist*).

Zusammenarbeit der römisch-katholischen Kirche mit andern
Konfessionen. Aus verschiedenen Ländern kommen Meldungen über
Zusammenarbeit von Römisch-Katholiken und Protestanten. So haben

die «Evangelische Landeskirche» in Hessen und das «Bischöfliche Ordinariat»

in Mainz eine gemeinsame Erklärung veröffentlicht2). Es heisst darin :

«Die Not unseres Volkes ist ins Ungeheute gewachsen. Wir suchen
nach Kräften zu helfen. Die Mächte von gestern und vorgestern haben

versagt. Die wesentliche Ursache dieses Versagens war die Ausschaltung
des christlichen Geistes. Eine Überwindung der Not wird nur dadurch

möglich sein, dass christliche Kräfte bestimmend am Aufbau mitwirken.
Zur Erreichung dieses Zieles sind sich die beiden christlichen Kirchen,
die evangelische Landeskirche in Hessen und die Diözese Mainz, im
gemeinsamen Handeln begegnet. Sie wissen sich im Ernst der Stunde

von Gott aufgerufen, aus dem Geiste Christi mitzuwirken ; an der sittlichen

Erneuerung des Einzelnen, an der Gestaltung der Gemeinschaft aus wahrer
sozialer Gesinnung, an der Weckung der Liebe, zur Überwindung der

besonderen Notstände. Erst wenn das Christentum sich ganz frei
entfalten kann, wird es zeigen, was es ist und was es vermag. Wir hoffen, dass

Gott, der uns zusammengeführt hat, die Zusammenarbeit segne zum Heile

unseres Volkes.»

*) ök. P. D. Nr. 6, Februar 1946.
2) ök. P. D. Nr. 37, Oktober 1945.



— 124 —

In Paderborn hat sich eine offiziell anerkannte Gesellschaft aus

Vertretern der beiden Kirchen gebildet, um gemeinsame Arbeiten zu
übernehmen, wie die Übernahme der Kindergärten, die die Nazi den Kirchen

weggenommen hatten. Ein besonderes interkonfessionelles Hilfswerk
«Christliche Nothilfe», zu dem zwei katholische und fünf protestantische
Mitarbeiter gehören, beginnt seine Sitzungen stets mit einem kurzen

Gebet und einer Schriftwortverlesung aus der Lutherbibel. Ferner finden

unter der gemeinsamen Leitung von Katholiken und Protestanten

Vorlesungen über ein vorher verabredetes Thema statt. Katholische Theologen

und Philosophieprofessoren der Universität Paderborn beteiligen
sich an dieser christlichen Veranstaltung. Der Hirtenbrief der Fuldaer
Bischofskonferenz, der im September erlassen worden war, kommt auf
diese Zusammenarbeit der Konfessionen zu sprechen, und die
römischkatholischen Apologetischen Blätter in Zürich schreiben zu diesen

Erscheinungen :

«Das wesentliche Wissen um Gott als den einzigen Ausweg und die

letzte Rettung rückt in religiös-kirchlichen Kreisen derart in den Vordergrund,

dass im Lichte dieses einen und gemeinsamen Grundgedankens
unter den Konfessionen alles Trennende stark zurücktritt. Einen Beleg
hiefür bietet uns das Freiburger katholische Kirchenblatt (Herder, Fr. i. Br.).
Dort lesen wir u. a. : ,Wir (Katholiken und Protestanten) kennen unsere
Lehrunterschiede genau und wollen und können sie nicht verwischen. Es

sind aber auch gegenseitige Missverständnisse weitgehend weggeräumt.
Darüber hinaus sind wir uns durch geschichtliches Schicksal des Gemeinsamen

stärker bewusst geworden als des Trennenden, wie noch nie
vielleicht seit 1517. In den harten Jahren seit 1933 hat sich der gläubig-christliche

Teil im deutschen Protestantismus herausgekämpft und als

Bekenntniskirche konstituiert. Sie sagt „Christus, Herr" wie wir und meint
das apostolische Glaubensbekenntnis, nur wenige Punkte ausgenommen,
ganz so wie wir. Niemand hüben und drüben wird hinter diese
Schicksalsgemeinschaft wieder zurückgehen wollen 1).'»

Einen gemeinsamen Notruf hat die Geistlichkeit beider Konfessionen
über die Lage in Schlesien erlassen, die durch die polnische Besetzung
eingetreten ist. Es wird geklagt, dass in Oberschlesien zahlreiche deutsche
Geistliche ausgewiesen, Predigt, Kirchenlied, Gebet und Religionsunterricht
in deutscher Sprache verboten wurden. «Die gleichen Vorschriften wurden
auch für die niederschlesischen Gebiete rechts der Oder in Kraft erklärt.
Domkapitel und bisherige Diözesanverwaltung von Breslau sind restlos
ausgeschaltet.» Die evangelische Kirche erhielt vorerst nur einen
polnischen Bevollmächtigten, ohne dass auch schon eine Polonisierung
durchgeführt worden wäre.

Die deutsche Bevölkerung in Schlesien ist ob dem ihr widerfahrenen
Los völliger Verzweiflung nahe, und die Zahl der Selbstmorde häuft sich

1) Apol. Blatt. 30. November 1945.



— 125 —

in unheimlicher Weise. Sie wendet sich darum vorab an die Bischöfe
und Behörden der christlichen Kirchen Deutschlands, ,welche heute nach
dem Zusammenbruch des Reiches die einzigen von der Welt anerkannten
Autoritäten sind, die das deutsche Volk noch besitzt und kraft ihres Amtes
berechtigt und berufen sind, vor aller Welt für Menschlichkeit und
Gerechtigkeit einzutreten'. Es wird erwartet, dass den Christen in Deutschland

durch einen ausführlichen Hirtenbrief ,der Notschrei der Schlesier'
zur Kenntnis gebracht werde. Ebenso wird die Hoffnung ausgesprochen,
dass die höchsten kirchlichen Autoritäten der Welt, der Heilige Vater in
Rom und der ökumenische Kirchenrat in Genf, über die Lage
unterrichtet werden. ,Da nicht ohne Grund gefürchtet wird, dass wiederholte
Eingaben an den Heiligen Vater, der sich doch während der
nationalsozialistischen Gewaltherrschaft in wärmster Weise der unterdrückten
Polen angenommen hat, nicht zu dessen Kenntnis gekommen sind', bitten
die Schlesier die deutschen Bischöfe, dem Papste die verzweifelte Not des

schlesischen Volkes' persönlich vorzutragen 1). »

Aus Österreich kommen ähnliche Berichte. So hat sich in Wien eine
ökumenische Arbeitsgemeinschaft gebildet, der Römisch-Katholiken,
Altkatholiken und Protestanten angehören. Auch auf andern Gebieten
arbeiten die Konfessionen zusammen. Dazu hat sich der evangelische
Oberkirchenrat in einem Hirtenbrief auf Neujahr wie folgt geäussert:
«Wir dürfen es als eine Fügung Gottes ansehen, dass in dem Kampfe gegen
das Christentum die evangelische und die römisch-katholische Kirche auch
in Österreich einander näher gerückt sind als je zuvor. Die Nöte des

Krieges haben viele Beweise gegenseitiger Hilfe und Arbeitsgemeinschaft
gezeitigt. Es ist unser Wunsch und Flehen, dass damit ein neuer, friedensvoller

Abschnitt in der Konfessionsgeschichte Österreichs begonnen habe,
der zu immer weiterer Verständigung und wahrhaft christlicher Gemeinschaft

führen möge. Das ist ja die beglückende Erfahrung der ganzen
Christenheit: Soweit wir auf dem Christuswege sind, sind wir einig; sobald

wir aber von diesem klaren Wege auf Seitenpfade abirren, trennen sich die

Konfessionen. Darum lasset uns festhalten an dem, der uns der Weg, die

Wahrheit und das Leben ist2).»
In Italien hat sich sogar eine «Internationale Vereinigung Unitas»

gebildet, die für die Herbeiführung der Glaubenseinheit unter den Völkern
wirken soll 3). Sie geht auf die Initiative von P. G. Penitenti zurück und
soll «die Stunde näherrücken, da es nur noch eine Herde und einen

Hirten geben wird, eine Herde, die nicht nur die Katholiken, sondern auch

alle Christen umfasst, deren Denken und Handeln auf eine brüderliche

Kooperation gerichtet ist». Das Komitee setzt sich aus Katholiken aller

Länder zusammen. Angehörige anderer Konfessionen sind in der Leitung

x) «Kipa» Nrn. 192 und 194 vom 16. März 1946.

2) Kirchenbl. für die reform. Schweiz Nr. 4 vom 7. Februar 1946.

3) ök. P. D. Nr. 40, November 1945.



— 126 —

berücksichtigt. Präsident ist der Jesuitenpater C. Boyer, Rektor an der

päpstlichen Gregoriana-Universität. Die Frage der christlichen Einheit
wird von den Beteiligten persönlich gestellt, hat aber die grundsätzliche
Zustimmung der massgebenden Kirchenstellen erhalten. Natürlich stösst
diese Neugründung auf Widerstand. So hat der römische Prof. Tartaglia
im «Contemporaneo» eine Erklärung unter der Aufschrift «Dieser
Katholizismus ist falsch» erlassen 1). Unterdessen hat die Organisation ihre
Statuten geändert, die ursprünglich auch Andersgläubigen in der Leitung
Rechte eingeräumt hatte. Nach § 3 können nur Katholiken als Mitglieder
aufgenommen werden, Niehtkatholiken bloss als Freunde 2).

In Frankreich hat die Gebetswoche Anlass zur Einladung für
interkonfessionelle Zusammenarbeit gegeben. Der römisch-katholische Abbé
Couturier in Lyon schreibt in der Schriftenreihe «Catholicité»: «Möchte
in diesem Jahr 1946 die ökumenische Bewegung einen unvergleichlich
grösseren Umfang gewinnen, möchte sie sich steigern zur Dimension des

Friedens, der sich, wenn auch noch zaghaft, inmitten der Ruinen vorwärts
tastet. Je zerbrechlicher der Friede ist, desto nötiger wird die christliche
Einheit als seine Wegbereiterin. Gott schenke der Welt grosse Propheten
und ein Volk irenischer Seelen in den Kirchen aller christlichen Bekenntnisse.

»

Und in «Evangile et Liberté» zeigt J. D. Benoit die Übereinstimmungen
auf, welche einer Verständigung zwischen Protestanten und Katholiken
förderlich sind. Als erstes nennt er die Wiederentdeckung der Bibel.
«Wenn die Katholiken die Bibel wieder entdecken, sind wir Protestanten
im Begriff, die Kirche, und zwar bis in das Evangelium von Jesus Christus
hinein, wiederzuentdecken als Willensausdruck dessen, der der Herr der
Kirche ist.» Eine weitere Übereinstimmung ergibt sich auf dem Gebiet
der Frömmigkeit, der kirchlichen Pietät. «Wir überwinden unseren
Individualismus durch eine augenscheinliche Erneuerung des eucharistischen
Lebens. Wir fangen an, den Wert und die Bedeutung des Gemeinschaftslebens

wieder zu erkennen. Die Seelsorge kommt zu neuer Geltung, und
das Verständnis für die Liturgie wächst. Wozu das führen mag, bleibt
Gottes Geheimnis3).»

Auch in England beschäftigt man sich mit demselben Problem. Auf
einer Tagung der anglikanischen Church Union Ende Januar in London
haben dazu anglikanische, römisch-katholische, orthodoxe und
protestantische Redner Stellung genommen4). Der anglikanische Redner
Dr. A. J. Macdonald glaubt, dass die römische, die orthodoxe und die
anglikanische Kirche in den beiden wesentlichen Punkten des Amtes und
der Sakramente nicht grundsätzlich auseinandergehen, «die Geschichte

Ök.P.D. Nr. io, Februar 1946.
2) ök. P. D. Nr. 17, März 1946.
3) Ök.P.D. Nr. 4, Januar 1946.
4) «The Church Times» vom 1. Februar 1946.



— 127 —

trennt uns». Historische Vorfälle förderten die Trennung weit mehr als

dogmatische Schwierigkeiten. Der römische Prof. Dr. F. Dvornik der
Sorbonne und der Prager Universität sprach der Kirche von England eine
besondere Mission zu, den Gegensatz zwischen der östlichen und westlichen
Kirche zu überbrücken.

Vor der Tagung des Ausschusses des Ökumenischen Rates in Genf
hatte der schwedische lutheranische Bischof Dr. Yngve Brilioth dem
römisch-katholischen Bischof Charrière einen Besuch abgestattet. Daran
knüpfte sich ein BriefwechselJ).

Bischof Charrière schrieb dem lutherischen Bischof Brilioth u. a. :

«Ihre Aufmerksamkeit, mir einen Besuch abzustatten, hat mich tief gerührt.
Ich will Ihnen nochmals für den Besuch, den Sie mir auf Ihrer Reise nach
Genf machten, danken, denn unsere Zusammenkunft gab mir die
Möglichkeit, Ihnen zu sagen, wie sehr auch mir die Arbeit für die Einigung der
Christen am Herzen liegt. Wir erkennen noch nicht klar, wie diese Einigung
zustande kommen soll, denn wir können all die Schwierigkeiten und
Unterschiede nicht mit einem gemeinsamen Nenner einfach aus der Luft schaffen

— und auch nur ein Jota von den uns überlieferten Wahrheiten
preisgeben wäre schmählicher Verrat. Die Einheit kommt auch nicht zustande,
wenn die einen über die andern triumphieren, wie wir das in irdischen
Belangen oft sehen. Zwischen den beiden Extremen — verderbnisbringender

Mischmasch des Wahren oder Unterdrückung des Gegners — gibt
es noch jene Lösung, die dem Geiste Jesu Christi entspricht: die
Versöhnung. Wie kann diese Versöhnung sich bewerkstelligen Eine Antwort

auf diese Frage zu geben, ist heute noch verfrüht. Aber soll dieses

Wunder wirklich geschehen, dann müssen wir auch durch den Heiland
den himmlischen Vater darum anflehen, damit sein Reich der Wahrheit
und der Liebe zu uns komme. Während Sie auf Ihrer Genfer Tagung
sich mit diesem so wichtigen Problem beschäftigen, will ich meine Gebete

mit den Ihren zum Himmel senden — im Verein mit dem Gebete Jesu

am Vorabend seines Leidens: ,Auf dass sie eins seien, wie du und ich
eins sind.'»

Bischof Brilioth führte in seinem Antwortschreiben u. a. aus: «Der
Ausdruck Ihrer Gefühle für den ökumenischen Weltkirchenrat haben

diesen tief gerührt, und im Namen aller danke ich Ihnen dafür. Wir gehen

ganz mit Ihnen einig: die Wiedervereinigung der Christen kann nicht
durch eine Vermengung der verschiedensten Anschauungen und auch

nicht durch einen Sieg der einen über die andern erreicht werden. In der

Liebe wollen wir als Gläubige zur durch Jesus Christus von Gott geoffenbarten

Wahrheit beitragen. Aber wie sollen mit der mächtigen Hilfe Gottes
all die Schwierigkeiten, die wir schmerzerfüllt feststellen müssen,
überwunden werden? Wir können es nicht sagen. Wir haben aber die

Gewissheit, dass sie eines Tages gemeistert werden, und diesen Tag müssen

x) «Kipa» Nr. 193 vom 16. März 1946.



— 128 —

wir durch unser gemeinsames Gebet vorbereiten — ein jeder soll für den

andern beten, und keiner soll im Gebet um die Wiedervereinigung in
Christus erlahmen, denn unsere Spaltungen sind ein Ärgernis für die
Welt. In unserm Gebete gedenken wir Ihrer und bitten Gott, in Ihren und
unsern Herzen den gemeinsamen Wunsch, der uns beseelt — am grossen
Werk der Vereinigung der Christen zu arbeiten —, immer mehr erstarken

zu lassen.»
So wertvoll solche Stimmen sein mögen, über die tatsächliche Situation

lasse man sich nicht täuschen. Es trifft zu, was das Kirchenblatt
für die reformierte Schweiz in einer Besprechung der kürzlich erschienenen
«Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz» von Th. Schwegler
schreibt: Aus dem Buch sei allerlei zu lernen, «zumal auch das zu lernen,
dass es für uns Häretiker niemals eine andere Einigung gibt ausser auf
der Grundlage der restlosen Unterwerfung»l). Dasselbe Blatt druckt
eine Äusserung der Kipa (katholische Agentur) zu ökumenischen
Konferenzen ab: «Der Heilige Stuhl anerkenne das edle Streben nach Einheit
und sehe darin eine teilweise Verwirklichung des hohepriesterlichen
Gebetes Christi, ,dass sie eins seien'. Er könne aber heute wie gestern an solchen

Versammlungen unter keinen Umständen teilnehmen, sondern müsse

gegen die Verschwommenheit der dort zutage tretenden Meinungen an
der Unveränderlichkeit der geoffenbarten Wahrheit festhalten, wie es

Papst Pius XI. schon 1928 erklärt hat: ,Die Einheit unter den Christen
kann nur auf dem Wege der Rückkehr der Getrennten zur wahren Kirche
Christi erfolgen, die als solche allen Augen sichtbar ist und kraft des Willens
ihres Gründers so bleiben muss, wie er selbst sie eingesetzt hat zum
allgemeinen Heil der Menschen 2).'»

Und die Monatsschrift für christliche Vertiefung, Erneuerung und
Heiligung «Dein Reich komme!», erinnerte kürzlich an eine Feststellung
der Schweiz. Kirchenzeitung: «Wir können uns beim besten Willen nicht
dazu verstehen, die verlorene Einheit zu suchen bzw. zu bekennen, dass

sie verloren gegangen, nicht mehr vorhanden und daher gesucht werden
müsse. Wer uns zumutet, eine Verständigung mit den anderen zu suchen,
hat den katholischen Boden schon verlassen3).»

Der englische Konvertit und Kanzelredner Mgr. Ronald Knox hat
in einer Rede in Carlisle vor dem anglikanischen Bischof von Carlisle
und seinem Kapitel sowie vielen anglikanischen und nonkonformistischen
Geistlichen die Möglichkeit einer gemeinsamen Front zur Verteidigung
der christlichen Philosophie energisch verneint, weil es zwischen Katholiken

und Niehtkatholiken keine gemeinsame apologetische Grundlage gibt4).
A.K.

1) Nummer vom 7. Februar 1946.
2) A. a. O. vom 20. Dezember 1945.
3) NZ Juli 1946.
4) «Kipa» Nr. 204 vom 21. März 1946.

Gedruckt bei Stampili & Cie., Bein.


	Kirchliche Chronik

