Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 2

Artikel: Uber die Predigt

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 69 —

Uber die Predigt

Referat, gehalten an der Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz
am 24. Juni 1946 in St. Gallen

Als ich vor Jahren einem Gottesdienst der russisch-orthodoxen
Kirche beiwohnte und nachher dem Pfarrer gegeniiber meiner Be-
wunderung Ausdruck gab fiir die eindrucksvolle Liturgie der Ost-
kirche, antwortete mir dieser: ja — und doch wissen die Leute
nicht, was in der Liturgie eigentlich vorgeht! Ich frage mich heute,
und ich frage Sie, meine verehrten Synodalen und Giiste, miisste
das nicht auch weithin von unseren Leuten gesagt werden, und
zwar nicht nur im Blick auf die Messe, sondern nun auch auf die
Predigt: sie wissen nicht, was eigentlich vorgeht? Wollen Sie
mich nicht missverstehen: auf die Frage, was die Predigt sei,
wiirden wohl recht viele von uns die richtige Antwort wissen, dass
siec ndmlich Verkiindigung des Wortes Gottes sei. Aber eben —
und diese Frage ist nicht nur an die Laien, sondern ebensosehr an
uns Geistliche gerichtet — wissen wir auch, was das heisst ? Legen
wir uns geniigend Rechenschaft dariiber ab, welch ungeheure Ver-
antwortung und welch grosse Verheissung mit diesem Anspruch ver-
bunden ist, dass die Predigt Verkiindigung des Wortes Gottes sei ?

Es kann hier gewiss nicht unsere Aufgabe sein, eine theo-
logische Lehre iiber die Predigt zu geben. Wir wollen uns ja von
der kirchlichen Praxis her iiber das Problem der Predigt aus-
sprechen. Aber eine solche Aussprache wird gar nicht moglich sein,
wenn wir nicht zuvor wenigstens in den grobsten Umrissen dar-
gelegt haben, was die Predigt ihrem Wesen nach ist.

Wir gehen, um uns das klar zu machen, aus von einem Wort
des Kirchenvaters Augustin, der sagt: «Die wahrhaft Glaubigen
héren» — wenn gepredigt wird — «nicht einen beliebigen Menschen,
sondern sie héren in Gehorsam Gott selbst reden» (de doctr. christ.
IV, 27). Gewiss ein erstaunliches Wort, das, wird es oberflichlich
und direkt verstanden, eine ungeheure Anmassung ist, wird es
aber richtig ausgelegt, gerade das Entscheidende enthéalt, was tiber
die Predigt gesagt werden muss; in der rechten Predigt ergeht
nimlich durch den Mund des Predigers Gottes Wort selbst an die
Gemeinde. Der Satz, dass die Predigt die Verkiindigung des gott-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1946. 6



— T s

lichen Wortes ist, besagt also nicht nur, dass durch einen dazu be-
auftragten und dafiir ausgebildeten Prediger iiber Gott und von
Gott geredet wird, sondern dass Gott selbst von sich redet, indem
er durch das Werkzeug des menschlichen Predigtwortes selbst sein
Wort sagt. An und fiir sich bleibt des Predigers Wort ein blosses
Menschenwort — es ist vielleicht sogar ein sehr mangelhaftes, un-
beholfenes, der Sache wenig angemessenes Wort, das Wort eines
«beliebigen» Menschen. Das gilt auch dann, wenn der Prediger
eine gediegene, geistig hochstehende, wortméchtige Personlichkeit
ist, die in packender Sprache, aus einem profunden Wissen und
reicher Lebenserfahrung heraus zur Gemeinde zu reden weiss. Sein
Wort bleibt trotzdem blosses Menschenwort.

Aber nun geschieht es — und das ist die grosse Verheissung,
die dem Predigtwort gegeben ist und auf die hin es allein Sinn hat,
zu predigen, dass gerade das an sich schwache und unzulingliche
Menschenwort von Gott als sesn Wort angenommen und als dieses
sein. Wort verkiindet und gehort wird. Und wrie geschieht das?
Das geschieht im wesentlichen durch ein doppeltes wunderbares
Eingreifen Gottes selbst. Einmal dadurch, dass Gott in Jesus
Christus Mensch geworden und in ihm sein innerstes Wort, das
was er selbst ist, ausgesprochen hat — als ein Wort, das unbe-
schadet seiner Gottlichkeit die Gestalt eines Menschen und mensch-
licher Rede hat. Dieses in Jesus Christus menschgewordene Wort,
das «Wort Christi», ist in seiner leibhaftigen Gestalt nicht mehr
unter uns; aber das Zeugnis von diesem Wort ist noch unter uns,
und zwar in den heiligen Schriften des Alten und Neuen Testa-
mentes, dergestalt, dass durch das Zeugnis der Bibel der Herr
selbst heute noch zu uns spricht. Soll also die Predigt Verkiindi-
kung des Wortes Gottes im priignanten Sinne des Wortes sein, so
muss sie Auslegung des Schriftwortes, Weitergabe, Entfaltung und
Erkldrung dessen sein, was der Herr selbst durch das Wort der
Schrift uns sagt. — Allein, diesem Wort der Heiligen Schrift und
seiner Auslegung durch die kirchliche Verkiindigung ist es an und
fiir sich nicht anzumerken, dass es wirklich Gottes Wort ist; es
hat ja menschliche Gestalt. Damit wir es als Gottes Wort er-
kennen, geschieht nach der Verheissung, die uns gegeben ist, ein
zweites Wunder, das dem ersten, dem der Menschwerdung des
gottlichen Wortes zur Seite zu stellen ist, das Wunder nimlich,
dass der Heilige Geist herniederfihrt und uns Ohr und Herz fiir
das Wort Gottes offnet. Es bedarf also, damit das vom Prediger



— 71 —

verkiindete Wort der Schrift Gottes Wort werde und als solches
verstanden werde, des Eingreifens des Heiligen Geistes. Der Geist
Gottes nimmt gleichsam dem Prediger das Wort aus dem Mund
und trigt es dem Horer ins Ohr; wo diese Vermittlung zwischen
Prediger und Horer durch die Kraft des Heiligen Geistes fehlt,
da findet auch keine Verkiindigung des Wortes Gottes statt,
sondern blosse, unverbindliche Menschenrede.

Das Predigtwort wird Gotteswort — so kénnen wir nun den
Satz Augustins nédherhin prizisieren — dem, der glaubt an die
Menschwerdung Gottes in Jesus Christus und an das unaufhor-
liche Wirken des Heiligen Geistes an den Seinen. In diesem Sinne
sind es die wahrhaft Gliubigen, und nur sie, die — wenn gepredigt
wird — nicht einen beliebigen Menschen, sondern Gott selbst zu
sich reden horen.

Wenn das, meine Synodalen und Giste, Wesen und Sinn der
Predigt ist, so sind von daher, und nicht irgend anderswo her, alle
die Einwendungen, Bedenken und Fragen zu beantworten, die
gerade religios lebendige Gemeindemitglieder immer wieder an
unsere Predigtprazis richten. Wir lassen dabei die Fragen, die das
Technische und Handwerkliche, die Hinteilung und Dauer, die
dussere Form und Gestalt der Predigt betreffen, ausser Betracht.
So wichtig an ihrem Ort und an ihrer Stelle alle diese Dinge sind,
so liegen doch die eigentlichen Schwierigkeiten, die dem Horer und
dem Verkiinder des Predigtwortes immer wieder so viel Miihe
machen, tiefer, sie liegen in der eigentiimlichen Gebundenhert, in der
eben jene Rede von Gott sich vollziehen muss. Und zwar ist diese
Gebundenheit im wesentlichen eine dreifache. Sie ist Gebunden-
heit an das Textwort der Heiligen Schrift; sie ist zweitens Ge-
bundenheit an den Herrn, der durch dieses Wort zu uns sprechen
will, und sie ist drittens Gebundenheit an den Herrn, der den
Seinen sein Wort in diese unsere Welt, in dieses unser Leben hinein
sagen will.

1. Wenn die Predigt sich zu vollziehen hat in der Gebunden-
heit an den Wortlaut der Heiligen Schrift, so ergeben sich schon
allein daraus fiir den Prediger und Horer nicht unbetrichtliche
Schwierigkeiten. Zunéchst ist das Wort Gottes, von dem die
Heilige Schrift Zeugnis ablegt, hineingesprochen in eine ganz be-
stimmte, lingst vergangene geschichtliche Situation, hinein in
eine Zeit und in kulturelle Verhiltnisse, die nicht mehr die unsrigen
sind. Soll darum das Wort Gottes in seinem urspriinglichen Sinn



79—

verstindlich werden, so miissen zuerst diese geschichtlichen Zu-
sammenhinge, in denen es steht, erliutert, erklirt und dargestellt
werden. Ohne solche geschichtliche Belehrung geht es in der
Regel nicht. Auf jeden Fall wire es sehr verhédngnisvoll, wenn
unsere Predigthorer ungeduldig und unwillig wiirden, sobald sie
in der Predigt von diesen geschichtlichen Dingen zu hoéren be-
kommen. Allerdings ist es nicht von gutem, wenn der Prediger
allzulange bei solchen historischen Darstellungen verweilt, etwa
nur biblische Geschichte erzidhlt und damit noch eine «ethische
Anwendung» verbindet, oder wenn er gar durch eine vielleicht sehr
lebendige und farbige Schilderung der biblischen Umwelt und bib-
lischer Gestalten den Eindruck zu erwecken versucht, dass durch
eine solche Schilderung des biblischen Rahmens allein schon der
Gehalt der Bibel, das Wort Gottes selbst vergegenwiirtigt wiirde.
Das wiire eine Erschleichung, die nicht zulassig ist. Aber andrer-
seits muss nun doch auf die geschichtlichen Zusammenhinge, so-
weit das notig ist, sorgfiltig und besonnen eingegangen werden.
Denn es geht in der Bibel nie um die Verkiindigung zeitloser, von
Ort und Personen losgeloster Wahrheiten, sondern um die lebendige,
an der Geschichte und in der Geschichte sich vollziehende Offen-
barung Gottes, und diese «Geschichte» gilt es eben aufzuhellen.
Eine allgemeinere Schwierigkeit liegt sodann im Wort-Charakter
der Verkiindigung. Die Offenbarung Gottes, von der die Heilige
Schrift uns Zeugnis ablegt, war und ist ein wirkliches Geschehen —
Christus hat wirklich Kranke geheilt, Tote erweckt, ist wirklich
gestorben und auferstanden — wir aber kénnen, wie iibrigens die
Bibel selber auch, nur in Worten von diesem Geschehen reden.
Wie leicht kann sich aber beim Kirchginger, und zwar gerade beim
regelméssigen und ernsten Kirchginger, aber auch beim Prediger
selbst, eine gewisse Miidigkeit, ja ein Uberdruss am blossen Wort,
besser: an der Wortlichkeit und der damit verbundenen Lehrhaftig-
keit der Verkiindigung einstellen. Diesem Uberdruss am Wort,
dem scheinbar kein wirkliches Geschehen vom Himmel her ent-
spricht, hat G. Keller klassischen Ausdruck verlichen in seiner
Novelle «Das verlorene Lachen», wo er Jukundus auf einem
Sonntagmorgenspaziergang sagen lisst: « Wenn sich das Ewige und
Unendliche immer so still hilt und verbirgt, warum sollten wir uns
nicht auch einmal eine Zeit ganz vergniigt und friedlich stille
halten kénnen ? Ich bin des aufdringlichen Wesens und der Platt-
heiten aller dieser Unberufenen miide, die auch nichts wissen und



— 73

mich doch immer behirten wollen. Wenn die persoénlichen Ge-
stalten aus einer Religion hinweggezogen sind, so verfallen ihre
Tempel, und der Rest ist Schweigen. Aber die gewonnene Stille
ist nicht der Tod, sondern das Leben, das fortblitht und leuchtet
wie dieser Sonntagmorgen.» Und ist es wohl so ganz zufiillig, dass
vor Jahren in der protestantischen Kirche, der Kirche des Wortes
par excellence, in allem Ernst der Vorschlag gemacht wurde, es sei
neben oder an Stelle der blossen Wortverkiindigung ein Sakra-
ment des Schweigens einzufithren? In der Tat gibt es auch in
unseren (Gemeinden ernsthafte Menschen genug, denen solche
Stimmungen und Uberlegungen nicht fremd sind. Und doch wiire
es ein schweres Verhiingnis und wiirde nichts weniger bedeuten
alg die Verleugnung der christlichen Sache, wenn wir solchen Stim-
mungen nachgeben wollten. Bei allem Abstand, der in der Tat
zwischen dem Offenbarungsgeschehen und seiner Bezeugung durch
das menschliche Wort in der Schrift und in der kirchlichen Ver-
kiindigung besteht, und der gar nicht geleugnet werden soll, ist es
andrerseits einfach unumgénglich, dass von diesem Geschehen
uns Kunde gegeben wird durch das Wort, insofern ndmlich jenes
Offenbarungsgeschehen nicht bloss Geschehen, sondern Wahrheit
und Geist ist und das Wort das ausgezeichnete, ja das alleinige
Instrument jeglicher Wahrheitserkenntnis ist. Das Lehrhaft-
Intellektuelle, das an der Predigt so oft beanstandet wird, lasst sich
an diesem Punkt jedenfalls nicht vermeiden, sondern — ob uns das
gefillt oder nicht — gehort mit hinein in die Verkiindigung selbst,
wenn anders sie eben Verkiindigung der Wahrheit ist.

2. Nun aber ist es ja nicht der Bibeltext als solcher, sondern der
Herr selbst, der durch diesen Text in der Predigt zu uns reden will.
Er will sein Wort zu uns sagen. Dieses Wort des Herrn ist aber fiir
uns immer ein verbum alienum, ein fremdes Wort. Das heisst, es
ist ein Wort, das unseren Erwartungen, unseren «natiirlichen
Aspirationen», aber auch unserer sogenannten Lebenserfahrung
nicht einfach entspricht, sondern das immer wieder merkwiirdig
gegen alles steht, was uns natiirlicherweise bewegt und erfiillt.
Und das hat seinen Grund darin, dass dieses Wort das Wort des
heiligen, unnahbaren, ewigen Gottes an uns siindige, selbstherr-
liche, sterbende Menschen ist. Die in diesem unendlichen Abstand
zwischen dem heiligen Gott und uns stindigen Menschen begriindete
Fremdheit seines Wortes darf durch die Predigt nicht irgendwie
verwischt und verharmlost werden. Aber gerade diese Versuchung



e BE o

ist fiir den Prediger wie fir den Hoérer immer wieder besonders
gross. Immer wieder wird vom Hoérer an den Prediger die Er-
wartung gestellt, er moge in seiner Predigt das, was der natiirliche,
unerloste Mensch von sich aus iiber gut und bos, Gott und Welt
denkt oder denken mochte, aber vielleicht nicht so schon und {iber-
zeugend zum Ausdruck bringen kann, nun schéner und besser
sagen, aber eben grundsitzlich nur dies; es darf kein «fremdes»
Wort sein. Die Predigt soll nur die solenne Bestitigung und Be-
kriiftigung menschlicher Gedanken durch ein gottliches Offen-
barungswort erbringen, und der Prediger in vollendeter Form die
unvollendet gebliebenen Gedanken seiner Zuhorer vortragen. Und
wie leicht lisst sich der Prediger durch solche Erwartungen, und
um die Herzen seiner Zuhorer zu gewinnen, dazu verfithren, tat-
siichlich das zu predigen, wonach den Leuten «die Ohren jucken»
(2. Tim. 4, 3).

Das kann und darf aber nicht sein. Kirchliche Verkiindigung
muss stets als dieses fremde Wort, als das Wort, das aus einer
andern Welt zu uns gesprochen ist, auf den Plan treten. Das darf
nun allerdings andrerseits nicht heissen — und vor dieser Gefahr
ist ebenso zu warnen — dass der Prediger als Verkiinder dieses
fremden, allem Menschenwort iiberlegenen Gotteswortes sich selber
im Besitze eines besonderen, geheimnisvollen Wissens um die
gottlichen Dinge wihnt und aus diesem Wahn heraus die armen,
unwissenden Gemeindemitglieder im Tone mitleidigen Hochmutes
anpredigt. Die Entsprechung zu einem solchen Prediger ist nicht
die horende Kirchgemeinde, sondern im besten Fall die Personal-
gemeinde, die thren Pfarrer haben will und diesen dazu treibt, immer
hoéher, sublimer, verwickelter und in einem falschen Sinn immer
fréommer und geistlicher zu reden, ist die Gemeinde, die durch die
autistisch-selbstische Entartung ihrer Frommigkeit sich von der
profanen Welt absondert.

3. Damit das nicht geschehe, muss mit allem Nachdruck ge-
fordert werden: dieses an und fiir sich fremde Wort muss in diese
unsere Welt und in dieses unser Leben hinein gesagt werden. KEs
muss also das Wort so ausgerichtet werden, dass der Horer, dort,
wo er wirklich im profanen Leben drin steht, in seinen ureigensten
Noten und Sorgen, in seinem ganz persoénlichen Hungern und
Diirsten nach Gerechtigkeit angesprochen wird. Es muss die Ver-
kiindigung zum Aufruf, zum Appell, zam Imperativ werden, in
einem neuen Leben zu wandeln, und sie muss als dieser Appel



— 75 —

vom Hérer auch verstanden werden. Damit ist aber wohl die
heikelste Aufgabe bezeichnet, die dem Verkiinder — aber, wie wir
ausdriicklich beiftigen mochten — auch dem Hérer des Wortes
gestellt ist. Losbar ist sie iiberhaupt nur, weil der heilige, unnah-
bare Gott in Jesus Christus den Menschen in diesen seinen persén-
lichen Néten, in seiner Siinde aufgesucht und ihn damit ansprechbar
gemacht hat fir jenes an und fur sich fremde Wort, das nun fiir ihn
ein Wort der Gnade wird. Der Prediger darf und soll nun, wenn er
sich mahnend, warnend, aufrufend an seine Horer wendet, einfach
davon ausgehen, einfach damit rechnen, dass seine Horer in all
ihrer Verlorenheit und Erlosungsbediirftigkeit zu Gott gehoren,
trotz ihrer Siinde Gottes Kinder sind. Er wird eben darum die
Stinde, die Didmonie und Rebellion gegen Gott, in die jeder Einzelne,
aber auch unsere ganze Gesellschaftsordnung, Staat, Politik,
Wirtschaft, Kultur verstrickt sind, schonungslos aufdecken, aber
er wird es in Lzebe tun, als einer, der Zeugnis ablegt nicht nur vom
Gericht, sondern auch von der Gnade, in die Gott alles Mensch-
liche beschlossen hat. Wenn diese Voraussetzung erfiillt ist, wenn
also der Prediger «die Liebe hat», dann wird er auch ganz be-
stimmte Millstéinde im Leben der Einzelnen wie der menschlichen
Gemeinschaft namhaft machen, ihnen gegeniiber ein Wort der
Kritik und Zurechtweisung sagen miissen, das dann aber immer ein
Wort der Hilfe und positiven Wegleitung sein wird. Das wird aber
nie so geschehen konnen, dass einzelne schwache Seiten des mensch-
lichen Lebens willkiirlich herausgerissen und isoliert werden und
dann die Belehrung, der Appell, sich auf die vorher willkiirlich
isolierten MiBstinde konzentriert, sondern nur so, dass Mensch
und Welt in der Totalitdt ihrer Stindhaftigkeit aufgedeckt und die
uns angebotene gottliche Hilfe ebenfalls in ihrer die ganze Welt
und den ganzen Menschen umfassenden Grosse und Kraft uns vor
Augen gestellt werden. Wo das nicht geschieht, wird der Pre-
diger in seiner Kritik einseitig und ungerecht, in seinen Aufbau-
gedanken doktrinir-weltfremd, vielleicht sogar schulmeisterlich
und rechthaberisch-fanatisch werden.

Das darf aber nicht sein. An diesem Punkt ist die Forderung,
die Predigt diirfe nicht lehrhaft-doktrinédr sein, voll berechtigt. In
der Predigt geht es ja um die Verkiindigung eines Wortes, das —
eben um jener Totalitéiit der menschlichen Siinde und der gottlichen
Gnadenzusage willen — sich nicht nur an das Denken, den Intellekt,
sondern an den ganzen Menschen wendet, an sein Gewissen, an



— 76 —

sein Herz. Fine rechte Predigt soll und muss zu Herzen gehen;
die in ihr zur Anwendung kommende Exegese muss immer auch
eine Exegese des Lebens selbst sein. Jeremias Gotthelf hat in
seinem Annebibi Jowiiger durch die Gegeniiberstellung der beiden
Gestalten des milden und geduldigen Pfarrers von Gutmiitigen und
seines jungen Vikari, eines engstirnigen Glaubenseiferers, den es —
wie Gotthelf sich ausdriickt — fast versprengen wollte, dass er
nicht nach seinem eigenen Sinn fiir das Reich Gottes wirken
konnte, in meisterhafter Weise gezeigt, wie das Wort der Gnade
dem siindigen Menschen verkiindet werden soll, namlich so, dass
der ganze Mensch, so wie er in Wirklichkeit ist, von ihm erfasst
wird.

Allerdings, wenn wir vom Prediger verlangen, dass sein Wort
in dieser Weise richtend und aufrichtend in das tatséchliche Leben
hineinleuchte, so miissen wir umgekehrt auch vom Hérer erwarten
konnen, dass er sich das an sein Leben und seine Welt gerichtete
Wort des Gerichtes und der Gnade wirklich auch sagen liasst. Er
darf also, wenn er von der Kanzel ein Wort der Kritik und Zurecht-
weisung zu horen bekommt, sich nicht in falscher Empfindlichkeit
sofort verletzt fiithlen, noch auch, wenn der Prediger das offent-
liche Leben unter den Herrschaftsanspruch Christi stellt und vom
Evangelium her ganz bestimmte Forderungen an das politische
und soziale Leben stellt, ihn sofort der politischen Voreingenommen-
heit verdédchtigen. In dieser Beziehung wird zwar das Predigtwort
— wir sind uns dessen bewusst — stets vollig ungeschiitzt sein; es
werden immer nur die sein, die im Glauben stehen, die ein kon-
kretes Wort der Kritik und des Aufbaus richtig verstehen konnen,
withrend die, die draussen stehen, auch im besten, d.h. véllig
schriftgeméssen Kanzelwort nur eine persénliche Moralpredigt oder
eine politische Programmrede werden zu erkennen vermégen. Mass-
stab und Richtschnur alles richtigen Redens und Hérens kann da
nur die Botschaft selbst sein, die an der Spitze der Verkiindigung
Jesu steht: Die Herrschaft Gottes ist nahe herbeigekommen,
tut Busse und glaubet an das Evangelium! (Mk. 1, 15).

Wir fassen zusammen:

1. Predigt kann sich nur vollziechen als Auslegung des heiligen
Schriftwortes. Sie ist dadurch gebunden an die geschichtliche
Situation, in die hinein jenes Wort gesprochen wurde, und an den
Wortcharakter und die damit verbundene Lehrhaftigkeit aller Ver-
kiindigung.



— 77 —

2. Predigt ist Verkiindigung eines fremden Wortes, das als
solches der Welt vollig verborgen ist (1. Kor. 2, 7 ff.) und als Wort,
des Gerichtes und der Gnade immer neu in Demut entgegen-
genommen werden muss.

3. Predigt vollzieht sich als Entfaltung der Botschaft von der
Herrschaft Gottes in immer neuen Imperativen zur Busse und zum
Glauben, die als solche an Mensch und Welt in ihrer Ganzheit ge-
richtet sind.

Und doch steht das alles unter einem grossen Vorbehalt,
unter jenem Vorbehalt ndmlich, den der gottliche Meister selbst fiir
seine eigene Verkiindigung und damit auch fiir die unsrige gemacht
hat im Gleichnis vom Sdemann (Mt. 13, 3 ff.). Unsere Verkindi-
gung wird, auch wenn sie alle Bedingungen erfiillt, die fiir ihren
rechten Vollzug unentbehrlich sind, immer bedriickt bleiben von der
ritselhaften, aber nicht zu bestreitenden Tatsache weitgehender
Erfolglosigkeit. Etliches fiel auf den Weg, etliches auf das Steinige,
etliches unter die Dornen, «etliches» nur fiel auf das gute Land und
trug Frucht bis hundertfiltig.

Es ist also damit zu rechnen, dass die Predigt, auch dort, wo
sie im priagnanten Sinn als Gottes Wort verkiindigt und gehort
wird, ohne IFrucht bleibt; das Wort Goites ist ja gleich einem
Samenkorn. Es kann als solches auf dem rauhen Ackerboden ver-
dorren und absterben. Wenn es trotzdem zum Gedeihen kommt,
dann geschieht es auf Grund eines wesentlich andern géttlichen
Aktes, der von dem der Wortverkiindigung so verschieden ist wie
das Aussien des Samens verschieden ist von dessen Wachstum
anter der Einwirkung von Sonne und Regen. Das Samenkorn des
Wortes kommt zum Gedeihen erst dort, wo der Mensch unter dem
Walten der Gnade Gottes sich nicht nur zum Horen, sondern zum
Handeln aufgerufen weiss und im Kampf und Widerspruch des
Lebens sich bewihrt als einer, der «Frucht bringt in Geduld».
Aber dass das geschieht, dariiber hat die Wortverkiindigung als
solche keine Macht.

Dieser Vorbehalt aber, den wir hier machen miissen, bedeutet
keine Einschrinkung des vorher Gesagten, sondern zeigt uns im
(Gegenteil erst recht die ganze Grosse der Verantwortung und Ver-
heissung, unter die wir als Prediger und Horer des Wortes gestellt
sind. Gerade damit das Wort zum Gedeihen kommt und Frucht
bringt, muss vorerst alles getan sein, damit es als Samenkorn iiber-
haupt aufgenommen wird. Weil aber auch das letzterdings nicht



78 —

in unserer Macht steht, so haben wir, ob wir das Wort verkiinden
oder es horen, einfach immer wieder neu zu beten, zu beten um die
Gnade, dass das Samenkorn des Wortes uns zufallen moge, dessen
Geheimnis es ist, dass es nur ein Samenkorn, d. h. ein schwaches,
wehrloses Gebilde ist, das sich nicht um jeden Preis durchsetzen
will und sich niemandem aufdringt, sondern als reine Gnade, als
freies Geschenk der Giite Gottes entgegengenommen sein will.
Wir werden — mit andern Worten — unaufhorlich beten miissen
darum, dass das Predigtwort uns wirklich zu Gottes Wort werde,
der Pfarrer, wenn er seine Predigt vorbereitet und hélt, die Ge-
meinde, wenn sie Predigt hort: veni creator spiritus! Komm
Schopfer Geist, kehr bei uns ein!
Urs Kiiry

Beniitzte Literatur:

Karl Barth: Das Wort Gottes und die Theologie, 1924.

— Kirchliche Dogmatik, I, 1, 1939.

Emil Brunner: Offenbarung und Vernunft, 1941.

Arnold Gilg: Die Predigt, Christkatholischer Hauskalender, 1940.

Adolf Julicher: Die Gleichnisreden Jesu, 1910.

Georg Merz: Kirchliche Verkiindigung und moderne Bildung, 1931.

Wendelin Meyer und Paschalis Neyer: Lebendige Scelsorge, 1937.

Karl Ludwig Schmidt: Die Verkiindigung der Kirche an die Gemeinde,
1944.

Fduard Thurneysen: Die Lehre von der Seelsorge, 1946.




	Über die Predigt

