
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 2

Artikel: Über die Predigt

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(>!)

Über die Predigt
Referat, gehalten an der Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz

am 24. Juni 1946 in St. Gallen

Als ich vor Jahren einem Gottesdienst der russisch-orthodoxen
Kirche beiwohnte und nachher dem Pfarrer gegenüber meiner
Bewunderung Ausdruck gab für die eindrucksvolle Liturgie der
Ostkirche, antwortete mir dieser: ja — und doch wissen die Leute
nicht, was in der Liturgie eigentlich vorgeht Ich frage mich heute,
und ich frage Sie, meine verehrten Synodalen und Gäste, musste
das nicht auch weithin von imseren Leuten gesagt werden, und
zwar nicht nur im Blick auf die Messe, sondern nun auch auf die

Predigt : sie wissen nicht, was eigentlich vorgeht Wollen Sie

mich nicht missverstehen: auf die Frage, was die Predigt sei,
würden wohl recht viele von uns die richtige Antwort wissen, dass

sie nämlich Verkündigung des Wortes Gottes sei. Aber eben —
und diese Frage ist nicht nur an die Laien, sondern ebensosehr an
uns Geistliche gerichtet — wissen wir auch, was das heisst Legen
wir uns genügend Rechenschaft darüber ab, welch ungeheure
Verantwortung und welch grosse Verheissung mit diesem Anspruch
verbunden ist, dass die Predigt Verkündigung des Wortes Gottes sei

Es kann hier gewiss nicht unsere Aufgabe sein, eine
theologische Lehre über die Predigt zu geben. Wir wollen uns ja von
der kirchlichen Praxis her über das Problem der Predigt
aussprechen. Aber eine solche Aussprache wird gar nicht möglich sein,

wenn wir nicht zuvor wenigstens in den gröbsten Umrissen
dargelegt haben, was die Predigt ihrem Wesen nach ist.

Wir gehen, um uns das klar zu machen, aus von einem Wort
des Kirchenvaters Augustin, der sagt: «Die wahrhaft Gläubigen
hören» — wenn gepredigt wird — «nicht einen beliebigen Menschen,
sondern sie hören in Gehorsam Gott selbst reden» (de doctr. christ.
IV, 27). Gewiss ein erstaunliches Wort, das, wird es oberflächlich
und direkt verstanden, eine ungeheure Anmassung ist, wird es

aber richtig ausgelegt, gerade das Entscheidende enthält, was über
die Predigt gesagt werden muss; in der rechten Predigt ergeht
nämlich durch den Mund des Predigers Gottes Wort selbst an die
Gemeinde. Der Satz, dass die Predigt die Verkündigung des gött-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1946. 6



— 70 —

liehen Wortes ist, besagt also nicht nur, dass durch einen dazu

beauftragten und dafür ausgebildeten Prediger über Gott und von
Gott geredet wird, sondern dass Gott selbst von sich redet, indem

er durch das Werkzeug des menschlichen Predigtwortes selbst sein

Wort sagt. An und für sich bleibt des Predigers Wort ein blosses

Menschenwort — es ist vielleicht sogar ein sehr mangelhaftes,
unbeholfenes, der Sache wenig angemessenes Wort, das Wort eines

«beliebigen» Menschen. Das gilt auch dann, wenn der Prediger
eine gediegene, geistig hochstehende, wortmächtige Persönlichkeit
ist, die in packender Sprache, aus einem profunden Wissen und
reicher Lebenserfahrimg heraus zur Gemeinde zu reden weiss. Sein

Wort bleibt trotzdem blosses Menschenwort.
Aber nun geschieht es — und das ist die grosse Verheissimg,

clie dem Predigtwort gegeben ist und auf die hin es allein Sinn hat,
zu predigen, dass gerade das an sich schwache und unzulängliche
Menschenwort von Gott als sein Wort angenommen und als dieses

sein Wort verkündet und gehört wird. Und wie geschieht das
Das geschieht im wesentlichen durch ein doppeltes wunderbares
Eingreifen Gottes selbst. Einmal dadurch, dass Gott in Jesus
Christus Mensch geworden und in ihm sein innerstes Wort, das

was er selbst ist, ausgesprochen hat — als ein Wort, das
unbeschadet seiner Göttlichkeit die Gestalt eines Menschen und menschlicher

Rede hat. Dieses in Jesus Christus menschgewordene Wort,
das «Wort Christi», ist in seiner leibhaftigen Gestalt nicht mehr
unter uns ; aber das Zeugnis von diesem Wort ist noch unter uns,
und zwar in den heiligen Schriften des Alten und Neuen
Testamentes, dergestalt, dass durch das Zeugnis der Bibel der Herr
selbst heute noch zu uns spricht. Soll also die Predigt Verkündi-
kung des Wortes Gottes im prägnanten Sinne des Wortes sein, so

muss sie Auslegung des Schriftwortes, Weitergabe, Entfaltung und
Erklärung dessen sein, was der Herr selbst durch das Wort der
Schrift uns sagt. — Allein, diesem Wort der Heiligen Schrift und
seiner Auslegung durch die kirchliche Verkündigimg ist es an und
für sich nicht anzumerken, dass es wirklich Gottes Wort ist; es
hat ja menschliche Gestalt. Damit wir es als Gottes Wort
erkennen, geschieht nach der Verheissung, die uns gegeben ist, ein
zweites Wunder, das dem ersten, dem der Menschwerdung des

göttlichen Wortes zur Seite zu stellen ist, das Wunder nämlich,
dass der Heilige Geist herniederfährt und uns Ohr und Herz für
das Wort Gottes öffnet. Es bedarf also, damit das vom Prediger



— 71 —

verkündete Wort der Schrift Gottes Wort werde und als solches
verstanden werde, des Eingreifens des Heiligen Geistes. Der Geist
Gottes nimmt gleichsam dem Prediger das Wort aus dem Mund
und trägt es dem Hörer ins Ohr; wo diese Vermittlung zwischen
Prediger und Hörer durch die Kraft des Heiligen Geistes fehlt,
da findet auch keine Verkündigung des Wortes Gottes statt,
sondern blosse, unverbindliche Menschenrede.

Das Predigtwort wird Gotteswort — so können wir nun den
Satz Augustins näherhin präzisieren — dem, der glaubt an die
Menschwerdung Gottes in Jesus Christus und an das unaufhörliche

Wirken des Heiligen Geistes an den Seinen. In diesem Sinne
sind es die wahrhaft Gläubigen, und nur sie, die — wenn gepredigt
wird — nicht einen beliebigen Menschen, sondern Gott selbst zu
sich reden hören.

Wenn das, meine Synodalen und Gäste, Wesen und Sinn der
Predigt ist, so sind von daher, und nicht irgend anderswo her, alle
die Einwendungen, Bedenken und Fragen zu beantworten, die
gerade religiös lebendige Gemeindemitglieder immer wieder an
unsere Predigtpra.-ris richten. Wir lassen dabei die Fragen, die das
Technische und Handwerkliche, die Einteilung und Dauer, die
äussere Form und Gestalt der Predigt betreffen, ausser Betracht.
So wichtig an ihrem Ort und an ihrer Stelle alle diese Dinge sind,
so liegen doch die eigentlichen Schwierigkeiten, die dem Hörer und
dem Verkünder des Predigtwortes immer wieder so viel Mühe
machen, tiefer, sie liegen in der eigentümlichen Gebundenheit, in der
eben jene Rede von Gott sich vollziehen muss. Und zwar ist diese

Gebundenheit im wesentlichen eine dreifache. Sie ist Gebundenheit

an das Textwort der Heiligen Schrift; sie ist zweitens
Gebundenheit an den Herrn, der durch dieses Wort zu uns sprechen
will, und sie ist drittens Gebundenheit an den Herrn, der den
Seinen sein Wort in diese unsere Welt, in dieses unser Leben hinein

sagen will.
1. Wenn die Predigt sich zu vollziehen hat in der Gebundenheit

an den Wortlaut der Heiligen Schrift, so ergeben sich schon

allein daraus für den Prediger und Hörer nicht unbeträchtliche
Schwierigkeiten. Zunächst ist das Wort Gottes, von dem die

Heilige Schrift Zeugnis ablegt, hineingesprochen in eine ganz
bestimmte, längst vergangene geschichtliche Situation, hinein in
eine Zeit und in kulturelle Verhältnisse, die nicht mehr die unsrigen
sind. Soll darum das Wort Gottes in seinem ursprünglichen Sinn



— 72 —

verständlich werden, so müssen zuerst diese geschichtlichen
Zusammenhänge, in denen es steht, erläutert, erklärt und dargestellt
werden. Ohne solche geschichtliche Belehrung geht es in der

Regel nicht. Auf jeden Fall wäre es sehr verhängnisvoll, wenn
unsere Predigthörer ungeduldig und unwillig würden, sobald sie

in der Predigt von diesen geschichtlichen Dingen zu hören
bekommen. Allerdings ist es nicht von gutem, wenn der Prediger
allzulange bei solchen historischen Darstellungen verweilt, etwa

nur biblische Geschichte erzählt und damit noch eine «ethische

Anwendung» verbindet, oder wenn er gar durch eine vielleicht sehr

lebendige und farbige Schilderung der biblischen Umwelt und
biblischer Gestalten den Eindruck zu erwecken versucht, dass durch
eine solche Schilderung des biblischen Rahmens allein schon der
Gehalt der Bibel, das Wort Gottes selbst vergegenwärtigt würde.
Das wäre eine Erschleichung, die nicht zulässig ist. Aber andrerseits

muss nun doch auf die geschichtlichen Zusammenhänge,
soweit das nötig ist, sorgfältig und besonnen eingegangen werden.
Denn es geht in der Bibel nie um die Verkündigung zeitloser, von
Ort und Personen losgelöster Wahrheiten, sondern um die lebendige,
an der Geschichte und in der Geschichte sich vollziehende
Offenbarung Gottes, und diese «Geschichte» gilt es eben aufzuhellen.

Eine allgemeinere Schwierigkeit liegt sodann im Wort-Charakter
der Verkündigung. Die Offenbarung Gottes, von der die Heilige
Schrift uns Zeugnis ablegt, war und ist ein wirkliches Geschehen —
Christus hat wirklich Kranke geheilt, Tote erweckt, ist wirklich
gestorben und auferstanden — wir aber können, wie übrigens die
Bibel selber auch, nur in Worten von diesem Geschehen reden.
Wie leicht kann sich aber beim Kirchgänger, und zwar gerade beim
regelmässigen und ernsten Kirchgänger, aber auch beim Prediger
selbst, eine gewisse Müdigkeit, ja ein Überdruss am blossen Wort,
besser : an der Wörtlichkeit und der damit verbundenen Lehrhaftig-
keit der Verkündigung einstellen. Diesem Überdruss am Wort,
dem scheinbar kein wirkliches Geschehen vom Himmel her
entspricht, hat G. Keller klassischen Ausdruck verliehen in seiner
Novelle «Das verlorene Lachen», wo er Jukundus auf einem
Sonntagmorgenspaziergang sagen lässt: «Wenn sich das Ewige und
Unendliche immer so still hält und verbirgt, warum sollten wir uns
nicht auch einmal eine Zeit ganz vergnügt und friedlich stille
halten können 1 Ich bin des aufdringlichen Wesens und der
Plattheiten aller dieser Unberufenen müde, die auch nichts wissen und



— 73 —

mich doch immer behirten wollen. Wenn die persönlichen
Gestalten aus einer Religion hinweggezogen sind, so verfallen ihre
Tempel, und der Rest ist Schweigen. Aber die gewonnene Stille
ist nicht der Tod, sondern das Leben, das fortblüht und leuchtet
wie dieser Sonntagmorgen.» Und ist es wohl so ganz zufällig, dass

vor Jahren in der protestantischen Kirche, der Kirche des Wortes
par excellence, in allem Ernst der Vorschlag gemacht wurde, es sei
neben oder an Stelle der blossen Wortverkündigung ein Sakrament

des Schweigens einzuführen In der Tat gibt es auch in
unseren Gemeinden ernsthafte Menschen genug, denen solche

Stimmungen und Überlegungen nicht fremd sind. Und doch wäre
es ein schweres Verhängnis und würde nichts weniger bedeuten
als die Verleugnung der christlichen Sache, wenn wir solchen

Stimmungen nachgeben wollten. Bei allem Abstand, der in der Tat
zwischen dem Offenbarungsgeschehen und seiner Bezeugung durch
das menschliche Wort in der Schrift und in der kirchlichen
Verkündigung besteht, und der gar nicht geleugnet werden soll, ist es

andrerseits einfach unumgänglich, dass von diesem Geschehen

uns Kunde gegeben wird durch das Wort, insofern nämlich jenes
Offenbarungsgeschehen nicht bloss Geschehen, sondern Wahrheit
und Geist ist und das Wort das ausgezeichnete, ja das alleinige
Instrument jeglicher Wahrheitserkenntnis ist. Das Lehrhaft-
Intellektuelle, das an der Predigt so oft beanstandet wird, lässt sich

an diesem Punkt jedenfalls nicht vermeiden, sondern — ob uns das

gefällt oder nicht — gehört mit hinein in die Verkündigung selbst,
wenn anders sie eben Verkündigung der Wahrheit ist.

2. Nun aber ist es ja nicht der Bibeltext als solcher, sondern der
Herr selbst, der durch diesen Text in der Predigt zu uns reden will.
Er will sein Wort zu uns sagen. Dieses Wort des Herrn ist aber für
uns immer ein verbum alienum, ein fremdes Wort. Das heisst, es

ist ein Wort, das unseren Erwartungen, unseren «natürlichen
Aspirationen», aber auch unserer sogenannten Lebenserfahrung
nicht einfach entspricht, sondern das immer wieder merkwürdig
gegen alles steht, was uns natürlicherweise bewegt und erfüllt.
Und das hat seinen Grund darin, dass dieses Wort das Wort des

heiligen, unnahbaren, ewigen Gottes an uns sündige, selbstherrliche,

sterbende Menschen ist. Die in diesem unendlichen Abstand
zwischen dem heiligen Gott und uns sündigen Menschen begründete
Fremdheit seines Wortes darf durch die Predigt nicht irgendwie
verwischt und verharmlost werden. Aber gerade diese Versuchung



— 74 —

ist für den Prediger wie für den Hörer immer *wieder besonders

gross. Immer wieder wird vom Hörer an den Prediger die

Erwartung gestellt, er möge in seiner Predigt das, was der natürliche,
unerlöste Mensch von sich aus über gut und bös, Gott und Welt
denkt oder denken möchte, aber vielleicht nicht so schön und
überzeugend zum Ausdruck bringen kann, nun schöner und besser

sagen, aber eben grundsätzlich nur dies; es darf kein «fremdes»

Wort sein. Die Predigt soll nur die solenne Bestätigung und
Bekräftigung menschlicher Gedanken durch ein göttliches
Offenbarungswort erbringen, und der Prediger in vollendeter Form die
unvollendet gebliebenen Gedanken seiner Zuhörer vortragen. Und
wie leicht lässt sich der Prediger durch solche Erwartungen, und
um die Herzen seiner Zuhörer zu gewinnen, dazu verführen,
tatsächlich das zu predigen, wonach den Leuten «die Ohren jucken»
(2. Tim. 4, 3).

Das kann und darf aber nicht sein. Kirchliche Verkündigung
muss stets als dieses fremde Wort, als das Wort, das aus einer
andern Welt zu uns gesprochen ist, auf den Plan treten. Das darf
nun allerdings andrerseits nicht heissen — und vor dieser Gefahr
ist ebenso zu warnen — dass der Prediger als Verkünder dieses

fremden, allem Menschenwort überlegenen Gotteswortes sich selber
im Besitze eines besonderen, geheimnisvollen Wissens um die
göttlichen Dinge wähnt und aus diesem Wahn heraus die armen,
unwissenden Gemeindemitglieder im Tone mitleidigen Hochmutes
anpredigt. Die Entsprechung zu einem solchen Prediger ist nicht
die hörende Kirchgemeinde, sondern im besten Fall die
Personalgemeinde, die ihren Pfarrer haben will und diesen dazu treibt, immer
höher, sublimer, verwickelter und in einem falschen Sinn immer
frömmer und geistlicher zu reden, ist die Gemeinde, die durch die
autistisch-selbstische Entartung ihrer Frömmigkeit sieh von der
profanen Welt absondert.

3. Damit das nicht geschehe, muss mit allem Nachdruck
gefordert werden: dieses an und für sich fremde Wort muss in diese
unsere Welt und in dieses unser Leben hinein gesagt werden. Es
muss also das Wort so ausgerichtet werden, dass der Hörer, dort,
wo er wirklich im profanen Leben drin steht, in seinen ureigensten
Nöten und Sorgen, in seinem ganz persönlichen Hungern und
Dürsten nach Gerechtigkeit angesprochen wird. Es muss die
Verkündigung zum Aufruf, zum Appell, zum Imperativ werden, in
einem neuen Leben zu wandeln, und sie muss als dieser Appel



— 75 —

vom Plörer auch verstanden werden. Damit ist aber wohl die
heikelste Aufgabe bezeichnet, die dem Verkünder — abor, wie wir
ausdrücklich beifügen möchten — auch dem Hörer des Wortes
gestellt ist. Lösbar ist sie überhaupt nur, weil der heilige, unnahbare

Gott in Jesus Christus den Menschen in diesen seinen persönlichen

Nöten, in seiner Sünde aufgesucht und ihn damit ansprechbar
gemacht hat für jenes an und für sich fremde Wort, das nun für ihn
ein Wort der Gnade wird. Der Prediger darf und soll nun, wenn er
sich mahnend, warnend, aufrufend an seine Hörer wendet, einfach
davon ausgehen, einfach damit rechnen, dass seine Hörer in all
ihrer Verlorenheit und Erlösungsbedürftigkeit zu Gott gehören,
trotz ihrer Sünde Gottes Kinder sind. Er wird eben darum die
Sünde, die Dämonie und Rebellion gegen Gott, in die jeder Einzelne,
aber auch unsere ganze Gesellschaftsordnung, Staat, Politik,
Wirtschaft, Kultur verstrickt sind, schonungslos aufdecken, aber
er wird es in Liebe tun, als einer, der Zeugnis ablegt nicht nur vom
Gericht, sondern auch von der Gnade, in die Gott alles Menschliche

beschlossen hat. Wenn diese Voraussetzung erfüllt ist, wenn
also der Prediger «die Liebe hat», dann wird er auch ganz
bestimmte Mißstände im Leben der Einzelnen wie der menschlichen
Gemeinschaft namhaft machen, ihnen gegenüber ein Wort der
Kritik und Zurechtweisung sagen müssen, das dann aber immer ein
Wort der Hilfe und positiven Wegleitung sein wird. Das wird aber
nie so geschehen können, dass einzelne schwache Seiten des menschlichen

Lebens willkürlich herausgerissen und isoliert werden und
dann die Belehrung, der Appell, sich auf die vorher willkürlich
isolierten Mißstände konzentriert, sondern nur so, dass Mensch
und Welt in der Totalität ihrer Sündhaftigkeit aufgedeckt und die

uns angebotene göttliche Hilfe ebenfalls in ihrer die ganze Welt
und den ganzen Menschen umfassenden Grösse und Kraft uns vor
Augen gestellt werden. Wo das nicht geschieht, wird der
Prediger in seiner Kritik einseitig und ungerecht, in seinen
Aufbaugedanken doktrinär-weltfremd, vielleicht sogar schulmeisterlich
und rechthaberisch-fanatisch werden.

Das darf aber nicht sein. An diesem Punkt ist die Forderung,
die Predigt dürfe nicht lehrhaft-doktrinär sein, voll berechtigt. In
der Predigt geht es ja um die Verkündigung eines Wortes, das —
eben um jener Totalität der menschlichen Sünde und der göttlichen
Gnadenzusage willen — sich nicht nur an das Denken, den Intellekt,
sondern an den ganzen Menschen wendet, an sein Gewissen, an



— 76 —

sein Herz. Eine rechte Predigt soll und muss zu Herzen gehen;
die in ihr zur Anwendung kommende Exegese muss immer auch

eine Exegese des Lebens selbst sein. Jeremias Gotthelf hat in
seinem Annebäbi Jowäger durch die Gegenüberstellung der beiden

Gestalten des milden und geduldigen Pfarrers von Gutmütigen und
seines jungen Vikari, eines engstirnigen Glaubenseiferers, den es —
wie Gotthelf sich ausdrückt — fast versprengen wollte, dass er
nicht nach seinem eigenen Sinn für das Reich Gottes wirken
konnte, in meisterhafter Weise gezeigt, wie das Wort der Gnade
dem sündigen Menschen verkündet werden soll, nämlich so, dass

der ganze Mensch, so wie er in Wirklichkeit ist, von ihm erfasst
wird.

Allerdings, wenn wir vom Prediger verlangen, dass sein Wort
in dieser Weise richtend und aufrichtend in das tatsächliche Leben
hineinleuchte, so müssen wir umgekehrt auch vom Hörer erwarten
können, dass er sich das an sein Leben und seine Welt gerichtete
Wort des Gerichtes und der Gnade wirklich auch sagen lässt. Er
darf also, wenn er von der Kanzel ein Wort der Kritik und Zurechtweisung

zu hören bekommt, sich nicht in falscher Empfindlichkeit
sofort verletzt fühlen, noch auch, wenn der Prediger das öffentliche

Leben unter den Herrschaftsanspruch Christi stellt und vom
Evangelium her ganz bestimmte Forderungen an das politische
und soziale Leben stellt, ihn sofort der politischen Voreingenommenheit

verdächtigen. In dieser Beziehung wird zwar das Predigtwort
— wir sind uns dessen bewusst — stets völlig ungeschützt sein; es
werden immer nur die sein, die im Glauben stehen, die ein
konkretes Wort der Kritik und des Aufbaus richtig verstehen können,
während die, die draussen stehen, auch im besten, d. h. völlig
schriftgemässen Kanzelwort nur eine persönliche Moralpredigt oder
eine politische Programmrede werden zu erkennen vermögen. Massstab

und Richtschnur alles richtigen Redens und Hörens kann da
nur die Botschaft selbst sein, die an der Spitze der Verkündigung
Jesu steht: Die Herrschaft Gottes ist nahe herbeigekommen,
tut Busse und glaubet an das Evangelium! (Mk. 1, 15).

Wir fassen zusammen:
1. Predigt kann sich nur vollziehen als Auslegung des heiligen

Schriftwortes. Sie ist dadurch gebunden an die geschichtliche
Situation, in die hinein jenes Wort gesprochen wurde, und an den
Wortcharakter und die damit verbundene Lehrhaftigkeit aller
Verkündigung.



— 77 —

2. Predigt ist Verkündigung eines fremden Wortes, das als
solches der Welt völlig verborgen ist (1. Kor. 2, 7 ff.) und als Wort
des Gerichtes und der Gnade immer neu in Demut
entgegengenommen werden muss.

3. Predigt vollzieht sich als Entfaltung der Botschaft von der
Herrschaft Gottes in immer neuen Imperativen zur Busse und zum
Glauben, die als solche an Mensch und Weit in ihrer Ganzheit
gerichtet sind.

Und doch steht das alles unter einem grossen Vorbehalt,
unter jenem Vorbehalt nämlich, den der göttliche Meister selbst für
seine eigene Verkündigung und damit auch für die unsrige gemacht
hat im Gleichnis vom Säemann (Mt. 13, 3 ff.). Unsere Verkündigung

wird, auch wenn sie alle Bedingungen erfüllt, die für ihren
rechten Vollzug unentbehrlich sind, immer bedrückt bleiben von der
rätselhaften, aber nicht zu bestreitenden Tatsache weitgehender
Erfolglosigkeit. Etliches fiel auf den Weg, etliches auf das Steinige,
etliches unter die Dornen, «etliches» nur fiel auf das gute Land und

trug Frucht bis hundertfältig.
Es ist also damit zu rechnen, dass die Predigt, auch dort, wo

sie im prägnanten Sinn als Gottes Wort verkündigt und gehört
wird, ohne Frucht bleibt; das Wort Gottes ist ja gleich einem
Samenkorn. Es kann als solches auf dem rauhen Ackerboden
verdorren und absterben. Wenn es trotzdem zum Gedeihen kommt,
dann geschieht es auf Grund eines wesentlich andern göttlichen
Aktes, der von dem der Wortverkündigung so verschieden ist wie
das Aussäen des Samens verschieden ist von dessen Wachstum
unter der Einwirkung von Sonne und Regen. Das Samenkorn des

Wortes kommt zum Gedeihen erst dort, wo der Mensch unter dem

Walten der Gnade Gottes sich nicht nur zum Hören, sondern zum
Handeln aufgerufen weiss und im Kampf und Widerspruch des

Lebens sich bewährt als einer, der «Frucht bringt in Geduld».
Aber dass das geschieht, darüber hat die WortVerkündigung als

solche keine Macht.
Dieser Vorbehalt aber, den wir hier machen müssen, bedeutet

keine Einschränkung des vorher Gesagten, sondern zeigt uns im
Gegenteil erst recht die ganze Grösse der Verantwortung und
Verheissung, unter die wir als Prediger und Hörer des Wortes gestellt
sind. Gerade damit das Wort zum Gedeihen kommt und Frucht
bringt, muss vorerst alles getan sein, damit es als Samenkorn
überhaupt aufgenommen wird. Weil aber auch das letzterdings nicht



— 78 —

in unserer Macht steht, so haben wir, ob wir das Wort verkünden
oder es hören, einfach immer wieder neu zu beten, zu beten um die
Gnade, dass das Samenkorn des Wortes uns zufallen möge, dessen

Geheimnis es ist, dass es nur ein Samenkorn, d. h. ein schwaches,
wehrloses Gebilde ist, das sich nicht um jeden Preis durchsetzen
will und sich niemandem aufdrängt, sondern als reine Gnade, als

freies Geschenk der Güte Gottes entgegengenommen sein will.
Wir werden — mit andern Worten — unaufhörlich beten müssen
darum, dass das Predigtwort uns wirklich zu Gottes Wort werde,
der Pfarrer, wenn er seine Predigt vorbereitet und hält, die
Gemeinde, wenn sie Predigt hört: veni creator spiritus! Komm
Schöpfer Geist, kehr bei uns ein!

Urs Küry

Benutzte Literatur:
Karl Barth: Das Wort Gottes und die Theologie, 1924.
— Kirchliche Dogmatik, I, 1, 1939.
Emil Brunner: Offenbarung und Vernunft, 1941.
Arnold Gilg: Die Predigt, Christkatholischer Hauskalendcr, 1940.
Adolf Jülicher: Die Gleichnisreden Jesu, 1910.
Georg Merz: Kirchliche Verkündigung und moderne Bildung, 1931.
Wendelin Moyer und Paschalis Neyer: Lebendige Soelsorge, 1937.
Karl Ludwig Schmidt: Die Verkündigung der Kirche an die Gemeinde,

1944.
Eduard Thurneysen: Die Lehre von der Seelsorge, 1940.


	Über die Predigt

