
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


53

Kirchliche Chronik
Die ökumenischen Konferenzen in Genf im Februar 1946. In

Genf traten das Interim-Komitee des «Internationalen Missionsrates» vom
14.—19. Februar und vom 21.—23. der «Ausschuss des Ökumenischen
Rates» sowie am Nachmittag des 20. Februar Mitglieder des «Fortsetzungsausschusses

der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung» zu Beratungen
zusammen. Der seit dem Jahre 1939 zum erstenmal wieder zusammengetretene

Rat prüfte eingehend die allgemeine Lage der Missionskirchen
während des Krieges. Er stellte fest, dass trotz den grossen Schwierigkeiten
die Tätigkeit dieser Kirchen weiterging und sich in mancher Hinsicht
entwickelte dank der Unterstützung, die der internationale Rat den von
ihren Gesellschaften getrennten Missionen gab. Eine wichtige Frage
bildet die Lage der «Jungen Kirchen» in den Missionsgebieten. Da diese

Kirchen während der Kriegsjahre im wesentlichen auf sich selber angewiesen

waren, empfinden sie das natürliche Bedürfnis nach Autonomie. In Japan
haben sich die christlichen Kirchen zu einer einheitlichen christlichen
Kirche zusammengeschlossen, mit Ausnahme der Adventisten und der

anglikanischen Bischofskirche. Eine stattliche Anzahl von Vertretern und
beratenden Mitgliedern aus den USA, Kanada, den südamerikanischen

Ländern, Grossbritannien, Deutschland, Frankreich, Holland, Dänemark,
Schweden, der Schweiz, Indien, der Indonesischen Welt und China
hatten sich dazu eingefunden. Aus den Verhandlungen des Missionsrates
ist folgendes bekannt geworden:

Über die Arbeit des Rates hatten die verschiedenen Abteilungen
eingehende Berichte vorgelegt1).

Der Bericht der «Abteilung für Wirtschaftliche Forschung
und Beratung» zeigt ihren Leiter am Werk in den lateinamerikanischen
Ländern und Westindien, Gebieten, die von New York aus, dem Sitz
der Abteilung, am leichtesten zugänglich waren. Hier wurden eine Reihe

von Untersuchungen über die sozialen und wirtschaftlichen Probleme der

«jüngeren», d. h. neu gegründeten Kirchen durchgeführt. Darüber
berichtet eingehend das von der Abteilung herausgegebene Handbuch:
«New Buildings on Old Foundations: Stabilising the Younger Churches in
their Environment.»

Die Mitarbeiter des «Internationalen Komitees für die
Judenmission» zeigten sich keineswegs überzeugt davon, dass der Antisemitismus
mit der Niederlage des Nationalsozialismus beseitigt ist. Vielmehr konzentriert

sich die Arbeit des Komitees nach wie vor weithin auf das Bestreben,
den Antisemitismus in Europa auszurotten, eine Aufgabe, die die Ein-

J) Vgl. Ök.P.D. Nr. 8, März 1946.



— 54 —

gliederung der Judenmission in das gesamte Evangelisationswerk der Kirche

besonders dringlich und wichtig macht.

«Verwaiste Missionen.» Der sehr interessante Arbeitsbericht, der

zugleich ein eindrucksvolles Zeugnis für die Wirklichkeit der weltweiten

Kirche Christi ist, ergab sich aus der Darstellung des umfassenden Dienstes,

welcher unter der Leitung des Internationalen Missionsrates an den sog.

«Verwaisten Missionen» getan worden ist, d. h. an den Missionen, die

durch den Krieg von ihren Mutterkirchen in der Heimat abgeschnitten
und damit ausserstande gesetzt worden waren, für die finanzielle

Weiterführung ihrer Arbeit und die Aufrechterhaltung der Missionskräfte
aufzukommen. Bis Ende 1945 sind dafür in den Vereinigten Staaten, Kanada,

Schweden, Grossbritannien, der Schweiz und anderen Ländern nicht

weniger als 4 742 000 Dollar bereitgestellt worden. Damit ist aber die

Sache nicht erschöpft. Vielmehr kommt dazu noch eine Unmenge von
Hilfeleistungen, die eine Kirche der anderen oder eine christliche Gruppe
der anderen gebracht hat und die statistisch gar nicht erfasst werden
können. Einige der betroffenen Missionen sind jedoch immer noch nicht
«über dem Berg». Darum haben die helfenden Missionen sich wieder
bereit erklärt, ihnen für die Dauer von mehreren Jahren zur Seite zu
stehen. Gleichzeitig weisen die Missionsberichte aus den europäischen
Ländern als charakteristisches Merkmal eine beträchtliche Zunahme von
Gaben für die Missionsarbeit auf, und dies während der ganzen Kriegsjahre,

wie auch überall die Bereitschaft vorhanden ist, die volle
Verantwortung für den eigenen Einsatz zu tragen.

Bei der Konferenz ging zum erstenmal der Vorhang hoch, der das

Leben und die Arbeit der Kirchen und Missionsgesellschaften in den
«besetzten Ländern» Europas verhängt hatte. Von allen Seiten wird
Ähnliches berichtet. Frankreich, Holland, Dänemark berichten sämtlich von
einer gesteigerten Gebefreudigkeit für die Mission, wenn auch die angesammelten

Beträge vorläufig noch nicht für die Arbeit in Übersee verwendet
werden können. Nirgends fehlt es an Menschen, die sich für den missionarischen

Dienst der Kirche in fremden Ländern berufen wissen, darunter
besonders junge Frauen. Ihnen allen ist darum zu tun, die Kirchen und
Missionen in eine engere Beziehung zueinander zu bringen und vor allem
auch die einzelnen Gemeindeglieder von ihrer persönlichen Verantwortung
zu überzeugen. Deutschland konnte ebenfalls von dieser spontanen
Gebefreudigkeit für die Mission berichten, aber auch von den ihr durch den
Staat auferlegten Einschränkungen, die sich dann auch in den besetzten
Ländern ausgewirkt haben. Die Wahl mehrerer Missionare zu Mitgliedern
der wichtigsten Organe der Evangelischen Kirche in Deutschland ist
überaus bedeutsam. Auch trägt der besondere Umstand, dass heute
Missionare vielfach als Gemeindepfarrer tätig sind, stark dazu bei, die Missionsarbeit

in das kirchliche Leben der Heimatkirche fester einzubauen.



— 55 —

Im Lichte dieses tieferen Missionsverständnisses in den Ländern der
«älteren» Kirchen ist es nun besonders interessant und lehrreich, aus dem
Leben und Wirken der «jüngeren» Kirchen zu hören. Aber es wäre nicht
richtig, aus dem Eifer der «älteren» Kirchen für eine Erneuerung ihrer
Missionsarbeit zu schliessen, dass daraus in der Entwicklung der
«jüngeren» Kirchen zu einer immer ausgeprägteren Selbständigkeit, wie sie
sich durch ihre erzwungene Isolierung ergeben hat, Hemmungen erwachsen
könnten. Vielmehr geht aus den Berichten der massgebenden Vertreter
hervor, dass in Burma oder in Thailand die einheimische Führung
bemerkenswerte Fortschritte erzielt hat. Die Kirche in Japan war von der
Gemeinschaft mit den Missionaren völlig abgeschlossen. Sie wirkte
bekanntlich, mit Ausnahme der Episkopalkirchen in ihrer Mehrheit und
der Adventisten als eine geschlossene Körperschaft, als die vereinigte
«Christliche Kirche Japans».

Die Berichte aus Indonesien erzählen von einer Einschränkung der
Gesamtarbeit und den Leiden, welchen die Missionare und einheimischen
Pfarrer ausgesetzt waren. Ferner erzählen sie davon, dass die Kirche auf
Grund ihrer weltweiten Ausrichtung und Verbundenheit mit den Kirchen
anderer Länder von den Japanern verdächtigt wurde, wie es auch im
besetzten China der Fall war. Die Zukunftspläne der indonesischen
Christenheit zielen nachdrücklich ab auf eine Selbstverwaltung und auf
die Gründung eines «Nationalen Christenrates», dessen mannigfache
Zweige die verschiedensten Lebensgebiete umfassen sollen.

Der Druck, unter welchem die Kirchen im besetzten China standen,
stellte grosse Anforderungen an die Kräfte der chinesischen Mitarbeiter,
sonderlich unter den Pfarrern, und es wird nötig sein, eine neue
Führergeneration heranzubilden. Aus China, wie auch aus anderen Gebieten
des Fernen Ostens, wurde immer wieder im Laufe der Konferenz die Bitte
ausgesprochen, dass in der kommenden Zeit Missionare zur Verfügung
gestellt würden, vor allem solche, die für die einheimische Führerschulung
geeignet sind. Ausschlaggebend in der Haltung derer, die in besonderer
Weise für die weitere Entwicklung der «jüngeren» Kirchen sprechen, ist
nicht etwa eine Ablehnung der fremden Missionare, die von den «älteren»

Kirchen ausgesendet werden, sondern die Betonung der Notwendigkeit
von Fachleuten, wobei immer wieder daran erinnert wurde, dass die

einheimischen Christen nicht mehr ein Missionsobjekt, sondern einheimische

Kirchen darstellen.

Zu den Sitzungen des «Ausschusses des Ökumenischen
Rates der Kirchen», der 14 Mitglieder zählt, waren zahlreiche
Vertreter von Kirchen aus den erwähnten Gegenden der Erde als «zugewandte
Orte» mit beratender Stimme zugezogen worden. Die Versammlung zählte

ca. 50 Mitglieder. Eine Ersatzwahl für den Präsidenten des Ökumenischen

Rates, den Erzbischof Dr. W. Temple von Canterbury, wurde nicht ge-



— 56 —

troffen, hingegen wurde die Leitung der Geschäfte einem fünfgliedrigen
Präsidium anvertraut. Es besteht aus dem reformierten Pfarrer Marc

Boegner aus Paris, dem Erzbischof von Canterbury, dem Erzbischof

Germanos, dem Erzbischof von Upsala und Dr. John K. Mott. Es hat in
Verbindung mit dem Geschäftsausschuss die Einberufung und Durchführung
der Weltkonferenz des Ökumenischen Rates der Kirchen, der aus ca. 500
Mitgliedern besteht, im Jahre 1948 vorzubereiten und durchzuführen.
Zu Mitgliedern des Vorläufigen Ausschusses wurden ernannt: der
Vorsitzende des Amerikanischen Kirchenbundes, Bischof G. Bromley Oxnam,
Prof. Dr. J. C. Mackay (USA.), Bischof Berggrav (Oslo) sowie Bischof
Wurm und Pastor Niemöller von der Evangelischen Kirche in Deutschland.

Dr. W. A. Visser 't Hooft wurde als Generalsekretär neu bestätigt.
Auf Grund einer Stiftung von John D. Rockefeiler wird in der Nähe von
Genf eine ökumenische Bildungsstätte ins Leben gerufen. Sie dient dazu,
etwa 60 junge Leute, vorzüglich Laien, jeweilen in Schulungskursen in
alle wichtigen Zweige der Evangelisation und der ökumenischen Arbeit
einzuführen. An die Spitze soll Dr. Kraemer, Prof. der Religionsgeschichte
in Leiden, gerufen werden. Ihm stehen einige ständige Dozenten und eine
Anzahl Austauschprofessoren aus verschiedenen Ländern zur Seite.
Geplant ist die Ausgabe einer wissenschaftlichen Zeitschrift «Koinonia» in
englischer Sprache. — Aus den gefassten Beschlüssen ist die Zusammenarbeit

des Ökumenischen Rates mit dem Internationalen Missionsrat vor
allem auf dem Gebiet der Missionskirchen Asiens und Afrikas zu erwähnen.
Besondere Aufmerksamkeit soll den orthodoxen Kirchen geschenkt werden.
Der Ökumenische Rat will sich auch mit der internationalen Lage
beschäftigen und zu diesem Zweck eine ständige Kommission zum Studium
der internationalen Beziehungen zwischen den Völkern einsetzen. Ihr
sollen in solchen Fragen versierte Laien angehören. Ein ausführlicher
Bericht über das Hilfswerk des Ökumenischen Rates lag vor. Bis Ende
Dezember sind über zwei Millionen Schweizerfranken für Kirchen
kriegsgeschädigter Länder eingegangen. Ausserdem sind grosse Summen von
den Kirchen direkt notleidenden Gemeinschaften abgegeben worden. Zur
Sprache kamen die verschiedenen Seiten der allgemeinen Notlage der
heutigen Zeit wie die Notlage im allgemeinen in Europa und Asien, die
Umsiedelung ganzer Völkergruppen, die Judenfrage. Die Resolutionen, die
darüber gefasst worden sind, lassen wir unten folgen, ebenso die
Botschaft, die die Versammlung an die Christenheit erlassen hat.

Am 20. Februar hielten der Missionsrat und die Vertreter des
Ökumenischen Rates unter Zuziehung von Delegierten der schweizerischen
Kirchen eine gemeinsame Versammlung ab, um Berichte aus den
kriegsgeschädigten Ländern und den Missionsgebieten entgegenzunehmen. Wir
drucken unten die Rede ab, die Prof. Dr. H. Alvisatos aus Athen über
die Lage und Hoffnung der orthodoxen Kirche Griechenlands gehalten



— 57 —

hat. Am Nachmittag desselben Tages hielten die anwesenden Mitglieder
des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung eine kurze Sitzung ab. Es wurde vor allem des verstorbenen
Präsidenten, des Erzbischofs von Canterbury, Dr. W. Temple, gedacht,
ferner wurden Mitteilungen über die Arbeiten der Kommission bekanntgegeben

— im Mittelpunkt steht das Thema: die Kirche. In Amerika
haben die Kommissionen eifrig gearbeitet, was in Europa nicht möglich
gewesen ist. Doch wurden auch da die Verbindungen, so gut es ging,
aufrecht erhalten. — An die Öffentlichkeit trat die Tagung mit einem
feierlichen Gottesdienst in der Kathedrale St-Pierre. Ansprachen hielten
Dr. Chester Miao aus China, Bischof Berggrav aus Norwegen und Pastor
Niemöller aus Deutschland. Der Metropolit Germanos las das

hohenpriesterliche Gebet aus dem Johannesevangelium in griechischer Sprache
vor. Der Erzbischof von Canterbury sprach Gebete und nach dem Schlussgebet

des Pfarrers Dr. Koechlin, des Präsidenten des schweizerischen
Kirchenbundes, erteilte der Pfarrer der Kathedrale den Segen.

Die Tagungen waren für alle ein unvergessliches Erlebnis. Es war für
die Teilnehmer eine grosse Freude, bewährte und neue Führer der ökumenischen

Bewegung und alte Freunde nach langen, schweren Jahren zu
treffen. Durch all die Not der Kriegsjahre war der brüderliche Geist unter
den Kirchen gepflegt worden, und wo äussere Verhältnisse dies verhinderten,
hatte sich die Gebetsgemeinschaft selbst über feindliche Grenzen hinweg als

starkes Bindemittel kundgetan und die innere Gemeinschaft lebendig
erhalten. So hat die Ökumene allen Schwierigkeiten getrotzt, und das brüderliche

Gemeinschaftsgefühl in Jesus Christus hat sich bewährt. Das darf
als ein günstiges Zeichen für eine erspriessliche künftige Zusammenarbeit
der Kirchen im Sinne gegenseitigen Verständnisses und gegenseitiger
Verständigung gedeutet werden.

Botschaft

Der Vorläufige Ausschuss des Ökumenischen Rates der Kirchen, zu
seiner ersten Tagung nach dem Weltkriege in Genf versammelt, erlässt

folgende Botschaft:

Die Welt steht heute zwischen Leben und Tod. Die Hoffnungen der

Menschheit auf eine bessere Welt sind nicht erfüllt worden. Millionen
müssen Unerträgliches erleiden. Die Völker scheinen nicht in der Lage
zu sein, mit den entscheidenden Fragen internationaler Ordnung fertig
zu werden. Eine schwere Last ruht auf der ganzen Menschheit.

Wir stehen vor dieser Krisis als Christen, deren eigenes Gewissen

schwer verstört ist. Dennoch hat Gott uns in seiner Gnade den Dienst
seines Wortes anvertraut, und wir stehen unter der Pflicht, dies Wort
auszurichten. Die Menschheit befindet sich auf dem Wege des Todes, weil
sie Gottes Willen ungehorsam ist. Alle Erneuerung hängt an der Busse,



— 58 —

an der Umkehr von unseren eigenen Wegen auf den Weg Gottes. ER ruft
die Menschen zu einer letzten Entscheidung: «Ich habe euch Leben und
Tod vorgelegt, dass ihr das Leben erwählt.»

Der Krieg entsteht aus dem menschlichen Eigenwillen und aus der

unglückseligen Unfähigkeit der Menschheit, die rechte Lösung für ihre
widerstreitenden Interessen zu finden. Wir beten zu Gott, die Vereinigten
Nationen möchten den Weg des Lebens wählen und künftige Geschlechter

vor der Geissei des Krieges bewahren. Doch die Zeit ist kurz. Der

Triumph, den der Mensch mit der Entbindung der Atomenergie errungen
hat, bedroht ihn selbst mit Vernichtung. Unsere Kultur wird zugrunde
gehen, es sei denn, dass der Mensch seine Einstellung von Grund aus
ändert.

Ein trüglicher Friede ist nur wenig besser als Krieg. Ein dauerhafter
Friede kann nur auf echten geistigen Grundlagen aufgebaut werden. Wir
rufen alle Menschen auf, die guten Willens sind, und alle, die an die
Wirksamkeit geistiger Werte und seelischer Kräfte glauben, gemeinsam für
eine gerechte und menschliche Ordnung zu wirken.

Alle Nationen stehen unter Gottes Gericht. Diejenigen, die besiegt
wurden, müssen eine fürchterliche Vergeltung über sich ergehen lassen.

Aber die Quellen für ihre Genesung liegen in ihnen selbst verborgen und
warten darauf, erschlossen zu werden; wenn sie sich zu Gott wenden und
den Stimmen derer in ihrer Mitte folgen, die selbst in den dunkelsten
Tagen den Mächten des Bösen widerstanden, so können sie trotzdem den
ihnen zukommenden Platz in der Gemeinschaft der Völker wieder
einnehmen. Auch die Siegervölker sind durch erhebliche Leiden hindurchgegangen,

nun aber legt gerade ihr Sieg ihnen eine neue Verantwortung
vor Gott auf. Sie müssen Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zugleich üben.
Wenn sie ihre früheren Feinde des Lebensnotwendigen berauben oder
ihre Bevölkerung massenweise austreiben und auf solche oder andere
Weise Rache üben, so kann das nur zu neuem Unheil führen. Für die
Beziehungen der Völker untereinander muss ein neuer Anfang gefunden
werden. Die Völker haben als solche in Gottes Plan ihren besonderen
Platz; aber nationale Selbstsucht ist eine Sünde gegen den Gott, der alle
Völker schuf, grosse und kleine. Kein Volk kann das verwirklichen, was
Gott mit ihm vorhat, wenn es sich seinem Ruf zu voller Zusammenarbeit
und Gemeinschaft mit anderen Völkern als den Gliedern einer grossen
Familie versagt. Es besteht eine wechselseitige Abhängigkeit zwischen
sozialer und internationaler Ordnung.

Wir wenden uns deshalb insbesondere an die Regierungen der fünf
grossen Mächte mit dem Appell, sie möchten sich ihrer Verantwortung
gegenüber der ganzen Welt gewachsen zeigen. Dadurch, dass sie ihre
Machtmittel miteinander vereinten, gewannen sie den Sieg. Wir fordern



— 59 —

sie auf, jetzt noch einmal ihre ganzen Kräfte für ein gemeinsames Ziel
einzusetzen, um Gerechtigkeit zu schaffen, den Hunger zu besiegen und
eine weltumspannende Gemeinschaft freier Völker zu verwirklichen. Es
sei denn, dass sie den alten Weg des Vertrauens auf die blosse Macht
verlassen und sich bewusst dem göttlichen Gesetz der Gerechtigkeit und
Liebe unterstellen, sonst werden sie auf dem Weg des Unheils und des Todes
bleiben. «Ich habe euch Leben und Tod vorgelegt, dass ihr das Leben
erwählt. »

Auf den Kirchen ruht die besondere Verpflichtung, den Völkern dazu

zu helfen, dass sie den Weg des Lebens wählen. Die Christen sind berufen,
das Salz der Erde und das Licht der Welt zu sein. Ihnen ist das Amt der
Versöhnung aufgetragen. Sie sind dafür verantwortlich, durch Wort und
Tat davon Zeugnis zu geben, dass das Gesetz Gottes seine Erfüllung findet
in der Liebe Christi. Wir rufen alle auf, die in der Nachfolge Christi
stehen, alles zu tun, was in ihrer Kraft steht, um denen zu helfen, auf
denen die furchtbaren Nöte und Leiden der Gegenwart lasten, und für eine
bessere Ordnung zu kämpfen, in der die Menschenrechte in vollem Umfang

anerkannt und geschützt sind. Wir haben das gute Vertrauen, dass

die leistungsfähigen Kirchen mit ihrer Hilfe für die Kirchen in den
befreiten und in den leidenden Ländern fortfahren und dass alle Kirchen
sich in wachsendem Masse für die Erfüllung des missionarischen
Auftrages der Kirche an die Welt einsetzen werden. Wir erinnern mit
eindringlichem Ernst an die Pflicht aller Christen, ohne Unterlass betend
dafür einzutreten, dass Vergebung, Einigkeit und echte menschliche
Bruderschaft Macht gewinnen.

Wir sagen Gott Dank für unsere ökumenische Gemeinschaft in
Christus. In den Jahren des Krieges ist diese Gemeinschaft noch erweitert
und vertieft worden, und durch Gottes Gnade haben wir aufs neue die

Erfahrung gemacht, dass er uns in der weltweiten Gemeinschaft seiner

heiligen Kirche eine Quelle der Kraft schenkt. Wir sind voller Freude
darüber, dass wir nach den Prüfungen dieser Jahre wieder haben zusammenkommen

dürfen und unsere Herzen eng verbunden fanden in christlicher
Liebe. Wir bezeugen, dass wir bei dieser ersten Zusammenkunft nach
dem Kriege einander wirklich als Brüder begegnet sind und in innerster,
in Christus gegründeter Einigkeit unsere Arbeit getan haben, einer Einigkeit,

die sich gegenüber dem, was uns trennt, als die überragende
Wirklichkeit erwiesen hat. Dies Erleben erfüllt unsere Herzen mit Freude und
Dank, und wir sehen darin ein Zeichen der Hoffnung für die gesamte
Menschheit. Gott hat uns das Geheimnis seines Willens dahin kundgetan,
dass er in der Fülle der Zeiten alles zusammenbringt in Christus. ER
ist unser Friede. In IHM liegt das Leben der Menschheit beschlossen.

«Ich habe euch Leben und Tod vorgelegt, dass ihr das Leben erwählt.»



— 60 —

/. Resolution über Notstand in Europa und Asien

i. Angesichts der verzweifelten Lage von Millionen von Flüchtlingen
und sonst aus ihren Heimatländern entfernten Menschen, welche Obdach,

Nahrung, Wärme und verdienstbietende Beschäftigung entbehren, bringt
der Vorläufige Ausschuss des Ökumenischen Rates der Kirchen (V. A.)
seine tiefe Besorgnis um die leidenden Völker zum Ausdruck. Es ist sein

ernsthafter Wunsch, dass alles nur Mögliche von zwischenstaatlichen und
staatlichen Instanzen sowie seitens der freien Verbände geschehe, um
die gegenwärtige Notlage zu mildern sowie um für die Ansiedlung und

Eingliederung der entwurzelten Volksgruppen ohne Ansehen ihrer
Herkunft zu sorgen.

2. Der V. A. nimmt mit Dankbarkeit Kenntnis davon, dass

verschiedene Regierungen, insbesondere Grossbritannien und USA.,
Einschränkungen in der Lebensmittelversorgung beschlossen haben, um ein
Höchstmass von Nahrung an den europäischen Kontinent und Asien
•abgeben zu können.

;. Der V. A. ersucht dringend das von der Generalversammlung der
Vereinigten Nationen bestellte Gremium, bei Einstellung der Tätigkeit
der UNRRA., Ende dieses Jahres, Vorkehrungen für Fortsetzung und
Ausdehnung der Hills- und Wiederaufbauarbeit in Europa zu treffen; er
ersucht insbesondere, für Einfuhr von Saatkorn, Düngemitteln, Zuchtvieh
sowie landwirtschaftlichen Geräten zu sorgen, damit überall die künftigen
Ernten vorbereitet werden können.

4. Der V. A. ersucht die dem Ökumenischen Rat angeschlossenen
Kirchen in Auswirkung der besonderen Christenpflicht, für die heute so
schwer leidenden Menschen zu sorgen, den Dienst geistiger und materieller
Hufe für die notleidenden Völker in Europa und Asien aufrechtzuerhalten
und nach Kräften auszudehnen.

//. Resolution über Umsiedlung von Bevölkerungen

Die Potsdamer Konferenz hat beschlossen, dass alle Umsiedlungs-
massnahmen auf geordnete und menschliche Weise zu erfolgen hätten. Sie
erkannte an, dass das Einströmen einer grossen Zahl von Deutschen in
das verkleinerte Deutschland die bereits von den Behörden des Landes
getragene Last erheblich vermehren würde und dass daher das Problem
mit besonderer Berücksichtigung der gerechten Verteilung dieser Deutschen

auf die einzelnen Besetzungszonen zu prüfen sei. Sie ordnete an,
dass die Verteilung der Aussiedlung unter Berücksichtigung der bestehenden
Lage in Deutschland auf eine bestimmte Zeitspanne abgeschätzt werde.
Die Konferenz hat verlangt, dass während der Dauer dieser Prüfung von
weiteren \ ertreibungsmassnahmen vorläufig abzusehen sei.

Diese erschlage der Potsdamer Konferenz sind nicht ausgeführt
worden; vielmehr haben die Umsiedlungsmassnahmen grosse Härten, Not



— 61 —

und Leid für Millionen Menschen, einschliesslich sehr vieler Frauen und
Kinder, mit sich gebracht. Krankheit und Tod in erschreckendem Aus-
mass sind die Folge.

Dieser Zustand ist eine Herausforderung des christlichen Gewissens;
er hat die christlichen Kirchen emeut zu ihrer Verantwortung für die
leidende Menschheit wachgerufen.

Obwohl der V. A. anerkennt, dass neuerdings einige Anstrengungen
zur Einhaltung der Bedingungen des Potsdamer Abkommens erfolgt sind,
ersucht er dringlich die alliierten Regierungen sowie die Organisation der

Vereinigten Nationen, sofortige Massnahmen zu ergreifen, um

i. angemessene Hilfe für die bereits Ausgesiedelten sicherzustellen,
die sich in Not und Elend befinden;

2. um für die Einhaltung der Potsdamer Vereinbarungen bei weiteren
Aussiedlungsmassnahmen zu sorgen, d. h. dass diese auf geordnete
und menschliche Weise vor sich gehen ; insbesondere, dass geeignete
Transportmittel, persönlicher Schutz und angemessener Reiseproviant
zur Verfügung stehen; dass geeignete Vorkehrungen im voraus für
den Empfang der Deportierten in ihrem Bestimmungsorte getroffen
werden ;

3. um schliesslich eine Aufsicht seitens der Organisation der Vereinigten
Nationen über die Durchführung der zweckmässigen Sesshaft-

machung aller Ausgesiedelten in ihren neuen Heimstätten
herbeizuführen.

Ausserdem ist die Politik der an der Besetzung Deutschlands beteiligten

Mächte, wenn auch noch unbestimmt und ohne Zusammenhang,
dennoch deutlich auf eine so radikale Beschränkung der deutschen Industrie
und Ausfuhr gerichtet, dass diese einzig und allein durch eine lange
militärische Besetzung erzwungen werden könnte.

Der V. A. ist überzeugt, dass diese Politik, die durch die zwangs-
mässige Überführung grosser Volksgruppen aus anderen Ländern in das

verkleinerte Deutschland erschwert wird, nochmaliger Prüfung
unterworfen werden sollte. Falls dies nicht geschieht, so wären Millionen von
Deutschen dazu verurteilt, entweder auf unbestimmte Zeit als Wohlfahrtsempfänger

ihr Leben zu fristen oder aber Hungers zu sterben, bis dass

die überlebende Bevölkerung innerhalb der neuen Grenzen existieren
kann. Solche Politik aber wäre nicht nur für Deutschland, sondern für
ganz Europa verderblich.

Ferner bittet der V. A. die alliierten Regierungen und die Organisation

der Vereinigten Nationen dringend, das altüberlieferte Asylrecht
für politische Flüchtlinge, die keines gemeinen Verbrechens schuldig sind,
neu zu bestätigen und durchzuführen, und diese Flüchtlinge vor zwangsweiser

Heimschaffung gegen ihren eigenen Willen zu schützen-



— 62 —

HI. Resolution über Antisemitismus und die Judenfrage

Der V. A. bringt seinen tiefen Abscheu über die noch nie dagewesene

Tragödie zum Ausdruck, deren Opfer das jüdische Volk bei dem
Versuche der Nazis, die europäische Judenheit auszurotten, geworden ist;
er drückt sein herzliches Mitgefühl den Überlebenden dieser Tragödie
sowie ihren jüdischen Brüdern in der Welt aus.

Der V. A. anerkennt dankbar das treue Zeugnis vieler Christen,
welche unter grosser Lebensgefahr gegen den Antisemitismus Protest
erhoben und seine Opfer geschützt haben. — Der V. A. bekennt bussfertig

das Versagen der Kirchen, im Geiste Christi eine menschliche Haltung

zu überwinden, welche das Übel des Antisemitismus hervorgerufen
hat und es heute verstärkt, eines Übels, das die jüdischen wie die christlichen

Gemeinschaften in gleicher Weise bedroht.

Der V. A. ruft daher dringlich alle Christen in der Welt auf, dieses

Übel mit allen ihnen zu Gebote stehenden Mitteln zu bekämpfen, und
zwar besonders auf folgende Weise:

a) Gegen den Antisemitismus als Gedanken und praktische Haltung
zu zeugen, weil er Geist und Lehre unseres Herrn Jesus Christus verleugnet.

b) Wenn immer möglich die Nöte derer zu lindern, welche noch
unter den Folgen antisemitischer Entrechtung und Verfolgung zu leiden
haben.

c) Durch Unterstützung aller Bestrebungen, für Juden, die von ihrer
Heimat getrennt sind oder an ihren jetzigen Wohnstätten nicht bleiben
können, neue, für sie annehmbare Heimstätten zu finden.

d) Durch Zusammenarbeit mit Juden im Sinne beiderseitiger
Bemühungen um Beseitigung von Reibungsflächen im Bereiche persönlicher
und kollektiver Beziehungen.

e Durch Förderung gegenseitigen Verständnisses und guten Willens
zwischen Christen und Juden, um so gemeinsam Zeugnis abzulegen für
die Pflicht guter Nachbarschaft zwischen allen Menschen, und für
Gerechtigkeit, Wahrheit imd Liebe, als Grundlage jeder wohlgeordneten
menschlichen Gesellschaft.

IV. Resolution über Christen jüdischer Herkunft
Der V. A. bezeugt hierdurch, dass für alle Christen jüdischer

Herkunft die Kirche Christi ebenso wahre Heimat ist wie für alle anderen
Christen und dass sie deshalb ohne Einschränkung an Rechten und Pflichten
teilhaben, die zu der Gliedschaft und dem Dienst der Kirche gehören. —
In Zeiten von Verfolgung oder anderer Not sollen die Christen jüdischer
Herkunft versichert sein, dass die Kirche stets ihre Zuflucht bleibt, ob
in ihrer ursprünglichen Heimat oder im Auslande oder auf der
Wanderung nach einer neuen Heimat. Der kirchliche Dienst für geistliche



— 63 —

und materielle Hilfe wird ihnen überall zur Verfügung stehen. — Diese
Zusicherung gründet sich auf Lehre und Botschaft der Heiligen Schrift,
wonach die Kirche ihrem Wesen nach eine sich über die gesamte Menschheit

erstreckende Gemeinschaft ist, eins in ihrem einen Herrn.

Die Lage und Hoffnung der Kirche Griechenlands. Rede des

Herrn Prof. Dr. Alvisatos.
Die Kirche Griechenlands hatte ganz natürlicherweise das Schicksal

der Nation während des Krieges und der grausamen Periode der
dreifachen Besetzung mitzuleiden. Die Folgen waren deshalb auch für die
Kirche sehr unheilvoll. Es war eine richtige Katastrophe. Es entstand
ein unendliches Feld der Zerstörung, ganz abgesehen von den grossen
Verlusten an Geistlichen. Daraus erwachsen schwierige Probleme
materieller und geistiger Art. Ihre Lösung ist aus Mangel an Gegenmitteln
überaus schwierig und kompliziert.

Die Zerstörung von Kirchen und kirchlichen Gebäuden in ganz
Griechenland geht tatsächlich über alle Vorstellung, besonders in den

von den Bulgaren besetzten nördlichen Gebieten. Hunderte und aber
Hunderte von Dörfern und Städten sind ohne Gottesdienststätte. Kirchliche

Gebäude, bischöfliche Häuser, Gemeindehäuser, Priesterseminare
sind ganz oder teilweise zerstört oder auf jeden Fall unbrauchbar.

Die gänzliche Verarmung des Landes hat ebenfalls ihre schlechte

Rückwirkung auf die kirchlichen Finanzen. Es ist kein kirchliches Eigentum

übriggeblieben, und sogar der bescheidenste Lebensunterhalt des

Klerus ist für die Gegenwart, wie für die Zukunft sehr in Frage gestellt.
Die pietätlose Plünderung der Kirchen hat in unzähligen Fällen zum Mangel
an den allernotwendigsten Gegenständen für den Gottesdienst geführt,
z. B. an Gewändern, kirchlichen Gefässen oder Kirchenbüchern. Zu
diesen materiellen Nöten muss der vollständige Mangel an Haushaltungsgegenständen

für die Priesterseminare, an Textbüchern, Druck- und
Schreibmaterial gezählt werden, was auch nur für den einfachsten Betrieb
der kirchlichen Schulen unbedingt erforderlich ist. Es wird vielleicht als

überflüssiger Luxus betrachtet werden, wenn der vollständige Ausfall
an Ausrüstungen für Turnen, Spiel und Körpererziehung erwähnt wird.
Doch bedeuten sie neben ihrer Verwendung zur Erziehung für die unglücklichen

kirchlichen Jugendorganisationen das Mindeste an Entspannung
und Erholung nach so vielen harten Jahren reicher Entbehrungen aller Art.

Diese materiellen Nöte der Kirche sind sehr bedrückend und akut.
Aber doch sind die geistigen Fragen, die sozusagen automatisch aus der

ganzen Lage heraus entstanden sind, noch bei weitem viel ernster und
nachdrücklicher. Ich möchte Ihre Zeit nicht durch die systematische
Aufzählung dieser Fragen in Anspruch nehmen und werde deshalb nur einige
der dringendsten behandeln. Können Sie sich überhaupt vorstellen,
welche moralische und geistige Gefahr der vollständige Mangel auch an



— 64 —

den bescheidensten Gottesdienststätten für ein sehr religiös veranlagtes
Volk bedeutet, wenn es sich nach und nach daran gewöhnen muss, ohne

eine solche auszukommen? Die erzwungene Schliessung der
Priesterseminare und der theologischen Fakultäten der Universitäten während der

Besetzung, wie auch aller Schulen, die Unmöglichkeit, den Klerus zu

ergänzen und zu erziehen für eine so lange Zeit, machen es leicht
verständlich, was das alles für das kirchliche Leben und die geistige Sendung
der Kirche in der Gesellschaft bedeutet.

Es müssen ferner die grossen sozialen Probleme erwähnt werden,
denen die Kirche gegenübersteht, wenn sie der äusserst kritischen
gegenwärtigen Periode des griechischen Lebens zu Hilfe kommen will.
Zunächst ist das grösste Problem die moralische und geistige Wiedererziehung
der Jugend, da von den Feinden ständige, methodische und bis zu einem

gewissen Grade erfolgreiche Anstrengungen gemacht worden sind,
besonders die Jugend zu demoralisieren. Griechenland ist ein kleines Land
und hat keine bedeutende Industrie; doch ist auch hier die ständige
Auseinandersetzung zwischen der Arbeiterklasse und den Arbeitgebern ziemlich
scharf, besonders unter der gegenwärtigen äusserst verzweifelten
finanziellen Lage unseres Landes.

Des weitern ist ein grosses Problem die Lage der öffentlichen
Gesundheit im Hinblick auf die Tatsache, dass sie sich nach der langen
Besetzung mit allen Arten von Entbehrungen der einfachsten, nötigsten
und unbedingten Lebensbedürfnisse in einem äusserst beklagenswerten
Zustand befindet. Wegen der verzweifelten finanziellen Krisis wird ihr
nur mit ungeeigneten und ungenügenden Mitteln begegnet trotz der grossen
Hilfe der UNRRA. und anderer, christlicher Organisationen, wie des
Roten Kreuzes u. a. Die Tuberkulose, um nur eine der meistverbreiteten
Krankheiten zu nennen, ist gerade jetzt eines der grössten sozialen
Probleme bei uns und trifft besonders die Jugend, die nun sehr hart für die
erlittenen Entbehrungen zu zahlen hat. Die Kirche muss hier ihren Anteil
an den Anstrengungen, dieses grosse Problem zu lösen, übernehmen.
Manches Kloster in den Bergen ist bereits in ein Sanatorium mit
allerdings nur sehr einfachen Spitaleinrichtungen und -mittein umgewandelt
worden.

Neben diesen und andern sehr wichtigen und dringenden Problemen
muss die Kirche das ganze Problem der Erziehung ins Auge fassen. Allerdings

ist es bei uns der Staat, der zu versuchen hat, es zu lösen, so schwierig
dies nach der Schliessung der Schulen während der ganzen Besetzungszeit,

nach der Zerstörung der Schulgebäude und vieler Schulausstattungen
auch ist. Sicher werden Sie das Problem leicht verstehen, wenn Sie in
Betracht ziehen, dass alles technische Material von den Deutschen
weggeführt oder zerstört worden ist, so dass für die sog. angewandten
Wissenschaften nicht einmal die nötigsten und unumgänglichsten Laboratorien



für den Jugendunterricht vorhanden sind. Ich sagte, dies sei eine
Aufgabe hauptsächlich für den Staat, aber die Kirche hat bei uns für die religiöse
Erziehung in den Schulen zu sorgen, und da entsteht für sie das grosse
Problem. Die finanziellen Mittel fehlen, um an den theologischen Fakultäten
unserer wenigen Universitäten die nötigen Religionslehrer auszubilden oder
Jüngern Geistlichen einen einfachen Unterricht zu geben, damit sie die
einfache religiöse Erziehung des Volkes übernehmen können. Ich möchte
noch die Frage der Versöhnung des Volkes erwähnen. Die Kirche steht
vor dessen Spaltung in politische Parteien. Sie ist durch die sehr weise

Tätigkeit des gegenwärtigen Erzbischofes und Regenten von Griechenland,

Msgr. Damaskinos, weithin gelöst.

Diese und andere nicht angeführte Probleme lenken die Aufmerksamkeit

der Kirche vom Studium der grossen und sehr wichtigen Aufgabe der
Beziehungen zu den andern Kirchen nicht ab. Die Beziehungen zu den
andern orthodoxen Schwesterkirchen sind wegen der gegenwärtigen Weltlage

nicht besonders einfach. Ich will aber heute nicht davon sprechen.
Die Frage der Beziehungen unserer Kirche zu den Westkirchen, vor allem

zum Weltkirchenrat, ist von grösster Wichtigkeit.
Die Kirche Griechenlands hat zum gründlichen Studium dieser Frage

ein besonderes Komitee gebildet, dessen Generalsekretär ich bin. Sie

verfolgt die Entwicklung der Zusammenarbeit der verschiedenen Kirchen
mit dem grössten Interesse. Die Kirche freut sich, mit Ihnen auf dem
den christlichen Kirchen geöffneten weiten Feld nach dem von allen

durchgemachten schrecklichen Krieg mitzuarbeiten. Ich bin sicher, dass

ihre Mitarbeit mit Ihnen so aufrichtig und wertvoll wie nur möglich sein

wird. In dieser Hinsicht kann ich als Sprecher der griechisch redenden
orthodoxen Kirchen erwähnen, dass alle den möglichst besten Geist der
Zusammenarbeit mit den Westkirchen entfalten werden, um das Endziel
der christlichen Mission in der Welt zu erreichen.

Ich fürchte, dass ich viel von Ihrer Zeit beansprucht habe, um Ihnen

einige der grossen und dringenden Probleme anzudeuten, mit denen die

griechische Kirche sich in der Nachkriegszeit zu beschäftigen hat; zum
Schluss möchte ich Ihnen zwei Hauptsachen vorlegen, die Sie bitte mit
nach Hause nehmen und Ihren kirchlichen Behörden vorlegen möchten:

i. Die griechische Kirche ist für jede Hilfe und sogar für jedes Wort
der Sympathie von seiten anderer Kirchen in diesem sehr kritischen
Zeitpunkt ihrer Geschichte äusserst dankbar. Sie hat die christliche Brüderlichkeit

und Solidarität ungeheuer geschätzt, wie sie sich ihr gegenüber
durch materielle oder geistige Mittel und Ermutigung geäussert hat. Sie

glaubt, dass sie gerade in diesem sehr kritischen Zeitpunkt ihres Lebens,
wie durch das Hervorheben der ihr erwachsenden Probleme gezeigt wurde,

unter den christlichen Schwesterkirchen nicht nur die äusserst wünschenswerten

Gefühle der Sympathie, sondern auch den rechten Geist des

VerInternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1940. 5



— 66 —

Stehens und des guten Willens für die nötige Unterstützung durch die

andern christlichen Kirchen finden wird, um ihre geistige Aufgabe in dem

kleinen Teil der Welt, der ihrer geistigen Sorge anvertraut ist, zu erfüllen.

2. Wir Griechisch-Orthodoxe geben uns Rechenschaft über die

grossen Entwicklungen, die in der Welt heute vor sich gehen. Der Beginn
der neuen Periode menschlicher Geschichte nach dem eben beendigten
Kriege ist und muss der Anfang einer neuen Periode auch in der
Kirchengeschichte sein. Diese Periode muss charakterisiert sein als die Periode
der Einigung, ähnlich wie die vergangene Periode charakterisiert war als

die Periode der Trennung. Keine ihres Christennamens und ihres christlichen

Erbes würdige christliche Kirche darf in der Erfüllung ihrer Pflicht
in der engen Mitarbeit mit den andern Schwesternkirchen versagen, um
das Ideal christlicher Grundsätze in der Welt hochzubringen. Als
Vertreter der griechischen Kirche möchte ich dieser geschichtlichen
Versammlung versprechen, dass die Kirche Griechenlands ihrer Pflicht treu
bleiben wird, in der Überzeugung, dass der Sieg, der die Welt überwinden
wird, unser Glaube an unsern Herrn und Heiland Jesus Christus ist.

Eine ökumenische Kirchenkonferenz der nordischen Länder.
Die erste ökumenische Konferenz der nordischen Länder nach dem Kriege
wurde vom 29.—31. Januar in Lejondal bei Stockholm auf Einladung
des Nordischen Ökumenischen Instituts abgehalten. Zu den 40
Teilnehmern gehörten aus Dänemark Bischof D. Fuglsang-Damgaard und der
Rektor der Kopenhagener Universität, Prof. D. Nerregaard; aus Finnland

der Bischof von Tampere, D. Gulin, und der Rektor der
Schwedischen Universität Abo, Prof. D. Rosenqvist; von Island zwei jüngere
Pfarrer; aus Norwegen der Unterstaatssekretär des Kirchenministeriums,
K. Hansson, und Prof. D. Einar Molland; aus Schweden der Erzbischof
von Upsala D. Eidem sowie die Bischöfe Aulen, Björkquist und Cull-
berg. Die nordischen Freikirchen waren vertreten durch Delegierte der
Bischöflichen Methodistenkirche, des Schwedischen Missionsbundes, der
Baptisten-Gemeinschaft und der Heilsarmee. D. Sylvester Michelfelder
nahm im Auftrage des Ökumenischen Rates der Kirchen und der
lutherischen Kirchen in den USA. an der Konferenz teil. Gemeinsame
nordische Kirchenfragen wurden in Vorträgen und Aussprachen behandelt.
Der erste Tag galt ausschliesslich dem Thema: «Die nordischen Kirchen
und die Krise des Luthertums.» Der Zusammenbruch Deutschlands hat
den nordischen Kirchen eine neue, grössere Verantwortung für die
Zukunft des Luthertums auferlegt. Der heute in einigen Ländern
ausgesprochene Gedanke, die lutherische Weltanschauung habe zur politischen
Entwicklung in Deutschland ursächlich beigetragen, wurde abgewiesen
mit dem Hinweis, dass auch Norwegen ein lutherisches Land ist. Doch
stellt die gegenwärtige Lage an die lutherischen Kirchen solche Ansprüche,
dass das überlieferte, doktrinäre Luthertum nicht ausreichen dürfte.



— 67 —

So wurde die Notwendigkeit, neue Wege zu gehen und andere bisher nicht
genug beachtete Seiten des Luthertums zu entwickeln, wesentlich
hervorgehoben. Am zweiten Konferenztag ward die Situation des Christentums
in den nordischen Ländern Gegenstand einer eingehenden Prüfung. Dabei
wurde festgestellt, dass auf die günstigen Verhältnisse in den Kriegsjahren
nun als Gegenschlag ein politisch orientierter Widerstand folgt, der sich
vor allem in den führenden Kreisen der jüngeren Generation bemerkbar
macht. Gleichzeitig greift der Geist des Säkularismus in weiten Schichten
der Bevölkerung um sich. Es wurden aber auch hellere Züge im Gesamtbild
zur Darstellung gebracht, so vor allem die Erweckungsbewegung in Finnland.

Auch die Beziehungen der nordischen Kirchen zum Ökumenischen
Rat wurden erörtert. Am letzten Tag wurde dann die praktische
Zusammenarbeit zwischen den nordischen Kirchen besprochen. Die Diskussion

ergab viele wertvolle Anregungen und Vorschläge für die künftige
Arbeit des Nordischen Ökumenischen Instituts. Die Konferenzmitglieder
besuchten die bekannte christliche Volkshochschule in Sigtuna, wo das

neue Heim des Instituts feierlich eröffnet wurde. Das Institut, dessen

Leiter Dr. Harry Johansson ist, plant u. a. die Einberufung einer
nordischen christlichen Pressekonferenz, eine Studientagung über « Christentum
und Recht», einen Kursus über «Theologie und kirchliches Leben in den
skandinavischen Ländern» sowie grosse christliche Volksversammlungen
in den Randgebieten Schwedens 1).

Der St.-Willibrord-Bund. Am 24. Juli 1945 hat die anglikanische
Gruppe des St.-Willibrord-Bundes auf einer Sitzung in London seine

Tätigkeit wieder aufgenommen. Der Bund wurde im Jahre 1908 gegründet,
um die freundschaftlichen Beziehungen zwischen den altkatholischen und
anglikanischen Kirchen zu fördern und den Weg für die Herstellung voller
Abendmahlsgemeinschaft unter ihnen zu bereiten. Dazu dienen folgende
Mittel, die Veröffentlichung genauer Darstellungen der geschichtlichen,
theologischen und praktischen Standpunkte der beiden Gemeinschaften,
die Übermittlung von Auskünften über die altkatholischen Kirchen an
alle anglikanischen Geistlichen, die an Orten wohnen, wo sich altkatholische

Gemeinden befinden, die Bewillkommnung und gastfreundliche
Aufnahme von Altkatholiken, die England und englisch sprechende
Gegenden besuchen und umgekehrt. Die Organisation, sie umfasst nur
Kommunikanten solcher Kirchen, die in voller Abendmahlsgemeinschaft mit
dem Sitz von Canterbury oder dem Sitz von Utrecht stehen. Sie zerfällt
in eine anglikanische und eine altkatholische Gruppe. Die Gruppen haben

in den einzelnen Ländern Sekretäre, die das Verbindungsglied mit den

Gruppen bilden.
Seit 1931 ist das Hauptziel des Bundes, die Interkommunion zwischen

den beiden Kirchen herzustellen, erreicht. Trotzdem hat der Bund noch

Ök.P.D. Nr. 10, März 1946.



grosse Aufgaben. Auf der erwähnten Versammlung in London wurde
festgestellt, wie wichtig die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen seien.

Auf Grund neuer Erfahrung sei der Altkatholizismus in England viel zu

wenig bekannt. Es wurde deshalb eine Zeitschrift «The St. Willibrord
Chronicle» ins Leben gerufen, die periodisch nach Bedürfnis erscheinen

und die Anglikaner über die altkatholischen Kirchen orientieren soll. Sie

soll zudem die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen fördern. Der
Hauptartikel des «Chronicle» beschäftigt sich eingehend mit dem Geschick
der altkatholischen Kirche Hollands auf Grund von authentischen
Berichten. Ein zweiter Artikel enthält eine Skizze über die Kirche von
Utrecht, ihre Gründung, ihre Unabhängigkeit, ihre Stellung zum
Vatikanum, ihre Beziehungen zum Altkatholizismus, zur Kirche von England
und ihre Leiden während des Krieges. Einer Notiz entnehmen wir, dass

eine Hilfsaktion für die altkatholische Kirche in Holland in England
durchgeführt wird.

Die Interkommunion hat sich während des Krieges praktisch bewährt.
So hat der schweizerische christkatholische Bischof wiederholt im Auftrag
des Bischofs von Fulham, der nicht nach der Schweiz reisen konnte, in
anglikanischen Kirchen die hl. Firmung erteilt. Einen ausführlichen
Bericht über eine solche Feier in Territet-Montreux am 7. Juni 1942 brachte
«The Church Times» x). Dieselbe brüderliche Aushilfe hat der Bischof
in Genf, Bern, Zürich geleistet. Die Firmung wurde nach dem Formular
des altkatholischen Ritus gespendet. Ausführliche Berichte über gemeinsame

Gottesdienste von Anglikanern und Altkatholiken mit Abendmahlsgemeinschaft

in altkatholischen Kirchen Hollands hat dasselbe Blatt und
«The Guardian» wiederholt gebracht2). Ebenso haben deutsche
altkatholische Geistliche anglikanischen Soldaten in Gefangenenlagern die
Sakramente gespendet. — The St. Willibrord Chronicle kann beim
Sekretariat (St. Willibrord Society, 7 Tufton Street, Westminster, London
S.W. 1) bezogen werden. A.K.

*) «The Church Times» vom 3. Juli 1943.
2) «The Guardian» vom 6. Juni 1945. «The Church Times» vom 29. Juni 1945,

vom 30. November 1945, vom 4. Januar 1946.

Gedruckt bei Stampili & Cie., Ber


	Kirchliche Chronik

