
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Artikel: Die Vorschläge zur Kircheneinigung in Südindien und das
Übereinkommen zwischen der Kirche von England und der Kirche von
Finnland

Autor: Moss, C.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31 —

Die Vorschläge zur Kircheneinigung in Südindien

und das Übereinkommen zwischen der Kirche von
England und der Kirche von Finnland

Da ich selber nie in Indien war, mag ich einige der «unwägbaren»

Elemente ausgelassen haben, die bei allen Vorschlägen für
christliche Einheit so wichtig sind. Aber die gestellten Fragen sind
nicht indische Fragen, sondern sie wurden von den Missionaren
aus Europa nach Indien gebracht. Sie können deshalb ohne direkte
Kenntnis des indischen Hintergrundes verstanden werden. Andererseits

habe ich direkte Einsicht in das Übereinkommen mit der
Kirche von Finnland; denn ich war Mitglied der Kommission,
die es aufgestellt hat. Ich war vorher und nachher in Finnland,
wie auch in Schweden und in den baltischen Staaten und habe unter
den Geistlichen Freunde in allen diesen Ländern. Deswegen wählte
ich dieses Übereinkommen mit der Kirche von Finnland zum
Vergleich auch deshalb, weil dieses Übereinkommen eine bessere Parallele

bietet, als das vollständigere Abkommen mit den altkatholischen

Kirchen, das ich ebenfalls aus erster Hand kenne 1).

Es gibt in Südindien besonders starke Gründe für eine sichtbare

Einigung der Christen,- abgesehen von denen, die für alle
Länder gelten, besonders in der heutigen Zeit. Südindien ist ein
Land mit alter Zivilisation, die sich auf eine tief eingewurzelte
und besonders abscheuliche Form des Heidentums gründet, das
in gewisser Hinsicht dem Heidentum des römischen Reiches, wie
es St. Augustin beschreibt, ganz ähnlich ist. Grosse Tempel mit
einer mächtigen Priesterschaft und grob götzendienerische und
unsittliche Riten, ein soziales System, das vollständig auf heidnische
Ideen und Bräuche gegründet ist, Bauern in unzähligen Dörfern,
deren ganzes Leben von der Furcht vor den bösen Geistern und
den Folgen des Kastenwesens verfinstert ist. Obgleich die christlichen

Missionen erfolgreicher waren als in irgendeinem andern
Teil Indiens, haben sie auch hier nur einen geringen Bruchteil
der Bevölkerung gewonnen; die meisten Bekehrten entstammen
den niedern Kasten oder den Reihen der Kastenlosen. Es sind

x) Vortrag vor der Pfarrkonferenz in Oxford. Aus dem Englischen
übersetzt von Pfarrer H. Flurv



— 32 —

einfache Leute auf dem Lande, grösstenteils unwissend und unfähig,
mehr als die einfachste Erzählung des Evangeliums zu verstehen:
dass unser Herr Jesus Christus sie durch Seinen Tod und Seine

Auferstehung von der Furcht vor den bösen Geistern befreit habe,
ferner von der Erniedrigung durch die Zugehörigkeit zur Kaste
und von der Finsternis und dem Schrecken des alten Heidentums,
das noch ihre Nachbarn bindet. Die Verschiedenheiten zwischen
den verschiedenen Arten Christentum, die in Europa so viel gelten,
schrumpfen zur Bedeutungslosigkeit zusammen im Vergleich mit
dem weiten Abstand zwischen jedem Christen und seinen
heidnischen Nachbarn.

Die drei Partner, die an dem vorgeschlagenen Unionsschema
mitarbeiten, sind: 1. Die anglikanische Provinz von Indien, Burma
und Ceylon, die die vier Diözesen von Madras, Tirinevelly, Travan-
core und Dornakal verlieren wird. 2. Die Provinz der englischen
Methodisten in Südindien. 3. «The South India United Church»
(S. I. U. C). Sie ist das Resultat einer frühern Einigung zwischen

Presbyterianern, Kongregationalisten und schweizerischen
Reformierten Missionsgesellschaften; sie ist überwiegend kongregationa-
listisch.

Zwischen diesen drei Gemeinschaften besteht gegenwärtig ein
freundschaftliches Abkommen: «Comity of Missions». Jede
bearbeitet ein ihr zugewiesenes Gebiet, so dass keine gegenseitige
Konkurrenz entstehen kann. Es ist so, als ob alle «Christen in
Essex Baptisten, alle in Middlessex Anglikaner und alle in Surrey
Presbyterianer wären». Nun umfasst aber Südindien, wie andere
Länder des Ostens, verschiedene Rassen mit verschiedenartigen
Sprachen und ist durch das allbeherrschende Kastensystem
getrennt. Der Einzelne fühlt sich nicht, wie in England, mit den
Bewohnern seiner Gegend, sondern mit den Angehörigen der gleichen
Kaste oder mit den Gleichsprachigen verbunden. Die
Missionsübereinkunft hat deshalb zur Folge, dass Leute der gleichen Kaste,
wie z. B. die Hindus, durch den Beitritt zum Christentum
voneinander getrennt werden, und zwar, wie es ihnen vorkommen
muss, durch eine unvernünftige und künstliche Verschiedenheit,
die nichts mit indischen Verhältnissen zu tun hat, sondern die aus

Europa eingeführt ist. Je stärker ihr nationaler Geist ist, desto
mehr empfinden sie es, von ihren christlichen Brüdern durch
Unterschiede europäischer Herkunft getrennt zu sein. Es ist
deshalb nicht erstaunlich, dass die indischen Christen, von denen viele



— 33 —

durch Generationen hindurch Christen sind, einen starken Druck
auf die Unionsversuche ausüben. So wird behauptet, dass bei
einem eventuellen Rückzug der Missionare sofort eine Einigung
zustande käme.

Die meisten Christen leben in Dörfern, ohne viel Berührung
mit der Aussenwelt. Einen weiten ökumenischen Blick kann man
von ihnen nicht erwarten. Suchen sie in einem andern Distrikt
Arbeit, so rinden sie sich, obgleich unter einem Volk gleicher Rasse

und Sprache, geeinigt mit ihnen im gleichen christlichen Glauben,
doch von ihnen durch Schranken fremden Ursprungs, die ihnen
nichts sagen, getrennt.

Die praktischen Gründe für eine Einigung sind daher sehr

stark; obwohl ich mich gedrungen fühle, das vorliegende Schema

zu kritisieren, kann ich doch mit den Beweggründen seiner
Urheber und mit dem starken Gefühl der eingebornen Inder, und
derer, die ihr Leben im Dienste Indiens hingegeben haben, Sympathie

empfinden: Eine Einigung irgendwelcher Art ist nötig. Aber
was für eine Das ist der springende Punkt.

Lasst uns zunächst auf zwei sonderbare Tatsachen achten,
die zu wenig beachtet werden. Die erste ist : Die Gründe, weswegen
den indischen Christen eine Einigung nötig erscheint, bestehen
auch in andern Ländern, ohne dass die gleichen Folgerungen daraus

gezogen werden. Nyasaland z. B. scheint ein sehr ähnliches Problem
zu bieten. Ein Nyasa, der auf der Ostseite des Sees Christ wird,
gehört zur Anglikanischen Diözese von Nyasaland, ein Nyasa aber,
der auf der Westseite des Sees Christ wird, gehört zur schottischen
Presbyterianermission. Afrikaner reisen noch mehr zur Arbeitssuche

als die Indier. Gleichwohl haben die Anglikanische und
Presbyterianische Mission, obwohl sie Seite an Seite in freundschaftlichster

Weise jahrelang arbeiten, nie eine Union ins Auge gefasst.
In Nyasaland werden die Grundsätze anglikanischer, oder eher
katholischer Kirchenzugehörigkeit klar gelehrt, anscheinend aber
nicht in Südindien.

Die zweite ist folgende : Die vorgeschlagene Vereinigte Kirche
würde bloss ungefähr einen Viertel aller Christen in Südindien
einschliessen. Zwei Kirchen scheinen speziell den anglikanischen
Diözesen näher zu stehen, als die Gemeinschaften, mit denen eine

Einigung vorgeschlagen wird : Die Kirche von Malabar, die in vier
verschiedenen Formen vorhanden ist, abgesehen von den Teilen,
die sich Rom unterworfen haben, besteht seit mindestens 1600

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1946. 3



— 34 —

Jahren in Indien. Sie ist grösser als alle drei Partner des vorgeschlagenen

Schemas zusammen. Einer dieser Teile, die «Mar Thoma»-
Kirche, hat bereits ein formelles Abkommen mit der anglikanischen
Provinz von Indien, Burma und Ceylon getroffen, aber sie lehnte
den Beitritt zum vorgeschlagenen Schema ab. Die schwedische
Mission in Tranquebar steht in so engen Beziehungen mit den
anghkanischen Diözesen, dass ihr Bischof in der schwedischen
Sukzession an der Konsekration des gegenwärtigen Bischofs von
Tinnevelly teilnehmen konnte. Aber auch diese Kirche lehnte den
Beitritt zum vorgeschlagenen Schema mit der Begründung ab,
dass die Lehre von der Eucharistie in ihren Grundlagen nicht
bestimmt genug sei.

Eine oft unbemerkte Schwierigkeit in der Diskussion über
christliche Vereinigung ist die, dass christliche Vereinigung
mindestens fünf verschiedene Dinge bedeuten kann:

1. Absorption, das schliessliche Geschick jeder Kirche, die
sich Rom unterwirft; 2. Affiliation, z.B. des Ordens von Äthiopien

in die Provinz von Südafrika; 3. Amalgamation, z. B. der drei
Teile der englischen Methodisten; 4. Provincial Union, z. B. im
Fall der Kirche von England und der altkatholischen Kirchen;
5. Lose Federation, z. B. des englischen freikirchlichen Rates.

Die anglikanische Kirchengemeinschaft begünstigte bis jetzt
die vierte Form der Einigung. Es gibt, wie wir glauben, eine
Gesellschaft, die sich in ihrer Art von allen andern Gesellschaften
unterscheidet, wie die Bücher der Bibel sich von allen andern Büchern
unterscheiden : die Körperschaft, mit der Gott einen Bund gemacht
hat, die wir die katholische Kirche nennen, und an welche zu glauben
wir stets bekennen, so oft wir das Glaubensbekenntnis rezitieren.
Sie existiert vor ihren Mitgliedern und hat Autorität, die Schriften

auszulegen, und ihre Auslegung ihren Mitgliedern
aufzuerlegen. Örtliche Organisationen dieser Körperschaft, sei es eine
Diözese, Provinz oder nationale Kirche, nennen wir «churches»;
«Provincial Union» ist die Heilung eines Bruches zwischen zwei
oder mehreren solcher Kirchen durch formelle Übereinstimmung
in der Lehre. Früher waren sie einmal geeinigt, jetzt sind sie es
wieder, und zwar als freie, sich selbst regierende Provinzen der
einen Kirche (one Church). Unsere Union mit den altkatholischen
Kirchen ist solcher Art. Unser Übereinkommen mit den Kirchen
von Schweden, Finnland und den Baltischen Staaten strebt nach
dieser Art Union, wenn sie auch noch nicht erreicht worden ist.



— 35 —

Für die Verhandlungen mit der Kirche von Finnland nahm
die Kommission, deren Mitglied ich war, an, dass diese Kirche
die Erbin der mittelalterlichen Diözese von Abo oder Turku war,
genau so wie die gegenwärtige Kirche von England die Erbin der
mittelalterlichen Provinzen von Canterbury und York ist. Die
Finnen glauben nicht, dass ihre Kirche mit König Gustav Wasa
oder Bischof Michael Agricola ihren Anfang genommen hat, so

wenig, wie wir glauben, dass unsere Kirche mit Heinrich VIIL
oder Erzbischof Parker begonnen hat. Einmal fragte ich einen
finnischen Bischof, warum sie nicht nur die Sonntage vom Dreifaltigkeitsfest

an zählten, sondern genau die gleichen Episteln und
Evangelien für diese Sonntage hätten wie unser Prayer Book, aber
verschieden von denen des Missale Romanum. Er antwortete: Wir
sind beide Provinzen der Westkirche. Ich hätte nicht : Westkirche,
sondern «katholische Kirche» gesagt. Es mag behauptet werden,
wir hätten zu Unrecht die Kontinuität der Kirche von Finnland
angenommen. Ich will über diesen Punkt nicht streiten, aber ich
bin jetzt noch fest überzeugt, dass wir recht hatten, und dass die
Kirche von Finnland eine Kirche ist, wie wir sie oben definierten,
mit erheblichen Mängeln, das ist richtig, aber mit dem guten
Willen und Vorsatz, diese Mängel möglichst zu heilen. Seither hat
sie zu einem grossen Teil ihr Versprechen gehalten.

Was in Südindien vorgeschlagen wird, ist nicht provinziale
Union, sondern etwas viel engeres: Amalgamation. Es würde nicht
möglich noch wünschbar sein, die Kirche von Finnland oder die
altkatholischen Kirchen mit der Kirche von England zu verschmelzen,

weil sie in verschiedenen Ländern liegen. Aber die Partner
des südindischen Schemas sind alle im gleichen Land; sie sollen
auch eine einzelne, gleichartige Provinz bilden. Dies ist ein sehr
ehrgeiziger Vorschlag. Die Geistlichen und Mitglieder dieser
Gemeinschaften sollen demzufolge, trotzdem sie bisher nicht einmal
miteinander Verbindung hatten, unter den gleichen Bischof gestellt
werden. Sie sollen vereinigt werden, nicht wie die Kirche von
England und die altkatholischen Kirchen miteinander verbunden
sind, nicht einmal wie die Provinzen von Canterbury und York,
sondern wie die Landdekanate in einer Diözese vereinigt sind.

Welches ist aber die Geschichte dieser Gemeinschaften für
welche eine solche aussergewöhnlich enge Union vorgeschlagen
wird Das «Volk, genannt Methodisten» wurde von John Wesley
als eine private Gesellschaft für Andacht und Evangelisation inner-



— 36 —

halb der Kirche von England gegründet. Keine Geschehnisse haben
seither ihre Natur verändert; sie ist zwar nicht mehr ein Glied
der Kirche von England, aber sie ist heute immer noch bloss eine
Gesellschaft, keine Kirche. Bis in die jüngste Zeit wurde sie nicht
Kirche genannt, nicht einmal von ihren eigenen Mitgliedern, sondern
eine «Verbindung» (connexion), und ihre Gründer hatten sicher
nicht die Absicht, eine Kirche zu sein.

Die Kirche von England wurde von St. Augustin und St. Aidan
gegründet, aber nicht in dem Sinn, in dem die Methodisten durch
Wesley zu einer Gemeinschaft verbunden worden sind. St. Augustin
und St. Aidan brachten etwas nach England, was schon anderswo

existierte; Wesley begann etwas, was vorher überhaupt nicht
existiert hat. Die Kirche von England und die Provinz von Indien,
Burma und Ceylon sind örtliche Zweige der katholischen Kirche,
die von den Aposteln her kommt. Die «Methodistenkirche» ist
eine religiöse Gesellschaft oder Gemeinschaft und erhebt nicht den

Anspruch mehr zu sein, auch wenn sie sich selber «Kirche» nennt.
Die S. I. U. C. ist überwiegend kongregationalistisch. Der

Kongregationalismus gründet sich auf das Prinzip, dass es eine katholische

Kirche, wie das ganze historische Christentum diesen
Ausdruck versteht, nicht gebe. Nach seiner Theorie ist die allgemeine
Kirche unsichtbar, die sichtbare Kirche ist die einzelne unabhängige
Gemeinde oder Kongregation. Nach meiner Meinung besteht der
einzige Unterschied von der Theorie der Presbyterianer darin, dass

die presbyterianische Organisation national, nicht lokal ist; da es

sich aber um einen diskutierbaren Punkt handelt, möchte ich hier
nicht näher darauf beharren. Die S. I. U. C. ist daher keine Provinz
der katholischen Kirche, denn sie ist auf dem Grundsatz gegründet,
dass es eine solche katholische Kirche nicht gibt.

Deshalb ist es töricht, von den drei Partnern dieses Schemas
als von «drei Zweigen der katholischen Kirche» zu reden, wie es
die Förderer von Anfang an getan haben, es sei denn, sie meinten
mit dem Ausdruck: «katholische Kirche» die Summe aller
gläubigen Christen, was nicht das ist, was bis dahin mit diesem Wort
verstanden worden ist. Die S. I. U. C. und die Methodisten sind
Gesellschaften, aber nicht Kirchen; es besteht ein Unterschied in
der Art zwischen einer Provinz der göttlichen und einer rein menschlichen

Gesellschaft; es ist aber unmöglich, zu gleichen Bedingungen
Dinge zu vereinigen, die in ihrem Wesen verschieden sind. Dies
ist der Grundirrtum des vorgeschlagenen Schemas. Keine Ande-



— 37 —

rungen in Einzelheiten, wie sie einstimmig vom Diözesanrat der
benachbarten Diözese von Colombo vorgeschlagen wurden, können
das beseitigen. Es war von Anfang angenommen worden, dass

die drei Partner des Übereinkommens von der gleichen Wesensart
seien. Das trifft nicht zu. Deshalb führt jeder Schritt, der seither
getan wurde, nur noch tiefer in einen Morast von Zweideutigkeit,
Missverständnis und Verwirrung.

Wenn zwei Gesellschaften vereinigt noch mehr verschmolzen
werden sollen, so müssen sie gleicher Art sein. Im Fall der Kirche
von Finnland war ich zunächst im unklaren, weil mir nicht erlaubt
wurde, diese Frage zu stellen. Als ich aber das Augsburger Bekenntnis,

welches die hauptsächliche Glaubensnorm der Kirche von Finnland

ist, näher prüfte, erkannte ich, dass in diesem Dokument
das Wort «Kirche» und das Wort «Bischof» nicht definiert ist,
weil es über den Sinn keine Meinungsverschiedenheit gegeben hat.
Das Augsburger Bekenntnis wurde 1530 aufgestellt, bevor das
Schisma Tatsache geworden war; es ist nicht das Manifest einer
Kirche oder einer Sekte, sondern einer Partei innerhalb der Kirche.
Diese Folgerung wurde bei weiterer Kenntnis der schwedischen
und finnischen Kirche bestärkt. Sie glauben, nationale Gemeinschaften

der katholischen Kirche zu sein, die Autorität in Glaubenssachen

haben. Ihre Glieder nehmen ihre Entscheidungen als bindend
an und halten es für unrecht, sich von der Kirche zu scheiden,
so dass kaum von der Kirche getrennte Sekten vorhanden sind.

Aber Methodisten und Kongregationalisten und alle, die direkt
oder indirekt unter dem Einfluss Calvins stehen, verstehen das

Wort «Kirche» nicht so, denn sie sind der Ansicht, dass jede sichtbare

Gesellschaft nur menschlichen Ursprungs ist. Das einzelne

Mitglied ist nach ihrer Meinung früher als die «Kirche», und eine

Kirche ist so gut wie die andere. Lieben sie die Kirche nicht,
der sie angehören, so verlassen sie sie zugunsten einer andern;
dafür kann sie niemand tadeln. Daher ist der Methodismus und
der Presbyterianismus reich an Trennungen wegen geringfügiger
Punkte der Disziplin. Der Kongregationalismus ist überhaupt keine

Kirche, von der man sich trennen kann.
Die vorgeschlagene Unionsgrundlage erklärt, dass die Kirche

der Leib Christi sei, und dass die Glieder sind, die getauft werden
und in ihr verbleiben. Sie sagt nicht aus, ob die Taufe zur Mitgliedschaft

notwendig sei, und ob die Kirche «Autorität in Glaubenssachen»

besitze. Denn obwohl sie von der sichtbaren Kirche spricht,



— 38 —

erklärt sie doch auch, dass die einzig notwendigen Bedingungen

für die Spendung der Gnade Gottes in der Kirche die Verheissung

Gottes selbst und die Versammlung seines Volkes sind. Offenkundig
ist die Taufe keine unerlässliche Bedingung ; wenn die Taufe nicht

notwendig ist, so kann die Kirche nicht als sichtbar gelten, es sei

denn das Wort: sichtbare Kirche werde im calvinischen Sinn als

die Summe der christlichen Gemeinden aufgefasst.

EinigungsVerhandlungen, an denen die anglikanischen Kirchen
sich beteiligen, folgen dem «Lambeth Quadrilateral» (Bibel,
Glaubensbekenntnisse, Sakramente, Amt), den Punkten des

Lambeth-Aufrufes von 1920. Wir begannen mit der Bibel und fanden
die Finnen in völliger Übereinstimmung mit dem 6. Artikel. Es

ist ein unbedeutender Punkt, dass ihre Auffassung der Apokryphen
mit der unsrigen übereinstimmt. Es würde mich überraschen, wenn
dies auf die S. I. U. C. zuträfe. Die Apokrypha werden in der
vorgeschlagenen Unionsübereinkunft nicht erwähnt. Wichtiger ist:
Dieses Dokument erklärt, dass «die Schrift die höchste und
entscheidende Glaubensregel ist, und dass die Kirche sich selbst nach
der Lehre der Heiligen Schrift richten und in Übereinstimmung
mit ihr sich reformieren müsse». Es erwähnt aber die ergänzende
Wahrheit nicht, dass die Kirche Autorität in Glaubensfragen besitzt,
und ihre Mitglieder an ihre Auslegung der Schrift gebunden sind.
Da ja alle christlichen Kirchen und Sekten die Autorität der Schrift
annehmen, ist es klar, dass die Lehre der Schrift nicht aus sich
selbst eine genügende Grundlage zur Einigung bildet.

Befassen wir uns nun mit dem Credo. Ich werde die Antwort
des alten Erzbischofs Grüneberg von Lettland auf unsere Frage
nach dem Glaubensbekenntnis nie vergessen. Er sagte: Unsere
Glaubensbekenntnisse sind das Apostolicum, das Nicaenum und
das Athanasianum. Wir konnten nur antworten: Einverstanden,
gehen wir zum nächsten Gegenstand über. Das vorgeschlagene
Unionsschema in Südindien anerkennt das Apostolikum und das
Nicaenum. Das Athanasianische ist im Lambeth Quadrilateral nicht
enthalten, da es von der amerikanisch-bischöflichen Kirche
aufgegeben worden ist. Man könnte denken, dass es in Indien nötig
wäre, um die Fragen der Hindus und Mohammedaner zu befriedigen ;

es ist nicht erwähnt. Das Schema fügt jedoch eine einschränkende
Anmerkung bei. Sie war 1936 noch nicht vorhanden, so dass
offensichtlich jemand damit zufriedengestellt werden soll. Sie erklärt,
die Glaubensbekenntnisse bilden eine genügende Grundlage zur



— 39 —

Einigung, es sei aber nicht beabsichtigt, damit die Zustimmung
der Einzelnen zu jedem Wort oder Satz derselben zu verlangen
oder eine vernünftige Freiheit der Auslegung auszuschliessen, oder
festzulegen, dass diese Glaubensbekenntnisse ein vollständiger
Ausdruck des christlichen Glaubens seien.

Das genügt nicht. Arius hätte das Nicaenum angenommen,
wenn von ihm nicht die Zustimmung zum «Eines Wesens mit dem
Vater» verlangt worden wäre. Es ist Sache der Kirche, nicht des

Einzelnen, zu bestimmen welche Auslegung anzunehmen ist. Sie

kann das aber nicht, wenn ihre Hände durch eine solche Klausel
gebunden sind. Ein Diener der vorgeschlagenen Vereinigten Kirche
kann verlangen, dass «geboren aus der Jungfrau Maria» «vernünftig
ausgelegt» werde, als «geboren von der, die gewöhnlich die Jungfrau
Maria» genannt wird, oder der Satz «am dritten Tag wieder
auferstanden von den Toten» bedeute einfach, unser Herr überlebte
den Tod, oder er räume das Recht ein, zu glauben und zu lehren,
dass der Heilige Geist nur ein «Einfluss» und keine «Person» sei.

Es ist ganz sicher, dass die Orthodoxen und die Lutherischen
Kirchen, um keine andern mehr zu nennen, die auf Rechtgläubigkeit
grosses Gewicht legen, diese einschränkende Anmerkung als ein

völliges Hindernis zu irgendwelcher Art Beziehungen zu der Kirche
betrachten würden, die diese Anmerkung in ihre Verfassung
aufnimmt. Wir sind an jedes Wort des Glaubensbekenntnisses
gebunden; keine Unionsgrundlage, die in diesem Punkt versagt, ist
nur eines kurzen Nachdenkens wert. Bereits sind die zwei grössten
christlichen Gemeinschaften voneinander getrennt, weil die eine
sich herausgenommen hat, ein Wort dem Nicaenum beizufügen.

Hier liegt allerdings ein wichtiger Grund für die Einfügung
dieser Anmerkung in die spätem Ausgaben des vorgeschlagenen
Unionsentwurfes vor. Die Methodisten und Kongregationalisten,
vielleicht auch die Presbyterianer, glauben, da der Einzelne vor
der Kirche sei, habe sie kein Recht seiner privaten Auslegung
der Schrift eine Grenze zu setzen. Deshalb könne sie auch ihren
Mitgliedern kein Glaubensbekenntnis aufnötigen. Ihre irrige Lehre

von der Kirche ist der Grund, warum jede von ihren Vertretern
unterschriebene Übereinkunft immer mit einem Vorbehalt über
die Glaubensbekenntnisse «umzäunt» wird. Die lutherischenKirchen
zeigen diese Neigung zu Vorbehalten nicht. Das ist ein starkes

Argument für die grundlegende Rechtgläubigkeit in ihrer Lehre

von der Kirche. Und Indien, dessen Volk vielleicht mehr theolo-



— 40 —

gisch gesinnt ist als irgendein anderes, ist wirklich das letzte Land,
in dem Christen sich erlauben dürfen, über Sätze des

Glaubensbekenntnisses unschlüssig zu sein. Einzig klar ausgelegtes Dogma
und straff ausgeübte Disziplin können der aufsaugenden Kraft
des Hinduismus widerstehen. Das Augsburger Bekenntnis anerkennt
ausdrücklich die Dekrete der vier ersten ökumenischen Konzilien.
Das vorgeschlagene Schema erwähnt sie nicht. Doch gibt es einige
Kirchen in Südindien, denen die Anerkennung einiger dieser Konzilien

noch eine brennende Frage ist.

Wir kommen nach dem Glaubensbekenntnis zu den
Sakramenten. Die Frage, ob die Taufe für die Mitgliedschaft zur Kirche
notwendig sei, ist bei allen Vorschlägen zur Einigung der Kirchen
entscheidend. Denn der wesentliche Unterschied zwischen den
verschiedenen Formen des Christentums ist die Frage, ob die Kirche
sichtbar oder unsichtbar sei. Mit dieser Frage ist die Notwendigkeit
der Taufe enge verbunden. Ist die Taufe nicht notwendig, so ist
die Kirche unsichtbar.

In diesem Punkt sind die Lutheraner vollkommen
rechtgläubig. Von der Zeit an, da ich dies entdeckte, begann ich, eine

Einigung mit ihnen für möglich zu halten. Ein führender finnischer
Theologe sagte zu mir : Die Taufe ist der Anfang der Rechtfertigung.
Da wir wissen, welches Gewicht die Lutheraner auf die
«Rechtfertigung» legen, kann die Wichtigkeit dieses Wortes kaum
übertrieben werden. Ich kann keinen Unterschied ausfindig machen
zwischen ihrer Lehre über die Taufe und der, die wir mit den
morgenländischen und der römischen Gemeinschaft zusammen
haben. Ein deutscher Lutheraner erzählte mir diese treffende
Geschichte. Ein Geistlicher besuchte einen verhärteten Verbrecher
im Gefängnis. Er vermochte auf ihn durchaus keinen Eindruck
zu machen. Schliesslich sagte er zu ihm : Sind Sie getauft Der
Mann gab das zu. «Dann», sagte der Geistliche, «ist die Gnade
Ihrer Taufe noch in Ihnen; Sie sind nicht ganz von Gott getrennt,
was Sie auch getan haben mögen.» Dies traf das Herz des Mannes.
Er bereute. Die Methodisten und die Kongregationalisten lehnen
diese Lehre ab. Bei den Kongregationalisten ist die Taufe tatsächlich
freigestellt. Viele ihrer Diener sind nicht getauft*). Ein tüchtiger,
junger Diener der Kongregationalisten erzählte mir, dass sie der
Taufe kein Gewicht beilegen, wenn sie auch ausgeübt werde. Der

*) In der S. I. U. C. amtet ein ungetaufter Diener des Wortes.



— 41 —

Vorsteher des Mansfield College, Oxford, wurde gefragt, ob von
den Dienern verlangt würde, dass sie getauft seien. Er antwortete,
dass er vor kurzem einen Diener ordiniert habe, der nicht getauft
sei. Da der Mann seit vielen Jahren in gutem Ansehen stehe,
erscheint es ihm töricht, ihn zu taufen.

Die Methodisten nehmen es in der Praxis mit der Taufe genau.
Doch erklärte mir Dr. Vincent Taylor, Vorsteher des Headingly
College, einer ihrer besten Theologen, alle Hinweise auf die Wiedergeburt

durch die Taufe seien aus ihren Formularen entfernt. Er
selber hält diese Lehre für unterchristlich.

In dem vorgeschlagenen Unionsschema wird an der Taufe als

Bedingung der Mitgliedschaft festgehalten. Aber es wird nicht
gesagt, sie sei von unserm Herrn eingesetzt, oder sie sei ein Mittel
zur Wiedergeburt, oder verleihe Sündenvergebung («persönliche
Zustimmung zu jedem Wort und jedem Satz des Glaubensbekenntnisses

wird nicht gefordert»), oder sie sei notwendig für die Mitgliedschaft

in der Kirche, sondern nur, «die, die getauft sind, sind
Mitglieder». Die geplante Kirche soll die gleiche Beziehung zu der
kongregationalen Union haben, wie jetzt die S. I. U. C. Aber in
dieser ist die Taufe freigestellt.

Wir anerkennen gerne, dass die geplante Kirche die Taufe
als Bedingung der Mitgliedschaft verlangt. Dies war zu erwarten,
weil die Hindus die Taufe als den Prüfstein des Austrittes aus dem
Hinduismus betrachten. Aber wir können der Folgerung nicht
ausweichen, dass dies nicht eine Regel des Glaubens, sondern der

Verfassung ist, von der gleichen Art, wie etwa die Vorschrift, die

vom Priesteramtskandidaten ein Alter von 24 Jahren verlangt.
Dabei besteht keine Sicherheit, dass alle gegenwärtigen Missionare,
oder die zukünftigen oder andere, die aus England kommen, auch

wirklich getauft sind. Die Kirche sieht die Taufe nicht als «nötig
für das Heil» oder für die Mitgliedschaft der allgemeinen Kirche
an. Darin wird sie sich nicht nur von den anglikanischen Kirchen
unterscheiden, sondern von der Gesamtheit des historischen Christentums,

mit Einschluss der Lutheraner, und das in einem Punkt, der
deutlich in der Schrift gelehrt wird (Joh. 3, Röm. 6, 3; Hebr. 6, 2, 1 ;

Petr. 3, 21), und der im Prayer Book durch die Wahl eines
Evangeliums für die Erwachsenentaufe besonders hervorgehoben wird.

Die Taufe ist ohne die Firmung unvollständig, von der
ausdrücklich in Hebr. 6, 2 erklärt wird, dass sie eine der Grundlagen
der Lehre Christi sei. Dies ist die hauptsächlichste Differenz zwischen



_ 42 —

uns und unsern lutherischen Freunden. Ihr Ritus der Konfirmation,
für welchen sie ihre Kandidaten mit viel grösserer Sorgfalt
vorbereiten, als es im allgemeinen bei uns der Fall ist, entspricht
nicht unserer Firmung; es ist eine Art öffentlicher Prüfung und
ein Bekenntnis des Glaubens. Die Handauflegung, die hie und da

geübt wird, wird weder verlangt noch offiziell vorgeschrieben. Wir
konnten die Finnen nicht überzeugen, ihren mehr als 400 Jahre
alten Brauch zu ändern, nicht einmal, wenn wir unter uns einig
gewesen wären, was nicht der Fall war. Aber die Worte «die
fundamentalsten Lehren», die dreimal in unsern Vorschlägen vorkamen,
wurden gewählt, weil ich darauf bestand dass, solange die Finnen
die Lehre von der Handauflegung nicht annehmen, wie sie im Neuen
Testament und seither in der ganzen Kirche gelehrt wird, ich das
Übereinkommen nicht unterschreiben könne, dass sie alle
Fundamentallehren annehmen. Immerhin war ich bereit, zuzustimmen,
dass sie die fundamentalsten Lehren annehmen.

Ich zögerte, unserem Vorschlag zuzustimmen, dass auch ohne

Firmung in unserm Sinn den Kommunikanten der Kirche von
Finnland erlaubt werde, bei uns die Kommunion zu empfangen.
Denn das ist gegen die Vorschrift nicht nur der Kirche von
England, sondern der allgemeinen Kirche. Aber es wurde offensichtlich,
dass den Finnen gerade dieses Vorrecht sehr erwünscht war. Hätte
man es ihnen nicht gewährt, so hätten sie die Verhandlungen
abgebrochen. Sie wünschten, auch ausserhalb der skandinavischen
Länder die Kommunion zu empfangen. Dieser ausschliesslich
religiöse Wunsch zeigte, welchen Wert sie der Kommunion beilegen.
Deshalb überzeugte ich mich von der Notwendigkeit dieses
Zugeständnisses. Ich glaube jetzt noch, dass ich im Recht war. Wenn
die Zeit der vollen Gemeinschaft mit der Kirche von Finnland
gekommen sein wird, wird eine Verständigung über die Firmung
nötig sein. Aber bis dahin mag die Lehre und die Praxis der
Handauflegung in Finnland allgemein geworden sein ; sie ist in Schweden
schon weitverbreitet, und je enger unsere gegenseitigen Beziehungen
sind, desto wahrscheinlicher ist ihre Zunahme. Meine Zustimmung
zu diesem Zugeständnis zeigt, dass ich nicht starrsinnig bin.

Was aber in Südindien vorgeschlagen wird, ist ein sofortiger
Sprung, nicht nur zur vollen Gemeinschaft, sondern zur Verschmelzung.

Hätte man sich geeinigt, dass zwar die gegenwärtigen
Mitglieder der Methodisten und der S. I. U. C. nicht ohne ihre
Zustimmung gefirmt werden sollten, dass aber in Zukunft die Firmung



— 43 —

allgemein eingeführt werden sollte, so hätte ich keinen Einspruch
erhoben. Was aber vorgeschlagen wird, ist dies : Die Gottesdienstformen

für die Zulassung zur vollen Mitgliedschaft oder zum Stand
der Kommunikanten, wie sie vor der Union von den Methodisten
und der S. I. U. C. benutzt wurden, sollen als der Firmung gleichwertig

angenommen werden. Diese Gottesdienste enthalten ein
öffentliches Glaubensbekenntnis und ein Gebet um die Gaben des

Heiligen Geistes. Sie sollen an Stelle der Firmung gebraucht werden
dürfen, auch wenn der Bischof anwesend ist. Aber eine Kirche,
in der die Handauflegung, die eine fundamentale Lehre Christi
im Neuen Testament ist, eine blosse Alternative ist, ist nicht
rechtgläubig, auch nach dem Maßstab, den sie selbst aufgestellt hat.
Sicher würden die morgenländischen Kirchen, für die die Firmung
in hervorragendem Masse das Sakrament der Einheit ist, eine solche
Kirche nicht anerkennen.

Die Abendmahlslehre der Kirche von Finnland passt gut zur
anglikanischen Lehre. Die Worte : Priester, Altar und Messe stehen
bei beiden in offiziellem und allgemeinem Gebrauch; die
«Ostrichtung» und der Gebrauch von Hostien sind allgemein, ebenso
die Benutzung der Kasel. Melanchthon brauchte in seiner Verteidigung

der Ausgburger Konfession, die ein amtliches Dokument ist,
das Wort: sacerdotes ohne nähere Bestimmung und stellte fest,
dass die Eucharistie ein Gedächtnisopfer sei und nicht eine Wiederholung

des Kreuzesopfers. Die Schwierigkeit in bezug auf die
Eucharistie in Finnland liegt nicht in der Lehre, sondern in der
Praxis. Die finnische Liturgie kennt die Einsetzungsworte nicht,
im Gegensatz zu den alten Liturgien, wie auch zur unsrigen;
ausserdem kennt sie einige ungewöhnliche Gebräuche. Der
seltsamste ist die Vorschrift, dass der Zelebrant sich nicht selber die
Kommunion reichen soll, sondern zur Kommunion eines andern
Priesters bedarf, so dass sie sich gegenseitig die Kommunion reichen.

Wir haben es aber jetzt nicht mit der Eucharistie in Finnland
zu tun; denn wir hatten nicht zu vereinbaren, dass unsere
Mitglieder an finnischen Altären die Kommunion empfangen sollten.
Dafür besteht kein dringendes Bedürfnis. Dies soll nicht gestattet
sein, bis der Bruch in der finnischen Sukzession behoben ist, was
die Zeit einer Generation braucht, imd bis vollständige dogmatische
Einheit erreicht ist.

In den südindischen Vorschlägen ist die Abendmahlslehre ganz
unbestimmt gehalten. Es wird nicht einmal angedeutet, die Eucha-



— 44 —

ristie sei in irgendeinem Sinn ein Opfer oder die Kommunion sei

mehr als ein «Gnadenmittel». Die Unionsübereinkunft sagt: Die

Erfahrung hat als Bestes erwiesen, dass ein Diener des Worts —
die Konsekrationsworte sprechen soll. Von der frühesten Zeit an

war es Brauch der Kirche, dass nur solche diese Funktion
ausüben sollten, die die volle und feierliche Vollmacht dazu erhalten
haben. Diese Vollmacht wurde ordentlicherweise durch die

Handauflegung bei der Ordination gegeben. Offenbar ist keine offizielle

Liturgie zu allgemeinem Gebrauch vorgesehen. Wir wissen, dass

die kongregationalistische Abendmahlsfeier oft nicht mehr ist als

eine Agape oder ein Gedächtnisfest, und dass ihr Opfercharakter
von den meisten Kongregationalisten verworfen wird, deshalb sind

wir nicht überrascht, dass die schwedische Mission den Beitritt
zum Schema mit der Begründung abgelehnt hat, die Abendmahlslehre

des vorgeschlagenen Schemas sei ungenügend.
Über die Ehe braucht nur gesagt zu werden, dass Verschiedenheiten

in der Ehegesetzgebung nicht notwendig die Gemeinschaft
zwischen zwei Kirchen hindern muss, denn die amerikanischbischöfliche

Kirche hat ein Ehegesetz, das von der Kirche von
England verschieden ist. Aber Verschiedenheiten im Ehegesetz
einer Kirche können leicht zu schwersten praktischen Schwierigkeiten

führen, besonders in einem heidnischen Land, wo die
allgemeine öffentliche Meinung über die Ehe voraussichtlich sehr

niedrig ist.
Wenden wir uns zum Amt. Diesem scheinen die Urheber des

Schemas den grössten Teil ihrer Energie gewidmet zu haben, als
ob Verschiedenheiten über diese Frage das Haupthindernis zur
Vereinigung sei. Die Kirche von Finnland hat den Stand des
Bischofs und des Priesters in ungebrochener Sukzession durch die
Reformation festgehalten. Es sind zwei ernsthafte Schwierigkeiten
zu erwähnen. Die eine entstand 1884, als alle finnischen Bischöfe
starben. Da die russische Regierung, unter der Finnland damals
stand, die Erlaubnis zur Erneuerung der Sukzession von Schweden
aus nicht gab, weihte ein Theologieprofessor gemäss einem Gesetz,
das speziell für die Behebung eines solchen Notfalls erlassen worden
war, neue Bischöfe. Die andere Schwierigkeit war die, dass das
finnische Kirchengesetz dem Dekan einer Kathedrale gestattet,
Priester zu weihen, wenn der Bischofssitz verwaist oder der Bischof
krank sei. Wir nehmen diese Schwierigkeiten tatsächlich sehr ernst,
aber die Finnen kamen uns weit entgegen. Da sie nun vom russischen



— 45 —

Joch frei sind, begannen sie ihre Sukzession von Schweden aus zu
erneuern. Dies wird fortgeführt, bis jeder Bischof in der
schwedischen Sukzession konsekriert, und jeder Priester schliesslich in
der gleichen Sukzession ordiniert ist. Zurzeit stehen sechs von sieben
finnischen Bischöfen in der schwedischen und damit indirekt in
der anglikanischen Sukzession. Der andern Schwierigkeit wurden
sie Herr durch das Versprechen, da sie aus technischen Gründen
das Kirchengesetz nicht abändern können — es ist so schwer in
Finnland das Kirchengesetz zu revidieren, wie in England das

Prayer Book — in der Praxis nur einem Bischof die Ordination
zu gestatten. Dieses Versprechen wird in Finnland selbst strikte
gehalten, nicht aber in den Überseemissionen.

In Südindien ist die Lage grundverschieden. Ich glaube nicht,
dass sich die anglikanischen Förderer des Schemas über diese
Verschiedenheit Rechenschaft gegeben haben. Denn sie behandelten
die Differenz über das Amt einzig als eine solche der Verfassung;
während sie eine solche der Lehre ist, die ihren Ursprung in der

grundlegenden Differenz in der Lehre von der Kirche hat. Die
Lehre vom Amt all derer, die glauben, dass die allgemeine Kirche eine
sichtbare ist, besagt, dass das offizielle christliche Amt ein «sacerdotium»,

ein Priestertum sei, innegehalten in seiner Fülle von
Bischöfen, in Teilen von Priestern und Diakonen, und dass seine

Autorität von oben her stamme. Das ist die anglikanische
Auffassung, wie auch die der Kirchen von Schweden und Finnland,
wenn es hier auch unter Unregelmässigkeiten gelitten hat.

Die Auffassung des Amtes nach Calvin und den Sekten ist
ganz anderer Art. Es ist nicht ein Amt von Priestern, sondern von
Predigern; seine Autorität stammt von unten. Was einen Mann

zum Diener des Wortes macht, ist der Ruf der Gemeinde ; Ordination

ist nur die Bestätigung durch die Kirche ; sie ist nicht wesentlich.

Der Unterschied ist klar in Dr. Ainslies «Doctrines of the

Ministry in the Reformed Churches of the Sixteenth Century»
aufgezeigt. Diese Art Amt braucht und verlangt keine Sukzession,
denn ihre wesentliche Tätigkeit ist das Predigen. Priestertum setzt
Sukzession voraus, oder sonst eine äussere Gewähr; das Predigen
hat seine eigene Gewähr und braucht die Genehmigung der Kirche
nur aus Gründen der Ordnung.

Nun haben die Förderer des südindischen Schemas von Anfang
an diese grundsätzliche Verschiedenheit der beiden Auffassungen
übersehen. Sie haben immer angenommen, der einzige Unterschied



— 46 —

sei der der Kirchenordnung, die Frage sei nicht, wozu der Mann

ordiniert, sondern von wem er ordiniert werde. Nach 20 Jahren

Verhandlungen haben sie einen Kompromiss geschlossen, indem

überhaupt jeder Grundsatz umgangen wird, in der Meinung,
dadurch die Grundsätze beider Parteien beibehalten zu können. Die
beiden Arten Amt, das bischöfliche und nichtbischöfliche, werden
als identisch behandelt. Jeder Diener des Wortes, ob von einem

Bischof ordiniert oder nicht, soll alle Gewalt eines Dieners für die

ganze Kirche haben. Nur darf einer Gemeinde ein nicht bischöflich
geweihter Diener nicht gegen ihren Willen aufgezwungen werden.

In Zukunft sind alle Diener von einem Bischof zu weihen. Aber
es ist nicht entschieden, wozu sie ordiniert werden, denn der
anglikanische Ritus wird nicht als notwendig vorgeschrieben. Der
Ausdruck Priester wird nicht angewendet, der Ausdruck Presbyter,
der gebraucht wird, ist zweideutig. Diener, die von auswärts
kommen, seien es Anglikaner, Methodisten, Kongregationalisten,
Presbyterianer oder Reformierte, sind in ihrem Stande aufzunehmen.
Bischöfe werden durch drei Bischöfe und drei Diener konsekriert,
um nach beiden Seiten gerecht zu sein.

Das am meisten zu beklagende Merkmal des ganzen Schemas
ist seine Unaufrichtigkeit. Kein milderer Name kann dem Versuch
gegeben werden, zwei Dinge als dasselbe auszugeben, von denen
jedermann weiss oder wissen sollte, dass sie gänzlich verschieden
sind, wie dem zweideutigen Gebrauch der Ausdrücke : Bischof und
Presbyter, die verschiedenen Leuten etwas Verschiedenes bedeuten.
Die amerikanischen Methodisten und die deutschen Lutheraner
haben Superintendenten, die Bischöfe genannt werden, es aber
nicht sind. Sie behaupten auch nicht, das zu sein, was die katholische

Kirche darunter versteht. Ein deutscher evangelischer
«Bischof», der vor einigen Jahren England besuchte, wurde gefragt,
wer ihn konsekriert habe. Er wusste nicht einmal, was die Frage
zu bedeuten habe. Die südindischen Methodisten und die S. I. U. C.
wurden dazu gebracht, bischöfliche Leitung anzunehmen, unter
der Bedingung, dass nichts über Sukzession gesagt werde, d. h.
sie haben nichts gegen Bischöfe einzuwenden, solange sie nicht
wirkliche Bischöfe sind Zukünftige Bischöfe sind von drei Bischöfen
und drei «Presbytern» zu konsekrieren, wenn der Diözesanrat nicht
wünscht, dass nur Bischöfe an der Konsekration teilnehmen. Es
ist schwierig, einzusehen, welchen Zweck das haben soll. Vielleicht
um den Anschein von «Presbytern» zu wahren! Methodisten und



— 47 —

S. I. U. C.-Diener leiten ihre Stellung nicht von ihrer Ordination
her: Deshalb wird die Teilnahme dieser Diener an der Konsekration
eines Bischofs nicht das geringste verleihen. Da keine «besondere

Deutung des historischen Episkopates» zugelassen ist, ist es unsicher,
ob diese Bischöfe solche im katholischen oder im methodistischen
Sinne sind.

Das Wort Presbyter ist sogar noch doppelsinniger, denn es

wird in zwei entgegengesetzten Auffassungen benutzt. Der katholische

«Presbyter» ist der Priester, dessen wesentliche Funktionen
die Leitung des eucharistischen Opfers und die Sündenvergebung
sind. Der calvinistische «Presbyter» ist kein Priester; seine wesentliche

Funktion ist das Predigen. Die Autorität des erstem kommt
von oben; die des zweiten von unten. Der erstere wird zu einem
ordo zugelassen, der zweite bloss zu einem Amt. Im vorgeschlagenen
Schema wird immer das Wort Presbyter angewendet, nie das Wort
Priester. Das wäre an sich nicht zu tadeln, denn «Presbyter»
meint deutlich «Priester». Aber die wesentlichen Funktionen des

Priesters sind unter den Aufgaben der Presbyter nicht erwähnt.
Er ist nicht bevollmächtigt, Sünden zu vergeben, wie der Priester
im anglikanischen und finnischen Weiheritus. Er hat die Heilige
Kommunion zu «spenden», aber das können auch die Methodisten —
und die S. I. U. C.-Diener, die nicht von einem Bischof ordiniert
sind. Der Weiheritus ist noch nicht festgestellt.

Wäre klar bestimmt, dass diese Presbyter beides : katholische
Priester und predigende Diener seien, so würde ich vielleicht keinen
Einwand erheben. Aber dies würde die Methodisten oder die
S. I. U. C. nicht befriedigen, denn sie verwerfen die Lehre vom
Priestertum und den Grundsatz der Sukzession, der notwendig
damit verbunden ist. Mit dem Vorschlag sollen beide Deutungen
der Ordination möglich werden. Überall sonst sorgt die Kirche
dafür, dass die Bedeutung des Amtes eindeutig sichergestellt ist.
In Südindien wird die Bedeutung des Amtes im Unsichem gelassen.
Da keine Theorie über das Wesen des Episkopates gegeben werden
soll, ist es ungewiss, ob die neuen Bischöfe, auch wenn sie von drei
Bischöfen konsekriert werden, Bischöfe im katholischen oder
methodistischen Sinne sein sollen, denn es ist nicht ausdrücklich betont,
dass die bestehenden Weihen fortgesetzt werden sollen. Ausserdem
haben drei Methodisten- oder S. I. U. C.-Diener an der Konsekration

teilzunehmen, wofür kein Grund vorliegt, wenn die Bischöfe
solche im katholischen Sinn sind. Ein Kandidat, der von einem



— 48 —

Bischof geweiht ist, wird nicht mit Sicherheit ein Priester sein,

wenn nicht der Weiheritus zeigt, dass ihm die Vollmachten eines

Priesters verliehen werden. Der anglikanische Ritus tut dies, aber
der anglikanische Ritus soll nicht als unbedingt notwendig
vorgeschrieben werden. Trotz aller Mühe, die man sieh gab, diesen

Kompromiss zu schliessen, wird die Gültigkeit der vorgeschlagenen
Konsekrationen und Ordinationen doch zweifelhaft bleiben. Der
Zweifel wird dadurch vergrössert, dass die gegenwärtig amtierenden
Diener, die von keinem Bischof ordiniert sind und künftig nach
Südindien gehen, so zu behandeln sind, als ob sie gleiche Vollmacht
besässen, wie die, die von einem Bischof ordiniert sind. Diesen
Massnahmen liegt die Annahme zugrunde, dass es nur eine Art
geweihten Amies gebe, und dass verschiedene Lehren darüber
solange als gleichwertig vertreten werden dürfen, als das Amt selbst
aufrecht erhalten bleibt. Aber das ist nicht wahr. Es gibt zwei
Vrton des geweihten Amtes, die in ihrem Wesen, ihren Funktionen

und ihrer Herkunft grundsätzlich verschieden sind. Im
vorgeschlagenen Schema ist diese Verschiedenheit durch absichtliche
und falsche Zweideutigkeit verheimlicht.

Betrachten wir nun noch die möglichen Folgen dieses Schemas,
zuerst in der anglikanischen Gemeinschaft, und dann in der
allgemeinen Bewegung für christliche Einigung. Jeder Vorschlag für
christliche Einigung muss zwei notwendige Bedingungen beachten,
wenn die Verwirrung nicht noch grösser werden soll. Erstens: jeder
Partner einer Übereinkunft muss dieselbe einstimmig annehmen.
Es ist nicht nötig, dass jeder Nörgeier und Fanatiker auf beiden
Seiten überzeugt werden muss, aber es ist nötig, dass nirgends eine
organisierte Partei ihre Opposition bis zum Punkt eines neuen
Schismas treibt, wie die «Wee Frees»* in Schottland. Denn dann
würde nur ein Schisma für das andere vertauscht. Zweite Bedingimg
ist. volle Gemeinschaft muss allgemein, nicht nur lokal durchgeführt
worden. Die wirklichen Schwierigkeiten sind lehrhafter Art. Lehren
haben keine geographischen Grenzen. Wir können nicht volle
Gemeinschaft mit der Kirche von Finnland eingehen, wemi wir sie
nicht mit allen andern Lutheranern, wenigstens denen der
skandinavischen Länder einsehen können. Wir hätten mit den deutschen
und schweizerischen Altkatholiken fünfzig Jahre früher in volle
Gemeinschaft eintreten können, aber wir hatten zu warten, bis
die altkatholiken Hollands dazu bereit waren. Wir können mit
keiner orthodoxen morgenländischen Kirche volle Gemeinschaft



— 49 —

haben, wenn nicht die ganze orthodoxe morgenländische Gemeinschaft

dem beizustimmen gewillt ist.
Die Förderer des südindischen Schemas haben diese beiden

Bedingungen missachtet. Sie schlagen vor, dass die Unite Church
of South India in voller Gemeinschaft mit den anglikanischen
Kirchen, und auch mit den Methodisten, Kongregationalisten und
Presbyterianern der britischen Inseln und anderer Länder stehen
soll. Dies würde zu unhaltbaren Verhältnissen führen. Nehmen wir
an, ein anglikanischer und ein kongregationalistischer Missionar
hätten unter dem gleichen Bischof in Indien gearbeitet und gegenseitig

in eines jeden Mission Dienste geleistet. Kehren sie nach
England zurück, so sind sie miteinander nicht mehr in Gemeinschaft.

Der Kongregationalist mag in einzelnen Pfarreien oder
Diözesen aufgenommen werden, in andern aber nicht. Das ist nicht
der Weg, Bruderschaft zu fördern, sei es zwischen verschiedenen
Parteien in der Kirche oder zwischen «Church and Chapel» (Kirche
und Kapelle gleich Kirche und Sekte). Man könnte im Gegenteil
keinen bessern Weg finden, Bitterkeit zu erregen. Überdies werden
möglicherweise einige anglikanische Provinzen es ablehnen, mit
den südindischen Diözesen etwas zu tun zu haben, denn sie werden
ihre Lehre als ungesund und ihre Weihen als zweifelhaft betrachten.
Eine neue Quelle von Kontroversen wird sich ergiessen, und die
Bande zwischen den Provinzen der anglikanischen Gemeinschaft
werden gelockert. Besonders wird die südafrikanische Kirche tief
berührt werden, weil in Südafrika so viele indische Einwanderer
leben. Indische Mitglieder der neuen Kirche, die nach Südafrika
gehen, werden im gleichen Verhältnis zu den Methodisten und zu den

Kongregationalisten stehen, wie zu der Kirche der Provinz. Wenn
die südafrikanische Kirche mit den Diözesen Südindiens in Gemeinschaft

bleibt, wird es nicht möglich sein, ihre Disziplin über ihre
eigenen Mitglieder aufrecht zu erhalten. Wenn sie die Gemeinschaft
mit diesen Diözesen abbricht, ist ein neues Schisma da.
Südafrikanische Kirchenmitglieder in Südindien müssen besorgt werden.
Hat es tatsächlich einen Wert, die anglikanische Gemeinschaft

wegen der Einigung in Südindien auseinanderzubrechen? Denn
es ist sicher, dass, wenn auch die neue Kirche in Gemeinschaft
mit Canterbury bleibt, einige Diözesen die Anerkennung verweigern
werden und deshalb eine Gegenkirche in Südindien für ihre dorthin
ziehenden Mitglieder errichten werden. Möglicherweise wird mancher
Inder mit Ja antworten. Der christliche Dorfbewohner wird Ge-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1946. 4



— 50 —

meinschaft mit Männern seiner eigenen Rasse der Gemeinschaft

mit weissen Männern jenseits des Meeres vorziehen. Aber
Rassenengherzigkeit dieser Art sollte nicht gefördert werden.

Die südindischen Diözesen sollten die Erlaubnis nicht erhalten,
sich mit andern Missionen in Südindien zu vereinigen, bevor die

Zustimmung aller andern anglikanischen Kirchen gesichert ist.
Unsere Union mit den altkatholischen Kirchen wurde einstimmig
von allen Provinzsynoden, die sie gründlich begutachteten,
angenommen. Das Übereinkommen mit der Kirche von Finnland
wurde von den Provinzsynoden von Canterbury undYork einstimmig
genehmigt. Die südindischen Vorschläge für eine noch engere Union
müssen diesen Präzedenzfällen folgen; sie müssen warten, bis nicht
nur die Provinzsynode in Indien, sondern die aller andern
anglikanischen Provinzen sie einstimmig angenommen haben. Am
wenigsten sollten Vorschläge, die die anglikanische Gemeinschaft
entzweien könnten, in Kriegszeiten durchgepeitscht werden, wenn die
Aufmerksamkeit Vieler durch anderes in Anspruch genommen ist.

Welches kann etwa die Wirkung dieser Vorschläge auf die
allgemeine Bewegung zur Wiedervereinigung sein Bevor ich auf
diese Frage antworte, möchte ich zum letzten Mal von der Kirche
von Finnland sprechen. Einige glaubten, dass unsere Übereinkunft
mit ihr unsere Beziehungen mit den orthodoxen Kirchen gefährden
könnten. Wenn ich dieser Meinung gewesen wäre, hätte ich das
Übereinkommen nicht unterschrieben. Wir verpflichteten uns zu
keiner Schwächung unseres dogmatischen Standpunktes. Die
Zulassung finnischer Kirchenmitglieder zur Kommunion ist, als
zeitweilige Massnahme, wenig mehr, als was die Orthodoxen selber
taten, wenn sie unter besondern Umständen Anglikanern, Armeniern
und andern nichtorthodoxen Christen die Kommunion gespendet
haben. Andererseits hoffen wir, dass unsere Verbindung mit der
Kirche von Finnland zu engern Beziehungen zwischen den orthodoxen

und den lutherischen Kirchen führen möge. In Finnland
ist fast die ganze Bevölkerung lutherisch oder orthodox ; die beiden
Kirchen haben die gleichen bürgerlichen Vorrechte ; sie stehen
einander freundlich gegenüber, aber nicht vertraut. Sie müssen
zusammenkommen, denn sie haben sich gegenseitig nötig. Wenn es
uns möglich wäre, auch nur eine erste Stufe einer allgemeinen
Verständigung zwischen den orthodoxen und lutherischen Gemeinschaften

anzubahnen, welche die zweit- und drittgrösste Gemeinschaft

in der Christenheit sind, so hätten wir eine weitreichende



— 51 —

Annäherung zur allgemeinen Union erreicht, wie sie heute überhaupt
möglich ist.

Die Förderer des südindischen Schemas haben nicht die
Absicht, es auf Südindien zu beschränken. Sie schlagen vor, es
zunächst auf Nordindien auszudehnen, und später auf alle Länder.
Aber ein Schema, das auf Falschheit und eine Einheit, die auf
Zweideutigkeit beruht, kann nur eine Kirche bilden, deren Wesen
niemand definieren kann, die weder die Glaubensbekenntnisse ihren
Mitgliedern auferlegt noch sie verwirft, die weder klar das apostolische

Amt behalten noch es deutlich verworfen hat; ein unnatürliches

Scheusal, gleich Homers Schimäre :

ngoods Xémv.ônid-ev ôè ôgây,œv,peorj ôè yijxaioa.
Wie kann eine solche Körperschaft jemandes Vertrauen

gewinnen Sie wird wahrscheinlicher die gegenwärtige Verwirrung
vermehren, das gegenseitige Verständnis zwischen «Church and
Chapel» zerstören, die Wiedervereinigung der Christenheit hindern
und den Strom der Missionare nach Südindien zum Versiegen
bringen. Nicht Verschiedenheit in der Lehre verursacht Ärgernis,
obwohl sie die Wurzel unserer Trennungen ist, sondern Unbestimmtheit,

Sentimentalität und Getue. Wenn ein Mann zu mir sagt:
Sie glauben, dass Taufe, Firmung und bischöfliche Weihe
notwendig sind; ich nicht, dann mag ich seinen Irrtum bedauern,
aber ich werde seine Offenheit achten. Sagt er: Wir gehen alle
den gleichen Weg, die Verschiedenheiten zwischen uns sind
unbedeutend, so muss ich ihn entweder für einen Lügner oder einen
Narren halten; in jedem Fall werde ich mit ihm keine engern
Beziehungen anknüpfen.

Die das beste Recht zur Mitsprache haben, sagen, dass, wenn
dieses Schema durchgeführt wird, und es die anglikanische Gemeinschaft

annimmt, unsere Verbindung mit den orthodoxen Kirchen
ein Ende hat. Wir sind nicht mehr länger in der Lage, ihnen zu
erzählen, dass unsere Kirche und unsere Sakramente nach unserm
Glauben dieselben sind wie die ihren, wenn wir die Methodisten
und die S. I. U. C. als «Zweige der katholischen Kirche», ihre
Abendmahlsgottesdienste, die keinen Opfercharakter haben, als

gleichwertig mit der Eucharistie, ihre Diener, die nicht einmal

behaupten, Priester zu sein, sondern das Priestertum in Name und
Sache ablehnen, als mit den unsern gleichstehend annehmen.

Die Meinung der Altkatholiken, die schon mit uns in Gemeinschaft

stehen, ist aufgezeigt durch die vernichtende Kritik des



— 52 —

vorgeschlagenen Schemas vonPfarrer Neuhaus, Basel, einem
schweizerischen altkatholischen Priester, in der «Internationalen Kirchlichen

Zeitschrift, Bern», viele Jahre bevor einige der ärgsten Züge
in das Schema aufgenommen worden waren.1)

Auch unsere freunde in Schweden und Finnland, deren Mission
in Südindien den Beitritt zur vorgeschlagenen Union mit der
Begründung abgelehnt haben, dass ihre Lehre ungenügend sei, werden
sich wundern, warum wir in Europa auf der bischöflichen Ordination

bestehen, während wir in Indien bereit sind, Männer als voll-
!Mili tj'.c I heiler anzuerkennen, die nie eine bischöfliche Ordination
hatten und tatsächlich nicht daran glauben, und sie werden auch
sehr alarmiert sein von der Unbestimmtheit über Grundlehren, die
von der vorgeschlagenen Unionsbasis bekannt werden

Seitdem der Vortrag gehalten wurde, hat der Erzbischof von
Canterbury erklärt : Wenn das Schema in seiner gegenwärtigen
Kenn durchgeführt wird, so

1 win! die neue Kirche von Südindien nicht in voller
Gemeinschaft mit der Kirche von England sein:

-. werden die gegenwärtig amtierenden Bischöfe als Bischöfe
anerkannt, aber sie werden das Recht zu einer Einladung
an die Lambethkonferenz nicht mehr haben;

S. über unsere Haltung gegenüber Bisehöfen, die imter dem
Schema konsekriert werden, können wir erst etwas sagen,
wenn wir den Ritus der Konsekration kennen.

lue Erklärung beseitigt einige Schwierigkeiten, aber lässt viele
ungelöst. Es wird hingegen gesagt, dass wir die Anglikaner in
Südindien nicht hindern können, sieh dem Schema anzusehliessen.
Unsere Opposition mache die Sache mir schlimmer. Inzwischen
hat die S. 1.1\ 0. das Schema abgelehnt. Ich zweifle, ob sie es

je annehmen wird.
C. B. Jtfoss

*> iK.1 las*, sa ff.


	Die Vorschläge zur Kircheneinigung in Südindien und das Übereinkommen zwischen der Kirche von England und der Kirche von Finnland

