Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Artikel: Die Vorschlage zur Kircheneinigung in Stdindien und das
Ubereinkommen zwischen der Kirche von England und der Kirche von
Finnland

Autor: Moss, C.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404214

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Vorschldge zur Kircheneinigung in Siidindien
und das Ubereinkommen zwischen der Kirche von
England und der Kirche von Finnland

Da ich selber nie in Indien war, mag ich einige der «unwéig-
baren» Elemente ausgelassen haben, die bei allen Vorschlagen fiir
christliche Einheit so wichtig sind. Aber die gestellten Fragen sind
nicht indische Fragen, sondern sie wurden von den Missionaren
aus Europa nach Indien gebracht. Sie konnen deshalb ohne direkte
Kenntnis des indischen Hintergrundes verstanden werden. Anderer-
seits habe ich direkte Einsicht in das Ubereinkommen mit der
Kirche von Finnland; denn ich war Mitglied der Kommission,
die es aufgestellt hat. Ich war vorher und nachher in Finnland,
wie auch in Schweden und in den baltischen Staaten und habe unter
den Geistlichen Freunde in allen diesen Léandern. Deswegen wihlte
ich dieses Ubereinkommen mit der Kirche von Finnland zum Ver-
gleich auch deshalb, weil dieses Ubereinkommen eine bessere Paral-
lele bietet, als das vollstdndigere Abkommen mit den altkatho-
lischen Kirchen, das ich ebenfalls aus erster Hand kenne 1).

Es gibt in Siidindien besonders starke Griinde fiir eine sicht-
bare Einigung der Christen,- abgesehen von denen, die fiir alle
Lénder gelten, besonders in der heutigen Zeit. Stidindien ist ein
Land mit alter Zivilisation, die sich auf eine tief eingewurzelte
und besonders abscheuliche Form des Heidentums griindet, das
in gewisser Hinsicht dem Heidentum des réomischen Reiches, wie
es St. Augustin beschreibt, ganz édhnlich ist. Grosse Tempel mit
einer méchtigen Priesterschaft und grob gétzendienerische und un-
sittliche Riten, ein soziales System, das vollsténdig auf heidnische
Ideen und Briuche gegriindet ist, Bauern in unzihligen Dérfern,
deren ganzes Leben von der Furcht vor den bésen Geistern und
den Folgen des Kastenwesens verfinstert ist. Obgleich die christ-
lichen Missionen erfolgreicher waren als in irgendeinem andern
Teil Indiens, haben sie auch hier nur einen geringen Bruchteil
der Bevolkerung gewonnen; die meisten Bekehrten entstammen
den niedern Kasten oder den Reihen der Kastenlosen. Es sind

1) Vortrag vor der Pfarrkonferenz in Oxford. Aus dem Englischen
Ubersetzt von Pfarrer H. Flury



— 39 —

einfache Leute auf dem Lande, grosstenteils unwissend und unfihig,
mehr als die einfachste Erzihlung des Evangeliums zu verstehen:
dass unser Herr Jesus Christus sie durch Seinen Tod und Seine
Auferstehung von der Furcht vor den bésen Geistern befreit habe,
ferner von der Erniedrigung durch die Zugehorigkeit zur Kaste
und von der Finsternis und dem Schrecken des alten Heidentums,
das noch ihre Nachbarn bindet. Die Verschiedenheiten zwischen
den verschiedenen Arten Christentum, die in Europa so viel gelten,
schrumpfen zur Bedeutungslosigkeit zusammen im Vergleich mit
dem weiten Abstand zwischen jedem Christen und seinen heid-
nischen Nachbarn.

Die drei Partner, die an dem vorgeschlagenen Unionsschema
mitarbeiten, sind: 1. Die anglikanische Provinz von Indien, Burma
und Ceylon, die die vier Diozesen von Madras, Tinnevelly, Travan-
core und Dornakal verlieren wird. 2. Die Provinz der englischen
Methodisten in Siidindien. 3. «The South India United Church»
(S. I. U. C.). Sie ist das Resultat einer frithern Einigung zwischen
Presbyterianern, Kongregationalisten und schweizerischen Refor-
mierten Missionsgesellschaften; sie ist iiberwiegend kongregationa-
listisch.

Zwischen diesen drei Gemeinschaften besteht gegenwirtig ein
freundschaftliches Abkommen: «Comity of Missions». Jede be-
arbeitet ein ihr zugewiesenes Gebiet, so dass keine gegenseitige
Konkurrenz entstehen kann. Ks ist so, als ob alle «Christen in
Essex Baptisten, alle in Middlessex Anglikaner und alle in Surrey
Presbyterianer wiren». Nun umfasst aber Siidindien, wie andere
Liander des Ostens, verschiedene Rassen mit verschiedenartigen
Sprachen und ist durch das allbeherrschende Kastensystem ge-
trennt. Der Einzelne fithlt sich nicht, wie in England, mit den
Bewohnern seiner Gegend, sondern mit den Angehérigendergleichen
Kaste oder mit den Gleichsprachigen verbunden. Die Missions-
iibereinkunft hat deshalb zur Folge, dass Leute der gleichen Kaste,
wie z. B. die Hindus, durch den Beitritt zum Christentum von-
einander getrennt werden, und zwar, wie es ihnen vorkommen
muss, durch eine unverniinftige und kiinstliche Verschiedenheit,
die nichts mit indischen Verhiltnissen zu tun hat, sondern die aus
Europa eingefiihrt ist. Je stidrker ihr nationaler Geist ist, desto
mehr empfinden sie es, von ihren christlichen Briidern durch
Unterschiede europiischer Herkunft getrennt zu sein. Es ist des-
halb nicht erstaunlich, dass die indischen Christen, von denen viele



— 383 —

durch Generationen hindurch Christen sind, einen starken Druck
auf die Unionsversuche ausiiben. So wird behauptet, dass bei
einem eventuellen Riickzug der Missionare sofort eine EKinigung
zustande kime.

Die meisten Christen leben in Dorfern, ohne viel Beriihrung
mit der Aussenwelt. Einen weiten 6kumenischen Blick kann man
von ihnen nicht erwarten. Suchen sie in einem andern Distrikt
Arbeit, so finden sie sich, obgleich unter einem Volk gleicher Rasse
und Sprache, geeinigt mit ihnen im gleichen christlichen Glauben,
doch von ihnen durch Schranken fremden Ursprungs, die ihnen
nichts sagen, getrennt.

Die praktischen Griinde fiir eine Einigung sind daher sehr
stark; obwohl ich mich gedrungen fiihle, das vorliegende Schema
zu kritisieren, kann ich doch mit den Beweggriinden seiner Ur-
heber und mit dem starken Gefiithl der eingebornen Inder, und
derer, die ihr Leben im Dienste Indiens hingegeben haben, Sympa-
thie empfinden: Kine Kinigung irgendwelcher Art ist notig. Aber
was fiir eine ? Das ist der springende Punkt.

Lasst uns zunichst auf zwei sonderbare Tatsachen achten,
die zu wenig beachtet werden. Die erste ist: Die Griinde, weswegen
den indischen Christen eine Kinigung notig erscheint, bestehen
auch in andern Léndern, ohne dass die gleichen Folgerungen daraus
gezogen werden. Nyasaland z. B. scheint ein sehr &hnliches Problem
zu bieten. Ein Nyasa, der auf der Ostseite des Sees Christ wird,
gehort zur Anglikanischen Didzese von Nyasaland, ein Nyasa aber,
der auf der Westseite des Sees Christ wird, gehort zur schottischen
Presbyterianermission. Afrikaner reisen noch mehr zur Arbeits-
suche als die Indier. Gleichwohl haben die Anglikanische und Pres-
byterianische Mission, obwohl sie Seite an Seite in freundschait-
lichster Weise jahrelang arbeiten, nie eine Union ins Auge gefasst.
In Nyasaland werden die Grundsitze anglikanischer, oder eher
katholischer Kirchenzugehorigkeit klar gelehrt, anscheinend aber
nicht in Sidindien.

Die zweite ist folgende: Die vorgeschlagene Vereinigte Kirche
wiirde bloss ungefihr einen Viertel aller Christen in Siidindien
einschliessen. Zwei Kirchen scheinen speziell den anglikanischen
Diézesen nidher zu stehen, als die Gemeinschaften, mit denen eine
Einigung vorgeschlagen wird: Die Kirche von Malabar, die in vier
verschiedenen Formen vorhanden ist, abgesehen von den Teilen,
die sich Rom unterworfen haben, besteht seit mindestens 1600

Tnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1946. 3



— 34 —

Jahren in Indien. Sie ist grosser als alle drei Partner des vorgeschla-
genen Schemas zusammen. Kiner dieser Teile, die «Mar Thomanx-
Kirche, hat bereits ein formelles Abkommen mit der anglikanischen
Provinz von Indien, Burma und Ceylon getroffen, aber sie lehnte
den Beitritt zum vorgeschlagenen Schema ab. Die schwedische
Mission in Tranquebar steht in so engen Beziehungen mit den
anglikanischen Didzesen, dass ihr Bischof in der schwedischen
Sukzession an der Konsekration des gegenwirtigen Bischofs von
Tinnevelly teilnehmen konnte. Aber auch diese Kirche lehnte den
Beitritt zum vorgeschlagenen Schema mit der Begriindung ab,
dass die Lehre von der Kucharistie in ihren Grundlagen nicht
bestimmt genug sei.

Eine oft unbemerkte Schwierigkeit in der Diskussion iiber
christliche Vereinigung ist die, dass christliche Vereinigung min-
destens fiinf verschiedene Dinge bedeuten kann:

1. Absorption, das schliessliche Geschick jeder Kirche, die
sich Rom unterwirft; 2. Affiliation, z. B. des Ordens von Athio-
pien in die Provinz von Siidafrika; 3. Amalgamation, z. B. der drei
Teile der englischen Methodisten; 4. Provincial Union, z. B. im
Fall der Kirche von England und der altkatholischen Kirchen;
5. Lose Federation, z. B. des englischen freikirchlichen Rates.

Die anglikanische Kirchengemeinschaft begiinstigte bis jetzt
die vierte Form der Einigung. Es gibt, wie wir glauben, eine
Gesellschaft, die sich in ihrer Art von allen andern Gesellschaften
unterscheidet, wie die Biicher der Bibel sich von allen andern Biichern
unterscheiden : die Korperschaft, mit der Gott einen Bund gemacht
hat, die wir die katholische Kirche nennen, und an welche zu glauben
wir stets bekennen, so oft wir das Glaubensbekenntnis rezitieren.
Sie existiert vor ihren Mitgliedern und hat Autoritit, die Schrif-
ten auszulegen, und ihre Auslegung ihren Mitgliedern aufzu-
erlegen. Ortliche Organisationen dieser Korperschaft, sei es eine
Diozese, Provinz oder nationale Kirche, nennen wir «churches»;
«Provincial Union» ist die Heilung eines Bruches zwischen zwei
oder mehreren solcher Kirchen durch formelle Ubereinstimmung
in der Lehre. Frither waren sie einmal geeinigt, jetzt sind sie es
wieder, und zwar als freie, sich selbst regierende Provinzen der
einen Kirche (one Church). Unsere Union mit den altkatholischen
Kirchen ist solcher Art. Unser Ubereinkommen mit den Kirchen
von Schweden, Finnland und den Baltischen Staaten strebt nach
dieser Art Union, wenn sie auch noch nicht erreicht worden ist.



— 35 —

Fiir die Verhandlungen mit der Kirche von Finnland nahm
die Kommission, deren Mitglied ich war, an, dass diese Kirche
die Erbin der mittelalterlichen Ditzese von Abo oder Turku war,
genau so wie die gegenwirtige Kirche von England die Erbin der
mittelalterlichen Provinzen von Canterbury und York ist. Die
Finnen glauben nicht, dass ihre Kirche mit Koénig Gustav Wasa
oder Bischof Michael Agricola ihren Anfang genommen hat, so
wenig, wie wir glauben, dass unsere Kirche mit Heinrich VIII.
oder Erzbischof Parker begonnen hat. Einmal fragte ich einen
finnischen Bischof, warum sie nicht nur die Sonntage vom Dreifaltig-
keitsfest an zidhlten, sondern genau die gleichen Episteln und
Evangelien fiir diese Sonntage hétten wie unser Prayer Book, aber
verschieden von denen des Missale Romanum. Er antwortete: Wir
sind beide Provinzen der Westkirche. Ich hitte nicht: Westkirche,
sondern «katholische Kirche» gesagt. Es mag behauptet werden,
wir hiatten zu Unrecht die Kontinuitdt der Kirche von Finnland
angenommen. Ich will iiber diesen Punkt nicht streiten, aber ich
bin jetzt noch fest iiberzeugt, dass wir recht hatten, und dass die
Kirche von Finnland eine Kirche ist, wie wir sie oben definierten,
mit erheblichen Mingeln, das ist richtig, aber mit dem guten
Willen und Vorsatz, diese Méngel moglichst zu heilen. Seither hat
sie zu einem grossen Teil ihr Versprechen gehalten.

Was in Sidindien vorgeschlagen wird, ist nicht provinziale
Union, sondern etwas viel engeres: Amalgamation. Es wiirde nicht
moglich noch wiinschbar sein, die Kirche von Finnland oder die
altkatholischen Kirchen mit der Kirche von England zu verschmel-
zen, weil sie in verschiedenen Léndern liegen. Aber die Partner
des siidindischen Schemas sind alle im gleichen Land; sie sollen
auch eine einzelne, gleichartige Provinz bilden. Dies ist ein sehr
ehrgeiziger Vorschlag. Die Geistlichen und Mitglieder dieser Ge-
meinschaften sollen demzufolge, trotzdem sie bisher nicht einmal
miteinander Verbindung hatten, unter den gleichen Bischof gestellt
werden. Sie sollen vereinigt werden, nicht wie die Kirche von
England und die altkatholischen Kirchen miteinander verbunden
sind, nicht einmal wie die Provinzen von Canterbury und York,
sondern wie die Landdekanate in einer Didzese vereinigt sind.

Welches ist aber die Geschichte dieser Gemeinschaften fiir
welche eine solche aussergewohnlich enge Union vorgeschlagen
wird ? Das «Volk, genannt Methodisten» wurde von John Wesley
als eine private Gesellschaft fiir Andacht und Evangelisation inner-



— 36 —

halb der Kirche von England gegriindet. Keine Geschehnisse haben
geither ihre Natur verandert; sie ist zwar nicht mehr ein Glied
der Kirche von England, aber sie ist heute immer noch bloss eine
Gesellschaft, keine Kirche. Bis in die jiingste Zeit wurde sie nicht
Kirche genannt, nicht einmal von ihren eigenen Mitgliedern, sondern
eine «Verbindung» (connexion), und ihre Griinder hatten sicher
nicht die Absicht, eine Kirche zu sein.

Die Kirche von England wurde von St. Augustin und St. Aidan
gegriindet, aber nicht in dem Sinn, in dem die Methodisten durch
Wesley zu einer Gemeinschaft verbunden worden sind. St. Augustin
und St. Aidan brachten etwas nach England, was schon anderswo
existierte; Wesley begann etwas, was vorher iiberhaupt nicht exi-
stiert hat. Die Kirche von England und die Provinz von Indien,
Burma und Ceylon sind ortliche Zweige der katholischen Kirche,
die von den Aposteln her kommt. Die «Methodistenkirche» ist
eine religiose Gesellschaft oder Gemeinschaft und erhebt nicht den
Anspruch mehr zu sein, auch wenn sie sich selber «Kirche» nennt.

Die S. I. U. C. ist iiberwiegend kongregationalistisch. Der Kon-
gregationalismus griindet sich auf das Prinzip, dass es eine katho-
lische Kirche, wie das ganze historische Christentum diesen Aus-
druck versteht, nicht gebe. Nach seiner Theorie ist die allgemeine
Kirche unsichtbar, die sichtbare Kirche ist die einzelne unabhingige
Gemeinde oder Kongregation. Nach meiner Meinung besteht der
einzige Unterschied von der Theorie der Presbyterianer darin, dass
die presbyterianische Organisation national, nicht lokal ist; da es
sich aber um einen diskutierbaren Punkt handelt, mochte ich hier
nicht niaher darauf beharren. Die S. I. U. C. ist daher keine Provinz
der katholischen Kirche, denn sie ist auf dem Grundsatz gegriindet,
dass es eine solche katholische Kirche nicht gibt.

Deshalb ist es toricht, von den drei Partnern dieses Schemas
als von «drei Zweigen der katholischen Kirche» zu reden, wie es
die Forderer von Anfang an getan haben, es sei denn, sie meinten
mit dem Ausdruck: «katholische Kirche» die Summe aller gliu-
bigen Christen, was nicht das ist, was bis dahin mit diesem Wort
verstanden worden ist. Die S. 1. U.C. und die Methodisten sind
Gesellschaften, aber nicht Kirchen; es besteht ein Unterschied in
der Art zwischen einer Provinz der géttlichen und einer rein mensch-
lichen Gesellschaft; es ist aber unmaoglich, zu gleichen Bedingungen
Dinge zu vereinigen, die in ihrem Wesen verschieden sind. Dies
ist der Grundirrtum des vorgeschlagenen Schemas. Keine Ande-



— 37 —

rungen in Kinzelheiten, wie sie einstimmig vom Diozesanrat der
benachbarten Ditzese von Colombo vorgeschlagen wurden, konnen
das beseitigen. HEs war von Anfang angenommen worden, dass
die drei Partner des Ubereinkommens von der gleichen Wesensart
seien. Das trifft nicht zu. Deshalb fithrt jeder Schritt, der seither
getan wurde, nur noch tiefer in einen Morast von Zweideutigkeit,
Missverstandnis und Verwirrung.

Wenn zwei Gesellschaften vereinigt noch mehr verschmolzen
werden sollen, so miissen sie gleicher Art sein. Im Fall der Kirche
von Finnland war ich zunichst im unklaren, weil mir nicht erlaubt
wurde, diese Frage zu stellen. Als ich aber das Augsburger Bekennt-
nis, welches die hauptsidchliche Glaubensnorm der Kirche von Finn-
land ist, ndher priifte, erkannte ich, dass in diesem Dokument
das Wort «Kirche» und das Wort «Bischof» nicht definiert ist,
weil es iiber den Sinn keine Meinungsverschiedenheit gegeben hat.
Das Augsburger Bekenntnis wurde 1530 aufgestellt, bevor das
Schisma Tatsache geworden war; es ist nicht das Manifest einer
Kirche oder einer Sekte, sondern einer Partei innerhalb der Kirche.
Diese Folgerung wurde bei weiterer Kenntnis der schwedischen
und finnischen Kirche bestidrkt. Sie glauben, nationale Gemein-
schaften der katholischen Kirche zu sein, die Autoritit in Glaubens-
sachen haben. Ihre Glieder nehmen ihre Entscheidungen als bindend
an und halten es fiir unrecht, sich von der Kirche zu scheiden,
so dass kaum von der Kirche getrennte Sekten vorhanden sind.

Aber Methodisten und Kongregationalisten und alle, die direkt
oder indirekt unter dem Einfluss Calvins stehen, verstehen das
Wort «Kirche» nicht so, denn sie sind der Ansicht, dass jede sicht-
bare Gesellschaft nur menschlichen Ursprungs ist. Das einzelne
Mitglied ist nach ihrer Meinung friither als die «Kirche», und eine
Kirche ist so gut wie die andere. Lieben sie die Kirche nicht,
der sie angehoren, so verlassen sie sie zugunsten einer andern;
dafiir kann sie niemand tadeln. Daher ist der Methodismus und
der Presbyterianismus reich an Trennungen wegen geringfiigiger
Punkte der Disziplin. Der Kongregationalismus ist iiberhaupt keine
Kirche, von der man sich trennen kann.

Die vorgeschlagene Unionsgrundlage erklirt, dass die Kirche
der Leib Christi sei, und dass die Glieder sind, die getauft werden
und in ihr verbleiben. Sie sagt nicht aus, ob die Taufe zur Mitglied-
schaft notwendig sei, und ob die Kirche «Autoritit in Glaubens-
sachen» besitze. Denn obwohl sie von der sichtbaren Kirche spricht,



— 38 —

erkliart sie doch auch, dass die einzig notwendigen Bedingungen
fiir die Spendung der Gnade Gottes in der Kirche die Verheissung
Gottes selbst und die Versammlung seines Volkes sind. Offenkundig
ist die Taufe keine unerlissliche Bedingung; wenn die Taufe nicht
notwendig ist, so kann die Kirche nicht als sichtbar gelten, es sei
denn das Wort: sichtbare Kirche werde im calvinischen Sinn als
die Summe der christlichen Gemeinden aufgefasst.

Einigungsverhandlungen, an denen die anglikanischen Kirchen
sich beteiligen, folgen dem «Lambeth Quadrilateral» (Bibel,
Glaubensbekenntnisse, Sakramente, Amt), den Punkten des Lam-
beth-Aufrufes von 1920. Wir begannen mit der Bibel und fanden
die Finnen in voélliger Ubereinstimmung mit dem 6. Artikel. Es
ist ein unbedeutender Punkt, dass ihre Auffassung der Apokryphen
mit der unsrigen iibereinstimmt. Es wiirde mich iiberraschen, wenn
dies auf die S. I. U. C. zutrife. Die Apokrypha werden in der vor-
geschlagenen Unionsiibereinkunft nicht erwihnt. Wichtiger ist:
Dieses Dokument erklirt, dass «die Schrift die hochste und ent-
scheidende Glaubensregel ist, und dass die Kirche sich selbst nach
der Lehre der Heiligen Schrift richten und in Ubereinstimmung
mit ihr sich reformieren miisse». Es erwihnt aber die erginzende
Wahrheit nicht, dass die Kirche Autoritiat in Glaubensfragen besitzt,
und ihre Mitglieder an ihre Auslegung der Schrift gebunden sind.
Da ja alle christlichen Kirchen und Sekten die Autoritat der Schrift
annehmen, ist es klar, dass die Lehre der Schrift nicht aus sich
selbst eine geniigende Grundlage zur Einigung bildet.

Befassen wir uns nun mit dem Credo. Ich werde die Antwort
des alten Erzbischofs Griineberg von Lettland auf unsere Frage
nach dem Glaubensbekenntnis nie vergessen. Er sagte: Unsere
Glaubensbekenntnisse sind das Apostolicum, das Nicaenum und
das Athanasianum. Wir konnten nur antworten: Einverstanden,
gehen wir zum nichsten Gegenstand iiber. Das vorgeschlagene
Unionsschema in Siidindien anerkennt das Apostolikum und das
Nicaenum. Das Athanasianische ist im Lambeth Quadrilateral nicht
enthalten, da es von der amerikanisch-bischoflichen Kirche auf-
gegeben worden ist. Man konnte denken, dass es in Indien nétig
wire, um die Fragen der Hindus und Mohammedaner zu befriedigen
es ist nicht erwihnt. Das Schema fiigt jedoch eine einschrinkende
Anmerkung bei. Sie war 1936 noch nicht vorhanden, so dass offen-
sichtlich jemand damit zufriedengestellt werden soll. Sie erkliirt,
die Glaubensbekenntnisse bilden eine geniigende Grundlage zur



— 39 —

Einigung, es sei aber nicht beabsichtigt, damit die Zustimmung
der Einzelnen zu jedem Wort oder Satz derselben zu verlangen
oder eine verniinftige Freiheit der Auslegung auszuschliessen, oder
festzulegen, dass diese Glaubensbekenntnisse ein vollstindiger Aus-
druck des christlichen Glaubens seien.

Das geniigt nicht. Arius hitte das Nicaenum angenommen,
wenn von ihm nicht die Zustimmung zum «Eines Wesens mit dem
Vater» verlangt worden wire. Es ist Sache der Kirche, nicht des
Einzelnen, zu bestimmen welche Auslegung anzunehmen ist. Sie
kann das aber nicht, wenn ihre Hénde durch eine solche Klausel
gebunden sind. Ein Diener der vorgeschlagenen Vereinigten Kirche
kann verlangen, dass «geboren aus der Jungfrau Maria» «verniinftig
ausgelegt» werde, als «geboren von der, die gewohnlich die Jungfrau
Maria» genannt wird, oder der Satz «am dritten Tag wieder auf-
erstanden von den Toten» bedeute einfach, unser Herr iuberlebte
den Tod, oder er rdume das Recht ein, zu glauben und zu lehren,
dass der Heilige Geist nur ein «Einfluss» und keine «Person» sei.
Es ist ganz sicher, dass die Orthodoxen und die Lutherischen
Kirchen, um keine andern mehr zu nennen, die auf Rechtgliaubigkeit
grosses Gewicht legen, diese einschrinkende Anmerkung als ein
volliges Hindernis zu irgendwelcher Art Beziehungen zu der Kirche
betrachten wiirden, die diese Anmerkung in ihre Verfassung auf-
nimmt. Wir sind an jedes Wort des Glaubensbekenntnisses ge-
bunden; keine Unionsgrundlage, die in diesem Punkt versagt, ist
nur eines kurzen Nachdenkens wert. Bereits sind die zwei grossten
christlichen Gemeinschaften voneinander getrennt, weil die eine
sich herausgenommen hat, ein Wort dem Nicaenum beizufiigen.

Hier liegt allerdings ein wichtiger Grund fiir die Einfiigung
dieser Anmerkung in die spitern Ausgaben des vorgeschlagenen
Unionsentwurfes vor. Die Methodisten und Kongregationalisten,
vielleicht auch die Presbyterianer, glauben, da der Kinzelne vor
der Kirche sei, habe sie kein Recht seiner privaten Auslegung
der Schrift eine Grenze zu setzen. Deshalb konne sie auch ihren
Mitgliedern kein Glaubensbekenntnis aufnotigen. Ihre irrige Lehre
von der Kirche ist der Grund, warum jede von ihren Vertretern
unterschriebene Ubereinkunft immer mit einem Vorbehalt iiber
die Glaubensbekenntnisse «umziunt» wird. Die lutherischen Kirchen
zeigen diese Neigung zu Vorbehalten nicht. Das ist ein starkes
Argument fiir die grundlegende Rechtgldubigkeit in ihrer Lehre
von der Kirche. Und Indien, dessen Volk vielleicht mehr theolo-



— 40 —

gisch gesinnt ist als irgendein anderes, ist wirklich das letzte Land,
in dem Christen sich erlauben diirfen, iiber Sitze des Glaubens-
bekenntnisses unschliissig zu sein. Einzig klar ausgelegtes Dogma
und straff ausgeiibte Disziplin konnen der aufsaugenden Kraft
des Hinduismus widerstehen. Das Augsburger Bekenntnis anerkennt
ausdriicklich die Dekrete der vier ersten 6kumenischen Konzilien.
Das vorgeschlagene Schema erwéhnt sie nicht. Doch gibt es einige
Kirchen in Siidindien, denen die Anerkennung einiger dieser Kon-
zilien noch eine brennende Frage ist.

Wir kommen nach dem Glaubensbekenntnis zu den Sakra-
menten. Die Frage, ob die Taufe fiir die Mitgliedschaft zur Kirche
notwendig sei, ist bei allen Vorschligen zur Kinigung der Kirchen
entscheidend. Denn der wesentliche Unterschied zwischen den ver-
schiedenen Formen des Christentums ist die Frage, ob die Kirche
sichtbar oder unsichtbar sei. Mit dieser Frage ist die Notwendigkeit
der Taufe enge verbunden. Ist die Taufe nicht notwendig, so ist
die Kirche unsichtbar.

In diesem Punkt sind die Lutheraner vollkommen recht-
gldubig. Von der Zeit an, da ich dies entdeckte, begann ich, eine
Einigung mit ihnen fiir moglich zu halten. Kin fiithrender finnischer
Theologe sagte zu mir: Die Taufe ist der Anfang der Rechtfertigung.
Da wir wissen, welches Gewicht die Lutheraner auf die «Recht-
fertigung» legen, kann die Wichtigkeit dieses Wortes kaum iiber-
trieben werden. Ich kann keinen Unterschied ausfindig machen
zwischen ihrer Lehre iiber die Taufe und der, die wir mit den
morgenlindischen und der rémischen Gemeinschaft zusammen
haben. Ein deutscher Lutheraner erzihlte mir diese treffende Ge-
schichte. Ein Geistlicher besuchte einen verhiirteten Verbrecher
im Geféingnis. Er vermochte auf ihn durchaus keinen Eindruck
zu machen. Schliesslich sagte er zu ihm: Sind Sie getauft? Der
Mann gab das zu. «Dann», sagte der (eistliche, «ist die Gnade
Ihrer Taufe noch in Thnen; Sie sind nicht ganz von Gott getrennt,
was Sie auch getan haben mégen.» Dies traf das Herz des Mannes.
Er bereute. Die Methodisten und die Kongregationalisten lehnen
diese Lehre ab. Bei den Kongregationalisten ist die Taufe tatsichlich
f.'reigestellt. Viele ihrer Diener sind nicht getauft !). Ein tiichtiger,
junger Diener der Kongregationalisten erziihlte mir, dass sie der
Taufe kein Gewicht beilegen, wenn sie auch ausgeiibt werde. Der

1) In der S.I.U.C. amtet ein ungetaufter Diener des Wortes.



pee o] ssen

Vorsteher des Mansfield College, Oxford, wurde gefragt, ob von
den Dienern verlangt wiirde, dass sie getauft seien. Er antwortete,
dass er vor kurzem einen Diener ordiniert habe, der nicht getauft
sei. Da der Mann seit vielen Jahren in gutem Ansehen stehe,
erscheint es ihm toricht, ihn zu taufen.

Die Methodisten nehmen es in der Praxis mit der Taufe genau.
Doch erklirte mir Dr. Vincent Taylor, Vorsteher des Headingly
College, einer ihrer besten Theologen, alle Hinweise auf die Wieder-
geburt durch die Taufe seien aus ihren Formularen entfernt. Er
selber hilt diese Lehre fiir unterchristlich.

In dem vorgeschlagenen Unionsschema wird an der Taufe als
Bedingung der Mitgliedschaft festgehalten. Aber es wird nicht ge-
sagt, sie sei von unserm Herrn eingesetzt, oder sie sei ein Mittel
zur Wiedergeburt, oder verleihe Siindenvergebung («persénliche Zu-
stimmung zu jedem Wort und jedem Satz des Glaubensbekennt-
nisses wird nicht gefordert»), oder sie sei notwendig fiir die Mitglied-
schaft in der Kirche, sondern nur, «die, die getauft sind, sind Mit-
glieder». Die geplante Kirche soll die gleiche Beziehung zu der
kongregationalen Union haben, wie jetzt die S. 1. U.C. Aber in
dieser ist die Taufe freigestellt.

Wir anerkennen gerne, dass die geplante Kirche die Taufe
als Bedingung der Mitgliedschaft verlangt. Dies war zu erwarten,
weil die Hindus die Taufe als den Priifstein des Austrittes aus dem
Hinduismus betrachten. Aber wir kénnen der Folgerung nicht aus-
weichen, dass dies nicht eine Regel des Glaubens, sondern der
Verfassung ist, von der gleichen Art, wie etwa die Vorschrift, die
vom Priesteramtskandidaten ein Alter von 24 Jahren verlangt.
Dabei besteht keine Sicherheit, dass alle gegenwértigen Missionare,
oder die zukiinftigen oder andere, die aus KEngland kommen, auch
wirklich getauft sind. Die Kirche sieht die Taufe nicht als «notig
fir das Heil» oder fiir die Mitgliedschaft der allgemeinen Kirche
an. Darin wird sie sich nicht nur von den anglikanischen Kirchen
unterscheiden, sondern von der Gesamtheit des historischen Christen-
tums, mit Einschluss der Lutheraner, und das in einem Punkt, der
deutlich in der Schrift gelehrt wird (Joh. 3, Rém. 6, 3; Hebr. 6,2, 1;
Petr. 3, 21), und der im Prayer Book durch die Wahl eines Evan-
geliums fiir die Erwachsenentaufe besonders hervorgehoben wird.

Die Taufe ist ohne die Firmung unvollstindig, von der aus-
driicklich in Hebr. 6, 2 erklirt wird, dass sie eine der Grundlagen
der Lehre Christi sei. Dies ist die hauptsichlichste Differenz zwischen



_— 492 —

uns und unsern lutherischen Freunden. Ihr Ritus der Konfirmation,
fiir welchen sie ihre Kandidaten mit viel grosserer Sorgfalt vor-
bereiten, als es im allgemeinen bei uns der Fall ist, entspricht
nicht unserer Firmung; es ist eine Art offentlicher Priifung und
ein Bekenntnis des Glaubens. Die Handauflegung, die hie und da
geiibt wird, wird weder verlangt noch offiziell vorgeschrieben. Wir
konnten die Finnen nicht iiberzeugen, ihren mehr als 400 Jahre
alten Brauch zu dndern, nicht einmal, wenn wir unter uns einig
gewesen wiren, was nicht der Fall war. Aber die Worte «die funda-
mentalsten Lehren», die dreimal in unsern Vorschligen vorkamen,
wurden gewihlt, weil ich darauf bestand dass, solange die Finnen
die Lehre von der Handauflegung nicht annehmen, wie sie im Neuen
Testament und seither in der ganzen Kirche gelebrt wird, ich das
Ubereinkommen nicht unterschreiben konne, dass sie alle Funda-
mentallehren annehmen. Immerhin war ich bereit, zuzustimmen,
dass sie die fundamentalsten Lehren annehmen.

Ich zogerte, unserem Vorschlag zuzustimmen, dass auch ohne
Firmung in unserm Sinn den Kommunikanten der Kirche von
Finnland erlaubt werde, bei uns die Kommunion zu empfangen.
Denn das ist gegen die Vorschrift nicht nur der Kirche von Eng-
land, sondern der allgemeinen Kirche. Aber es wurde offensichtlich,
dass den Finnen gerade dieses Vorrecht sehr erwiinscht war. Hitte
man es ihnen nicht gewihrt, so hétten sie die Verhandlungen ab-
gebrochen. Sie wiinschten, auch ausserhalb der skandinavischen
Linder die Kommunion zu empfangen. Dieser ausschliesslich raii-
giose Wunsch zeigte, welchen Wert sie der Kommunion beilegen.
Deshalb iiberzeugte ich mich von der Notwendigkeit dieses Zu-
gestindnisses. Ich glaube jetzt noch, dass ich im Recht war. Wenn
die Zeit der vollen Gemeinschaft mit der Kirche von Finnland
gekommen sein wird, wird eine Verstiindigung iiber die Firmung
nétig sein. Aber bis dahin mag die Lehre und die Praxis der Hand-
auflegung in Finnland allgemein geworden sein ; sie ist in Schweden
schon weitverbreitet, und je enger unsere gegenseitigen Beziehungen
sind, desto wahrscheinlicher ist ihre Zunahme. Meine Zustimmung
Zu diesgm Zugestindnis zeigt, dass ich nicht starrsinnig bin.

Was aber in Siidindien vorgeschlagen wird, ist ein sofortiger
Sprung, nicht nur zur vollen Gemeinschaft, sondern zur Verschmel-
zung. Héitte man sich geeinigt, dass zwar die gegenwirtigen Mit-
glieder der Methodisten und der S.T.U.C. nicht ohne ihre Zu-
stimmung gefirmt werden sollten, dass aber in Zukunft die Firmung



— 43 —

allgemein eingefiihrt werden sollte, so hitte ich keinen Einspruch
erhoben. Was aber vorgeschlagen wird, ist dies: Die Gottesdienst-
formen fiir die Zulassung zur vollen Mitgliedschaft oder zum Stand
der Kommunikanten, wie sie vor der Union von den Methodisten
und der 8. I. U. C. benutzt wurden, sollen als der Firmung gleich-
wertig angenommen werden. Diese Gottesdienste enthalten ein
offentliches Glaubensbekenntnis und ein Gebet um die Gaben des
Heiligen Geistes. Sie sollen an Stelle der Firmung gebraucht werden
diirfen, auch wenn der Bischof anwesend ist. Aber eine Kirche,
in der die Handauflegung, die eine fundamentale Lehre Christi
im Neuen Testament ist, eine blosse Alternative ist, ist nicht recht-
gliubig, auch nach dem Maflstab, den sie selbst aufgestellt hat.
Sicher wiirden die morgenldndischen Kirchen, fiir die die Firmung
in hervorragendem Masse das Sakrament der Einheit ist, eine solche
Kirche nicht anerkennen.

Die Abendmahlslehre der Kirche von Finnland passt gut zur
anglikanischen Lehre. Die Worte: Priester, Altar und Messe stehen
bei beiden in offiziellem und allgemeinem Gebrauch; die «Ost-
richtung» und der Gebrauch von Hostien sind allgemein, ebenso
die Benutzung der Kasel. Melanchthon brauchte in seiner Verteidi-
gung der Ausgburger Konfession, die ein amtliches Dokument ist,
das Wort: sacerdotes ohne nihere Bestimmung und stellte fest,
dass die Eucharistie ein Gedéichtnisopfer sei und nicht eine Wieder-
holung des Kreuzesopfers. Die Schwierigkeit in bezug auf die
Eucharistie in Finnland liegt nicht in der Lehre, sondern in der
Praxis. Die finnische Liturgie kennt die Einsetzungsworte nicht,
im Gegensatz zu den alten Liturgien, wie auch zur unsrigen;
ausserdem kennt sie einige ungewohnliche Gebriuche. Der selt-
samste ist die Vorschrift, dass der Zelebrant sich nicht selber die
Kommunion reichen soll, sondern zur Kommunion eines andern
Priesters bedarf, so dass sie sich gegenseitig die Kommunion reichen.

Wir haben es aber jetzt nicht mit der Eucharistie in Finnland
zu tun; denn wir hatten nicht zu vereinbaren, dass unsere Mit-
glieder an finnischen Altiren die Kommunion empfangen sollten.
Dafiir besteht kein dringendes Bediirfnis. Dies soll nicht gestattet
sein, bis der Bruch in der finnischen Sukzession behoben ist, was
die Zeit einer Generation braucht, und bis vollstandige dogmatische
Einheit erreicht ist.

In den siidindischen Vorschligen ist die Abendmahlslehre ganz
unbestimmt gehalten. Es wird nicht einmal angedeutet, die Hucha-



ristie sei in irgendeinem Sinn ein Opfer oder die Kommunion sei
mehr als ein «Gnadenmittely. Die Unionsiibereinkunft sagt: Die
Erfahrung hat als Bestes erwiesen, dass ein Diener des Worts —
die Konsekrationsworte sprechen soll. Von der frithesten Zeit an
war es Brauch der Kirche, dass nur solche diese Funktion aus-
iiben sollten, die die volle und feierliche Vollmacht dazu erhalten
haben. Diese Vollmacht wurde ordentlicherweise durch die Hand-
auflegung bei der Ordination gegeben. Offenbar ist keine offizielle
Liturgie zu allgemeinem Gebrauch vorgesehen. Wir wissen, dass
die kongregationalistische Abendmahlsfeier oft nicht mehr ist als
eine Agape oder ein Gedéchtnisfest, und dass ihr Opfercharakter
von den meisten Kongregationalisten verworfen wird, deshalb sind
wir nicht iiberrascht, dass die schwedische Mission den Beitritt
zum Schema mit der Begriindung abgelehnt hat, die Abendmahls-
lehre des vorgeschlagenen Schemas sei ungeniigend.

Uber die Ehe braucht nur gesagt zu werden, dass Verschieden-
heiten in der Ehegesetzgebung nicht notwendig die Gemeinschaft
zwischen zwei Kirchen hindern muss, denn die amerikanisch-
bischéfliche Kirche hat ein Ehegesetz, das von der Kirche von
England verschieden ist. Aber Verschiedenheiten im Ehegesetz
einer Kirche konnen leicht zu schwersten praktischen Schwierig-
keiten fithren, besonders in einem heidnischen Land, wo die all-
gemeine oOffentliche Meinung iiber die Ehe voraussichtlich sehr
niedrig ist.

Wenden wir uns zum Amt. Diesem scheinen die Urheber des
Schemas den grossten Teil ihrer Energie gewidmet zu haben, als
ob Verschiedenheiten iiber diese Frage das Haupthindernis zur
Vereinigung sei. Die Kirche von Finnland hat den Stand des
Bischofs und des Priesters in ungebrochener Sukzession durch die
Reformation festgehalten. Es sind zwei ernsthafte Schwierigkeiten
zu erwihnen. Die eine entstand 1884, als alle finnischen Bischofe
starben. Da die russische Regierung, unter der Finnland damals
stand, die Erlaubnis zur Erneuerung der Sukzession von Schweden
aus nicht gab, weihte ein Theologieprofessor gemiiss einem Gesetz,
das speziell fiir die Behebung eines solchen Notfalls erlassen worden
war, neue Bischiofe. Die andere Schwierigkeit war die, dass das
finnische Kirchengesetz dem Dekan einer Kathedrale gestattet,
Priester zu weihen, wenn der Bischofssitz verwaist oder der Bischof
krank sei. Wir nehmen diese Schwierigkeiten tatsidchlich sehr ernst,
aber die Finnen kamen uns weit entgegen. Da sie nun vom russischen



— 45 —

Joch frei sind, begannen sie ihre Sukzession von Schweden aus zu
erneuern. Dies wird fortgefiihrt, bis jeder Bischof in der schwe-
dischen Sukzession konsekriert, und jeder Priester schliesslich in
der gleichen Sukzession ordiniert ist. Zurzeit stehen sechs von sieben
finnischen Bischofen in der schwedischen und damit indirekt in
der anglikanischen Sukzession. Der andern Schwierigkeit wurden
sie Herr durch das Versprechen, da sie aus technischen Griinden

das Kirchengesetz nicht abdndern kénnen — es ist so schwer in
Finnland das Kirchengesetz zu revidieren, wie in England das
Prayer Book — in der Praxis nur einem Bischof die Ordination

zu gestatten. Dieses Versprechen wird in Finnland selbst strikte
gehalten, nicht aber in den Uberseemissionen.

In Siidindien ist die Lage grundverschieden. Ich glaube nicht,
dass sich die anglikanischen Forderer des Schemas iiber diese Ver-
schiedenheit Rechenschaft gegeben haben. Denn sie behandelten
die Differenz iiber das Amt einzig als eine solche der Verfassung;
wihrend sie eine solche der Lehre ist, die ihren Ursprung in der
grundlegenden Differenz in der Lehre von der Kirche hat. Die
Lehre vom Amt all derer, die glauben, dass die allgemeine Kirche eine
sichtbare ist, besagt, dass das offizielle christliche Amt ein «sacerdo-
tium», ein Priestertum sei, innegehalten in seiner Fiille von Bi-
schofen, in Teilen von Priestern und Diakonen, und dass seine
Autoritit von oben her stamme. Das ist die anglikanische Auf-
fassung, wie auch die der Kirchen von Schweden und Finnland,
wenn es hier auch unter Unregelmissigkeiten gelitten hat.

Die Auffassung des Amtes nach Calvin und den Sekten ist
ganz anderer Art. Es ist nicht ein Amt von Priestern, sondern von
Predigern; seine Autoritit stammt von unten. Was einen Mann
zum Diener des Wortes macht, ist der Ruf der Gemeinde; Ordina-
tion ist nur die Bestiitigung durch die Kirche; sie ist nicht wesent-
lich. Der Unterschied ist klar in Dr. Ainslies «Doctrines of the
Ministry in the Reformed Churches of the Sixteenth Century»
aufgezeigt. Diese Art Amt braucht und verlangt keine Sukzession,
denn ihre wesentliche Titigkeit ist das Predigen. Priestertum setzt
Sukzession voraus, oder sonst eine dussere Gewihr; das Predigen
hat seine eigene (Glewihr und braucht die Genehmigung der Kirche
nur aus Griinden der Ordnung.

Nun haben die Forderer des stidindischen bchemas von Anfang
an diese grundsitzliche Verschiedenheit der beiden Auffassungen
libersehen. Sie haben immer angenommen, der einzige Unterschied



sei der der Kirchenordnung, die Frage sei nicht, wozu der Mann
ordiniert, sondern von wem er ordiniert werde. Nach 20 Jahren
Verhandlungen haben sie einen Kompromiss geschlossen, indem
iiberhaupt jeder Grundsatz umgangen wird, in der Meinung, da-
durch die Grundsiitze beider Parteien beibehalten zu konnen. Die
beiden Arten Amt, das bischofliche und nichtbischofliche, werden
als identisch behandelt. Jeder Diener des Wortes, ob von einem
Bischof ordiniert oder nicht, soll alle Gewalt eines Dieners fiir die
ganze Kirche haben. Nur darf einer Gemeinde ein nicht bischéflich
geweihter Diener nicht gegen ihren Willen aufgezwungen werden.
In Zukunft sind alle Diener von einem Bischof zu weihen. Aber
es ist nicht entschieden, wozu sie ordiniert werden, denn der angli-
kanische Ritus wird nicht als notwendig vorgeschrieben. Der Aus-
druck Priester wird nicht angewendet, der Ausdruck Presbyter,
der gebraucht wird, ist zweideutig. Diener, die von auswérts
kommen, seien es Anglikaner, Methodisten, Kongregationalisten,
Presbyterianer oder Reformierte, sind in ihrem Stande aufzunehmen.
Bischofe werden durch drei Bischofe und drei Diener konsekriert,
um nach beiden Seiten gerecht zu sein.

Das am meisten zu beklagende Merkmal des ganzen Schemas
ist seine Unaufrichtigkeit. Kein milderer Name kann dem Versuch
gegeben werden, zwei Dinge als dasselbe auszugeben, von denen
jedermann weiss oder wissen sollte, dass sie ginzlich verschieden
sind, wie dem zweideutigen Gebrauch der Ausdriicke: Bischof und
Presbyter, die verschiedenen Leuten etwas Verschiedenes bedeuten.
Die amerikanischen Methodisten und die deutschen Lutheraner
haben Superintendenten, die Bischiéfe genannt werden, es aber
nicht sind. Sie behaupten auch nicht, das zu sein, was die katho-
lische Kirche darunter versteht. Ein deutscher evangelischer «Bi-
schofy, der vor einigen Jahren England besuchte, wurde gefragt,
wer ihn konsekriert habe. Er wusste nicht einmal, was die Frage
zu bedeuten habe. Die siidindischen Methodisten und die S. I. U. C.
wurden dazu gebracht, bischofliche Leitung anzunehmen, unter
der Bedingung, dass nichts iiber Sukzession gesagt werde, d. h.
sie haben nichts gegen Bischife einzuwenden, solange sie nicht
wirkliche Bischofe sind ! Zukiinftige Bischéfe sind von drei Bischofen
und drei «Presbytern» zu konsekrieren, wenn der Diézesanrat nicht
wiinscht, dass nur Bischofe an der Konsekration teilnehmen. Es
ist schwierig, einzusehen, welchen Zweck das haben soll. Vielleicht
um den Anschein von «Presbytern» zu wahren! Methodisten und



— 47 —

S. I. U. C.-Diener leiten ihre Stellung nicht von ihrer Ordination
her: Deshalb wird die Teilnahme dieser Diener an der Konsekration
eines Bischofs nicht das geringste verleihen. Da keine «besondere
Deutung des historischen Episkopates» zugelassen ist, ist esunsicher,
ob diese Bischofe solche im katholischen oder im methodistischen
Sinne sind.

Das Wort Presbyter ist sogar noch doppelsinniger, denn es
wird in zwei entgegengesetzten Auffassungen benutzt. Der katho-
lische «Presbyter» ist der Priester, dessen wesentliche Funktionen
die Leitung des eucharistischen Opfers und die Siindenvergebung
sind. Der calvinistische «Presbyter» ist kein Priester; seine wesent-
liche Funktion ist das Predigen. Die Autoritidt des erstern kommt
von oben; die des zweiten von unten. Der erstere wird zu einem
ordo zugelassen, der zweite bloss zu einem Amt. Im vorgeschlagenen
Schema wird immer das Wort Presbyter angewendet, nie das Wort
Priester. Das wire an sich nicht zu tadeln, denn «Presbyter»
meint deutlich «Priester». Aber die wesentlichen Funktionen des
Priesters sind unter den Aufgaben der Presbyter nicht erwihnt.
Er ist nicht bevollméchtigt, Stinden zu vergeben, wie der Priester
im anglikanischen und finnischen Weiheritus. Er hat die Heilige
Kommunion zu «spenden», aber das kénnen auch die Methodisten —
und die S.I.U. C.-Diener, die nicht von einem Bischof ordiniert
sind. Der Weiheritus ist noch nicht festgestellt.

Wiire klar bestimmt, dass diese Presbyter beides: katholische
Priester und predigende Diener seien, so wiirde ich vielleicht keinen
Einwand erheben. Aber dies wiirde die Methodisten oder die
S.I. U. C. nicht befriedigen, denn sie verwerfen die Lehre vom
Priestertum und den Grundsatz der Sukzession, der notwendig
damit verbunden ist. Mit dem Vorschlag sollen beide Deutungen
der Ordination moglich werden. Uberall sonst sorgt die Kirche
dafiir, dass die Bedeutung des Amtes eindeutig sichergestellt ist.
In Siidindien wird die Bedeutung des Amtes im Unsichern gelassen.
Da keine Theorie iiber das Wesen des Episkopates gegeben werden
soll, ist es ungewiss, ob die neuen Bischofe, auch wenn sie von drei
Bischofen konsekriert werden, Bischofe im katholischen oder metho-
distischen Sinne sein sollen, denn es ist nicht ausdriicklich betont,
dass die bestehenden Weihen fortgesetzt werden sollen. Ausserdem
haben drei Methodisten- oder S.I.U. C.-Diener an der Konsekra-
tion teilzunehmen, wofiir kein Grund vorliegt, wenn die Bischofe
solche im katholischen Sinn sind. Ein Kandidat, der von einem



e AR mes

Bischof geweiht ist, wird nicht mit Sicherheit ein Priester sein,
wenn nicht der Weiheritus zeigt, dass ihm die Vollmachten eines
Priesters verlichen werden. Der anglikanische Ritus tut dies, aber
der anglikanische Ritus soll nicht als unbedingt notwendig vor-
geschrieben werden. Trotz aller Miihe, die man sich gab, diesen
Kompromiss zu schliessen, wird die Giiltigkeit der vorgeschlagenen
Konsekrationen und Ordinationen doch zweifelhaft bleiben. Der
Zweifel wird dadurch vergrossert, dass die gegenwiirtig amtierenden
Diener, die von keinem Bischof ordiniert sind und kiinftig nach
Siidindien gehen, so zu behandeln sind, als ob sie gleiche Vollmacht
besiissen, wie die, die von einem Bischof ordiniert sind. Diesen
Massnahmen liegt die Annahme zugrunde, dass es nur eine Art
geweihten Amtes gebe, und dass verschiedene Lehren dariiber so-
lange als gleichwertig vertreten werden diirfen, als das Amt selbst
aufrecht erhalten bleibt. Aber das ist nicht wahr. Es gibt zwei
Arten des geweihten Amtes, die in ihrem Wesen, ihren Funktionen
und ihrer Herkunft grundsitzlich verschieden sind. Im vorge-
schlagenen Schema ist diese Verschiedenheit durch absichtliche
und falsche Zweideutigkeit verheimlicht.

Betrachten wir nun noch die moglichen Folgen dieses Schemas,
zuerst in der anglikanischen Gemeinschaft, und dann in der all-
gemeinen Bewegung fiir christliche Einigung. Jeder Vorschlag fiir
christliche Kinigung muss zwei notwendige Bedingungen beachten,
wenn die Verwirrung nicht noch grosser werden soll. Erstens: jeder
Partner einer Ubereinkunft muss dieselbe einstimmig annehmen.
s ist nicht notig, dass jeder Norgeler und Fanatiker auf beiden
Seiten iiberzeugt werden muss, aber es ist notig, dass nirgends eine
organisierte Partei ihre Opposition bis zum Punkt eines neuen
Schismas treibt, wie die «Wee Frees» in Schottland. Denn dann
wiirde nur ein Schisma fiir das andere vertauscht. Zweite Bedingung
ist, volle Gemeinschaft muss allgemein. nicht nur lokal durchgefiihrt
werden. Die wirklichen Schwierigkeiten sind lehrhafter Art. Lehren
haben keine geographischen Grenzen. Wir kénnen nicht volle
Gemeinschaft mit der Kirche von Finnland eingehen, wenn wir sie
nicht mit allen andern Lutheranern. wenigstens denen der skan-
dinavischen Linder einsehen konnen. Wir hiitten mit den deutschen
wd schweizerischen Altkatholiken fiinfzig Jahre frither in volle
Gemeinschaft eintreten konnen, aber wir hatten zu warten. bis
i ] R N
die Altkatholiken Hollands dazu bereit waren. Wir konnen mit
keiner orthodoxen morgenlindischen Kirche volle Gemeinschaft



— 49 —

haben, wenn nicht die ganze orthodoxe morgenlindische Gemein-
schaft dem beizustimmen gewillt ist.

Die Forderer des siidindischen Schemas haben diese beiden
Bedingungen missachtet. Sie schlagen vor, dass die Unite Church
of South India in voller Gemeinschaft mit den anglikanischen
Kirchen, und auch mit den Methodisten, Kongregationalisten und
Presbyterianern der britischen Inseln und anderer Linder stehen
soll. Dies wiirde zu unhaltbaren Verhiltnissen fiihren. Nehmen wir
an, ein anglikanischer und ein kongregationalistischer Missionar
hitten unter dem gleichen Bischof in Indien gearbeitet und gegen-
seitig in eines jeden Mission Dienste geleistet. Kehren sie nach
England zuriick, so sind sie miteinander nicht mehr in Gemein-
schaft. Der Kongregationalist mag in einzelnen Pfarreien oder Dié-
zesen aufgenommen werden, in andern aber nicht. Das ist nicht
der Weg, Bruderschaft zu fordern, sei es zwischen verschiedenen
Parteien in der Kirche oder zwischen «Church and Chapel» (Kirche
und Kapelle gleich Kirche und Sekte). Man kénnte im Gegenteil
keinen bessern Weg finden, Bitterkeit zu erregen. Uberdies werden
moglicherweise einige anglikanische Provinzen es ablehnen, mit
den siudindischen Diozesen etwas zu tun zu haben, denn sie werden
ihre Lehre als ungesund und ihre Weihen als zweifelhaft betrachten.
Eine neue Quelle von Kontroversen wird sich ergiessen, und die
Bande zwischen den Provinzen der anglikanischen Gemeinschaft
werden gelockert. Besonders wird die siidafrikanische Kirche tief
beriihrt werden, weil in Siidafrika so viele indische Einwanderer
leben. Indische Mitglieder der neuen Kirche, die nach Siidafrika
gehen, werden im gleichen Verhiltnis zu den Methodisten und zu den
Kongregationalisten stehen, wie zu der Kirche der Provinz. Wenn
die siidafrikanische Kirche mit den Di6zesen Siidindiens in Gemein-
schaft bleibt, wird es nicht moglich sein, ihre Disziplin iiber ihre
eigenen Mitglieder aufrecht zu erhalten. Wenn sie die Gemeinschaft
mit diesen Diozesen abbricht, ist ein neues Schisma da. Sid-
afrikanische Kirchenmitglieder in Stidindien miissen besorgt werden.
Hat es tatsdichlich einen Wert, die anglikanische Gemeinschaft
wegen der Hinigung in Siidindien auseinanderzubrechen? Denn
es ist sicher, dass, wenn auch die neue Kirche in Gemeinschaft
mit Canterbury bleibt, einige Didzesen die Anerkennung verweigern
werden und deshalb eine Gegenkirche in Siidindien fiir ihre dorthin
ziehenden Mitglieder errichten werden. Moglicherweise wird mancher
Inder mit Ja antworten. Der christliche Dorfbewohner wird Ge-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1046. 4



— 50 —

meinschaft mit Minnern seiner eigenen Rasse der Gemeinschaft
mit weissen Minnern jenseits des Meeres vorziehen. Aber Rassen-
engherzigkeit dieser Art sollte nicht geférdert werden.

Die siidindischen Diézesen sollten die Erlaubnis nicht erhalten,
sich mit andern Missionen in Sidindien zu vereinigen, bevor die
Zustimmung aller andern anglikanischen Kirchen gesichert ist.
Unsere Union mit den altkatholischen Kirchen wurde einstimmig
von allen Provinzsynoden, die sie griindlich begutachteten, an-
genommen. Das Ubereinkommen mit der Kirche von Finnland
wurde von den Provinzsynoden von Canterbury und York einstimmig
genehmigt. Die siidindischen Vorschlige fiir eine noch engere Union
miissen diesen Prizedenzfillen folgen; sie miissen warten, bis nicht
nur die Provinzsynode in Indien, sondern die aller andern angli-
kanischen Provinzen sie einstimmig angenommen haben. Am we-
nigsten sollten Vorschlige, die die anglikanische Gemeinschaft ent-
zweien konnten, in Kriegszeiten durchgepeitscht werden, wenn die
Aufmerksamkeit Vieler durch anderes in Anspruch genommen ist.

Welches kann etwa die Wirkung dieser Vorschlige auf die all-
gemeine Bewegung zur Wiedervereinigung sein? Bevor ich auf
diese Frage antworte, mochte ich zum letzten Mal von der Kirche
von Finnland sprechen. Einige glaubten, dass unsere Ubereinkunft
mit ihr unsere Beziehungen mit den orthodoxen Kirchen gefiihrden
konnten. Wenn ich dieser Meinung gewesen wire, hitte ich das
Ubereinkommen nicht unterschrieben. Wir verpflichteten uns zu
keiner Schwichung unseres dogmatischen Standpunktes. Die Zu-
lassung finnischer Kirchenmitglieder zur Kommunion ist, als zeit-
weilige Massnahme, wenig mehr, als was die Orthodoxen selber
taten, wenn sie unter besondern Umstéinden Anglikanern, Armeniern
und andern nichtorthodoxen Christen die Kommunion gespendet
haben. Andererseits hoffen wir, dass unsere Verbindung mit der
Kirche von Finnland zu engern Beziehungen zwischen den ortho-
doxen und den lutherischen Kirchen fithren mége. In Finnland
ist fast die ganze Bevolkerung lutherisch oder orthodox; die beiden
Kirchen haben die gleichen biirgerlichen Vorrechte: sie stehen ein-
ander freundlich gegeniiber, aber nicht vertraut. Sie miissen zu-
sammenkommen, denn sie haben sich gegenseitig notig. Wenn es
uns moglich wiire, auch nur eine erste Stufe einer allgemeinen
Versténdigung zwischen den orthodoxen und lutherischen Gemein-
schaften anzubahnen, welche die zweit- und drittgrosste Gemein-
schaft in der Christenheit sind, so hiitten wir eine weitreichende



Anniherung zur allgemeinen Union erreicht, wie sie heute iiberhaupt
moglich ist.

Die Forderer des siidindischen Schemas haben nicht die Ab-
sicht, es auf Siidindien zu beschrinken. Sie schlagen vor, es zu-
niichst auf Nordindien auszudehnen, und spéter auf alle Linder.
Aber ein Schema, das auf Falschheit und eine Einheit, die auf
Zweideutigkeit beruht, kann nur eine Kirche bilden, deren Wesen
niemand definieren kann, die weder die Glaubensbekenntnisse ihren
Mitgliedern auferlegt noch sie verwirft, die weder klar das aposto-
lische Amt behalten noch es deutlich verworfen hat; ein unnatiir-
liches Scheusal, gleich Homers Schimére:

modode Aéoww.omider 08 dodxwv,ueci 0¢ yinaloa.

Wie kann eine solche Koérperschaft jemandes Vertrauen ge-
winnen ¢ Sie wird wahrscheinlicher die gegenwirtige Verwirrung
vermehren, das gegenseitige Verstdndnis zwischen «Church and
Chapel» zerstoren, die Wiedervereinigung der Christenheit hindern
und den Strom der Missionare nach Sidindien zum Versiegen
bringen. Nicht Verschiedenheit in der Lehre verursacht Argernis,
obwohl sie die Wurzel unserer Trennungen ist, sondern Unbestimmt-
heit, Sentimentalitit und Getue. Wenn ein Mann zu mir sagt:
Sie glauben, dass Taufe, Firmung und bischofliche Weihe not-
wendig sind; ich nicht, dann mag ich seinen Irrtum bedauern,
aber ich werde seine Offenheit achten. Sagt er: Wir gehen alle
den gleichen Weg, die Verschiedenheiten zwischen uns sind un-
bedeutend, so muss ich ihn entweder fiir einen Liigner oder einen
Narren halten; in jedem Fall werde ich mit ihm keine engern
Beziehungen ankniipfen.

Die das beste Recht zur Mitsprache haben, sagen, dass, wenn
dieses Schema durchgefiihrt wird, und es die anglikanische Gemein-
schaft annimmt, unsere Verbindung mit den orthodoxen Kirchen
ein Ende hat. Wir sind nicht mehr linger in der Lage, ihnen zu
erzithlen, dass unsere Kirche und unsere Sakramente nach unserm
Glauben dieselben sind wie die ihren, wenn wir die Methodisten
und die S.I.U.C. als «Zweige der katholischen Kirche», ihre
Abendmahlsgottesdienste, die keinen Opfercharakter haben, als
gleichwertig mit der Hucharistie, ihre Diener, die nicht einmal
behaupten, Priester zu sein, sondern das Priestertum in Name und
Sache ablehnen, als mit den unsern gleichstehend annehmen.

Die Meinung der Altkatholiken, die schon mit uns in Gemein-
schaft stehen, ist aufgezeigt durch die vernichtende Kritik des



— 52 —

vorgeschlagenen Schemas von Pfarrer Neuhaus, Basel, einem schwei-
gerischen altkatholischen Priester, in der «Internationalen Kirch-
lichen Zeitschrift, Bern», viele Jahre bevor einige der drgsten Ziige
in das Schema aufgenommen worden waren. )

Auch unsere Freunde in Schweden und Finnland, deren Mission
in Stidindien den Beitritt zur vorgeschlagenen Union mit der Be-
griindung abgelehnt haben, dass ihre Lehre ungeniigend sei, werden
sich wundern, warum wir in Europa auf der bischéflichen Ordina-
tion bestehen, withrend wir in Indien bereit sind, Manner als voll-
gliltige Diener anzuerkennen, die nie eine bischofliche Ordination
hatton und tatsiichlich nicht daran glauben, und sie werden auch
sohr alarmiert sein von der Unbestimmtheit iiber Grundlehren, die
von der vorgeschlagenen Unionsbasis bekannt werden . . .

E

SNeitdem der Vortrag gehalten wurde, hat der Erzbischof von
Canterbury erklirt: Wenn das Schema in seiner gegenwiirtigen
Form durchgefiihrt wird, so

I. wird die neue Kirche von Siidindien nichkt in voller Ge-
meinschaft mit der Kirche von England sein;

2. werden die gegenwirtig amtierenden Bischofe als Bischofe
anerkannt, aber sie werden das Recht zu einer Einladung
an die Lambethkonferenz nicht mehr haben;

o
’

iber unsere Haltung gegeniiber Bischofen, die unter dem
Schema konsekriert werden, kénnen wir erst etwas sagen,
wenn wir den Ritus der Konsekration kennen.

Die Erklarung beseitigt einige Schwierigkeiten, aber lisst viele
ungelost. Es wird hingegen gesagt., dass wir die : iglikaner in
Niidindien nicht hindern konnen, sich dem Schema anzuschliessen.
Unsere Opposition mache die Sache nur schlimmer. Inzwischen
hat die 8. L U.C. das Schema abgelehnt. Ich zweifle. ob sie es
J© annehmen wird.

‘ o C. B. Moss
) LKA 1936, S 1§



	Die Vorschläge zur Kircheneinigung in Südindien und das Übereinkommen zwischen der Kirche von England und der Kirche von Finnland

