
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Artikel: Vater Sergius Bulgakoff

Autor: Zander, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17

Vater Sergius Bulgakoff
«Er war ein brennendes und scheinendes Licht.»

(Joh. 5, 35.)

I.
Als Vater Sergius von uns ging, hatte er auf Erden alles erfüllt,

was ein «getreuer Diener» erfüllen kann, der von seinem Herrn
zehn Talente bekommen und sie um den unermesslichen Schatz
der Liebe, Dankbarkeit und Verehrung vermehrt hat, um die
Gaben, mit denen wir ihn auf seinem Wege in die Ewigkeit
begleiteten. Sein ganzes Leben war eine ununterbrochene angespannte
Hingabe; er arbeitete, ohne die Hände in den Schoss zu legen,
setzte seine Kräfte bis zur Erschöpfung ein und hielt keinen Augenblick

an auf dem Wege zum Aufstieg. Wenn wir heute den von ihm
geistig durchschrittenen Raum betrachten, erkennen wir, wie
unendlich viel er geleistet hat ; dass niemand von uns den unerschöpflichen

Reichtum dieses erstaunlichen Lebens jemals bis zu Ende
verstehen und überblicken können wird.

Die leuchtendsten Blumen im Kranze seines Lebens sind die
der persönlichen Liebe, die seine Beichtkinder, Freunde und Schüler
zu ihm hegten. Vater Sergius war ein Mensch persönlicher
individueller Beziehungen. Er richtete sich niemals an Menschen, sondern
stets an den Menschen. Seine Freundschaft war feurig und
eifersüchtig. Er widmete sich seinen Freunden und Beichtkindern voll
und ganz ; er lebte mit ihnen und durch sie und scheute sich nicht,
sich dieser Liebe hinzugeben. Wir sind überzeugt, dass seine Treue
noch heute in der Fürbitte für uns vor dem Throne der Herrlichkeit
Gottes brennt, dass der Tod ihn uns nicht entrissen hat, dass er
noch immer im Gebete für die, die er liebte und die ihn liebten,
verharrt.

Es wäre jedoch falsch, wollten wir über dem Persönlichen das

Nationale und Allgemeine, hinter dem Lebensbild die Geschichte

vergessen. In seiner geistigen Entwicklung hat Vater Sergius einen

ungeheuren Weg zurückgelegt : von der Gottlosigkeit zum Priestertum,

vom Marxismus über den Idealismus zur Orthodoxie, von
sozialen Utopien über den Dienst an der Allgemeinheit zum Hirteninternat.

Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1946. 2



— 18 —

amt. Diesen Weg ging nicht er allein. Wieviel Menschen gingen mit
ihm! Er, der Idealist-Marxist, den die materielle Philosophie
enttäuscht, der sie in wissenschaftlicher Kritik überwindet, der sein
Herz Gott zuwendet, seine Religion mit dem Verstände belegt,
stets zu höheren Erkenntnissen drängend — erscheint er hier nicht
als ein Symbol Russlands, ja vielleicht der ganzen Welt, die vom
Materialismus zu Gott geht

Dieser Weg ist aus seinen Werken ersichtlich. Er war ein
verantwortungsvoller Denker, der alles mit seinem Verstände
prüfte und mit wissenschaftlichem Fundamente versah. Jeder
Abschnitt seiner Entwicklung ist in seinen ökonomischen, soziologischen,
philosophischen und theologischen Schriften festgelegt. Beim
Studium dieser Schriften können wir den Weg erkennen, verfolgen und
genau untersuchen.

Hinter dem Lebensbild und der Geschichte steht jedoch auch —
die Ewigkeit. Nicht die Ewigkeit, die wir der Zeitlichkeit entgegenstellen

(wie das Himmeheich der Erde), hingegen die Ewigkeit
in der Zeit, die immer und immer wieder neue historische Formen
annimmt, doch in ihrem Wesen stets die gleiche bleibt. Es ist der
Bereich ewiger Ideen, philosophischer Systeme, der Grundbestimmung

menschlichen Geistes. In der Lehre Vater Sergius' ist es

das, von dem er selbst sagte, dass es «aus Marmor gehauen sei»

(im Gegensatz zu dem, was aus papier mache gemacht ist) : der
Geist seiner Philosophie und die Weisheit seiner Theologie, die

man noch Jahrzehnte, Jahrhunderte lang erlernen und lehren wird.
Dieser Reichtum alles Persönlichen, Kulturhistorischen und
Mystischen leuchtete unveränderlich durch alle Aspekte seines Lebens :

in seinem Suchen, seiner Gelehrsamkeit, seinen Predigten, in seinem
Priester- und Prophetentum und in seinem Hirtenamt.

Der Philosoph
Vater Sergius ist immer und überall Philosoph, Wahrheitssucher.

Er war Philosoph, da er sich zum Marxismus zu bekennen

glaubte. Als er sich aber in diese Lehre vertiefte und ihre Doktrin
verteidigte, schnitt er ihr die Wurzeln ab. Er war Philosoph in
seinem Kampfe mit Kant. Als er den transzendentalen Idealismus
überwand, erkannte er in ihm eine verzerrte und einseitige, jedoch
religiöse Wirklichkeit. (Jede Philosophie ist notwendigerweise Häresie

oder Wahrheit in bezug auf die Heilige Dreieinigkeit. Dies ist
der Grundgedanke seines Werkes «Tragödie der Philosophie».) Er



— 19 —

blieb Philosoph, nachdem er zur christlichen Wahrheit gekommen

war; denn diese Wahrheit ist für ihn nicht träger Reichtum,
sondern ein lebendiges Saatkorn von so grosser Kraft, dass der
menschliche Gedanke seinem starken Wachstum oft nicht Schritt
halten kann. Das Dogma hielt er niemals nur für eine Glaubensnorm

oder -regel. Es war für ihn stets Antwort auf ein Problem,
ein Postulat des Verstandes, eine Aufgabe für sein Denken. Hier
liegen die tiefen Zusammenhänge zwischen seiner philosophischen
und theologischen Lehre. Eine Philosophie, die nicht zur Dogmatik
führt, ist falsch. Eine Dogmatik, die das Problem der Philosophie
nicht löst — ist tot. So kann man die Grundüberzeugung Vater
Sergius' formulieren. Sie verleiht seiner Philosophie den Ernst
religiöser Erfahrung, seiner dogmatischen Forschung aber die Kraft
alles durchdringender Wahrheit. Von hier aus erklärt sich sein

Bestreben, eine orthodoxe Philosophie aufzubauen und zu
Grundpfeilern dieser Orthodoxie die Ontologie, als auch die Kosmologie,
Anthropologie, Kulturphilosophie und die Erkenntnistheorie zu
machen.

Der Gelehrte
Bezeichnend für Vater Sergius (und nicht nur für sein Denken,

sondern auch für sein Leben) war das Gefühl der Verantwortlichkeit.
Er behauptete nichts, was er nicht mit allen erreichbaren Mitteln
des Wissens und der Wissenschaft geprüft hat. Da er über einen
ausserordentlichen Verstand verfügte, drückte sich sein Gefühl der
Verantwortlichkeit in einer ungeheuren, eine ganze Reihe von Fakultäten

und Disziplinen umfassenden Gelehrsamkeit aus. Vater Sergius
ist (in chronologischer Reihenfolge) Ökonom, der umfangreiche
Arbeiten über den Kapitalismus, die Märkte, Landwirtschaft, über
soziale und ökonomische Lehren geschrieben hat. Er ist ferner
Soziologe und Historiker (Untersuchungen über das frühe Christentum,

über die Apokalyptik, den Sozialismus). Er ist Philosoph, nicht
nur als Wahrheitssucher, sondern auch als Erforscher, Kommentator

und Kritiker philosophischer Systeme ; Apologet (sein Kampf
mit dem Mythologismus, Historizismus und Jesuanismus);
Kulturhistoriker, der auf fast alle Strömungen des Denkens und Lebens
einging und eine Menge von Aufsätzen über einzelne Dichter und
Denker schrieb; und schliesslich Theologe und Dogmatiker, der
sich in seiner ganzen Arbeit auf die Exegese der Heiligen Schrift,
die Erforschung liturgischer Texte, auf die Urkunden der Ikonenmalerei

usw. basierte. Überall stossen wir auf einen ungeheuren



— 20 —

wissenschaftlichen Apparat, auf die Kenntnis der Literatur
(verschiedener Sprachen), auf den ehrlichen Wunsch, sich mit
aufrichtigem Ernst mit den Gegebenheiten des dem Christentum
verwandten wie ihm auch abgewandten Denkens auseinanderzusetzen.
Die Ergebnisse der Wissenschaft ändern sich, Gelehrsamkeit gehört
der Geschichte an; doch das Bestreben, sein Denken am Denken
anderer zu prüfen, der Wunsch, nicht isoliert, sondern in Verbindung
mit dem Weltdenken zu leben und zu arbeiten — ist bezeichnend
für den umfassenden Verstand, der zum grossen ganzen der Wissenschaft

gehört und von dem Vater Sergius sich nicht absondert.

Der Prediger
Alle diejenigen, die Vater Sergius als Studenten, Dozenten,

Publizisten oder Professor kannten, bezeugen einstimmig, dass seine

Sprache immer eine Predigt war. Er predigte niemals Moral. Über
was er auch sprach, der Inhalt seiner Worte war stets ein leuchtender
Mittelpunkt, in dem sich die höhere Wirklichkeit spiegelte. «Sursum
corda, sursum corda, sursum corda. Excelsior!» Diese Worte, die
in seinem Buch «Das Tageslicht» stehen, können als Epigraph über
alles, was Vater Sergius schrieb und sprach, über alles, zu dem er
aufrief, gesetzt werden. Seine Ökonomie drang bis zur Moral vor.
Seine Moral rief zum Glauben auf. Auch in der Religion, die
anscheinend Ziel und Grenze alles Suchens ist, blieb er ein Pilger ohne
«bleibende Stätte. Die zukünftige suchte er». Hierin äussert sich
sein Eschatologismus, sein Drang zum Anderen, zum Jenseitigen.
Ihn dürstete nach dem Himmelreich, nach der Fülle des Vollendeten,

und keine auf dieser Erde verwirklichten Geistesreichtümer
konnten diesen heiligen Durst und Hunger stillen.

Selig sind, die da hungern nach der Gerechtigkeit!
Wohl dem, den Du erwählst und zu Dir lassest, o Herr!

Voll und ganz erklang Vater Sergius' Prophetenstimme in
seinem Priesteramt. Und hier trat zum Ruf, zum Aufruf, zur
Offenbarung noch die Tröstung hinzu. «Tröstet, tröstet, mein Volk!»
Vater Sergius liebte diese Worte zu zitieren. Wunderbar an seinen

Predigten war, dass jeder, der sie hörte, glaubte, sie seien

ausgesprochen an ihn persönlich gerichtet, sie seien eine Antwort auf
seine Fragen, sein Suchen, seine Zweifel, dass sie seine seelischen
Wunden heilten. Ich behaupte dies auf Grund einer Umfrage bei
vielen Hörern, auf die die Predigten Vater Sergius' denselben



— 21 —

Eindruck ausübten wie auf mich. In geheimnisvoller Weise hat
sich in seinen Worten Persönliches mit dem Universalen
verbunden; die Stimme der Kirche erklang in seinem Munde intim
und nahe wie das Wort eines nahen Wesens, wie das ungehörte
Wort des Schutzengels.

Der Priester
15 Jahre liegen zwischen Vater Sergius' Abkehr vom Glauben

und seiner Priesterweihe. All diese Jahre wissenschaftlicher und
verkündender Arbeit hindurch (Priester im Gehrock nannten ihn
seine Freunde) fühlte Vater Sergius sich als «Verräter am Altare».
In ihm sprach levitisches Blut von sechs Priestergenerationen
(vielleicht auch mehr) seiner Väter und Ahnen. Nach der Weihe
fühlte sich Vater Sergius im Priesteramt sofort wie im väterlichen
Hause, trotz des Widerstandes, den sein Weltbewusstsein dem
Priesteramte entgegensetzte.

Das Priesteramt bedeutete für ihn in erster Linie Gottesdienst,
Vollzug der Sakramente, Dienen vor dem Altar. Priester sollte
nur der werden, der in sich ein unaustilgbares Verlangen nach der
Vollziehung der heiligen Handlungen spürt. Alles weitere, die
Predigt, Seelsorge und Lehrarbeit, tritt auf den zweiten Plan zurück
und kann auch von Nichtpriestern geleistet werden. So lautet der
Rat Vater Sergius' all denen, die das Priesteramt suchen und
erstreben. Vor dem Altare stehend, fühlte sich Vater Sergius im
Himmel. Die Anwesenheit und das Mitdienen der Engel empfand
er nicht als Allegorie, sondern als Wirklichkeit. Von tiefer Andacht
und überirdischer Eingebung waren seine Gottesdienste umweht.
Er war deshalb von ungewöhnlicher Strenge in der Beobachtung
der Gottesdienstordnung, von nahezu alttestamentarischem
Ritualismus, in dem er, seiner Auffassung nach, die apokalyptische
Anbetung der Weisen vor dem Throne des Lammes vollzog.

Die Schönheit des orthodoxen Gottesdienstes verglich Vater
Sergius mit dem golddurchwirkten Schleier über dem Abendmahlskelche;

die sakramentarische Kunst mit dem Vorhof zum
Allerheiligsten. Er war deshalb ein Feind aller künstlichen Schönheit
wie aller elementaren Vereinfachung. Er verwirklichte in seinen
Gottesdiensten jene höhere geistige Schönheit, dem Aromat der
Erde vergleichbar sowie dem köstlichen Nardenwasser, das Magdalena

aus dem Glasgefässe über das Haupt Christi goss.



— 22 —

Der Prophet
Der Dienst des Propheten, als freie Eingebung des Heiligen

Geistes, widersetzt sich gewöhnlich dem Dienst des Priesters, dem

vorgeschriebenen Dienst am Wort. So wie das Priesteramt in der
Kirche anerkannt und für unentbehrlich gehalten wird, so ist man
im allgemeinen geneigt, den Prophetendienst als unnötig anzusehen
und ihn zu vergessen. Vater Sergius war nicht nur Priester, sondern
auch Prophet, und in diesem Zusammenspiel liegt vielleicht das
wesentliche Geheimnis seiner geistigen Persönlichkeit. Der Kirchendienst

verdrängte niemals die Stimme seines freien Wortes. Das
Stehen vor dem Altar entriss ihn niemals den Menschen. Die heilige
Handlung machte ihn niemals für die Fragen des Lebens taub.
Im Gegenteil: sie entflammte und beflügelte ihn. Und wenn neue
Erscheinungen geistigen Lebens auftauchten, die in den Rahmen
der Kanonik sich nicht einfügten und die Anhänger der ordnungsgemässen

Frömmigkeit in Versuchung führten, hat Vater Sergius
mutig an ihnen teilgenommen. Seine freie Prophetenstimme erklang
dann wie eine Himmelsglocke, wie ein Aufruf zur Verwirklichung
der Kirchlichkeit und Wahrheit immer und überall, und nicht
nur in den gewohnten Formen der traditionellen Gottesfurcht.
Zu solchen Erscheinungen gehören die Jugendbewegung, die
ökumenische Bewegung; die anglo-russische Bruderschaft. In allen
diesen Organisationen war der Geist Vater Sergius' die Hefe, die
den Teig säuert, der Funke, an dem die Seelen entflammen.
Dessenungeachtet stiess Vater Sergius, der von Natur aus mutig war
und in seinen Überzeugungen stets und überall bis zu Ende ging,
als Prophet ständig auf Unverständnis, Gleichgültigkeit und
Misserfolg. Er litt unter seinen Anklägern, doch er entlarvte sie niemals.
Damit bewies er seine Demut und die Treue zu seiner Aufgabe, die
da ein Aufruf war und keine Führerschaft, eine göttliche Eingebung
und kein Zwang.

Der Seelsorger
Von dieser mehr intimen Seite von Vater Sergius' geistigem

Wege können seine Beichtkinder, die über die ganze Welt zerstreut
leben, zeugen. Als Priester war Vater Sergius nur Zeuge und
Mitbeter der beichtenden Seele. Er war niemals Richter, niemals
Verurteiler. Er stellte hingegen wie ein erfahrener und liebender Arzt
die Diagnose der Krankheit, sprach über die Mittel der Heilung,
ermunterte und flösste neuen Mut ein.



— 23 —

Im Leben erschien Vater Sergius oft streng. Er liebte das
Geschwätz nicht, besass aber auch die Gabe des Zwiegespräches
nicht: er sprach und hörte zu. Doch in der Beichte war er ein

ganz anderer: einfach, aufmerksam und milde. Im Leben war er
ein grosser Aristokrat. Es war nicht leicht, sein Interesse auf etwas
zu lenken und seine Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen. In der
Beichte aber waren alle für ihn gleich «Paul Florenski (den er für
einen Genius hielt und weit höher stellte als sich selbst) und der
kleinste Bauer». Als er seine Stimme verlor nach der Operation
seines Halskrebses, machte ihm Gott das Geschenk seiner besonderen

Liebe und Zärtlichkeit. Es genügte, zu ihm zu kommen, ihn
zu sehen, um sich selbst in einer anderen Welt zu fühlen; alles
Schwere, Dunkle und Schmerzliche entschwand und verlor seine

Wirklichkeit. Er heilte ohne Worte, allein durch seine Gegenwart,
mit seinem Dasein. Und deshalb ist uns die Welt so leer geworden,
nachdem Vater Sergius sie verliess.

IL
Das Leben Vater Sergius' umfasst einige Abschnitte, die mit

dem Wechsel seines Aufenthaltsortes zusammenfallen.

Kindheit und Jugend (1871 — 1895)

Vater Sergius ist der Sohn eines bescheidenen Friedhofpfarrers
des Provinzstädtchens Livny (Provinz Orel). Sein Vater war ein
Mensch festen Glaubens, strengen Pflichtbewusstseins, etwas
trockener, ironischer Natur. Die Mutter war eher poetisch, besinnlich

veranlagt. Die zahlreiche Familie der Bulgakoff (sieben Kinder)
lebte in grosser Armut ein strenges, nach den Möglichkeiten
bemessenes Leben, wobei sie sich fest an die kirchlichen Gebräuche
hielt. Nicht zur Kirche gehen oder die Fastenzeiten nicht einhalten,
war einfach unmöglich.

Mit 10 Jahren trat der zu Spässen geneigte, lebhafte Knabe
in die dreiklassige geistliche Schule ein, die er als erster beendigte.
Es folgten das Orlower Seminar, die religiöse Krisis, Austritt aus
dem Seminar, Beendigung des Gymnasiums in Eletz (was für einen
Seminaristen äusserst schwierig war) und Eintritt in die Moskauer
Universität. Er interessierte sich besonders für Philosophie und
Philologie, besuchte aber die juristische Fakultät, denn nur dort



— 24 —

konnte er sich dem Studium des Marxismus widmen, in dem er
(wie übrigens fast die ganze russische Jugend) die wissenschaftlich
begründete öffentliche Moral als Dienst am Volk sowie auch als

Pflichterfüllung gegenüber den minderen Brüdern erblickte. 1894
beendete er mit glänzendem Erfolg die Universität ; ihm wurde sofort
das Lektorat der politischen Ökonomie übertragen. Er begann seine

Vorlesungen, verheiratete sich, legte das Magisterexamen ab und
bekam den Auftrag, zu Studienzwecken ins Ausland zu reisen.

Der «Intelligent»
Zwei Jahre verweilt er im Ausland und arbeitet in den

Bibliotheken Berlins, Londons und Paris'. Zweimal reist er zu kurzem
Aufenthalt nach Russland zurück. Diese Zeit ist von Gelehrtenarbeit

ausgefüllt, von Begeisterung am Ausland, vom Glauben an
den Sozialismus, von der Freundschaft mit Kautzky, Bebel,
Liebknecht und anderen sozialdemokratischen Führern. Nur der
Eindruck, den ihm die Kunst hinterlässt — «Begegnung» mit der
Sixtinischen Madonna — lenkt ihn vom Reich der Technik und
des Fortschrittes ab und wendet ihn anderen Idealen zu. Im Jahre
1901 kehrt er nach Russland mit einer zweibändigen Arbeit
«Landwirtschaft und Kapitalismus» zurück. Dieses Werk soll ihm wegen
seines Umfanges und seiner Gelehrsamkeit den Doktorgrad
einbringen. Doch es ist schon nicht mehr aus einem monolithischen
Glauben an den Marxismus heraus geschrieben. Seine sozialistische
Weltanschauung ist bereits im Umbruch. Und hinsichtlich der
kalten Beziehungen zu den Professoren verleiht ihm die Universität
nur den Grad eines Magisters. Doch kurz darauf beruft ihn das
Kiewer Polytechnische Institut, wo er als Professor fünf Jahre
lehrt.

Kiew (1901 — 1906)

Eine Zeit inneren Kampfes und geistiger Selbstbesinnung. Der
sozialistische Glaube wankt, die Religion des Fortschrittes ist
ausgelebt. Der Westen hat längst aufgehört, das «gelobte Land» zu
sein, das Land «heiliger Wunder». Und so tritt an Stelle des naiven
jungen Enthusiasmus der «philosophische Nihilismus», die düstere
Resignation, ein, Prototyp dessen, was er im «seelischen Drama
Herzens» findet. (So ist sein Aufsatz benannt, den er dem Schaffen
dieses äusserst klugen Menschen widmet.) Doch seine Seele gibt
sich mit der geistigen Leere nicht zufrieden. In ihr schreitet ständig



— 25 —

eine langsame, kapillarisch aufbauende Arbeit fort. DieNatur, Kunst
und Familie nähren ihre religiösen Wurzeln, und um 1901 erfolgt der
Umbruch. Er fällt ihm nicht leicht. Das Tor seines Herzens öffnet
sich nicht sofort dem anklopfenden Christus. Als es sich aber hingab,
wurde seine Kammer zum Gotteshaus, in der der Herr ganz und
für immer waltet. In diese Zeit fällt auch der Aufstieg seines

jungen Ruhmes.Nach einem Vortrag über das religiös-philosophische
Schaffen Dostojewskis (21. November 1901) trägt ihn die Masse

begeisterter Studenten auf den Händen. Er wird zum Führer der
religiösen Intelligenz und Lehrer der zum Licht strebenden Jugend.
1903 erscheint sein Buch «Vom Marxismus zum Idealismus». Im
Jahre 1906 verlässt er Kiew und übernimmt den Lehrstuhl
politischer Ökonomie in Moskau.

Moskau (1906—1918)
Zeit geistiger Reife, kirchlich-akademischen Dienstes und

weltlich-religiöser Predigten. Ununterbrochen geht seine Gelehrtenarbeit

weiter: Unterricht, Vorlesungen, Schreiben von Büchern
(Abriss politischer Ökonomie, Geschichte der politischen und
ökonomischen Lehren). Doch das ist nicht die Hauptsache. Der Schatz
geistiger Erfahrung, der Glaube und ein Leben in Jesu Christo
müssen in einer Weltanschauung zum Ausdruck gelangen, müssen
das ganze Denken und Wissen befruchten. Hier eröffnet sich ihm
ein endloses fruchtbares Arbeitsfeld. Die Orthodoxie besitzt noch
keine Philosophie. Sie lebt als Glaube, Gottesfurcht und Gottesdienst

; nur einige Vorgänger (Gogol, Dostojewski, Bucharew) fühlen,
dass dieser geistige Reichtum zur Quelle eines neuen Schöpfertums
in allen Gebieten des Lebens werden wird. Dazu ist es aber
notwendig, alle philosophischen Probleme im Lichte der Orthodoxie
durchzudenken, den Weg dem positiven religiösen Denken und
den rechten Beziehungen zum Leben zu bahnen. Hier gewinnt
zum ersten Male die religiös-philosophische GrundideeVater Sergius'
Form: die Sophiologie. Die Welt ist das Werk der Weisheit Gottes.
Das Siegel der Weisheit liegt auf allem. Alles ist Weisheit. Gott
und die Welt sind von keinem unüberbrückbaren Abgrund
voneinander getrennt: die Welt ist göttlich — Gott ist menschlich.
Das ist nicht Pantheismus (denn der Schöpfer bleibt immer Schöpfer
und die Welt Schöpfung), sondern Pan-En-Theismus. Alles muss
in Gott gedacht und Gottes Bild muss in allem erblickt werden.
Höchster positiver Pathos beflügelt diese geistige Feststellung. Sie



— 26 —

wird zum Schlüssel aller Probleme des Lebens und Denkens, zum
Koeffizienten der ganzen philosophischen und theologischen
Gedankenarbeit und von Vater Sergius erstmals in dem Buche «Philosophie

der Wirtschaft» dargelegt, einem Buche voller Frische und
Inspiration. Es ist ein junges Buch, für die Jugend geschrieben,
das von der Welt der Wirtschaft, der Technik und Wissenschaft
spricht wie vom Garten Gottes, zu dessen Bestellung der Mensch
berufen ist.

Zum vollen Ausdruck gelangt die Sophiologie im «Tageslichte»,
das zusammen mit Vater Paul Florenskis «Säule und Grundfeste
der Wahrheit» ein wahres Kompendium russischen religiös-philosophischen

Denkens bildet. In diesen Arbeiten überwindet Vater
Sergius den Kantianismus (als Barriere zur Metaphysik), den
Idealismus (als System des Weltwillens und Weltverstandes), den
Soziologismus (als übertriebene Heraushebung des Problems der
Gemeinschaft zum Nachteil der religiösen Persönlichkeit). Als Zeugen
dieser ungeheuren Arbeit treten (ausser den genannten Werken)
zwei Sammelbände auf: «Zwei Städte» und «Stille Gedanken», die

ausgezeichnete Aufsätze über das Urchristentum, Kultur, Ökonomie,
Nation usw. neben Charakteristiken über Feuerbach, Carlyle, Marx,
Ruskin, Picasso, Feodoroff, Leontieff, Dostojewski, Tolstoi, Soloview
enthalten.

Seiner Natur nach ist Vater Sergius Gelehrter, Denker,
Erforscher. Seine Predigt trägt rein akademischen Charakter und ist
nicht an die Masse, sondern an die Person gerichtet. Das öffentliche
Leben zieht ihn dauernd zu anderen Lehrstühlen; 1907—1908 ist
er Mitglied der zweiten Duma (in der er gegen die Todesstrafe

auftrat) und ist öffentlich als Publizist tätig. Auch in dieser

Tätigkeit vertritt er keine Partei, sondern das moralische Bewusstsein

und christliche Gewissen.

Krim (1918—1922)
Die Revolution reisst das alte Russland mit seinen Wurzeln

aus. Alles geht im Chaos unter. Doch im Brausen der Grundgewalten
erwirbt die orthodoxe Kirche, die ihren despotischen Beschützer,
den Staat, verlor, sich ein neues Leben freien Bekenntnisses und
heroischen Märtyrertums. Vater Sergius, dessen kirchliche Tätigkeit

bereits bekannt ist, gehört jetzt dem allrussischen Konzil an
und ist nächster Mitarbeiter des Patriarchen Tichon. Im Sommer
1918 empfängt er die Priesterweihe und wird dafür sofort von der



— 27 —

Universität entlassen. Er begibt sich in die Krim, wo er auf dem
Gute Oleis, das seiner Schwiegermutter gehört, zwei Jahre in
der Umgebung eines irdischen Paradieses und einer menschlichen
Hölle verbringt. Ringsum Hinrichtungen, Haussuchungen, Terror.
Vater Sergius befindet sich ständig in Lebensgefahr. Trotzdem
hält er Vorlesungen (in der Simferopoler Universität, so lange, bis
man ihn auch dort herausgestellt hat), vor allem aber schreibt
er. Er vollendete in dieser Zeit zwei seiner allerphilosophischsten
Bücher, die «Tragödie der Philosophie» und die «Philosophie des
Namens». Das letztere ist zur philosophischen Begründung der
«NamensVerehrung» geschrieben. (Vater Sergius setzte sich als Glied
des allrussischen Konzils schriftlich für dessen Anerkennung ein.)
Es ist zugleich ein erster Schritt zum Aufbau einer orthodoxen
Erkenntnistheorie und gilt als sein allerrevolutionärstes Buch. Es
verwirft nicht mehr und nicht weniger als — die traditionelle Logik.
Grundlage des Denkens sind nach Vater Sergius nicht abstrakte
Begriffe, sondern das konkrete Wort. Praktisch kommt also die
Gnosseologie nicht in der Logik, sondern in der Sprache zum
Ausdruck. Wir sind zunächst über diese paradoxe Behauptung
verwundert ; doch dann sehen wir, dass dies nichts anderes ist als eine

ganz verantwortungsbewusste Haltung gegenüber dem ersten
Spruch des Johannes-Evangeliums: «Im Anfang war das Wort.»
Für Vater Sergius ist dies nicht nur eine theologische und onto-
logische, sondern auch gnosseologische Wahrheit. Das Wort ist
nicht nur Anfang des Lebens und der Schöpfung, sondern auch
des Denkens und der Sprache...

Am 1. Januar 1923 vertreibt die Regierung Vater Sergius aus
Russland. «Sie sind uns gefährlicher als eine ganze Weisse Armee»,
sagte ihm ein Tschekakommissar, der ihn in die Verbannung trieb.
Ein Flüchtling, der alles verlor, begibt sich Vater Sergius zunächst
nach Konstantinopel und von dort aus nach dem damaligen Zentrum
der russischen Emigration — nach Prag.

Prag (1923 — 1925)

Hauptstadt der russischen Flüchtlinge, der meisten öffentlichen
Organisationen, von Anfängen, Plänen, Hoffnungen auf baldige
Rückkehr nach Russland voll. Mittelpunkt für die Ausbildung
verschiedenster Kader für das zukünftige Russland. Russische
juristische Fakultät. Christliche Studentenbewegung. Und viele
unausführbare Pläne, viel Naivität und Kurzsichtigkeit, aber auch



— 28 —

wahre Begeisterung, heisser Enthusiasmus. Am dauerhaftesten und
widerstandsfähigsten erwies sich alles, was mit der Kirche in
Verbindung stand. Vater Sergius hält Vorlesungen an der juristischen
Fakultät, nimmt an der Jugendbewegung teil, arbeitet aber vor
allem wissenschaftlich. Hier beginnt der dritte — theologische —
Abschnitt seines Schaffens. Er schreibt ein Werk über die
Verehrung der Gottesmutter (in dem er sich mit dem katholischen
Dogma von der unbefleckten Empfängnis auseinandersetzt), eine

Untersuchung des Dogmas von der Heiligen Dreieinigkeit (Kapitel
über das Wesen der Dreieinigkeit), Abrisse der Lehre von der
Kirche, das Buch «Peter und Johann, zwei Urapostel». Bald nimmt
sein theologisches Schaffen einen mehr systematischen Charakter
an. Im Jahre 1925 beschliesst der Metropolit Eulogius, in Paris
eine höhere theologische Schule zu gründen — das Orthodoxe
Theologische Institut. Er beruft Vater Sergius, ihm vorzustehen.
Vater Sergius siedelt nach Paris über und gibt sich diesem Werk,
dem es beschieden war, eine seiner hauptsächlichsten Schöpfungen
zu werden, mit ganzer Seele hin.

Paris (1925 — 1944)

Ein kleiner grüner Hügel im Arbeiterviertel am Rande der
Stadt. Auf dem Hügel das Gotteshaus und zwei alte Gebäude.
In einem von diesen, in einer engen Wohnung ttnd asketischen

Umgebung, wohnt Vater Sergius. Aus seinem Fenster ist die Kirche
sichtbar, und wenn das Fenster offensteht, erklingen die Worte
und Gesänge des Gottesdienstes bis an seinen Schreibtisch.

Das LebenVater Sergius'verläuft inklösterlicher Tagesordnung.
Um 7 Uhr früh ist er in der Kirche. Nachher arbeitet er, hält
Vorlesungen und schreibt. Er hättewohl den ganzen Tag geschrieben,
wenn man ihn nicht davon abhielte. Beichtkinder und Freunde
ziehen in langer Reihe durch seinen bescheidenen Arbeitsraum.
Er unterhält sich lange mit ihnen, dann — nach dem Abendgottesdienst

— nimmt er ihre Beichte entgegen und verweilt so oft bis
tief in die Nacht hinein in der Kirche. Oft muss er Paris verlassen.
England (anglo-russische Bruderschaft), die Schweiz (ökumenische
Bewegung), Amerika (bischöfliche Kirche) sehen ihn als Gast
abwechselnd bei sich und hören sein Wort. Es ist unbegreiflich,
wie er all diese Arbeit vereinigen konnte. Seine Vorlesungen,
Predigten, internationalen Beziehungen erforderten grosse
Vorbereitungen: Vater Sergius hat niemals improvisiert.



— 29 —

Daneben bleibt ihm noch Zeit für die Hauptsache; sein
theologisches Schaffen. Eines nach dem anderen seiner theologischen
Bücher erscheint: über Johannes den Vorläufer (Der Freund des

Bräutigams), über die Engel (Die Jakobsleiter), welches zusammen
mit dem Buche über die Gottesmutter (Der brennende Dornbusch)
die erste dogmatische Trilogie — von der Weisheit Gottes in der
Schöpfung — bildet. Es folgen drei monumentale Bände, die die
zweite Trilogie bilden; über das Gottmenschentum — Das Lamm
Gottes, Der Tröster, Die Braut des Lammes. Ferner eine Menge
von Aufsätzen, darunter bedeutende, an ganze Bücher grenzende
und andere, kürzere, erbaulichen Inhaltes, Predigten und Vorträge.
Es gibt kein theologisches Problem, mit dem Vater Sergius sich
nicht beschäftigt hätte, keine Frage des Lebens, auf die er nicht
eingegangen wäre, und immer vereinigen sich in ihm Gottesfurcht
und Gelehrsamkeit mit schöpferischer Spannung und beharrlichem
Streben nach vorwärts.

Die Pariser Zeit ist ohne Zweifel die reichste und reifste seines

Lebens. Hier warten auf ihn aber auch schwere Heimsuchungen.
Der misstrauische Konservativismus der Emigranten, der sich vor
allem Neuen fürchtet, konnte seinem furchtlosen schöpferischen
Denken nicht folgen. Man ruft ihn als Neuerer, Modernisten,
Häretiker aus.

Vater Sergius selbst trug ständig das Verlangen nach einer
theologischen Kritik seiner Ideen. An ihrer Statt aber entlarvte
man ihn als nicht zur Orthodoxie gehörend, belegte ihn mit
kanonischen Verboten und antwortete ihm aus einer völligen Unkenntnis
der Sachlage, dass es ihm unmöglich ist, seinen Gegnern zu erwidern.
Das Episkopat der westeuropäischen Metropole, der Vater Sergius
angehörte, ist glücklicherweise auf die Provokation dieser
Verleumdungen nicht eingegangen. Es schätzte in ihm nicht nur den
Denker, sondern auch den Weisen und Frommen, verteidigte ihn
mit seiner kanonischen Autorität und gab ihm damit die Möglichkeit,

seine Arbeit zu Ende zu führen.
Im Jahre 1939 ereilte ihn ein neues Übel: Halskrebs, eine

schwere Operation und der Verlust beider Stimmbänder. Nach
unmenschlicher Anstrengung erlernte er, ohne Stimme zu sprechen.
Er hielt sogar Vorlesungen (niemand weiss, wieviel Mühe mir dies

kostet, sagte er), er las die Messe (doch ausschliesslich die
Frühmesse, zu der sich seine Freunde einfanden). Ständig fühlte er
sich invalid und litt heftig darunter. Während des Krieges aber



— 30 —

und aller Entbehrungen, während der Bombenangriffe und der
allgemeinen Mutlosigkeit überraschte er uns mit seiner Ruhe, mit
seiner freudigen Seelenstimmung und dem fast überirdischen Lichte,
das von ihm ausging. Erst jetzt, nach der Lektüre seiner Handschrift
über die Apokalypse (nach deren Beendigung er verschied),
verstehen wir, dass seine letzten Jahre vom eschatologischen Lichte
umstrahlt waren, dass er im Anblick der Ewigkeit lebte. Sein
liebstes und innigstes Gebet «0 komm Herr Jesu» hat sich im
gewissen Sinne für ihn schon hier auf Erden erfüllt.

Paris L. Zander


	Vater Sergius Bulgakoff

