Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Artikel: Vater Sergius Bulgakoff

Autor: Zander, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vater Sergius Bulgakoif

«Er war ein brennendes und scheinendes Licht.»
(Joh. 5, 35.)

8

Als Vater Sergius von uns ging, hatte er auf Erden alles erfiillt,
was ein «getreuer Diener» erfiillen kann, der von seinem Herrn
zehn Talente bekommen und sie um den unermesslichen Schatz
der Liebe, Dankbarkeit und Verehrung vermehrt hat, um die
Gaben, mit denen wir ihn auf seinem Wege in die Ewigkeit be-
gleiteten. Sein ganzes Leben war eine ununterbrochene angespannte
Hingabe; er arbeitete, ohne die Hinde in den Schoss zu legen,
setzte seine Krifte bis zur Erschopfung ein und hielt keinen Augen-
blick an auf dem Wege zum Aufstieg. Wenn wir heute den von ihm
geistig durchschrittenen Raum betrachten, erkennen wir, wie un-
endlich viel er geleistet hat; dass niemand von uns den unerschopf-
lichen Reichtum dieses erstaunlichen Lebens jemals bis zu Ende
verstehen und tberblicken kénnen wird.

Die leuchtendsten Blumen im Kranze seines Lebens sind die
der personlichen Liebe, die seine Beichtkinder, Freunde und Schiiler
zu ihm hegten. Vater Sergius war ein Mensch personlicher indivi-
dueller Beziehungen. Er richtete sich niemals an Menschen, sondern
stets an den Menschen. Seine Freundschaft war feurig und eifer-
stichtig. Er widmete sich seinen Freunden und Beichtkindern voll
und ganz; er lebte mit ihnen und durch sie und scheute sich nicht,
sich dieser Liebe hinzugeben. Wir sind iberzeugt, dass seine Treue
noch heute in der Fiirbitte fiir uns vor dem Throne der Herrlichkeit
Gottes brennt, dass der Tod ihn uns nicht entrissen hat, dass er
noch immer im Gebete fiir die, die er liebte und die ihn liebten,
verharrt.

Es wiire jedoch falsch, wollten wir iiber dem Personlichen das
Nationale und Allgemeine, hinter dem Lebensbild die Geschichte
vergessen. In seiner geistigen Entwicklung hat Vater Sergius einen
ungeheuren Weg zuriickgelegt: von der Gottlosigkeit zum Priester-
tum, vom Marxismus iiber den Idealismus zur Orthodoxie, von
sozialen Utopien iiber den Dienst an der Allgemeinheit zum Hirten-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1946. 2



— 18 —

amt. Diesen Weg ging nicht er allein. Wieviel Menschen gingen mit
ihm! Er, der Idealist-Marxist, den die materielle Philosophie ent-
tduscht, der sie in wissenschaftlicher Kritik iiberwindet, der sein
Herz Gott zuwendet, seine Religion mit dem Verstande belegt,
stets zu hoheren Erkenntnissen dringend — erscheint er hier nicht
als ein Symbol Russlands, ja vielleicht der ganzen Welt, die vom
Materialismus zu Gott geht ?

Dieser Weg ist aus seinen Werken ersichtlich. Er war ein
verantwortungsvoller Denker, der alles mit seinem Verstande
prifte und mit wissenschaftlichem Fundamente versah. Jeder Ab-
schnitt seiner Entwicklungist in seinen 6konomischen,soziologischen,
philosophischen und theologischen Schriften festgelegt. Beim Stu-
dium dieser Schriften kénnen wir den Weg erkennen, verfolgen und
genau untersuchen.

Hinter dem Lebensbild und der Geschichte steht jedoch auch —
die Ewigkeit. Nicht die Ewigkeit, die wir der Zeitlichkeit entgegen-
stellen (wie das Himmelreich der Erde), hingegen die Ewigkeit
in der Zeit, die immer und immer wieder neue historische Formen
annimmt, doch in ihrem Wesen stets die gleiche bleibt. Es ist der
Bereich ewiger ldeen, philosophischer Systeme, der Grundbestim-
mung menschlichen Geistes. In der Lehre Vater Sergius’ ist es
das, von dem er selbst sagte, dass es «aus Marmor gehauen sei»
(im Gegensatz zu dem, was aus papier maché gemacht ist): der
Geist seiner Philosophie und die Weisheit seiner Theologie, die
man noch Jahrzehnte, Jahrhunderte lang erlernen und lehren wird.
Dieser Reichtum alles Personlichen, Kulturhistorischen und My-
stischen leuchtete unveréinderlich durch alle Aspekte seines Lebens:
in seinem Suchen, seiner Gelehrsamkeit, seinen Predigten, in seinem
Priester- und Prophetentum und in seinem Hirtenamt.

Der Philosoph

Vater Sergius ist immer und iiberall Philosoph, Wahrheits-
sucher. Er war Philosoph, da er sich zum Marxismus zu bekennen
glaubte. Als er sich aber in diese Lehre vertiefte und ihre Doktrin
verteidigte, schnitt er ihr die Wurzeln ab. Er war Philosoph in
seinem Kampfe mit Kant. Als er den transzendentalen Idealismus
iitberwand, erkannte er in ihm eine verzerrte und einseitige, jedoch
religiose Wirklichkeit. (Jede Philosophie ist notwendigerweise Hére-
sie oder Wahrheit in bezug auf die Heilige Dreieinigkeit. Dies ist
der Grundgedanke seines Werkes «Tragodie der Philosophie».) Er



— 19 —

blieb Philosoph, nachdem er zur christlichen Wahrheit gekommen
war; denn diese Wahrheit ist fiir ihn nicht triager Reichtum,
sondern ein lebendiges Saatkorn von so grosser Kraft, dass der
menschliche Gedanke seinem starken Wachstum oft nicht Schritt
halten kann. Das Dogma hielt er niemals nur fiir eine Glaubens-
norm oder -regel. Es war fiir ihn stets Antwort auf ein Problem,
ein Postulat des Verstandes, eine Aufgabe fiir sein Denken. Hier
liegen die tiefen Zusammenhénge zwischen seiner philosophischen
und theologischen Lehre. Eine Philosophie, die nicht zur Dogmatik
fiihrt, ist falsch. Eine Dogmatik, die das Problem der Philosophie
nicht 1ost — ist tot. So kann man die Grundiiberzeugung Vater
Sergius’ formulieren. Sie verleiht seiner Philosophie den Ernst reli-
gioser KErfahrung, seiner dogmatischen Forschung aber die Kraft
alles durchdringender Wahrheit. Von hier aus erklidrt sich sein
Bestreben, eine orthodoxe Philosophie aufzubauen und zu Grund-
pfeilern dieser Orthodoxie die Ontologie, als auch die Kosmologie,
Anthropologie, Kulturphilosophie und die Erkenntnistheorie zu

machen.
Der Gelehrte

Bezeichnend fiir Vater Sergius (und nicht nur fiir sein Denken,
sondern auch fiir sein Leben) war das Gefiihl der Verantwortlichkeit.
Er behauptete nichts, was er nicht mit allen erreichbaren Mitteln
des Wissens und der Wissenschaft gepriift hat. Da er iiber einen
ausserordentlichen Verstand verfiigte, driickte sich sein Gefiihl der
Verantwortlichkeit in einer ungeheuren, eine ganze Reihe von Fakul-
tdten und Disziplinen umfassenden Gelehrsamkeit aus. Vater Sergius
ist (in chronologischer Reihenfolge) Okonom, der umfangreiche
Arbeiten iiber den Kapitalismus, die Mérkte, Landwirtschaft, iiber
soziale und Okonomische Lehren geschrieben hat. Er ist ferner
Soziologe und Historiker (Untersuchungen iiber das frithe Christen-
tum, tiber die Apokalyptik, den Sozialismus). Er ist Philosoph, nicht
nur als Wahrheitssucher, sondern auch als Erforscher, Kommen-
tator und Kritiker philosophischer Systeme; Apologet (sein Kampf
mit dem Mythologismus, Historizismus und Jesuanismus); Kultur-
historiker, der auf fast alle Stromungen des Denkens und Lebens
einging und eine Menge von Aufséitzen iiber einzelne Dichter und
Denker schrieb; und schliesslich Theologe und Dogmatiker, der
sich in seiner ganzen Arbeit auf die Exegese der Heiligen Schrift,
die Erforschung liturgischer Texte, auf die Urkunden der Ikonen-
malerei usw. basierte. Uberall stossen wir auf einen ungeheuren



920 —

wissenschaftlichen Apparat, auf die Kenntnis der Literatur (ver-
schiedener Sprachen), auf den ehrlichen Wunsch, sich mit auf-
richtigem Ernst mit den Gegebenheiten des dem Christentum ver-
wandten wie ihm auch abgewandten Denkens auseinanderzusetzen.
Die Ergebnisse der Wissenschaft éndern sich, Gelehrsamkeit gehort
der Geschichte an; doch das Bestreben, sein Denken am Denken
anderer zu priifen, der Wunsch, nicht isoliert, sondern in Verbindung
mit dem Weltdenken zu leben und zu arbeiten — ist bezeichnend
fiir den umfassenden Verstand, der zum grossen ganzen der Wissen-
schaft gehort und von dem Vater Sergius sich nicht absondert.

Der Prediger

Alle diejenigen, die Vater Sergius ais Studenten, Dozenten,
Publizisten oder Professor kannten, bezeugen einstimmig, dass seine
Sprache immer eine Predigt war. Er predigte niemals Moral. Uber
was er auch sprach, der Inhalt seiner Worte war stets ein leuchtender
Mittelpunkt, in dem sich die hohere Wirklichkeit spiegelte. « Sursum
corda, sursum corda, sursum corda. Excelsior!» Diese Worte, die
in seinem Buch «Das Tageslichty stehen, kénnen als Epigraph iiber
alles, was Vater Sergius schrieb und sprach, iiber alles, zu dem er
aufrief, gesetzt werden. Seine Okonomie drang bis zur Moral vor.
Seine Moral rief zum Glauben auf. Auch in der Religion, die an-
scheinend Ziel und Grenze alles Suchens ist, blieb er ein Pilger ohne
«bleibende Stitte. Die zukiinftige suchte er». Hierin &dussert sich
sein Eschatologismus, sein Drang zum Anderen, zum Jenseitigen.
Ihn diirstete nach dem Himmelreich, nach der Fiille des Vollende-
ten, und keine auf dieser Erde verwirklichten Geistesreichtiimer
konnten diesen heiligen Durst und Hunger stillen.

Selig sind, die da hungern nach der Gerechtigkeit!
Wohl dem, den Du erwéihlst und zu Dir ldssest, o Herr!

Voll und ganz erklang Vater Sergius’ Prophetenstimme in
seinem Priesteramt. Und hier trat zum Ruf, zum Aufruf, zur
Offenbarung noch die Trostung hinzu. «Trostet, trostet, mein Volk !»
Vater Sergius liebte diese Worte zu zitieren. Wunderbar an seinen
Predigten war, dass jeder, der sie horte, glaubte, sie seien aus-
gesprochen an ihn personlich gerichtet, sie seien eine Antwort auf
seine Fragen, sein Suchen, seine Zweifel, dass sie seine seelischen
Wunden heilten. Ich behaupte dies auf Grund einer Umfrage bei
vielen Horern, auf die die Predigten Vater Sergius’ denselben



e L

Eindruck ausiibten wie auf mich. In geheimnisvoller Weise hat
sich in seinen Worten Personliches mit dem Universalen ver-
bunden; die Stimme der Kirche erklang in seinem Munde intim
und nahe wie das Wort eines nahen Wesens, wie das ungehorte
Wort des Schutzengels.

Der Priester

15 Jahre liegen zwischen Vater Sergius’ Abkehr vom Glauben
und seiner Priesterweihe. All diese Jahre wissenschaftlicher und
verkiindender Arbeit hindurch (Priester im Gehrock nannten ihn
seine Freunde) fithlte Vater Sergius sich als « Verriter am Altare».
In ihm sprach levitisches Blut von sechs Priestergenerationen
(vielleicht auch mehr) seiner Viter und Ahnen. Nach der Weihe
fithlte sich Vater Sergius im Priesteramt sofort wie im véterlichen
Hause, trotz des Widerstandes, den sein Weltbewusstsein dem
Priesteramte entgegensetzte.

Das Priesteramt bedeutete fiir ihn in erster Linie Gottesdienst,
Vollzug der Sakramente, Dienen vor dem Altar. Priester sollte
nur der werden, der in sich ein unaustilgbares Verlangen nach der
Vollziehung der heiligen Handlungen spiirt. Alles weitere, die Pre-
digt, Seelsorge und Lehrarbeit, tritt auf den zweiten Plan zuriick
und kann auch von Nichtpriestern geleistet werden. So lautet der
Rat Vater Sergius’ all denen, die das Priesteramt suchen und er-
streben. Vor dem Altare stehend, fiihlte sich Vater Sergius im
Himmel. Die Anwesenheit und das Mitdienen der Engel empfand
er nicht als Allegorie, sondern als Wirklichkeit. Von tiefer Andacht
und iiberirdischer Eingebung waren seine Gottesdienste umweht.
Er war deshalb von ungewohnlicher Strenge in der Beobachtung
der Gottesdienstordnung, von nahezu alttestamentarischem Ritua-
lismus, in dem er, seiner Auffassung nach, die apokalyptische An-
betung der Weisen vor dem Throne des Lammes vollzog.

Die Schonheit des orthodoxen Gottesdienstes verglich Vater
Sergius mit dem golddurchwirkten Schleier iiber dem Abendmahls-
kelche; die sakramentarische Kunst mit dem Vorhof zum Aller-
heiligsten. Er war deshalb ein Feind aller kiinstlichen Schénheit
wie aller elementaren Vereinfachung. Er verwirklichte in seinen
Gottesdiensten jene hohere geistige Schonheit, dem Aromat der
Erde vergleichbar sowie dem kostlichen Nardenwasser, das Magda-
lena aus dem Glasgefiisse iiber das Haupt Christi goss.



—_— 929

Der Prophet

Der Dienst des Propheten, als freie Eingebung des Heiligen
Geistes, widersetzt sich gewohnlich dem Dienst des Priesters, dem
vorgeschriebenen Dienst am Wort. So wie das Priesteramt in der
Kirche anerkannt und fiir unentbehrlich gehalten wird, so ist man
im allgemeinen geneigt, den Prophetendienst als unnétig anzusehen
und ihn zu vergessen. Vater Sergius war nicht nur Priester, sondern
auch Prophet, und in diesem Zusammenspiel liegt vielleicht das
wesentliche Geheimnis seiner geistigen Personlichkeit. Der Kirchen-
dienst verdringte niemals die Stimme seines freien Wortes. Das
Stehen vor dem Altar entriss ihn niemals den Menschen. Die heilige
Handlung machte ihn niemals fiir die Fragen des Lebens taub.
Im Gegenteil: sie entflammte und befliigelte ihn. Und wenn neue
Erscheinungen geistigen Lebens auftauchten, die in den Rahmen
der Kanonik sich nicht einfiigten und die Anhiinger der ordnungs-
gemiissen Frommigkeit in Versuchung fiihrten, hat Vater Sergius
mutig an ihnen teilgenommen. Seine freie Prophetenstimme erklang
dann wie eine Himmelsglocke, wie ein Aufruf zur Verwirklichung
der Kirchlichkeit und Wahrheit immer und iberall, und nicht
nur in den gewohnten Formen der traditionellen Gottesfurcht.
Zu solchen Erscheinungen gehoren die Jugendbewegung, die oku-
menische Bewegung; die anglo-russische Bruderschaft. In allen
diesen Organisationen war der Geist Vater Sergius’ die Hefe, die
den Teig siduert, der Funke, an dem die Seelen entflammen. Dessen-
ungeachtet stiess Vater Sergius, der von Natur aus mutig war
und in seinen Uberzeugungen stets und iiberall bis zu Ende ging,
als Prophet stindig auf Unverstindnis, Gleichgiiltigkeit und Miss-
erfolg. Er litt unter seinen Ankldgern, doch er entlarvte sie niemals.
Damit bewies er seine Demut und die Treue zu seiner Aufgabe, die
da ein Aufruf war und keine Fiihrerschaft, eine gottliche Eingebung
und kein Zwang.

Der Seelsorger

Von dieser mehr intimen Seite von Vater Sergius’ geistigem
Wege konnen seine Beichtkinder, die iiber die ganze Welt zerstreut
leben, zeugen. Als Priester war Vater Sergius nur Zeuge und Mit-
beter der beichtenden Seele. Er war niemals Richter, niemals Ver-
urteiler. Er stellte hingegen wie ein erfahrener und liebender Arzt
die Diagnose der Krankheit, sprach iiber die Mittel der Heilung,
ermunterte und flosste neuen Mut ein.



R

Im Leben erschien Vater Sergius oft streng. Er liebte das
Geschwitz nicht, besass aber auch die Gabe des Zwiegespriches
nicht: er sprach und horte zu. Doch in der Beichte war er ein
ganz anderer: einfach, aufmerksam und milde. Im Leben war er
ein grosser Aristokrat. Es war nicht leicht, sein Interesse auf etwas
zu lenken und seine Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen. In der
Beichte aber waren alle fiir ihn gleich «Paul Florenski (den er fiir
einen Genius hielt und weit hoher stellte als sich selbst) und der
kleinste Bauer». Als er seine Stimme verlor nach der Operation
seines Halskrebses, machte ihm Gott das Geschenk seiner beson-
deren Liebe und Zirtlichkeit. Es geniigte, zu ihm zu kommen, ihn
zu sehen, um sich selbst in einer anderen Welt zu fiihlen; alles
Schwere, Dunkle und Schmerzliche entschwand und verlor seine
Wirklichkeit. Er heilte ohne Worte, allein durch seine Gegenwart,
mit seinem Dasein. Und deshalb ist uns die Welt so leer geworden,
nachdem Vater Sergius sie verliess.

11,

Das Leben Vater Sergius’ umfasst einige Abschnitte, die mit
dem Wechsel seines Aufenthaltsortes zusammenfallen.

Kindheit und Jugend (1871—1895)

Vater Sergius ist der Sohn eines bescheidenen Friedhofpfarrers
des Provinzstidtchens Livny (Provinz Orel). Sein Vater war ein
Mensch festen Glaubens, strengen Pflichtbewusstseins, etwas
trockener, ironischer Natur. Die Mutter war eher poetisch, besinn-
lich veranlagt. Die zahlreiche Familie der Bulgakoff (sieben Kinder)
lebte in grosser Armut ein strenges, nach den Moglichkeiten be-
messenes Leben, wobei sie sich fest an die kirchlichen Gebriauche
hielt. Nicht zur Kirche gehen oder die Fastenzeiten nicht einhalten,
war einfach unméglich.

Mit 10 Jahren trat der zu Spissen geneigte, lebhafte Knabe
in die dreiklassige geistliche Schule ein, die er als erster beendigte.
Es folgten das Orlower Seminar, die religiose Krisis, Austritt aus
dem Seminar, Beendigung des Gymnasiums in Eletz (was fiir einen
Seminaristen dusserst schwierig war) und Eintritt in die Moskauer
Universitédt. Er interessierte sich besonders fiir Philosophie und
Philologie, besuchte aber die juristische Fakultit, denn nur dort



s D, e

konnte er sich dem Studium des Marxismus widmen, in dem er
(wie iibrigens fast die ganze russische Jugend) die wissenschaftlich
begriindete o6ffentliche Moral als Dienst am Volk sowie auch als
Pflichterfiillung gegeniiber den minderen Briidern erblickte. 1894 be-
endete er mit glinzendem HErfolg die Universitit; ihm wurde sofort
das Lektorat der politischen Okonomie iibertragen. Er begann seine
Vorlesungen, verheiratete sich, legte das Magisterexamen ab und
bekam den Auftrag, zu Studienzwecken ins Ausland zu reisen.

Der «Intelligent»

Zwei Jahre verweilt er im Ausland und arbeitet in den Biblio-
theken Berlins, Londons und Paris’. Zweimal reist er zu kurzem
Aufenthalt nach Russland zuriick. Diese Zeit ist von Gelehrten-
arbeit ausgefiillt, von Begeisterung am Ausland, vom Glauben an
den Sozialismus, von der Freundschaft mit Kautzky, Bebel, Lieb-
knecht und anderen sozialdemokratischen Fiihrern. Nur der Kin-
druck, den ihm die Kunst hinterlisst — «Begegnung» mit der
Sixtinischen Madonna — lenkt ihn vom Reich der Technik und
des Fortschrittes ab und wendet ihn anderen Idealen zu. Im Jahre
1901 kehrt er nach Russland mit einer zweibdndigen Arbeit « Land-
wirtschaft und Kapitalismus» zuriick. Dieses Werk soll ihm wegen
seines Umfanges und seiner Gelehrsamkeit den Doktorgrad ein-
bringen. Doch es ist schon nicht mehr aus einem monolithischen
Glauben an den Marxismus heraus geschrieben. Seine sozialistische
Weltanschauung ist bereits im Umbruch. Und hinsichtlich der
kalten Beziehungen zu den Professoren verleiht ihm die Universitit
nur den Grad eines Magisters. Doch kurz darauf beruft ihn das

Kiewer Polytechnische Institut, wo er als Professor fiinf Jahre
lehrt.

Kiew (1901—1906)

Eine Zeit inneren Kampfes und geistiger Selbstbesinnung. Der
sozialistische Glaube wankt, die Religion des Fortschrittes ist aus-
gelebt. Der Westen hat lingst aufgehort, das «gelobte Land» zu
sein, das Land «heiliger Wunder». Und so tritt an Stelle des naiven
jungen Enthusiasmus der «philosophische Nihilismus», die diistere
Resignation, ein, Prototyp dessen, was er im «seelischen Drama
Herzens» findet. (So ist sein Aufsatz benannt, den er dem Schaffen
dieses dusserst klugen Menschen widmet.) Doch seine Seele gibt
sich mit der geistigen Leere nicht zufrieden. In ihr schreitet stindig



sm DB s

eine langsame, kapillarisch aufbauende Arbeit fort. Die Natur, Kunst
und Familie ndhren ihre religiésen Wurzeln, und um 1901 erfolgt der
Umbruch. Er fillt ihm nicht leicht. Das Tor seines Herzens 6ffnet
sich nicht sofort dem anklopfenden Christus. Als es sich aber hingab,
wurde seine Kammer zum Gotteshaus, in der der Herr ganz und
fir immer waltet... In diese Zeit fallt auch der Aufstieg seines
jungen Ruhmes. Nach einem Vortrag iiber das religits-philosophische
Schaffen Dostojewskis (21. November 1901) triagt ihn die Masse
begeisterter Studenten auf den Hénden. Er wird zum Fiihrer der
religiosen Intelligenz und Lehrer der zum Licht strebenden Jugend.
1903 erscheint sein Buch «Vom Marxismus zum Idealismus». Im
Jahre 1906 verlidsst er Kiew und tibernimmt den Lehrstuhl poli-
tischer Okonomie in Moskau.

Moskau (1906—1918)

Zeit geistiger Reife, kirchlich-akademischen Dienstes und welt-
lich-religiéser Predigten. Ununterbrochen geht seine Gelehrten-
arbeit weiter: Unterricht, Vorlesungen, Schreiben von Biichern
(Abriss politischer Okonomie, Geschichte der politischen und &ko-
nomischen Lehren). Doch das ist nicht die Hauptsache. Der Schatz
geistiger Erfahrung, der Glaube und ein Leben in Jesu Christo
miissen in einer Weltanschauung zum Ausdruck gelangen, miissen
das ganze Denken und Wissen befruchten. Hier eroffnet sich ihm
ein endloses fruchtbares Arbeitsfeld. Die Orthodoxie besitzt noch
keine Philosophie. Sie lebt als Glaube, Gottesfurcht und Gottes-
dienst; nur einige Vorginger (Gogol, Dostojewski, Bucharew) fithlen,
dass dieser geistige Reichtum zur Quelle eines neuen Schopfertums
in allen Gebieten des Lebens werden wird. Dazu ist es aber not-
wendig, alle philosophischen Probleme im Lichte der Orthodoxie
durchzudenken, den Weg dem positiven religiosen Denken und
den rechten Beziehungen zum Leben zu bahnen. Hier gewinnt
zum ersten Male die religios-philosophische Grundidee Vater Sergius’
Form: die Sophiologie. Die Welt ist das Werk der Weisheit Gottes.
Das Siegel der Weisheit liegt auf allem. Alles ist Weisheit. Gott
und die Welt sind von keinem uniiberbriickbaren Abgrund von-
einander getrennt: die Welt ist gottlich — Gott ist menschlich.
Das ist nicht Pantheismus (denn der Schopfer bleibt immer Schopfer
und die Welt Schopfung), sondern Pan-En-Theismus. Alles muss
in Gott gedacht und Gottes Bild muss in allem erblickt werden.
Hochster positiver Pathos befliigelt diese geistige Feststellung. Sie



— 926 —

wird zum Schliissel aller Probleme des Lebens und Denkens, zum
Koeffizienten der ganzen philosophischen und theologischen Ge-
dankenarbeit und von Vater Sergius erstmals in dem Buche «Philo-
sophie der Wirtschaft» dargelegt, einem Buche voller Frische und
Inspiration. Es ist ein junges Buch, fiir die Jugend geschrieben,
das von der Welt der Wirtschaft, der Technik und Wissenschaft
spricht wie vom Garten Gottes, zu dessen Bestellung der Mensch
berufen ist.

Zum vollen Ausdruck gelangt die Sophiologie im «Tageslichten,
das zusammen mit Vater Paul Florenskis «S#ule und Grundfeste
der Wahrheit» ein wahres Kompendium russischen religios-philo-
sophischen Denkens bildet. In diesen Arbeiten {iberwindet Vater
Sergius den Kantianismus (als Barriere zur Metaphysik), den
Idealismus (als System des Weltwillens und Weltverstandes), den
Soziologismus (als tibertriebene Heraushebung des Problems der Ge-
meinschaft zum Nachteil der religiosen Personlichkeit). Als Zeugen
dieser ungeheuren Arbeit treten (ausser den genannten Werken)
zwel Sammelbiande auf: «Zwei Stiadte» und «Stille Gedanken», die
ausgezeichnete Aufsitze iiber das Urchristentum, Kultur, Okonomie,
Nation usw. neben Charakteristiken iiber Feuerbach, Carlyle, Marx,
Ruskin, Picasso, Feodoroff, Leontieff, Dostojewski, Tolstoi, Soloview
enthalten.

Seiner Natur nach ist Vater Sergius Gelehrter, Denker, Er-
forscher. Seine Predigt trigt rein akademischen Charakter und ist
nicht an die Masse, sondern an die Person gerichtet. Das 6ffentliche
Leben zieht ihn dauernd zu anderen Lehrstiihlen; 1907—1908 ist
er Mitglied der zweiten Duma (in der er gegen die Todesstrafe
auftrat) und ist offentlich als Publizist tédtig. Auch in dieser
Tatigkeit vertritt er keine Partei, sondern das moralische Bewusst-
sein und christliche Gewissen.

Krim (1918—1922)

Die Revolution reisst das alte Russland mit seinen Wurzeln
aus. Alles geht im Chaos unter. Doch im Brausen der Grundgewalten
erwirbt die orthodoxe Kirche, die ihren despotischen Beschiitzer,
den Staat, verlor, sich ein neues Leben freien Bekenntnisses und
heroischen Mirtyrertums. Vater Sergius, dessen kirchliche Téatig-
keit bereits bekannt ist, gehort jetzt dem allrussischen Konzil an
und ist nichster Mitarbeiter des Patriarchen Tichon. Im Sommer
1918 empfingt er die Priesterweihe und wird dafir sofort von der



— 97 —

Universitit entlassen. Er begibt sich in die Krim, wo er auf dem
Gute Oleis, das seiner Schwiegermutter gehort, zwei Jahre in
der Umgebung eines irdischen Paradieses und einer menschlichen
Holle verbringt. Ringsum Hinrichtungen, Haussuchungen, Terror.
Vater Sergius befindet sich stindig in Lebensgefahr. Trotzdem
hilt er Vorlesungen (in der Simferopoler Universitit, so lange, bis
man ihn auch dort herausgestellt hat), vor allem aber schreibt
er. Er vollendete in dieser Zeit zwei seiner allerphilosophischsten
Biicher, die «Tragodie der Philosophie» und die «Philosophie des
Namens». Das letztere ist zur philosophischen Begriindung der
«Namensverehrung» geschrieben. (Vater Sergius setzte sich als Glied
des allrussischen Konzils schriftlich fiir dessen Anerkennung ein.)
Es ist zugleich ein erster Schritt zum Aufbau einer orthodoxen Er-
kenntnistheorie und gilt als sein allerrevolutionérstes Buch. Es ver-
wirft nicht mehr und nicht weniger als — die traditionelle Logik.
Grundlage des Denkens sind nach Vater Sergius nicht abstrakte
Begriffe, sondern das konkrete Wort. Praktisch kommt also die
Gnosseologie nicht in der Logik, sondern in der Sprache zum Aus-
druck. Wir sind zunéchst tiber diese paradoxe Behauptung ver-
wundert ; doch dann sehen wir, dass dies nichts anderes ist als eine
ganz verantwortungsbewusste Haltung gegeniiber dem ersten
Spruch des Johannes-Evangeliums: «Im Anfang war das Wort.»
Fiir Vater Sergius ist dies nicht nur eine theologische und onto-
logische, sondern auch gnosseologische Wahrheit. Das Wort ist
nicht nur Anfang des Lebens und der Schopfung, sondern auch
des Denkens und der Sprache. ..

Am 1. Januar 1923 vertreibt die Regierung Vater Sergius aus
Russland. «Sie sind uns gefihrlicher als eine ganze Weisse Armee»,
sagte ihm ein Tschekakommissar, der ihn in die Verbannung trieb.
Ein Fliichtling, der alles verlor, begibt sich Vater Sergius zunéichst
nach Konstantinopel und von dort ausnach dem damaligen Zentrum
der russischen Emigration — nach Prag.

Prag (1923—1925)

Hauptstadt der russischen Fliichtlinge, der meisten 6ffentlichen
Organisationen, von Anfingen, Plinen, Hoffnungen auf baldige
Riickkehr nach Russland voll. Mittelpunkt fir die Ausbildung ver-
schiedenster Kader fiir das zukiinftige Russland. Russische ju-
ristische Fakultdt. Christliche Studentenbewegung. Und viele un-
ausfiihrbare Pline, viel Naivitit und Kurzsichtigkeit, aber auch



. 98

wahre Begeisterung, heisser Enthusiasmus. Am dauerhaftesten und
widerstandsfihigsten erwies sich alles, was mit der Kirche in Ver-
bindung stand. Vater Sergius hélt Vorlesungen an der juristischen
Fakultidt, nimmt an der Jugendbewegung teil, arbeitet aber vor
allem wissenschaftlich. Hier beginnt der dritte — theologische —
Abschnitt seines Schaffens. Er schreibt ein Werk iiber die Ver-
ehrung der Gottesmutter (in dem er sich mit dem katholischen
Dogma von der unbefleckten Empfingnis auseinandersetzt), eine
Untersuchung des Dogmas von der Heiligen Dreieinigkeit (Kapitel
iitber das Wesen der Dreieinigkeit), Abrisse der Lehre von der
Kirche, das Buch «Peter und Johann, zwei Urapostel». Bald nimmt
sein theologisches Schaffen einen mehr systematischen Charakter
an. Im Jahre 1925 beschliesst der Metropolit Eulogius, in Paris
eine hohere theologische Schule zu griinden — das Orthodoxe
Theologische Institut. Er beruft Vater Sergius, ihm vorzustehen.
Vater Sergius siedelt nach Paris tiber und gibt sich diesem Werk,
dem es beschieden war, eine seiner hauptséichlichsten Schépfungen
zu werden, mit ganzer Seele hin.

Paris (1925—1944)

Ein kleiner griiner Hiigel im Arbeiterviertel am Rande der
Stadt. Auf dem Hiigel das Gotteshaus und zwei alte Gebiude.
In einem von diesen, in einer engen Wohnung und asketischen
Umgebung, wohnt Vater Sergius. Aus seinem Fenster ist die Kirche
sichtbar, und wenn das Fenster offensteht, erklingen die Worte
und Gesiinge des Gottesdienstes bis an seinen Schreibtisch. . .

Das Leben Vater Sergius’ verliuft in klosterlicher Tagesordnung.
Um 7 Uhr frih ist er in der Kirche. Nachher arbeitet er, halt
Vorlesungen und schreibt. Er hiitte wohlden ganzen Tag geschrieben,
wenn man ihn nicht davon abhielte. Beichtkinder und Freunde
zichen in langer Reihe durch seinen bescheidenen Arbeitsraum.
Er unterhilt sich lange mit ihnen, dann -— nach dem Abendgottes-
dienst — nimmt er ihre Beichte entgegen und verweilt so oft bis
tief in die Nacht hinein in der Kirche. Oft muss er Paris verlassen.
England (anglo-russische Bruderschaft), die Schweiz (6kumenische
Bewegung), Amerika (bischofliche Kirche) sehen ihn als Gast ab-
wechselnd bei sich und hoéren sein Wort. Es ist unbegreiflich,
wie er all diese Arbeit vereinigen konnte. Seine Vorlesungen,
Predigten, internationalen Beziehungen erforderten grosse Vor-
bereitungen: Vater Sergius hat niemals improvisiert.



Daneben bleibt ihm noch Zeit fiir die Hauptsache; sein theo-
logisches Schaffen. Eines nach dem anderen seiner theologischen
Biicher erscheint: {iber Johannes den Vorliufer (Der Freund des
Bréautigams), iiber die Engel (Die Jakobsleiter), welches zusammen
mit dem Buche iiber die Gottesmutter (Der brennende Dornbusch)
die erste dogmatische Trilogie — von der Weisheit Gottes in der
Schopfung — bildet. Es folgen drei monumentale Béinde, die die
zweite Trilogie bilden; iiber das Gottmenschentum — Das Lamm
Gottes, Der Troster, Die Braut des Lammes. Ferner eine Menge
von Aufsitzen, darunter bedeutende, an ganze Biicher grenzende
und andere, kiirzere, erbaulichen Inhaltes, Predigten und Vortrége.
Es gibt kein theologisches Problem, mit dem Vater Sergius sich
nicht beschiftigt hatte, keine Frage des Lebens, auf die er nicht
eingegangen wire, und immer vereinigen sich in ihm Gottesfurcht
und Gelehrsamkeit mit schopferischer Spannung und beharrlichem
Streben nach vorwirts.

Die Pariser Zeit ist ohne Zweifel die reichste und reifste seines
Lebens. Hier warten auf ihn aber auch schwere Heimsuchungen.
Der misstrauische Konservativismus der Emigranten, der sich vor
allem Neuen fiirchtet, konnte seinem furchtlosen schopferischen
Denken nicht folgen. Man ruft ihn als Neuerer, Modernisten,
Haretiker aus.

Vater Sergius selbst trug stindig das Verlangen nach einer
theologischen Kritik seiner Ideen. An ihrer Statt aber entlarvte
man ihn als nicht zur Orthodoxie gehérend, belegte ihn mit kano-
nischen Verboten und antwortete ihm aus einer volligen Unkenntnis
der Sachlage, dass es ihm unmaéglich ist, seinen Gegnern zu erwidern.
Das Episkopat der westeuropiischen Metropole, der Vater Sergius
angehorte, ist gliicklicherweise auf die Provokation dieser Ver-
leumdungen nicht eingegangen. Es schiitzte in ihm nicht nur den
Denker, sondern auch den Weisen und Frommen, verteidigte ihn
mit seiner kanonischen Autoritit und gab ihm damit die Moglich-
keit, seine Arbeit zu Ende zu fiithren.

Tm Jahre 1939 ereilte ihn ein neues Ubel: Halskrebs, eine
schwere Operation und der Verlust beider Stimmbénder. Nach
unmenschlicher Anstrengung erlernte er, ohne Stimme zu sprechen.
Er hielt sogar Vorlesungen (niemand weiss, wieviel Miithe mir dies
kostet, sagte er), er las die Messe (doch ausschliesslich die Friih-
messe, zu der sich seine Freunde einfanden). Stindig fihlte er
sich invalid und litt heftig darunter. Wahrend des Krieges aber



und aller Entbehrungen, wihrend der Bombenangriffe und der
allgemeinen Mutlosigkeit iiberraschte er uns mit seiner Ruhe, mit
seiner freudigen Seelenstimmung und dem fast {iberirdischen Lichte,
das von ihm ausging. Erst jetzt, nach der Lektiire seiner Handschrift
iiber die Apokalypse (nach deren Beendigung er verschied), ver-
stehen wir, dass seine letzten Jahre vom eschatologischen Lichte
umstrahlt waren, dass er im Anblick der Ewigkeit lebte. Sein
liebstes und innigstes Gebet «O komm Herr Jesu» hat sich im
gewissen Sinne fiir ihn schon hier auf Erden erfiillt.

Paris L. Zander




	Vater Sergius Bulgakoff

