Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Artikel: Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404212

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das wesentliche Anliegen der altkatholischen
Bewegung

Am 18. Juli 1945 waren fiinfundsiebzig Jahre verflossen seit
jener denkwiirdigen Sitzung des Vatikanischen Konzils, an der
Papst Pius IX. die erste dogmatische Konstitution iiber die Kirche,
«Pastor aeternusy, feierlich verkiindete, durch die dem Papste «die
volle und hochste Jurisdiktionsgewalt iiber die ganze Kirche» und,
wenn er von seinem Lehrstuhle aus (ex cathedra) spricht, die
«Unfehlbarkeit in Lehrentscheidungen», die «den Glauben oder
die Sitten betreffen», zugesprochen wurde 1).

An der ersten Bestimmung war das Bedeutsame, dass damit
dem Papste «die ordentliche und unmittelbare Machtbefugnis iiber
alle und jegliche Kirchen und iiber alle und jegliche Hirten und
Gldubige» zuerteilt wurde (Cap. III).

Die zweite Bestimmung verwarf ausdriicklich die Auffassung,
dass in Sachen der Lehre und der Sitte nur die Gesamtkirche
eine endgiiltige Entscheidung treffen konne. In letzter Stunde
wurde am Schluss der Erklirung noch die Nédherbestimmung ein-
gefiigt, dass «solche Entscheidungen des romischen Papstes aus
sich selbst, nicht aber erst durch die Zustimmung der Kirche unab-
danderlich seien (ejusmodi Romani Pontificis definitiones ex sese, non
autem ex consensu Ecclesiae irreformabiles esse)» (Cap. IV).

Damit war eine Entwicklung zu ihrem Abschluss gekommen,
die sich im dogmatischen Denken der katholischen Kirche seit
Jahrhunderten abzuzeichnen begonnen hatte, eine Entwicklung,
wie sie nach der berithmten These des spitern Kardinals Newman
fiir die Kirche «zu erwarten» war. Die grosse Mehrheit der Konzils-
viter bejahte deshalb diese Festlegung lebhaft, und zwar nicht
etwa als das fragwiirdige Ergebnis eines geschichtlichen «Wand-
lungs»-Prozesses, sondern als die konsequente Enthiillung einer
schon im Worte Jesu gegebenen Urintention des Stifters der Kirche.

1) Diese Ansprache wurde urspriinglich vor einem weitern Horerkreis
gehalten, dem so das Wesen der altkatholischen Kirche kurz dargelegt werden
sollte. Zum Abdruck gelangt hier nur der Hauptteil, der vielleicht auch
fur die Glieder der altkatholischen Kirche selbst zur Kldrung dienen kann.
Die Darstellung dient bewusst solcher Selbstbesinnung. Fir eine wissen-
schaftliche Erérterung der erwéhnten Probleme wére natiirlich eine viel
ausgedehntere Begriindung erforderlich, die hier nicht gegeben werden
konnte.



— 9 —

Eine ansehnliche Minoritat allerdings vertrat, noch ehe die
schirfsten Formulierungen laut geworden waren, die Auffassung,
dass eben damit die Grundlagen der altkatholischen Lehre von der
Kirche preisgegeben seien, die solche Vollmacht nur der ganzen
Kirche, nicht einem Einzelnen in ihr zusprach. Sie vertrat damit
die Form des Kirchengedankens, die in den Orthodoxen Kirchen
des Ostens stets festgehalten worden war, ndmlich, dass Lehr-
entscheidungen, die fiir die ganze Kirche verpflichtend seien, nur
von dieser, das heisst aber von einem von ithr als okumenisch
anerkannten Konzil, getroffen werden konnten.

Die Oppositionsminderheit, die urspriinglich ungefihr ein
Drittel des Kirchengebiets vertrat, hielt allerdings ihre Gegnerschaft
nicht lange aufrecht. Ein grosser Teil ihrer Vertreter reiste vor
der entscheidenden Sitzung ab. Am 18. Juli stimmten von 535
Anwesenden nur noch 2 gegen die Konstitution. In der Folge unter-
warfen sich alle.

So kam es nirgends zu einer Spaltung, die ganze Didzesen
oder breite Massen des Kirchenvolkes bei dem Bekenntnis der
Minoritidt festgehalten hétte.

Dennoch gab es einzelne Gemeinden und fithrende Ménner,
wie Doéllinger, Reusch und Langen in Deutschland, von Schulte in
Prag, Herzog und Munzinger in der Schweiz, die aus Gewissens-
griitnden der neuen Ordnung nicht zustimmen konnten. Aus der
von ihnen ausgelosten Bewegung sind in den folgenden Jahren
die altkatholischen oder, wie man in der Schweiz sagt, christkatho-
lischen Gemeinden hervorgegangen.

Es ist heute, wo die christliche Gemeinde aller Konfessionen
von starken und gefihrlichen Gegnern angefeindet ist, nicht die
Stunde, einen alten, schweren, innerbriiderlichen Kampf in der
grossen Offentlichkeit neu auszufechten. Die durch die Vatikanischen
Dekrete aufgeworfene Frage ist auch zu ernst und ihre Tragweite
zu gross, als dass wir ihr in wenigen Sitzen gerecht werden kénnten.
Aber, vielleicht darf doch, im Gedenken an jene entscheidungsvolle
Stunde, die Vertretung jemes Teils der (Gemeinde, der durch diese
Entwicklung in die Notlage der bekennenden Minderheit gedringt
wurde, sich auf das besinnen, was eigentlich ihre Viter bekennen
wollten.

Es ist dies nicht, wie oft behauptet wurde, in blossen «Re-
formen» zu suchen. Es beruht vor allem nicht auf blossen zeit-



s T oo

geschichtlichen Anpassungen an weltanschaulich und politisch ver-
gingliche Systeme. Das Entscheidende kann nur an dem Punkte
aufgezeigt werden, um den es beim Konzilsthema von 1870 wirklich
ging, den aber die Versammlung wegen der ausbrechenden Kriegs-
wirren nicht mehr zu Ende besprechen konnte. s ging der Konzils-
minderheit im wesentlichen um den Begriff der Kirche.

Wenn wir unser Augenmerk einmal statt der vorldufigen und
nicht abschliessenden Konstitution, mit der sich das Konzil ver-
tagte, den Sdtzen der vorbereitenden Theologenkommission, die
nicht mehr zur Behandlung kamen, zuwenden, so stossen wir da
auf eine Betrachtungsweise, die heute die theologische Diskussion
iber den Begriff der Kirche viel tiefer beschiftigt als die vatika-
nischen Dekrete ). Dag Schema, das diese Kommission den Konzils-
vitern vorlegte, trigt den folgenden Wortlaut:

«Der eingeborene Sohn Gottes, der jeden Menschen erleuchtet,
der in diese Welt kommt und zu keiner Zeit den armen Kindern
Adams seine Hilfe verweigert hat, wurde in der Fiille der Zeiten,
die nach ewigem Plane gesetzt war, dem Menschen dhnlich und
erschien sichtbar, indem er unsere Leibesgestalt annahm, damit
die irdischen und fleischlichen Menschen den neuen Menschen an-
zogen, der nach Gott geschaffen ist in wahrer Gerechtigkeit und
Heiligkeit und so den einen mystischen Leib bildeten, deren Haupt
er selbst sein soll 2).»

Als erstes Kennzeichen der wahren Kirche Jesu Christi werden
also hier nicht rein dussere Merkmale angefiihrt, sondern dass sie
«das eine corpus Christi mysticum», das heisst: der geistliche Leib

1) Die neuere katholische und protestantische Literatur, die sich mit
dem Kirchenbegriff beschiftigt, ist schon jetzt fast uniibersehbar. Ich nenne
nur ganz wenige Arbeiten, die sich speziell mit dem Problem des corpus
Christi mysticum beschiiftigen. Exegetisch untersuchen die Frage auf katho-
lischer Seite Alfred Wikenhauser, Die Kirche als der mystische Leib Christi
nach dem Apostel Paulus, Miinster in Westfalen 1937; Ludwig Devmel,
Leib Christi, Freiburg im Breisgau 1940. Die letztere Arbeit fiihrt schon
hintiber zu der systematischen Untersuchung. Dogmatisch ist das Problem
vor allem von Schiilern Scheebens weiter verfolgt worden. Ich nenne nur
das Werk von Carl Feckes, Das Mysterium der heiligen Kirche, Paderborn
1934. Auf protestantischer Seite ist nach der Arbeit von Traugott Schmadt,
Der Leib Christi, Leipzig 1919, die Diskussion besonders in der Richtung
der Frage weitergefithrt worden, inwiefern sich die Vorstellung vom Leibe
Christi aus gnostischen Vorstellungen her erkliren lasse, so von Heinrich
Schlier, Christus und die Kirche im Epheserbrief, Tibingen 1930, und
Ernst Kdsemann, Leib und Leib Christi, Tlibingen 1933.

%) Coll. Lacensis, t. 7, p. 567.



— 11 —

des Christus sei!). Dass die Kirche so als sein Leib zu Christus
als dem Haupt gehore, wie es der Apostel Paulus im Kolosser-
und Epheserbriefe 2) lehrt, wird geradezu als das «innerste und
vorziiglichste Wesen der Kirche, als ihre gottliche Gestalt und Kraft»
hingestellt 3). Ja, es wird ausdriicklich dagegen polemisiert, dass
alte und neue Gegner der katholischen Kirche diese nur nach ihrer
dussern Verfassung und Form verstehen wollten ).

Hitte die hohe Versammlung nur iiber diese Sitze verhandeln
miissen, so wire sicher auch die altkatholische Opposition mit ihr
einig gewesen. Denn eben dies war die Auffassung dieser Gruppe,
dass die Verheissungen, die der Heiland der Kirche gab, ihr als
ganzer gilten, dass also so, wie in den Schriften des Apostels, die
Kirche in erster Linie als Gemeinde, als Leib des Christus, zu be-
trachten sei, wenn man ihr Wesen verstehen wolle.

Die altkatholische Opposition verstand aber, das muss gleich
beigefiigt werden, das Geheimnis der Kirche nicht so, dass ihrem
Blick dadurch die Bedeutung der dussern Ordnung entschwunden
wére. Sie hitte sich keineswegs etwa auf einen rein geistigen Kirchen-
begriff festlegen lassen, wie er noch die Erstlingsschrift des grossen

1) Das vieldeutige Wort «mystisch» kann in diesem Zusammenhang
nur diesen Sinn haben. Es sagt nicht, dass die Glieder der Kirche mit Christus
in einem Verhéltnis «mystischer» Union stehen, sondern nur, dass der Leib
des Christus, also eben die Kirche, dies in einem Sinne sei, der mit dem
Bildwort allein noch nicht ausgesprochen ist. Das Bildwort allein liesse
noch verschiedene Deutungen zu. Die Kennzeichnung «mystisch» will aber
klarstellen, dass es sich bei diesem «Leibe» um eine pneumatische und das
heisst letzterdings eschatologische Grosse handelt. Die kritischen Bemerkungen
von Mannes Dominikus Koster zu diesem Terminus in seinem Buch «Ekklesio-
logie im Werden», 1940, 34 ff., sind als reinigende Untersuchung wertvoll,
werden aber dem biblischen Gehalt, den das Wort umschreiben will, noch
nicht voll gerecht.

’) Kol. 1, 18.24; 2, 18 f.; 3, 14 f.; Eph. 1, 22 f.; 4, 3 f.; 4, 1—16. 25;
5, 23—32.

3) In der Begrindung zu dem angefiihrten Schema sagen n#émlich
die Konzilstheologen: Ad deseribendam ecclesiae naturam secundum veram
et catholicam doctrinam statuitur primo loco illam esse corpus Christi
mysticum, eo quod 1. in sacris litteris ecclesia Christi nullo alio schemate
frequentius, accuratius et disertius proponitur; 2. quod eodem schemate
continetur ipsa intima ecclesiae essentia et praestantissima, id est divina
ejusdem species et vis, a qua veluti a parte potiori ac nobiliori descriptionis
ducitur initium. .. (Coll. Lacensis, t. 7, p. 578).

%) In derselben Begriindung: accedit 3. ratio polemica, scilicet ut statim
a principio excludatur vulgata apud novatores tam recentiores quam ve-
tustiores exceptio, quasi per catholicos tota ecclesiae veritas revocaretur
ad externa et sensibilia tantum (ebenda S. 578).



12 —

Tiibinger Theologen Johann Adam Mdéhler iiber «Die Einheit in
der Kirche» 1) charakterisierte. Sie hidtte auch nie den Satz des
zeitgenossischen russischen Laientheologen Chomjakow ?) unter-
schreiben wollen, dass es in der Kirche iiberhaupt keine Autoritit
geben diirfe. Aber, sie verstand allerdings die Autoritit in der
Kirche als stellvertretende Ordnung, als ein Organ des Leibes Christi,
das bestindig durch den Glauben der Gesamtgemeinde iiberpriift
und, wenn notig, korrigiert sein wolle. Darum konnte sie den Satz,
dass ein Einzelner oder Einzelne so iiber der Gemeinde stiinden,
dass diese fiir sie und ohne sie Entscheidungen endgiiltiger Art
treffen konnten, nicht tibernehmen. Darum betonte sie so stark
die Gliedschaft und Teilgewalt aller in der Kirche. Darum konnte
sie die Gemeinde nur von allen ihren Teilelementen und nicht von
einer Kinzelautoritdat her begreifen. Autoritdt, gewiss, Autoritit
der Apostel, selbstverstiandlich, ja, auch Autoritdt der Viter und
der gegenwirtigen Amtstriger, aber nie unter Umgehung der Zu-
stimmung der ganzen Kirche, des Consensus KEcclesiae, nie unter
Hintanstellung eines Teils der Kirche.

Darum betonte auch die Utrechter Union, die erste feierliche
Erkldrung, welche die mit der Kirche von Utrecht vereinigten alt-
katholischen Kirchen vor nun rund fiinfzig Jahren, am 24. Sep-
tember 1889, durch den Mund ihrer Bischofe abgaben, so stark das
Festhalten an dem Glauben der alten Kirche, «wie er in den 6ku-
menischen Symbolen und in den allgemein anerkannten dogma-
tischen Entscheidungen der ckumenischen Synoden der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist».

1) Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus,
dargestellt im Geiste der Kirchenviiter der drei ersten Jahrhunderte, Tii-
bingen 1825. Die kritische Auseinandersetzung mit dem Md&hlerschen Kirchen-
begriff gibt Karl Eschweiler, Johann Adam Moéhlers Kirchenbegriff, Brauns-
berg 1930.

%) Alexei Chomjakow, Einige Worte eines orthodoxen Christen {iber
die abendléindischen Glaubensbekenntnisse, 1853. Abgedruckt in deutscher
Ubersetzung in dem Sammelbande «Ostliches Christentum», Dokumente I:
Politik. In Verbindung mit Nicolai v. Bubnoff herausgegeben von Hans
Ehrenberg, Minchen o. J., 139 ff. Er fasst den Begriff der Autoritiat als
etwas rein Ausserliches und lehnt ihn deshalb fiir den Raum der Kirche
auch fir Gott und Christus ab (a. a. O. 162). Seine Abwehr richtet sich vor
allem gegen den Begriff einer von der Gesamtkirche zu unterscheidenden
«dehrenden Kirche». «Die Kirche erkennt keine andere lehrende Kirche an,
als sich selbst in ihrer Gesamtheit» (173). Das Richtige an der Deutung
Chomjakows nimmt auf und korrigiert zugleich der wihrend des Krieges
verstorbene russische Dogmatiker Sergius Bulgakow in seinem Aufsatz «Die
Selbsterkenntnis der Kirche», Orient und Occident, Leipzig 1929, Heft TII.



s 18 s

Dass mit der Sammlung der altkatholischen Gemeinden nicht
ein revolutionirer Akt beabsichtigt war, zeigt eben diese Vereini-
gung mit der niederlindischen Kirche der «altbischoflichen Klerisei».
Diese war schon 1723 anlisslich einer Bischofswahl mit Rom in
Konflikt geraten. Sie hatte es aber bis 1870 sorgfiltig vermieden,
jeden Anschein einer willkiirlichen Trennung von der «rémisch-
katholischen Kirche», wie sie sich weiterhin selbst offiziell nannte,
aufkommen zu lassen. In der Lehre, im Kultus, in der Ausiibung
der kirchlichen Zucht dusserst konservativ, begegnete sie der alt-
katholischen Bewegung zuerst mit Argwohn und betonter Zuriick-
haltung. Erst als sie erkannte, dass die neuen Dekrete sie in die
gleiche Lage wie die altkatholischen Gemeinden gebracht hatten,
kam es zu jener Vereinigung, die in der eben erwihnten Utrechter
Union von 1889 ihren Niederschlag fand.

Die Betonung der Gemeinde als solcher im Kirchengedanken
konnte aber natiirlich nicht ohne praktische Folgen im kirchlichen
Handeln bleiben. So miissen wir uns in Kiirze auch noch mit
der konkreten Ausprigung der altkatholischen Kirchlichkeit be-
schiftigen.

Das, was heute innerhalb der romisch-katholischen Kirche die
«katholische Aktion» letzterdings anstrebt: die Aktivierung aller
Teile des Kirchenkorpers, die Beteiligung also auch der sogenannten
Laien, betonte die altkatholische Bewegung immer. Vielleicht haben
in den Anfingen, unter dem Einfluss der politischen Zeitstromungen,
Einzelne diese Beteiligung des Laienelementes im Sinn eines eigent-
lichen «Laizismus» missverstanden. Das hiess aber gerade den
Grundgedanken der Bewegung in Frage stellen, der nicht im Uber-
gewicht irgendeines Teiles, sondern im Aufeinander- und Mit-
einanderwirken aller den Sinn kirchlichen Handelns erkannte. Hs
kann in der Kirche Christi tiberhaupt kein Vorherrschen einer
Gruppe von Dienenden geben. Der «Laizismus» ist darum nach
katholischer Lehre genau so verkehrt wie der «Klerikalismusy.

Dieses organische Zusammenwirken von Priester und Gemeinde
wurde angestrebt durch die Form des Gottesdienstes. Auch hier
wurde nicht das Neue gesucht, sondern moglichst Altes wieder
hergestellt. Die Messe wurde, wie das heute in der ganzen abend-
lindischen Kirche mehr und mehr betont wird, als Gemeindefeier
verstanden. Privatmessen, gleichzeitiges Feiern der Messe an Neben-
altiren, Stillmessen wurden deshalb moglichst eingeschrinkt oder
ganz ausgeschaltet. Die Gemeinde sollte sich einheitlich um den



— 14 —

einen Altar im gemeinsamen Dienst versammeln. Dazu gehorte
nach der Auffassung der Viter auch der Gottesdienst in der allen
verstindlichen, gemeinsamen Sprache.

Aber auch den Gehalt der Messe suchte man nach der In-
tention der Urkirche neu zu begriinden. Die schon erwihnte Ut-
rechter Erklirung zeigt auch hier den ehrfiirchtigen Konservativis-
mus, der bei aller notigen Scheidung von andern Auslegungen nichts
vom Wesensgehalt der kirchlichen Tradition preisgeben will.

Sie erkliart, dass die Fewer des heiligen Abendmahls, wie es im
Hauptgottesdienst der katholischen Kirche, der heiligen Messe,
gehalten wird, zwar nicht eine fortwihrende Wiederholung des
Siihnopfers Christi sein kénne, welches Christus ja nach den Worten
des Hebrierbriefes ein fir allemal am Kreuze dargebracht habe.
Sie betont aber, dass es dennoch eine je und je auf Hrden statt-
findende reale Vergegenwdrtigung jenes exnen Opfers darstelle, welches
Christus fortwihrend im Himmel darbringt, indem er in der Gegen-
wart Gottes fiir uns erscheint.

Und ebenso stark hebt sie auch hier den Gemeinschafts-
charakter des kirchlichen Handelns hervor. Sie beschreibt die
Messfeier als ein geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib
und das Blut des Herrn empfangenden Glidubigen Gemeinschaft
miteinander haben (I. Kor. 10, 17). So legte man von Anfang an
den Akzent auf den gemeindlichen Charakter dieser innersten
Vorginge. Nicht vor einer stummen und unbeteiligten Laienschaft,
sondern, wie es die liturgische Bewegung unserer Tage selbst
fordert, in einer mitfeiernden, mitbetenden, mitsingenden Ge-
meinde sollte die Messe gefeiert werden. Das Kirchenvolk sollte
wieder begreifen, dass die heilige Messe nicht nur «die Messe»,
sondern «das heilige Abendmahly, eine Kommunion, das heisst
aber: eine vereinigende Gemeinschaftsfeier sei. Nur nebenbei sei
erwiahnt, dass der Gemeindegesang und neuerdings vor allem auch
der altkirchliche gregorianische Gesang durch diese Einstellung
ernste Forderung erfuhren.

Indertheologischen Diskussion?) iiber den Begriff der Kirche
hat vor dreissig Jahren die Frage eine grosse Rolle gespielt, ob

1) Die Ubersicht iiber die Diskussion dieses Problems und die wichtigste
Literatur ist bequem zuginglich in dem wertvollen Werk des Freiburger
Neutestamentlers Pere F'. M. Braun, O. P., Aspects nouveaux du probléme
de I'église, Fribourg en Suisse 1941. Eine deutsche Ubersetzung dieses Werkes
erscheint demmnéchst im Verlag Benziger & Co., Einsiedeln.



. |

mit dem Wort «ekklesia» (Gemeinde, Kirche) bei Paulus in erster
Linie die Gesamtkirche oder die Einzelgemeinde gemeint sei. Dieser
Streit ist heute auf katholischer und protestantischer Seite dahin
entschieden, dass der Begriff in erster Linie die Gesamtgemeinde
der Oikumene, des ganzen Erdkreises meine, dass der Apostel aber
jede Einzelgemeinde als die Vertretung dieser Gesamtkirche an
dem betreffenden Orte ebenfalls als «ekklesia» bezeichnen kénne.
Das ist ein nicht unbedeutendes Ergebnis. Von Anfang an hat die
altkatholische Kirche den Kirchengedanken auch in dieser Richtung
zu Ende gedacht. Sie war nie der Meinung, dass die kleinen Griipp-
lein von Minoritdtsgemeinden, die sich um ihre Bischofe scharten,
die einzige christliche Kirche seien. Sie wollte nur je und je, an
dem konkreten Ort, die Kirche Jesu Christi getreu darstellen. Sie
dachte deshalb von Anfang an dkumenisch, allgemein-kirchlich.

Sie wollte sich nie von der allgemeinen, d.h. katholischen
Kirche trennen. Nie bewegten sie sektiererische Empfindungen.
Sie suchte deshalb von der ersten Stunde an die Wiedervereinigung
mit denen, die in gleicher Weise die Kirche suchten. So waren
die Beziehungen, nicht nur mit der Kirche von Utrecht, sondern
auch mit der Orthodoxen Kirche des Morgenlandes und mit den
Anglikanern herzliche. Mit den letztern stehen wir seit bald zwanzig
Jahren in Interkommunion. Nachdem schon Ddéllinger erste Schritte
zu einer okumenischen Bewegung getan hatte, war es selbstverstind-
lich, dass unsere Kirche sich an den grossen Bewegungen von Stock-
holm und Lausanne lebhaft beteiligte. Die Mitarbeit an der oku-
menischen Bewegung ist fiir die altkatholische Kirche keine Neben-
beschiftigung. Sie ergibt sich aus dem Grundcharakter ihres kirch-
lichen Denkens.

Das Grundanliegen der altkatholischen Opposition war also
nicht bloss ein dusserliches oder ein kirchenpolitisches, also weder
bloss das des « Reformkatholizismus», noch das Ideal des National-
kirchentums. Mag auch ein grosser Teil der Mitginger nur diese
Ziele im Auge gehabt haben, das Anliegen der Bewegung lag tiefer.
BEs ist in der Geschichte der Kirche ja iiberall so gewesen, dass
die Wahrheit der Kirche unendlich geheimnisvoller und umfassen-
der war, als ihre Vertreter ahnen konnten. In diesem Sinne haben
nie alle alles begriffen und haben auch wir viel Schuld zu bekennen.
Dennoch aber ist und bleibt das wesentliche Anliegen der alt-
katholischen Kirchenbewegung ein reines und unveridusserliches,



— 16 —

es ist das Anliegen der Kirche, eben das Ringen wm das Wesen der
Kirche selbst.

Die altkatholische Kirche ist keine Grosskirche geworden. Es
wire unaufrichtig, zu behaupten, dass dieser Umstand nicht auch
viel Schmerzliches, ja zeitweise Qualvolles mit sich bridchte. Wir
verstehen es menschlich, wenn auch auf kirchlichem Gebiet oft
die Vertreter der grossen Kirchen geneigt sind, die Stimmen der
kleinen zu tiiberhoren. Es liegt uns auch fern, uns eine «kirchen-
politische» Bedeutung zuzumessen, die wir numerisch nicht besitzen.
Aber es darf wohl doch in aller Selbstbescheidung gefragt werden,
ob die Stimme einer Kirche, deren Zentralanliegen so das Wesen
der Kirche und die Wahrheit der Ainen, allgemeinen Kirche war
und ist, nicht doch den Anspruch erheben darf, mitgehort zu werden,
wo, wie dies heute mehr und mehr aus der Not heraus der Fall
ist, gefragt wird nach dem wirklichen Wesen der Gemeinde Jesu
Christi. Jedenfalls, und das ist unsere Hoffnung, gibt es auch
unter uns Menschen, die gewillt sind, diese angefochtene Sache
auch in dieser Zeit bekennend zu vertreten, komme, was da
wolle. Das wissen wir allerdings mit unsern Briidern in allen Lagern,
dass es jetzt iiberhaupt nicht mehr um die eigene Grosse gehen
kann, sondern allein um die Kirche Jesu Christi. Wenn das deutsche
Wort «Kirche» bedeutet «das Haus des Herrn», so wissen wir,
dass es nicht um «unser» Haus geht, sondern wirklich um die
«kyriaké», die Eine Gemeinde des FEinen Herrn.

Bern Ernst Gaugler




	Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung

