
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Artikel: Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das wesentliche Anliegen der altkatholischen
Bewegung

Am 18. Juli 1945 waren fünfundsiebzig Jahre verflossen seit
jener denkwürdigen Sitzung des Vatikanischen Konzils, an der
Papst Pius IX. die erste dogmatische Konstitution über die Kirche,
«Pastor aeternus», feierlich verkündete, durch die dem Papste «die
volle und höchste Jurisdiktionsgewalt über die ganze Kirche» und,
wenn er von seinem Lehrstuhle aus (ex cathedra) spricht, die
«Unfehlbarkeit in Lehrentscheidungen», die «den Glauben oder
die Sitten betreffen», zugesprochen wurde a).

An der ersten Bestimmung war das Bedeutsame, dass damit
dem Papste «die ordentliche und unmittelbare Machtbefugnis über
alle und jegliche Kirchen und über alle und jegliche Hirten und
Gläubige» zuerteilt wurde (Cap. III).

Die zweite Bestimmung verwarf ausdrücklich die Auffassung,
dass in Sachen der Lehre und der Sitte nur die Gesamtkirche
eine endgültige Entscheidung treffen könne. In letzter Stunde
wurde am Schluss der Erklärung noch die Näherbestimmung
eingefügt, dass «solche Entscheidungen des römischen Papstes aus
sich selbst, nicht aber erst durch die Zustimmung der Kirche
unabänderlich seien (ejusmodi Romani Pontificis definitiones ex sese, non
autem ex consensu Ecclesiae irreformabiles esse)» (Cap. IV).

Damit war eine Entwicklung zu ihrem Abschluss gekommen,
die sich im dogmatischen Denken der katholischen Kirche seit
Jahrhunderten abzuzeichnen begonnen hatte, eine Entwicklung,
wie sie nach der berühmten These des spätem Kardinals Newman
für die Kirche «zu erwarten» war. Die grosse Mehrheit der Konzilsväter

bejahte deshalb diese Festlegung lebhaft, und zwar nicht
etwa als das fragwürdige Ergebnis eines geschichtlichen «Wand-
lungs»-Prozesses, sondern als die konsequente Enthüllung einer
schon im Worte Jesu gegebenen Urintention des Stifters der Kirche.

1) Diese Ansprache wurde ursprünglich vor einem weitern Hörerkreis
gehalten, dem so das Wesen der altkatholischen Kirche kurz dargelegt werden
sollte. Zum Abdruck gelangt hier nur der Hauptteil, der vielleicht auch
für die Glieder der altkatholischen Kirche selbst zur Klärung dienen kann.
Die Darstellung dient bewusst solcher Selbstbesinnung. Für eine
wissenschaftliche Erörterung der erwähnten Probleme wäre natürlich eine viel
ausgedehntere Begründung erforderlich, die hier nicht gegeben werden
konnte.



Eine ansehnliche Minorität allerdings vertrat, noch ehe die
schärfsten Formulierungen laut geworden waren, die Auffassung,
dass eben damit die Grundlagen der altkatholischen Lehre von der
Kirche preisgegeben seien, die solche Vollmacht nur der ganzen
Kirche, nicht einem Einzelnen in ihr zusprach. Sie vertrat damit
die Form des Kirchengedankens, die in den Orthodoxen Kirchen
des Ostens stets festgehalten worden war, nämlich, dass

Lehrentscheidungen, die für die ganze Kirche verpflichtend seien, nur
von dieser, das heisst aber von einem von ihr als ökumenisch
anerkannten Konzil, getroffen werden könnten.

Die Oppositionsminderheit, die ursprünglich ungefähr ein
Drittel des Kirchengebiets vertrat, hielt allerdings ihre Gegnerschaft
nicht lange aufrecht. Ein grosser Teil ihrer Vertreter reiste vor
der entscheidenden Sitzung ab. Am 18. Juli stimmten von 535

Anwesenden nur noch 2 gegen die Konstitution. In der Folge
unterwarfen sich alle.

So kam es nirgends zu einer Spaltung, die ganze Diözesen
oder breite Massen des K.irchenvolkes bei dem Bekenntnis der
Minorität festgehalten hätte.

Dennoch gab es einzelne Gemeinden und führende Männer,
wie Döllinger, Reusch und Langen in Deutschland, von Schulte in
Prag, Herzog und Munzinger in der Schweiz, die aus Gewissensgründen

der neuen Ordnung nicht zustimmen konnten. Aus der

von ihnen ausgelösten Bewegung sind in den folgenden Jahren
die altkatholischen oder, wie man in der Schweiz sagt, christkatholischen

Gemeinden hervorgegangen.

Es ist heute, wo die christliche Gemeinde aller Konfessionen

von starken und gefährlichen Gegnern angefeindet ist, nicht die

Stunde, einen alten, schweren, innerbrüderlichen Kampf in der

grossen Öffentlichkeit neu auszufechten. Die durch die Vatikanischen
Dekrete aufgeworfene Frage ist auch zu ernst und ihre Tragweite
zu gross, als dass wir ihr in wenigen Sätzen gerecht werden könnten.
Aber, vielleicht darf doch, im Gedenken an jene entscheidungsvolle
Stunde, die Vertretung jenes Teils der Gemeinde, der durch diese

Entwicklung in die Notlage der bekennenden Minderheit gedrängt
wurde, sich auf das besinnen, was eigentlich ihre Väter bekennen
wollten.

Es ist dies nicht, wie oft behauptet wurde, in blossen
«Reformen» zu suchen. Es beruht vor allem nicht auf blossen zeit-



— 10 —

geschichtlichen Anpassungen an weltanschaulich und politisch
vergängliche Systeme. Das Entscheidende kann nur an dem Punkte
aufgezeigt werden, um den es beim Konzilsthema von 1870 wirklich
ging, den aber die Versammlung wegen der ausbrechenden Kriegswirren

nicht mehr zu Ende besprechen konnte. Es ging der
Konzilsminderheit im wesentlichen um den Begriff der Kirche.

Wenn wir unser Augenmerk einmal statt der vorläufigen und
nicht abschliessenden Konstitution, mit der sich das Konzil
vertagte, den Sätzen der vorbereitenden Theologenkommission, die
nicht mehr zur Behandlung kamen, zuwenden, so stossen wir da
auf eine Betrachtungsweise, die heute die theologische Diskussion
über den Begriff der Kirche viel tiefer beschäftigt als die
vatikanischen Dekrete x). Das Schema, das diese Kommission den Konzilsvätern

vorlegte, trägt den folgenden Wortlaut:
«Der eingeborene Sohn Gottes, der jeden Menschen erleuchtet,

der in diese Welt kommt und zu keiner Zeit den armen Kindern
Adams seine Hilfe verweigert hat, wurde in der Fülle der Zeiten,
die nach ewigem Plane gesetzt war, dem Menschen ähnlich und
erschien sichtbar, indem er unsere Leibesgestalt annahm, damit
die irdischen und fleischlichen Menschen den neuen Menschen
anzögen, der nach Gott geschaffen ist in wahrer Gerechtigkeit und
Heiligkeit und so den einen mystischen Leib bildeten, deren Haupt
er selbst sein soll2).»

Als erstes Kennzeichen der wahren Kirche Jesu Christi werden
also hier nicht rein äussere Merkmale angeführt, sondern dass sie

«das eine corpus Christi mysticum», das heisst: der geistliche Leib

1) Die neuere katholische und protestantische Literatur, die sieh mit
dem Kirchenbegriff beschäftigt, ist schon jetzt fast unübersehbar. Ich nenne
nur ganz wenige Arbeiten, die sieh speziell mit dem Problem des corpus
Christi mysticum beschäftigen. Exegetisch untersuchen die Frage auf katholischer

Seite Alfred Wikenhauser, Die Kirche als der mystische Leib Christi
nach dem Apostel Paulus, Münster in Westfalen 1937; Ludwig Deimel,
Leib Christi, Freiburg im Breisgau 1940. Die letztere Arbeit führt schon
hinüber zu der systematischen Untersuchung. Dogmatisch ist das Problem
vor allem von Schülern Scheebens weiter verfolgt worden. Ich nenne nur
das Werk von Carl Feckes, Das Mysterium der heiligen Kirche, Paderborn
1934. Auf protestantischer Seite ist nach der Arbeit von Traugott Schmidt,
Der Leib Christi, Leipzig 1919, die Diskussion besonders in der Richtung
der Frage weitergeführt worden, inwiefern sieh die Vorstellung vom Leibe
Christi aus gnostischen Vorstellungen her erklären lasse, so von Heinrich
Schlier, Christus imd die Kirche im Epheserbrief, Tübingen 1930, und
Ernst Käsemann, Leib und Leib Christi, Tübingen 1933.

2) Coli. Lacensis, t. 7, p. 567.



— 11 —

des Christus sei1). Dass die Kirche so als sein Leib zu Christus
als dem Haupt gehöre, wie es der Apostel Paulus im Kolosserund

Epheserbriefe 2) lehrt, wird geradezu als das «innerste und
vorzüglichste Wesen der Kirche, als ihre göttliche Gestalt und Kraft»
hingestellt3). Ja, es wird ausdrücklich dagegen polemisiert, dass
alte und neue Gegner der katholischen Kirche diese nur nach ihrer
äussern Verfassung und Form verstehen wollten 4).

Hätte die hohe Versammlung nur über diese Sätze verhandeln
müssen, so wäre sicher auch die altkatholische Opposition mit ihr
einig gewesen. Denn eben dies war die Auffassung dieser Gruppe,
dass die Verheissungen, die der Heiland der Kirche gab, ihr als

ganzer gälten, dass also so, wie in den Schriften des Apostels, die
Kirche in erster Linie als Gemeinde, als Leib des Christus, zu
betrachten sei, wenn man ihr Wesen verstehen wolle.

Die altkatholische Opposition verstand aber, das muss gleich
beigefügt werden, das Geheimnis der Kirche nicht so, dass ihrem
Blick dadurch die Bedeutung der äussern Ordnung entschwunden
wäre. Sie hätte sich keineswegs etwa auf einen rein geistigen Kirchen-
begriff festlegen lassen, wie er noch die Erstlingsschrift des grossen

1) Das vieldeutige Wort «mystisch» kann in diesem Zusammenhang
nur diesen Sinn haben. Es sagt nicht, dass die Glieder der Kirche mit Christus
in einem Verhältnis «mystischer» Union stehen, sondern nur, dass der Leib
des Christus, also eben die Kirche, dies in einem Sinne sei, der mit dem
Bildwort allein noch nicht ausgesprochen ist. Das Bildwort allein liesse
noch verschiedene Deutungen zu. Die Kennzeichnung «mystisch» will aber
klarstellen, dass es sich bei diesem « Leibe » um eine pneumatische und das
heisst letzterdings eschatologische Grösse handelt. Die kritischen Bemerkungen
von Mannes Dominikus Koster zu diesem Terminus in seinem Buch «Ekklesio-
logie im Werden», 1940, 34 ff., sind als reinigende Untersuchung wertvoll,
werden aber dem biblischen Gehalt, den das Wort umschreiben will, noch
nicht voll gerecht.

ä) Kol. 1, 18. 24; 2, 18 f.; 3, 14 f.; Eph. 1, 22 f.; 4, 3 f.; 4, 1—16. 25;
5, 23—32.

3) In der Begründung zu dem angeführten Schema sagen nämlich
die Konzilstheologen: Ad deseribendam ecclesiae naturam secundum veram
et catholicam doctrinam statuitur primo loco illam esse corpus Christi
mysticum, eo quod 1. in sacris litteris ecclesia Christi nullo alio schemate
frequentius, aocuratius et disertius proponitur; 2. quod eodem schemate
continetur ipsa intima ecclesiae essentia et praestantissima, id est divina
ejusdem species et vis, a qua veluti a parte potiori ac nobiliori descriptionis
ducitur initium. (Coli. Lacensis, t. 7, p. 578).

4) In derselben Begründung: accedit 3. ratio polemica, scilicet ut statim
a principio excludatur vulgata apud novatores tam recentiores quam ve-
tustiores exceptio, quasi per catholicos tota ecclesiae veritas revoearetur
ad externa et sensibilia tantum (ebenda S. 578).



— 12 —

Tübinger Theologen Johann Adam Möhler über «Die Einheit in
der Kirche» *) charakterisierte. Sie hätte auch nie den Satz des

zeitgenössischen russischen Laientheologen Chomjakow2)
unterschreiben wollen, dass es in der Kirche überhaupt keine Autorität
geben dürfe. Aber, sie verstand allerdings die Autorität in der
Kirche als stellvertretende Ordnung, als ein Organ des Leibes Christi,
das beständig durch den Glauben der Gesamtgemeinde überprüft
und, wenn nötig, korrigiert sein wolle. Darum konnte sie den Satz,
dass ein Einzelner oder Einzelne so über der Gemeinde stünden,
dass diese für sie und ohne sie Entscheidungen endgültiger Art
treffen könnten, nicht übernehmen. Darum betonte sie so stark
die Gliedschaft und Teilgewalt aller in der Kirche. Darum konnte
sie die Gemeinde nur von allen ihren Teilelementen und nicht von
einer Einzelautorität her begreifen. Autorität, gewiss, Autorität
der Apostel, selbstverständlich, ja, auch Autorität der Väter und
der gegenwärtigen Amtsträger, aber nie unter Umgehung der
Zustimmung der ganzen Kirche, des Consensus Ecclesiae, nie unter
Hintanstellung eines Teils der Kirche.

Darum betonte auch die Utrechter Union, die erste feierliche
Erklärung, welche die mit der Kirche von Utrecht vereinigten
altkatholischen Kirchen vor nun rund fünfzig Jahren, am 24.

September 1889, durch den Mund ihrer Bischöfe abgaben, so stark das
Festhalten an dem Glauben der alten Kirche, «wie er in den
ökumenischen Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen

Entscheidungen der ökumenischen Synoden der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist».

1) Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus,
dargestellt im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte,
Tübingen 1825. Die kritische Auseinandersetzung mit demMöhlerschen Kirchen-
begriff gibt Karl Eschweiler, Johann Adam Möhlers Kirchenbegriff, Braunsberg

1930.
2) Alexei Chomjakow, Einige Worte eines orthodoxen Christen über

die abendländischen Glaubensbekenntnisse, 1853. Abgedruckt in deutscher
Übersetzung in dem Sammelbande «Östliches Christentum», Dokumente I:
Politik. In Verbindung mit Nicolai v. Bubnoff herausgegeben von Hans
Ehrenberg, München o. J., 139 ff. Er fasst den Begriff der Autorität als
etwas rein Äusserliches und lehnt ihn deshalb für den Raum der Kirche
auch für Gott und Christus ab (a. a. O. 162). Seine Abwehr richtet sich vor
allem gegen den Begriff einer von der Gesamtkirehe zu unterscheidenden
«lehrenden Kirche ». «Die Kirche erkennt keine andere lehrende Kirche an,
als sich selbst in ihrer Gesamtheit» (173). Das Richtige an der Deutung
Chomjakows nimmt auf und korrigiert zugleich der während des Krieges
verstorbene russische Dogmatiker Sergius Bulgakow in seinem Aufsatz «Die
Selbsterkenntnis der Kirche», Orient und Occident, Leipzig 1929, Heft III.



— 13 —

Dass mit der Sammlung der altkatholischen Gemeinden nicht
ein revolutionärer Akt beabsichtigt war, zeigt eben diese Vereinigung

mit der niederländischen Kirche der «altbischöflichenKlerisei».
Diese war schon 1723 anlässlich einer Bischofswahl mit Rom in
Konflikt geraten. Sie hatte es aber bis 1870 sorgfältig vermieden,
jeden Anschein einer willkürlichen Trennung von der
«römischkatholischen Kirche», wie sie sich weiterhin selbst offiziell nannte,
aufkommen zu lassen. In der Lehre, im Kultus, in der Ausübung
der kirchlichen Zucht äusserst konservativ, begegnete sie der
altkatholischen Bewegung zuerst mit Argwohn und betonter
Zurückhaltung. Erst als sie erkannte, dass die neuen Dekrete sie in die
gleiche Lage wie die altkatholischen Gemeinden gebracht hatten,
kam es zu jener Vereinigung, die in der eben erwähnten Utrechter
Union von 1889 ihren Niederschlag fand.

Die Betonung der Gemeinde als solcher im Kirchengedanken
konnte aber natürlich nicht ohne praktische Folgen im kirchlichen
Handeln bleiben. So müssen wir uns in Kürze auch noch mit
der konkreten Ausprägung der altkatholischen Kirchlichkeit
beschäftigen.

Das, was heute innerhalb der römisch-katholischen Kirche die
«katholische Aktion» letzterdings anstrebt: die Aktivierung aller
Teile des Kirchenkörpers, die Beteiligung also auch der sogenannten
Laien, betonte die altkatholische Bewegung immer. Vielleicht haben
in den Anfängen, unter dem Einfluss der politischen Zeitströmungen,
Einzelne diese Beteiligung des Laienelementes im Sinn eines eigentlichen

«Laizismus» missverstanden. Das hiess aber gerade den

Grundgedanken der Bewegung in Frage stellen, der nicht im
Übergewicht irgendeines Teiles, sondern im Aufeinander- und Mit-
einanderwirken aller den Sinn kirchlichen Handelns erkannte. Es
kann in der Kirche Christi überhaupt kein Vorherrschen einer

Gruppe von Dienenden geben. Der «Laizismus» ist darum nach
katholischer Lehre genau so verkehrt wie der «Klerikalismus».

Dieses organische Zusammenwirken von Priester und Gemeinde
wurde angestrebt durch die Form des Gottesdienstes. Auch hier
wurde nicht das Neue gesucht, sondern möglichst Altes wieder

hergestellt. Die Messe wurde, wie das heute in der ganzen
abendländischen Kirche mehr und mehr betont wird, als Gemeindefeier
verstanden. Privatmessen, gleichzeitiges Feiern der Messe an
Nebenaltären, Stillmessen wurden deshalb möglichst eingeschränkt oder

ganz ausgeschaltet. Die Gemeinde sollte sich einheitlich um den



— 14 —

einen Altar im gemeinsamen Dienst versammeln. Dazu gehörte
nach der Auffassung der Väter auch der Gottesdienst in der allen
verständlichen, gemeinsamen Sprache.

Aber auch den Gehalt der Messe suchte man nach der
Intention der Urkirche neu zu begründen. Die schon erwähnte
Utrechter Erklärung zeigt auch hier den ehrfürchtigen Konservativismus,

der bei aller nötigen Scheidung von andern Auslegungen nichts
vom Wesensgehalt der kirchlichen Tradition preisgeben will.

Sie erklärt, dass die Feier des heiligen Abendmahls, wie es im
Hauptgottesdienst der katholischen Kirche, der heiligen Messe,

gehalten wird, zwar nicht eine fortwährende Wiederholung des

Sühnopfers Christi sein könne, welches Christus ja nach den Worten
des Hebräerbriefes ein für allemal am Kreuze dargebracht habe.
Sie betont aber, dass es dennoch eine je und je auf Erden
stattfindende reale Vergegenwärtigung jenes einen Opfers darstelle, welches
Christus fortwährend im Himmel darbringt, indem er in der Gegenwart

Gottes für uns erscheint.

Und ebenso stark hebt sie auch hier den Gemeinschaftscharakter

des kirchlichen Handelns hervor. Sie beschreibt die
Messfeier als ein geheiligtes Opfermahl, in w*elchem die den Leib
und das Blut des Herrn empfangenden Gläubigen Gemeinschaft
miteinander haben (I. Kor. 10, 17). So legte man von Anfang an
den Akzent auf den gemeindlichen Charakter dieser innersten
Vorgänge. Nicht vor einer stummen und unbeteiligten Laienschaft,
sondern, wie es die liturgische Bewegung unserer Tage selbst

fordert, in einer mitfeiernden, mitbetenden, mitsingenden
Gemeinde sollte die Messe gefeiert werden. Das Kirchenvolk sollte
wieder begreifen, dass die heilige Messe nicht nur «die Messe»,
sondern «das heilige Abendmahl», eine Kommunion, das heisst
aber: eine vereinigende Gemeinschaftsfeier sei. Nur nebenbei sei

erwähnt, dass der Gemeindegesang und neuerdings vor allem auch
der altkirchliche gregorianische Gesang durch diese Einstellung
ernste Förderung erfuhren.

In der theologischen Diskussion1 über den Begriffder Kirche
hat vor dreissig Jahren die Frage eine grosse Rolle gespielt, ob

x) Die Übersicht über die Diskussion dieses Problems und die wichtigste
Literatur ist bequem zugänglich in dem wertvollen Werk des Freiburger
Neutestamentiers Père F. M. Braun, O. P., Aspects nouveaux du problème
de l'église, Fribourg en Suisse 1941. Eme deutsche Übersetzung dieses Werkes
erscheint demnächst im Verlag Benziger & Co., Einsiedeln.



— 15 —

mit dem Wort «ekklesia» (Gemeinde, Kirche) bei Paulus in erster
Linie die Gesamtkirche oder die Einzelgemeinde gemeint sei. Dieser
Streit ist heute auf katholischer und protestantischer Seite dahin
entschieden, dass der Begriff in erster Linie die Gesamtgemeinde
der Oikumene, des ganzen Erdkreises meine, dass der Apostel aber
jede Einzelgemeinde als die Vertretung dieser Gesamtkirche an
dem betreffenden Orte ebenfalls als «ekklesia» bezeichnen könne.
Das ist ein nicht unbedeutendes Ergebnis. Von Anfang an hat die
altkatholische Kirche den Kirchengedanken auch in dieser Richtung
zu Ende gedacht. Sie war nie der Meinung, dass die kleinen Grüpp-
lein von Minoritätsgemeinden, die sich um ihre Bischöfe scharten,
die einzige christliche Kirche seien. Sie wollte nur je und je, an
dem konkreten Ort, die Kirche Jesu Christi getreu darstellen. Sie

dachte deshalb von Anfang an ökumenisch, allgemein-kirchlich.

Sie wollte sich nie von der allgemeinen, d. h. katholischen
Kirche trennen. Nie bewegten sie sektiererische Empfindungen.
Sie suchte deshalb von der ersten Stunde an die Wiedervereinigung
mit denen, die in gleicher Weise die Kirche suchten. So waren
die Beziehungen, nicht nur mit der Kirche von Utrecht, sondern
auch mit der Orthodoxen Kirche des Morgenlandes und mit den

Anglikanern herzliche. Mit den letztern stehen wir seit bald zwanzig
Jahren in Interkommunion. Nachdem schon Döllinger erste Schritte
zu einer ökumenischen Bewegung getan hatte, war es selbstverständlich,

dass unsere Kirche sich an den grossen Bewegungen von Stockholm

und Lausanne lebhaft beteiligte. Die Mitarbeit an der
ökumenischen Bewegung ist für die altkatholische Kirche keine
Nebenbeschäftigung. Sie ergibt sich aus dem Grundcharakter ihres
kirchlichen Denkens.

Das Grundanliegen der altkatholischen Opposition war also
nicht bloss ein äusserliches oder ein kirchenpolitisches, also weder
bloss das des «Reformkatholizismus», noch das Ideal des Nationaler

chentums. Mag auch ein grosser Teil der Mitgänger nur diese

Ziele im Auge gehabt haben, das Anliegen der Bewegung lag tiefer.
Es ist in der Geschichte der Kirche ja überall so gewesen, dass

die Wahrheit der Kirche unendlich geheimnisvoller und umfassender

war, als ihre Vertreter ahnen konnten. In diesem Sinne haben
nie alle alles begriffen und haben auch wir viel Schuld zu bekennen.
Dennoch aber ist und bleibt das wesentliche Anliegen der
altkatholischen Kirchenbewegung ein reines und unveräusserliches,



— 16 —

es ist das Anliegen der Kirche, eben das Ringen um das Wesen der

Kirche selbst.

Die altkatholische Kirche ist keine Grosskirche geworden. Es
wäre unaufrichtig, zu behaupten, dass dieser Umstand nicht auch
viel Schmerzliches, ja zeitweise Qualvolles mit sich brächte. Wir
verstehen es menschlich, wenn auch auf kirchlichem Gebiet oft
die Vertreter der grossen Kirchen geneigt sind, die Stimmen der
kleinen zu überhören. Es liegt uns auch fern, uns eine
«kirchenpolitische» Bedeutung zuzumessen, die wir numerisch nicht besitzen.
Aber es darf wohl doch in aller Selbstbescheidung gefragt werden,
ob die Stimme einer Kirche, deren Zentralanliegen so das Wesen
der Kirche und die Wahrheit der Einen, allgemeinen Kirche war
und ist, nicht doch den Anspruch erheben darf, mitgehört zu werden,

wo, wie dies heute mehr und mehr aus der Not heraus der Fall
ist, gefragt wird nach dem wirklichen Wesen der Gemeinde Jesu

Christi. Jedenfalls, und das ist unsere Hoffnung, gibt es auch

unter uns Menschen, die gewillt sind, diese angefochtene Sache
auch in dieser Zeit bekennend zu vertreten, komme, was da
wolle. Das wissen wir allerdings mit unsern Brüdern in allen Lagern,
dass es jetzt überhaupt nicht mehr um die eigene Grösse gehen
kann, sondern allein um die Kirche Jesu Christi. Wenn das deutsche
Wort «Kirche» bedeutet «das Haus des Herrn», so wissen wir,
dass es nicht um «unser» Haus geht, sondern wirklich um die

«kyriaké», die Eine Gemeinde des Einen Herrn.

Bern Ernst Gaugier


	Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung

