
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 36 (1946)

Heft: 1

Artikel: Selbständigkeit einer Kirche

Autor: Lagerwey, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbständigkeit einer Kirche
Im Jahre 1942 haben die im ökumenischen Verband zusammenwirkenden

Kirchen der Niederlande eine Reihe von Fragen behandelt,

welche in diesem Aufsatz besprochen werden. Darauf wurde
von seiten unserer Kirche folgendes geantwortet.

Frage 1. Sind die Gründe, welche einst zur Verselbständigung
Ihrer Kirche Veranlassung gegeben haben, noch massgebend

Vorausgeschickt sei die Erklärung, dass wir die Formulierung
der Frage nicht für glücklich ansehen. Dieser Einwand ist für uns
nicht nur eine Formsache, sondern betrifft einen wesentlichen
Unterschied. Darum ist unsere Kritik nicht ein Ausfluss von Schul-
meisterei, sondern nötig, weil wir in unserer Aussprache, die wohl
stets unter unserer gegenseitigen im Laufe der Jahrhunderte
gewachsenen Sprachentfremdung leidet, keine «minus caute»
gegebenen Ausdrücke brauchen können.

Wir halten es für unmöglich, dass eine Kirche selbständig
wird. Sie steht als Heilsanstalt auf dem Fundament der Apostel,
wo Jesus Christus selber der vornehmste Baustein ist. Wenn eine
Kirche buchstäblich auf sich selbst stehen wollte, fällt sie, da sie

ihr Fundament verliert. Gemeinschaften, die anthroposophischorientiert
sind und sich gleichwohl «Kirchen» nennen, missbrauchen

diesen Namen.

Doch auch als kirchliche Gemeinschaft steht keine Kirche
auf sich selbst. Die Gemeinschaft steht mit andern Kirchen in
Verbindung, auf jeden Fall geschichtlich, aber auch wesentlich
und sogar gegensätzlich, d. h. heterodox oder koordiniert, sei es

als gleichstehend mit communio plena, sei es subordiniert als

Filialkirche oder als Missionsgebiet. Für unsern Behelf kennen wir
in der modernen ökumenischen Bewegung noch eine Zwischenform,
die wir Interkommunion genannt haben. Diese Form ist weder

dogmatisch noch kanonisch ganz deutlich umschrieben, besteht
aber doch praktisch z. B. in unserer Vereinigung mit der Anglican
Communion, die sich darüber freut, dass sie, die Ihr, Brüder aus

der Reformation, so gerne eine Brückenkirche nennt, über die

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1946. 1



Brücke der Altkatholischen Kirche aus ihrer glänzenden
Vereinsamung (splendid isolation) befreit worden istx).

Der Begriff «Verselbständigung einer Kirche» ist nach unserer
Meinung eine rein reformatorische Idee. In dieser Denkweise mag
es möglich sein, dass an einem bestimmten Tag eine Gruppe von
Gläubigen, unzufrieden über dies oder jenes, zusammenkommt,
sich ein Reglement, sogar eine Liturgie gibt, eine Kirchenordnung
und auch ordinierte Diener einsetzt, und doch muss auch in den

allerprotestantischsten Geistern ein historischer Schauer entstehen,
wenn man bedenkt, wie die Väter sich alle Mühe gegeben haben,

sogar dem Tode trotzten, um sich rühmen zu können, dass sie die
wahre Kirche bilden, aber reformiert, gereinigt, «sauber von dem
Papste und seiner Abgötterei, rein und secundum Evangelium ohne
Makel dargestellt als seine Braut für Gottes Antlitz und seinen
Gesandten Jesum Christum». — Wir verkehren nun, ich darf das
in diesem Kreis wohl sagen, lange und offen genug miteinander,
um darauf hinweisen zu dürfen, dass unsere einheimischen
Protestanten dieses Jahrhunderts weiter von den Vätern des 16.

Jahrhunderts sich entfernt haben, als dass wir uns über diese
Distanzierung, die uns fremd vorkommt, aufregen sollten. Wir möchten

sagen, der gewählten Formel zum Trotz, dass auch die Kirchen
aus der Reformation, keine von allen, selbständig sind, denn von
ihren Gründern her müssen sie doch Wert darauf legen, zur
katholischen Kirche zu gehören, welche sie nach ihrer Meinung in einer
reinem Form vergegenwärtigen, als dies die katholischen Kirchen
tun. Ich denke beim Wort «katholisch» an die Gruppe der
Traditionskirchen, welche nicht mit der Reformation gingen.

Historisch mag es scheinbar in zweierlei Hinsicht eine Art
kirchliche Selbständigkeit geben, wesentlich ist es nicht der Fall.
Die alten Kirchen, welche längs der römischen Heerstrassen
verbreitet und gegründet wurden und in den Hauptstädten des

Imperiums ihre Sitze bekamen, hatten ein inniges Band in der Gemeinschaft

der Episcopoi, im gegenseitigen Briefwechsel, in den
Zusammenkünften auf den Synoden und Konzilien und in andern
äusserlichen Zeichen von Einheit und Einigkeit. Und stets hielten
sie darauf, wie jede Kirche, die sich selbst achtet und würdigt,
in Lehre, Liturgie und Bruderliebe miteinander verbunden zu

1) Perhaps they rather than ourselves constitute a Bridge-Church.
We may be thankful for any step which leads on the path for the healing
of schism. The American Monthly. March 1932, S. 164.



— 3 —

sein durch das Band der Liebe von und zu ihrem Haupt und Herrn.
Schisma war ein gefürchtetes Wort, schlimmer noch als Häresie,
in den Jugendjahren der Kirche.

Aus der im vergangenen Jahr gegeben Übersicht über unsere
Kirche a) weiss man, dass sie die Linie der evangelisch-katholischen
Kirche fortsetzte 2). Sie bewahrte und bewahrt die christliche Lehre,
rein von päpstlichen Machtansprüchen und von jesuitischem
Pelagianismus in Gebundenheit an die Schrift und die unverdorbene
Tradition, sie handhabt ihr kanonisches Recht, sie verwaltet ihre
Sakramente frei von römischer Magie, sie lebt ihr kirchlich-gottesdienstliches

Leben, frei von kindischer und hinderlicher Verehrung,
die mehr seltsamer als erbaulicher Art ist. Dadurch steht sie nicht
auf sich selbst, sondern auf dem Boden der ältesten Kirche. Sie

hielt im 18. Jahrhundert den katholischen Episkopat, da Rom
sich weigerte, durch französische Bischöfe aufrecht, die mit ihr
gleiche Lehre und gleiches Recht besässen. Die Reformation nannte
sie «altrömisch», Rom schalt sie kalvinisch gefärbt, und so von rechts
und von links angefochten und missverstanden, glaubte sie den
rechten Weg zu gehen und ihren Platz in der Kirche Christi
einzunehmen.

Als im Jahre 1870 Rom das Depositum fidei änderte, mir nichts
dir nichts dem Symbolum ein paar Artikel beifügte und das Credo
in unum Dominum Jesum Christum abänderte in Credo in unum
Dominum et Sanctum Patrem Papam nostrum, die evangelische
Tradition umbog, das Recht der Kirche verletzte und das Glaubensleben

ihrer Anhänger verpolitisierte und mit Äusserungen menschlicher

Frömmigkeit und Pseudoreligion füllte, hatte dies zur Folge,
dass in vielen Ländern Männer und Frauen, welche die geoffenbarte
Wahrheit nicht verleugnen wollten, sich zusammenschlössen und
Obdach suchten in der holländischen Kirche und sie um die
bischöfliche Nachfolge ersuchten, aber nicht deshalb, dass etwa neue
Kirchen entstanden. Alle diese in der altkatholischen Bewegung
organisierten Gläubigen blieben, was sie waren : katholische Christen,
und ihre Kirchen nannten sie mit Recht «Notkirchen».

Darum steht für uns fest, dass die niederländische Christenheit
dann wieder eine wahre Kirche bilden wird, wenn die altkatholische

1) Der neutestamentliche Kirchenbegriff in unserer Kirche. Amsterdam

1941. P. J. van Hardorwijk. S. 16—33.
3) Diese Wortverbindung stammt nicht von Heiler. Bereits Nippold

und Hofstede de Groot brauchen sie im Jahr 1872.



— 4 —

Kirche wieder mit ihr vereinigt ist. Ich sage nicht, wie Rom sagt :

wenn sie ihr unterworfen ist als ihrer Mutterkirche und in Gehorsam
an den Papst gebunden ist, sondern ich sage, dass wir wieder
vereinigt werden müssen, und dabei bezwecke ich buchstäblich,
was ich sage: zerrissene Bande müssen wieder hergestellt und
geknüpft werden, was Anlass zum Bruch gegeben hat, muss verbessert
und ausgerodet werden. Hier sehe ich die Aufgabe für unser
ökumenisches Werk zum mindesten auf ein paar Menschengeschlechter
hinaus.

Von selbst folgt auf diesen Schluss eine Frage, wie sie sub 2

vorgelegt wurde: Was haltet ihr für den Punkt der Gemeinschaft
zwischen eurer und den andern Kirchen Daraus erkennt man,
mit welcher weisen Einsicht und welch tiefem Verständnis diese

Fragen gestellt sind. Die Antwort ist denn auch ein Programm,
wenigstens unsererseits.

Zwischen christlichen Kirchen kann es nur einen Punkt der
Gemeinschaft geben: das Bekenntnis des Glaubens an Jesus

Christus, den Heiland der Welt, und zwar Bekenntnis in Lehre und
Werk. Nicht mit Worten allein, aber auch nicht mit Taten allein
kann man den Glauben verstehen und messen. Nicht sola fide,
denn das Vertrauen, die pistis muss aus den Taten der Treue blicken.
Wie Gott in Christus seine Treue uns gezeigt hat, so muss die
Kirche ihre Treue zu Ihm dadurch zeigen, dass die erschaffene
Welt unter den Menschen wieder Gottes Bild trage und zeige. —
Aus dem Gesagten leiten wir ab, dass die Gemeinschaft mit andern
Kirchen, d. h. mit Bruchstücken der geteilten und verteilten Kirche
Christi, möglich ist, sofern diese Teile ordnungsgemäss zusammengefügt,

ein Bekenntnis des Glaubens, eine Ordnung von Anbetung
und einen uneigennützigen Liebesdienst, eine Caritas Christiana
besitzen, womit man sich gegenseitig bis zu einer sichern Höhe
sollte ganz vereinigen können.

Dass eine solche Gemeinschaft unmöglich ist, wenn man jedes
Mitglied besonders fragen musste : was glaubst du wie bekennst
du deinen Glauben durch Wort und Tat was hältst du von Christus Ì

liegt auf der Hand. Wir bezwecken mit dieser Annahme nicht, die
Sache ad absurdum zu führen, wir nehmen sie aus der Praxis
und glauben feststellen zu können, dass unter solchen Umständen
von einem «Kirchen»begriff keine Rede mehr ist.

Unsererseits müssen wir als ein Minimum fordern: einen
Organismus mit einem Organ, das für diesen Leib als Zeuge seines



— ö —

Glaubens auftritt. Will man dieses ein Presbyterium, einen
Episkopat, einen Moderator, meinetwegen einen kirchlichen Sowjetrat
nennen, es gehört ein Anhaltspunkt dazu, dass dieser Organismus
den kirchlich vorgezeichneten Weg zu Christus und per Ipsum zu
der Kirche der Jahrhunderte sichert, auf dass dadurch Zeugnis
von dem lebenden Glauben dieser Kirche gegeben wird x). Solange
dieses Kollegium nicht da ist, wird geschwatzt, gibt eine zweifelhafte
Trompete einen unbestimmten Klang, könnenwirbessermiteinander
beten und singen als über konkrete Glaubenswahrheiten sprechen,
die doch durch die Gläubigen nicht verstanden werden können.

Solch ein Organismus muss auch einen Inhalt haben. Das
innere Glaubensleben muss nach aussen in einem Bekenntnis offenbar

werden, das wir, wenn es ausführlich ist, ein corpus contessionis,
wenn einfach, ein Symbolum nennen. Dieses muss christlich sein,
d. h. in Christus gegründet, und diese Lehre ist die Lehre der
Apostel, wie sie auch die Kirche semper, ubique et ab unoquoque
erhalten hat. Aus diesem Bekenntnis muss alles weggelassen werden,
was nicht direkt zum depositum fidei gehört, und es darf auch
nichts fehlen, was hinein gehört. — Da die Kirche in ihrer Liturgie
Jahrhunderte hindurch gepredigt und bezeugt hat — die lex
orandi, die lex credendi ist (lex im Sinn von Zeugnis, von Regel,
nicht als zwingende Vorschrift, denn gewiss kann man den Glauben
nicht vorschreiben), muss die Kirche einen Ehrendienst haben.
Dieser ist ein Teil ihrer GnadenVerkündigung ; die Caritas, ihr
organisierter Dienst der Barmherzigkeit, ist ihr Gegenstück. An diesen
beiden hängen das Gesetz und die Propheten, d.h. damit ist die
sinnliche Wahrnehmbarkeit vollkommen erreicht. Zur Beschwichtigung

unserer Prediger füge ich gleich bei, dass die Predigt einen

integrierenden Teil der Liturgie bildet. Kirchengruppen, welche
dieser Forderung genügen oder auf die Dauer ihr genügen wollen,
bieten genügenden Grund, um mit ihnen über eine in Christus
herzustellende Einheit zu reden.

Welches sind diese Kirchen oder, um es zu formulieren mit
der vorgelegten Frage 3: Welche Kirchen stehen eurer Ansicht
nach einander am nächsten, und was steht einer Vereinigung mit
diesen Kirchen im Weg

Obschon in der zweiten Frage das Wörtchen «andere» so einfach
dasteht, muss man doch an Hunderte von Kirchen denken. Ich

*) Utinam restituere possem Episcopos! Melanchthon.



gestehe ehrlich, dass ich sie nicht alle kenne, und dass wir nicht alle
als Kirchen anerkennen. Unter den «andern» sind aber einige, die

uns sehr nahe stehen. Das ist die Gruppe der orthodoxen Kirchen
im Osten, die Kirchen der Anglican Communion im Westen, die
altkatholischen Kirchen in der ganzen Welt, die römische Kirche,
die lutherische Kirche in Schweden und in Mitteleuropa, soweit sie

noch lutherisch ist. Aber — und hier sitzen wir wieder mitten in
den Sorgen — aber wir sehen dies alles von unserem niederländischen
Winkel aus, und die Kirchen aus der Reformation tun dies
wahrscheinlich noch mehr als wir. Mit dieser kleinlichen Haltung müssen
wir uns als Christenmenschen doch etwas unbehaglich fühlen. Bei
mir wenigstens ist das der Fall, und ich schäme mich darüber x).

Wir müssen über die Grenzen hinaussehen, wenn uns auch der
Gedanke, dass die niederländische Christenheit ihre tiefere Einheit
einmal offenbaren soll, anziehend vorkommt; wir müssen ferner
sehen, dass wir andrerseits Gefahr laufen, einen übernatürlichen
Glauben zu verkennen. Wir sollten daher, im Hinblick auf ein
echt ökumenisches Streben, eine nationale kirchliche Einheit zu
erreichen suchen, aber wir vermögen keinen Weg dazu zu finden,
da noch zu viel im Wege steht. Auch mit den genannten Schwesteroder

Stiefschwesterkirchen ist noch nicht alles im Blei. Mit den

Anglikanern hapert noch etwas wegen ihrer starken Verschiedenheiten

zwischen den strengen Anglokatholiken und den ebenso

strengen Kalvinisten der Low Church. Die Interkommunion mit
ihnen beruht auf einer wohlbegründeten Ordnung, wie wir sie

umschrieben haben. Was scheidet, sind formelle Dinge, Folgen einer
noch unvollkommenen Anpassung, und sie sind von höherm Licht
aus gesehen von keinem oder wenig Belang. Eine Vereinigung mit
den Orthodoxen von Osteuropa wartet darauf, bis sie in einer freien
Kirchenversammlung sich aussprechen können. Beiderseits ist das

Jawort bereits gegeben. Mit den andern Kirchen besteht noch zu
wenig Kontakt, als dass man von einer kommenden Einheit reden
könnte.

Die beiden folgenden Fragen: 4. Welche organisatorische Form
haltet ihr für wünschbar und geeignet, um unter den Gläubigen
die Einheit mehr und mehr zur Erkenntnis zu bringen Und 5.

Welche Form von Gemeinschaft mit einer oder mehrern Kirchen
der Niederlande haltet ihr nach euren gegenwärtigen Prinzipien

x) Der Erzbischof von Canterbury sprach an der Synode von 1933
über Contention with separation, d. h. sektiererische Selbstgenügsamkeit.



für möglich haben wir in dem unter 2 und 3 Gesagten völlig
beantwortet. Die Antwort ist rein negativ, solang die Lage noch
so ist, wie wir sie sehen. Das mag uns alle schmerzen, aber wir halten
es für besser, dieser Tatsache ehrlich ins Auge zu schauen, als

uns mit Utopien zu schmeicheln. Wie eine Einheit erreichbar ist,
ergibt sich aus den Verhandlungen mit den Anglikanern, die
bekannt sind aus einem frühern Referat1). Auf dieselbe Weise sollten
unsere niederländischen Kirchen unter sich ans Werk gehen können,
und an solchen Besprechungen wird unsere Kirche gern teilnehmen,
wenn sie dazu eingeladen wird.

Utrecht E. Lagerwey

1) Die Grundlage der Vereinigung mit den Anglikanern beruht auf
zwei Punkten, einem positiven und einem negativen.

1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und Selbständigkeit

der andern und hält ihre eigene aufrecht.
2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern

der andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.
3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinsohaft die

Annahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder liturgischen
Praxis, die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede
glaubt, die andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.


	Selbständigkeit einer Kirche

