Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)
Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

174 —

Bibliographie.

Michaelis, Wilhelm, D. theol., Pro-
fessor an der Universtit Bern, Zur
Engelehristologie im Urchristen~
tum. Abbau der Konstruktion Mar-
tin Werners. Gegenwartsfragen Bi-
blischer Theologie I. Nun ein-
gereiht als Nr. 1 in die Sammlung:
Abhandlungen zur Theologie des
Alten und Neuen Testaments.
Herausgegeben von Professor Dr.
Walther Eichrodt und Professor
Dr. Oskar Cullmann. Verlag von
Heinrich Majer, Basel. (Jetzt {iber-
gegangen in den Zwingli-Verlag,
Zirich.) 1942. 240 Seiten. Fr. 6.50.

Im Jahre 1941 veroffentlichte der
Berner Ordinarius fiir systematische
Theologie, Professor Martin Werner,
ein gross angelegtes Werk iiber «Die
Entstehung des christlichen Dogmas»,
Verlag Paul Haupt, Bern-Leipzig, das,
wiire es in einer gelehrter Arbeit giin-
stigeren Zeit erschienen, wohl stéirkste
Beachtung gefunden hitte, unter-
nahm es doch nicht weniger als den
Versuch, den Nachweis zu erbringen,
dass das altkirchliche Dogma die
Frucht einer grossen Verlegenheit
darstelle. Werner ist in seiner Deu-
tung der evangelischen Uberlieferung
der Forschung Albert Schweitzers
verpflichtet. Er verfolgt die These
der sogenannten «konsequenten Escha-
tologie», das heisst, die Deutung, dass
die Verkiindigung Jesu und der
Apostel allein aus der Naherwartung
des Gottesreichs zu erkliren sei,
weiter in der Frithgeschichte der alt-
katholischen Kirche. Die « Entstehung
des christlichen Dogmas» ist nichts
anderes als der Prozess der Aus-
einandersetzung der hellenistisch-syn-
kretistischen Spétantike mit der un-
tragbar gewordenen eschatologischen
Botschaft der urchristlichen Zeugen.
Sie ist der entfaltete «Enteschatolo-

gisierungsprozess», aus dem als Lehre
der frithkatholischen Kirche ein «Chri-
stentum» gewonnen wird, das mit der
Botschaft Jesu gerade das Ent-
scheidende nicht mehr gemeinsam hat.
An die Stelle der eschatologisch-apo-
kalyptischen Naherwartung ist eine
«hellenistisch-synkretistische Myste-
rienreligion, belastet mit der Deka-
denz dieser spitantiken Religiositat»,
getreten, eine Umdeutung, deren Trag-
weite nicht ernst genug genommen
werden kann.

Tatséichlich bedeutet diese Kon-
struktion nichts weniger als die Fest-
stellung, dass die Uberlieferung der alt-
katholischen Kirche und das Schrift-
prinzip der Reformationskirchen auf
einer Mystifikation beruhen, die die
Intention Jesu in ihrem Kernstiick
verfilschte. Es besteht also aller
Grund, diese «Rekonstruktion» einer
sorgfiltigen Prifung zu unterziehen.
Das Wertvolle an dieser Darstellung
der dogmengeschichtlichen Entwick-
lung ist der resolute Versuch, die vor-
liegenden Probleme neu, aus den
Quellen, zu visieren und durchzuden-
ken. Die zu erwartende Gegenkritik
darf sich deshalb auch nicht bei
einer allgemein apologetischen Gegen-
behauptung beruhigen. Es ist durchaus
geboten, in gleichem Rickgriff auf
die Quellen, den Begriindungen und
Schlussfolgerungen des Verfassers
nachzugehen und sie Schritt fiir
Schritt auf ihre Haltbarkeit zu unter-
suchen.

Dasg ist bisher dem ganzen Werk
gegeniiber noch nicht geschehen; es
wire auch zeitlich kaum méglich
gewesen. Um so wertvoller ist es,
dass sich der Neutestamentler der
evangelisch-theologischen Fakultéat in
Bern der Miihe unterzogen hat, diese
Arbeit wenigstens an einem Ausschnitt



— 175 —

durchzufithren. Er wihlte dazu das
Stiick, das seinem Fachgebiet am
niichsten liegt, den zweiten Teil des
ersten Hauptteils, der von der «Be-
seitigung der urchristlichen Lehre von
der Person des Christus» handelt
(S. 302—388).

Im ersten Kapitel dieses Teiles stellt
Werner die revolutionidre These auf,
dass die ilteste Christusverkiindigung
der Gemeinde von der Grundvorstel-
lung ausging, dass der Christus ein
Geschopf, und zwar ein sehr hoher
Engelfiirst war. Daher erkldrt sich der
Titel der Gegenschrift von Michaelis.

Michaelis macht sich die Begriin-
dung seiner Gegenthese nicht leicht.
Er geht den Aufstellungen Werners
bis in alle Details nach, ja, er erortert
gelbst Stellen, die fur die These Wer-
ners sprechen kénnten, die dieser nicht
beriicksichtigt (z. B. S. 20).

Wir heben im folgenden nur einige
Hauptpunkte seiner Beweisfuhrung
hervor, da es unmdoglich ist, in einer
Rezension die vielen stutzenden Ein-
zeluntersuchungen auch nur nambhaft
zu machen. Die ersten Partien der
Darstellung sind insofern die frucht-
barsten, weil sie im Vorbeigehen den
Verfasser notigen, etwas wie eine ur-
kirchliche Christologie in nuce zu

geben.

Gleich in dem Eingangsabschnitt
iiber «die messianischen Termini als
Wechselbegriffe» (Christus, Sohn Got-
.tes und Menschensohn) (5—13) macht
Michaelis die Feststellung, dass Wer-
ner der Tatsache, dass das Alte Testa-
ment nirgends eine Engelchristologie
vertritt, keine Beachtung schenkt.
Ist diese Beobachtung schon von
grossem Gewicht, so ist es ebenso der
Einwand, dass der Titel « Sohn Gottes»
auch in der von Schweitzer und Wer-
ner einseitig bevorzugten spitjidi-
schen Apokalyptik nirgends als Mes-
sias-Titel nachweisbar ist. Michaelis
erklirt diesen hochsten Titel aus
dem Sendungsbewusstsein Jesu selbst.
Wenn es auch als Moglichkeit am
Rande festgehalten werden muss, dass

diese Kennzeichnung des Messias
(Mk. 8, 29 und o6fters) schon in jiidi-
schen Kreisen im Gebrauche war (so
z. B. vorsichtig Volz, Die Eschatolo-
gie der judischen Gemeinde 174), so
ist doch richtig, dass sie in der uns
erhaltenen spitjiudischen Literatur
erst in der messianischen Deutung
des 2. Psalms durch die talmudische
Tradition greifbar wird. Die Schluss-
folgerung von Michaelis ist jedenfalls
zutreffend, dass der «Gottes-Sohn»-
Titel Jesu nicht der spitjiidischen
Apokalyptik entstammt und keines-
wogs als Engelname zu erkldren ist.

Mit Schweitzer und Rudolf Otto
nimmt Werner speziell eine Be-
einflussung der wurchristlichen Bot-
schaft vom Messias durch die Henoch-
apokalypse an. Ja, er iiberbietet diese
Forscher noch durch die Behauptung,
dass sich aus der henochischen Dar-
stellung ergebe, dass der Messias «ein
Wesen der hoheren Engelwelt» sei
(aeth. Hen. 46, 1; 61, 10). Michaelis
weist aber nach, dass diese und andere
Stellen bei genauer Interpretation
zwar wirklich den Messias als krea-
tiirliches wnd transzendentes Wesen
schildern, aber zugleich deutlich von
den Engeln abheben (13—21).

In einem besondern Abschnitt ent-
kriftet der Verfasser auch die Deu-
tung, dass «angelos» in einer Reihe von
neutestamentlichen Stellen (bei Wer-
ner aufgefithet in Anm. 12 zu S. 304)
Engelwesen einer niedern hierarchi-
schen Stufe bezeichne (21—34).

Von grosserem Gewicht ist die Deu-
tung der Lehre des Apostels Paulus,
dass der Christus der letzte Adam sei.
Werner erschliesst aus 1. Kor. 15,
28.456 und Phil. 2, 9ff., dass «der
himmlische Christus nicht von Anfang
an an dieser Spitze (der Engelhierar-
chie) stand und diese héchste Wiirde-
und Machtstellung auch nicht in alle
Zukunft behalten wird» (Werner S.
305). Daraus ergibt sich ihm die wei-
tere Konsequenz, dass «schon dieser
grundlegende Zug der paulinischen
Christologie bekundet, dass auch fiir



sie, entsprechend ihrem Zusammen-
hang mit der spétjlidischen Apoka-
lyptik, der Christus ein (héheres) En-
gelwesen ist». In sorgfiltiger Exegese
weist aber Michaelis nach, dass I. Kor.
15, 45 nicht eine Aussage iiber die
«Erschaffung» des «letzten Adams»
darstellt, dass sich aus 15, 28 keine
Aufhebung der Sohnesstellung ergibt,
und dass endlich Phil. 2, 9 ff. zwar
keine Aussage iiber die gottliche «Na-
tur» des Priexistenten darstelle ({es
ist von seiner «Stellung» die Rede),
aber auch nichts iiber die Engelnatur
des vorweltlichen Christus aussage, da
die Kennzeichnung «in goéttlicher Ge-
stalt seiend» ihn eben von der Stellung
der Engel abhebe (34—48). Es ist
richtig, wenn Werner aus der Tat-
sache, dass der Christus II. Kor. 4, 4
«das Ebenbild Gottes» genannt wird,
nicht schon erschliessen will, dass er
dadurch als «eine unmittelbare Ema-
nation Gottes ausgezeichnet wire»
(S. 305), aber Michaelis halt seiner
weitern Folgerung, dass er damit in
die Reihe der Geschopfe eingereiht
werde, mit Recht entgegen, dass die
gottliche Ebenbildlichkeit Christus in
einem so ausschliesslichen Sinne zu-
geschrieben werde, dass nur von einem
heilsgeschichtlichen Anteilbekommen
der Gldaubigen an solcher Doxa — in
der Auferstehung — gesprochen wer-
den konne, aber niemals davon, dass
diese Charakterisierung des Christus
ihn als Kreatur kennzeichne. Die Be-
rufung auf I. Kor. 11, 7 bezeichnet
Michaelis mit Recht als unstatthaft.

Auch die paulinische Lehre von der
Schépfungsmittlerschaft des Christus
(I. Kor. 8, 6) — die wichtige Stelle
Kol. 1, 15 f. kann Werner nicht be-
nutzen, weil er den Kolosser-Brief dem
Apostel abspricht — beweist keines-
wegs, dass der Christus fiir Paulus
eines jener Mittlerwesen der spiit-
judischen Tradition ist, die der «Ten-
denz zur vélligen Transzendierung
Gottes» 1ihre Entstehung verdanken
(8. 306). Michaelis ist sicher im Recht,
wenn er in dieser Funktion des Messias
seine radikale Sonderstellung gegen-

176 —

itber allen geschépflichen Wesen, zu
denen auch die Engel gehéren, aus-
gesprochen findet (54—61).

Als seine wichtigste Entdeckung in
diesem Zusammenhang beurteilt aber
Werner die Auffassung, dass sich die
im neutestamentlichen Zeugnis so
auffillige Kennzeichnung des Christus
als «Kyrios» nur aus der Tatsache er-
kldren lasse, dass Kyrios in der spit-
judischen Apokalyptik ein Engelname
sei. Er begriindet dies vor allem mit
der héufigen Anrede «Kyrie», die En-
geln gegeniiber verwendet wird (auch
Apostelgesch. 9, 5 und 10, 3), und mit
der Bezeichnung «Kyriotes», die Kol.
1, 16; Eph. 1, 21; Jud. 8; II. Petr. 2,
10 offensichtlich eine Engelklasse be-
deute. Ja, auch im genuinen paulini-
schen Schrifttum meint Werner diesen
Sprachgebrauch (Kyrioi=Engel, I.Kor.
8, 5) nachweisen zu kénnen. Die ge-
wohnte Erkliarung des Kyriostitels aus
der Ubertragung des Cottesnamens
der LXX auf Christus wiirde, wenn
diese Beweisfiihrung zutréfe, hinfillig,
ebenso die Boussetsche Erklirung des
Titels aus der kultischen Entwicklung
der hellenistischen Gemeinde.

Durch eine sorgfiltige Analyse aller
LXX-Zitate, die ein Kyrios enthalten,
erweist Michaelis aber eindeutig, dass
die Ubertragung des Kyriosnamens
nur den Sinn haben kann, dass dem
Erhohten die Herrscherstellung zu-
gesprochen wurde, die vorher allein
Gott zukam (Rom. 10, 13; II. Thess,
1, 9; II. Tim. 2, 195; nur diese Stellen
will Michaelis streng im Sinne solcher
Ubertragung verstehen) (61—70). Er
kann aber weiter aufzeigen, dass weder
im neuen Testament, noch im apo-
kalyptischen Schrifttum der Kyrios-
Name KEngel-Titel ist. Den Namen
Kyriotes als Namen einer Engelklasse
erklirt er tiberzeugend als Abkiirzung
fiir eine Kennzeichnung dieser Engel
als «Engel der Herrschaft» (70—79).
Die Behauptung, dass Christus Kyrios
heisst, weil er ein KEngelwesen war, ist
also nicht begriindet.

So kann der Nachweis, dass der
Messias in der spitjiidischen Apoka-



— 177 —

lyptik und, von ihr aus erklirbar, auch
im #ltesten Teil der neutestament-
lichen Uberlieferung ein Engelwesen
war, als gescheitert betrachtet wer-
den. Man darf zwar Werner nicht einen
Vorwurf daraus machen, dass er seine
«Beweise » nicht in der Breite dargelegt
hat, wie nun sein Kritiker den exe-
gotischen Gegenbeweis fiithrt. Die
Knappheit seiner Beweisfithrung er-
kliart sich daraus, dass dieses Stiick
nur eine Teilpartie seiner dogmen-
geschichtlichen Konstruktion dar-
stellt. Es ist aber um so wertvoller,
dass uns Michaelis bei der Uber-
prifung der These mit vorbildlicher
exegetischer Grundlichkeit seine Ge-
genargumente mit durchdenken lisst,
so dass als bewiesen gelten darf, dass
die Stellung des Christus zur Engel-
welt im ganzen neutestamentlichen
Zeugnis schon die des Hebrierbriefes
(1—2) ist : Der Sohn ist wesentlich iiber
die Engel erhaben. Er selbst ist kein
blosser Bote, sondern ein géttliches
Wesen, wenn auch damit die Art der
«Gottheit» Jesu noch nicht niher ge-
kennzeichnet ist.

Werner will allerdings auch den
Hebrierbrief nicht als einen «Zeugen
einer grundsiitzlichen Ablehnung der
Engelchristologie» gelten lassen. Je-
doch seine Auffassung, dass der Ver-
fasser in seiner Ausdrucksweise ein-
fach «noch an der éltesten Auffassung
orientiert» sei, «wonach der Christus
in die den gewdhnlichen niedern
Dienstengeln (angeloi) iibergeordnete
Herrscherstellung erst durch Erwiih-
lung erhoben worden sei (345), ist
schon damit verunméglicht, dass sich
«angelos» nicht als terminus technicus
fiir «gewohnlicher Dienstengel» nach-
weisen liess (Michaelis 33).

Nachdem der Verfasser noch auf-
gezeigt hat, dass das Problem der Be-
ziehung des geschichtlichen Jesus zu
diesem Engelwesen auch dann, wenn
die Wernersche These zutriife, nicht
durch das henochische Schema der
Verwandlung gelést werden kénnte,
da es in der evangelischen Verkiindi-
gung um Tod und Auferstehung geht,

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3/4, 1045.

nachdem er ferner die Beziehungen
zwischen Engelchristologie und Pa-
rusieverzogerung als sehr unklar hin-
gestellt hat, wendet er sich noch aller-
lei «Spezialitaten» der Wernerschen
Darstellung zu, wie der Verwertung
der LXX-Ubersetzung von Jesaja 9,6,
dem Einfluss der jiidischen Michael-
spekulationen auf die Ausbildung der
frithchristlichen Christologie und an-
derem.

Wichtiger aber ist fiir die Erhellung
des Gesamtproblems wohl Werners
Auseinandersetzung mit der dogmen-
geschichtlichen Situation in der Zeit
der altkatholischen Kirche.

Gab es in dieser «immer noch»
Engelchristologie ? Und war diese also
die echte «Tradition» urchristlicher
Christusverkiindigung ? Das ist die
Fragestellung, die sich aus dem Wer-
nerschen Aufriss der Entstehungs-
geschichte des Dogmas ergibt. Werner
selbst stellt die Sachlage auf Seite 321
so dar, dass «diese Anschauung zu-
nichst ganz von selbst allméhlich zu-
riicktritt und in sich problematisch
wird, dann aber, innerlich bereits er-
schiittert, im arianischen Streit des
vierten Jahrhunderts einen letzten
grossen Entscheidungskampf bestehen
muss, in dem sie von dem inzwischen
emporgekommenen neuen Christus-
dogma aufs schirfste angefochten und

endgiiltig als Irrlehre verpént und
verdriangt wird».

Auch hier geht Michaelis der Be-
weisfilhrung Werners in sorgfiltiger
Einzeluntersuchung nach. Das Resul-
tat ist hier allerdings nicht so ein-
deutig wie 1m Abschnitt uber die
dlteste Periode. Die Dinge liegen
auch schon nach den eigenen Fest-
stellungen von Michaelis nicht so ein.
seitig klar, wie man aus seinen Schluss-
thesen erschliessen kénnte.

Zwar kann selbstverstindlich etwa
auftretende  Engelchristologie nun
nicht plétzlich als «alte Tradition» er-
kléart werden, nachdem sich heraus-
gestellt hat, dass die neutestamentliche
Uberlieferung nichts von ihr weiss.

12



— 178 —

Auch ist der Nachweis wohl als ge-
lungen zu betrachten, dass die Ver-
fasser der von Werner beigebrachten
Beweisstellen nicht an einer Engel-
christologie als solchor interessiert
sind, sondern an der Kreaturlichkeit
des Christus. Es diirfte ferner richtig
sein, dass das verwertete Material im
Gesamtbild der vorarianischen und
arianischen Theologie keineswegs die
entscheidende Rolle spielt, die ihm
Werner zuschreibt.

Es ist aber nicht zu bestreiten, dass
zum Beispiel das Vulgirchristentum,
das etwa der Hirt des Hermas vertritt,
engelchristologische Aussagen kennt.
Hermas spricht sich sehr unklar aus.
Aber, es ist beil ihm 6fters von einem
«ehrwiirdigsten Engel» die Rede (Vis.
5, 2; Mand. 5, 1, 7 u. 6.), der fast
sicher mit dem Sohn Gottes identifi-
ziert wird, ohne dass vollig einsichtig
wiirde, wie diese Identitat ndher zu
erkliren ist. Wo er als Hoéchster in
einer Siebenerreihe auftritt (die Stel-
len bei Barbel 197 f.) oder wo er Ziige
der Michaelspekulation trigt, erweckt
die Darstellung vielfach den Ein-
druck, dass der Verfasser spitjiidisches
Traditionsgut nicht véllig einzuar-
beiten imstande war und in seiner un-
geschickten Weise einfach fiir seine
Zwecke benitzte. Nirgends aber be-
schiftigt den Verfasser die spekula-
tive Frage nach der Natur dieser Er-
losergestalt, er scheint sich auch nir-
gends tiefergehende Gedanken iiber
die Priexistenz dieses geheimnisvollen
Wesens zu machen, so gewiss er an-
dererseits das in Christus erscheinende
Geistwesen, den Sohn Gottes, als vor-
weltliches Schépfungsprinzip betrach-
tet.

Auch bei Justin finden sich Formu-
Herungen, die wenigstens unter andern
subordinatianischen Formeln auch eine
solche nicht ausschliessen, die ihn
neben «dem Heer der andern guten
Engel» selbst wie einen solchen er-
scheinen lédsst (Apol. I, 6, 1 f., s. Bar-
bel, Christos Angelos, 50).

Dagegen ist Michaelis zuzustimmen
bei der Beurteilung Hippolyts.

Seiner Beurteilung der Stellung
Tertullians macht Werner in einem
spatern Aufsatz in der «Schweizeri-
schen Theologischen Umschau», Jahr-
gang 13, Nr. 3, Seite 70, den schweren
Vorwurf, dass sie offensichtliche Text-
aussagen einfach unterschlage. Hier
diirfte doch wohl ein Missverstindnis
vorliegen. Werner ist durchaus im
Recht, wenn er in der umstrittenen
Stelle (de carne Christi 14) eine Pole-
mik sieht, die sich gegen Engelchristo-
logie in einem allgemeinen Sinne wen-
det. Tertullian erwiigt ja alle moglichen
Aussagen, die sich in dieser Richtung
machen liessen, offenbar ohne damit
sagen zu wollen, dass thm Vertreter
fir alle diese Formen von Engel-
christologie bekannt seien. (8. die
Liste bei Barbel 286.) Aber die Beob-
achtung von Michaelis, dass es Ter-
tullian nicht primiér um die Frage
nach der Wahrheit irgendeiner Engel-
christologie, sondern um das Problem
gehe, warum der Christus nicht Engel,
sondern Mensch goworden sei, sieht
doch den entscheidenden Punkt der
Polemik. Man konnte fuglich gegen
seine Darstellung nur einwenden, dass
sie etwas zu absolut die Polemik
gegen Engelchristologie iiberhaupt
ausschliesse.

Da sich die Schrift Tertullians
deutlich gegen die doketische Gnosis
wendet, wiire auf Grund des bisher ge-
schilderten Befundes immer noch die
Vermutung denkbar, dass sich engel-
christologische Séatze nur in der un-
scharfen Popularliteratur oder dann
bewusst in der Gnosis fianden. Es
liasst sich aber doch mit aller Deut-
lichkeit nachweisen, dass sich ent-
sprechende Aussagen auch in der
arianischen, besonders der spitaria-
nischen Kontroversliteratur finden.
Wir kénnen das hier nicht in der um-
fassenden Weise belegen, wie das
nétig wire, wenn wir die Frage mono-
graphisch darzustellen hiitten. Das
notige Material findet der Interessierte
jetzt sorgfiiltiz gesammelt und be-
sprochen in dem schon mehrfach er-
withnten Buche des Dolgerschiilers



— 179 —

Dr. Joseph Barbel CSSR, Christos
Angelos. Die Anschauung von Christus
als Bote und Engel in der gelehrten
und volkstiimlichen Literatur des
christlichen Altertums. Zugleich ein
Beitrag zur Geschichte des Ursprungs
und der Fortdauer des Arianismus.
Theophaneia 3. Beitriige zur Religions-
und Kirchengeschichte des Altertums.
Herausgeber: Franz Joseph Délger
und Theodor Klauser. Bonn, Peter
Hanstein, 1941.

Wir verfolgen diese Linie arianischer
Argumentation nur noch an einer
charakteristischen Stelle. In seiner
Schrift adv. Eunomium (Lib. IT, cap.
18) setzt sich Basilius der Grosse mit
der hiiretischen Christologie des geg-
nerischen Bischofs so auseinander,
dass es deutlich um die typisch aria-
nische These geht, dass der Sohn einst
noch nicht gewesen war, also geschaf-
fen sei. Basilius beniitzt dabei die
wichtige Belegstelle von der Engel-
und Gottesstimme aus dem Dorn-
busch (Ex. 3, 6) noch so, wie wenn in
keiner Weise die Engelnatur des
Sohnes in Frage stiinde. Gregor von
Nyssa jedoch wendet sich in seiner
Polemik gegen den gleichen Gegner,
Contra Eunomium, Lib. 11, deutlich
gegen wirklich engelchristologische
Aussagen. Das genannte Werk ist
heute als eine Sammlung von vier
verschiedenen Schriften erkannt. Von
diesen richtet sich das grossere Teil-
stick 3—12a, dem unsere Polemik
zugehort, jedenfalls eindeutig gegen
Entgegnungen des Eunomius, die er
seinerseits der Streitschrift des Basi-
lius gegeniiberstellte. (S. zur litera-
rischen Frage Berthold Altaner, Pa-
trologie, 1938, 190, und die kritische
Ausgabe von W. Jaeger von 1921/22.)
Weithin geht es auch hier noch um
blosse Rangfragen. Aber an einer
Stelle (Migne, P. G. 45, 869, nur diese
Ausgabe war mir zugiinglich) wirft
Gregor seinem Gegner wirklich vor,
dass er obdév adr mhiov maga Tiy ayyehixiy
didworr piow, dass er dem Sohne keine
hohere alg engelhafte Natur zubillige.
8 konnte zwar auch hier noch in

dem xiéor der entscheidende Punkt
der Aussage liegen. Es wire dann
noch immer zu fragen, ob es den
Arianern wirklich um die Frage ging,
dass der Christus, auch der pri-
existente, wesentlich Engel war. Aber
sei dem wie ihm wolle, soviel steht
jedenfalls fest, dass die Frage der
Engelchristologie in irgendeiner Form
im arianischen Streit eine Rolle
spielte. Andererseits lisst sich be-
obachten, dass auch in dieser Schrift
des Gregor von Nyssa, auch wenn man
bloss die mittlere Schrift nachzihlt, die
Frage nach der Engelchristologie nur
einen sehr kleinen Bruchteil der breit-
angelegten Polemik ausmacht. Das
macht sehr unwahrscheinlich, dass
diese Frage wirklich die zentrale Frage
der arianischen Christologie war. Es
diirfte deshalb auch nicht haltbar sein,
dass diese angeblich alte Tradition
mehr ist als ein stiitzendes Argument
der arianischen Grundlehre, als deren
Hauptmotiv schon immer die Be-
tonung der Geschopflichkeit des Chri-
stus erkannt worden ist. Nicht ilteste
Tradition wurde im Kampf der katho-
lischen Kirche in einer heimtiicki-
schen Polemik niedergerungen, son-
dern wirklich eine «Neuerung», von

der das Neue Testament noch nichts
weiss.

Es diirfte bei dem Satze sein Be-
wenden haben, dem in einer spitern
Veroffentlichung im «Kirchenfreund»
(77. Jahrgang, Nr. 19, «Zur Engel-
christologie», Seite 289) auch Michae-
lis Zzustimmt : Die These, dass Christus
Engel wie Gabriel oder Michael sei,
ist eine Anschauung, «wie sie sich bei
Gnostikern, bei Arianern und auch
bei vereinzelten wenig erleuchteten
Ménnern der Kirche findet» (Barbel,
a.a. 0. 287 f.).

Vielleicht hiitten die oxegetisch so
sorgfiltigen Ausfiihrungen von Mi-
chaelis auch beim Gegner noch an
Uberzeugungskraft gewonnen, wenn
der Verfasser seine Klinge da und dort
etwas weniger kampflustig geschwun-
gen hitte. Aber der «geneigte Leser»
wird nicht verkennen, dass diese



— 180 —

Kampfesart mehr aus der Freude am
scharfen Gefecht als aus der Tendenz,
zu verletzen, zu erklaren ist.

Der wichtigste Satz des Buches ist
in einer kleinen Anmerkung versteckt
(Anm. 176, Seite 216): «Das christolo-
gische Dogma des Urchristentums ist
nicht durch den Sachverhalt eines
geschichtlichen Zusammenhanges mit
der Messiaslehre der spitjiidischen
Apokalyptik veranlasst, sondern ist
Entfaltung der im Sohnesbewusstsein
Jesu wvorliegenden Gewissheit, deren
Eigenart entscheidend bestimmt ist
durch die Unabhéngigkeit von dem
spezifisch Spitjlidischen der spétjidi-
schen Apokalyptik.»

Mag auch dieser Satz selbst wieder
von schwerster Problematik umlagert
sein — wir méchten schon eine irgend-
wie geartete Abhéngigkeit vom Spat-
judentum nicht so resolut in Abrede
stellen —, so durfte doch in der Sache
richtig sein, dass das wurchristliche
Dogma im Sein des Sohnes seine
Hauptquelle hat und nicht bloss in
einem zeitbedingten Deuteschema, das
schon im dritten Jahrhundert nie-
mand mehr verstand. E. Q.

Hans Schérer: Die Begriindung der
Mission in der katholischen und
evangelischen Missionswissen~
schaft. (Heft 16 aus der Reihe
Theol. Studien, herausgegeben von
Karl Barth.) 44 S.; Fr. 2.20, evange-
lischer Verlag AG., Zollikon-Ziirich.

Der Verfasser konfrontiert katho-
lische und evangelische Missionswis-
senschaft. Die erstere auf Grund des
Werkes von Josef Schmidlin «Katho-
lische Missionslehre im Grundriss»
(2. Auflage 1923), die andere, indem
er Bezug nimmt auf die bekannte
Missionslehre von Gustav Warneck,
mit deren Darstellung sich Josef
Schmidlin nach seinem eigenen Be-
kenntnis weitgehend identifiziert.

Beiden Werken ist eigentiimlich,
dass in ihnen die «natiirliche Be-
griindung der Mission» einen breiten
Raum einnimmt, so breit, dass die
«iibernatiirliche Begriindung», aus dem
Anspruch Gottes und dem Missions-
befehl Christi stammend, stark zu-
riicktritt. Warneck wie Schmidlin,
wenn auch gradmiéssig verschieden,
erkennen in den ausserchristlichen
Religionen, im Heidentum, zur Haupt-
sache Vorstufen der christlichen Offen-
barung, auf jeden Fall nicht absolute
Feindschaft wider Gott. Es gibt eine
«verniinftige Gotteserkenntnis», und
von ihr aus muss die Mission bei den
Heiden ankniipfen. Die anthropolo-
gische Begriindung der Mission ist
stark betont, das Heidentum ist weit-
hin wie ein «Briickenkopf», von dem
aus die Eroberung fiir Christus ge-
schehen soll.

Hans Schirer schliesst seine ver-
gleichende Studie mit dem Aus-
spruch Schmidlins ab: «In der all-
gemeinen Missionsbegriindung geht
die katholische Auffassung mit der
protestantischen Hand in Hand», um
dann, zur «Neubegriindung der Mis-
sion» ubergehend, die doppelte (gott-
liche wnd menschliche) abzulehnen:
«Die Begriindung der Mission in
der evangelischen Missionswissenschaft
kann und darf nur eine einfache sein.
Sie kann nicht ausgehen von Gott und
dem Menschen, vom Schoépfer und
dem Geschopf, vom Christentum und
vom Heidentum,... sie kann nur
geschehen auf Grund der Offenbarung
Gottes in Jesus Christus. .. Die Offen-
barung Gottes in Jesus Christus ist
nicht eine Steigerung dessen, was
auch die nicht christlichen Religionen
bereits von der Schépfung her in
ahnendem Wissen von Gott und in
den unzerstérbaren Schopfungsord-
nungen haben, auch nicht eine Kr-
fillung dessen, was sie bereits wis-
sen... Nicht das Christentum ist
absolut, sondern die Offenbarung
Cottes in Jesus Christus ist es. Wir
kénnen sie aber nicht als eine religitse
Grosse und Wirklichkeit mit andern



— 181

religiosen Grossen und Wirklichkeiten
konfrontieren, sondern nur als das
barmherzige Handeln und Sprechen
Gottes bezeugen.» M. H.

Cahiers théologiques de [’actualité
protestante. Publiés sous la direc-
tion de J. J. von Allmen et J. L.
Leuba. Editions Delachaux & Niestlé
SA., Neuchatel-Paris.

Die «Cahiers théologiques de l'ac-
tualité protestante», an denen nam-
hafte Theologen der deutschen und
welschen Schweiz mitarbeiten und
die jihrlich 4—6 Nummern umfassen
sollen, wollen eine Ergiinzung sein zur
Sammlung «Actualité protestante».
Die bis jetzt erschienenen Hefte zeigen,
dass es sich um eine sehr ernsthafte
Unternehmung der theologischen Pu-
blizistik handelt, die auch in unseren
Kreisen grosste Beachtung und sorg-
filtiges Studium verdient.

Das erste Heft enthiilt eine neu-
testamentliche Studie des Basler Theo-
logieprofessors Oscar Cullmann: Le re-
tour du Christ (38 S.). Der Verfasser,
der sich schon verschiedentlich zum
Problem der Eschatologie in gewich-
tiger Weise gedussert hat, weist nach,
dass Zukunftshoffnung, Gegenwarts-
gewissheit und an die Vergangenheit
gebundener Glaube im Zeugnis des
Neuen Testamentes eine unaufldsliche

Einheit bilden. Diese Einheit und
damit die neutestamentliche Bot-

schaft iiberhaupt ist aber schon friih-
zeitig zerstort worden durch das Ein-
dringen des griechisch-zyklischen Zeit-
begriffs in das kirchliche Denken.

Karl Barth: La Confession de Foi
de I’Hglise. Explication du Symbole
des Apdtres d’aprés le catéchisme de
Calvin (98 Seiten). Diese Arbeit ist
hervorgegangen aus der stenographi-
schen Nachschrift von sechs Semina-
rien, die K, Barth vor der neuenburgi-
schen Pfarrerschaft iiber den ersten
Teil deg Katechismus Calvins, das
apostolische Glaubensbekenntnis, ge-

halten hat. Die Studie ist weniger ein
Kommentar als vielmehr eine weit-
ausholende, geistvolle, reichlich aus
der Schrift und der Theologie des Ver-
fassers schopfende Paraphrase der Ge-
dankengiinge Calvins. Das Buch ent-
hiilt eine Fiille wertvoller Erkenntnisse
und Formulierungen, die indessen in
der franzosischen Ubersetzung oft
etwas hart klingen.

Philippe H. Menoud: L’évangile de
Jean d’aprés les recherches récentes
(76 8S.). Der Verfasser, Professor an
der Fakultit der Eglise libre des Kan-
tons Waadt, gibt im wesentlichen
einen Uberblick iiber den Stand der
Forschung der letzten zwanzig Jahre.
Er kommt nach eingehender Priiffung
der verschiedenen Hypothesen zur
Feststellung: das Johannes-Evange-
lium war um das Jahr 100 bereits be-
kannt, dirfte vom Evangelisten ver-
fasst, aber von einem Schiiler redigiert
und herausgegeben worden sein. Ahn-
liches gilt von den drei Johannes-
briefen und der Apokalypse, die nach
Sprache und Gehalt mit dem Evange-
lium eine grosse Verwandtschaft zei-
gen. Der Verfasser verwendet zwar
weitgehend die gnostische Terminolo-
gie, aber er tut es in einem antignosti-
schen Sinn.

Fr. J. Leenhardt: Le Baptéme chré-
tien, son origine, sa signification (74 8.).
Nachdem das Problem der Taufe, ins-
besondere der Kindertaufe, neuestens
wieder lebhaft diskutiert worden ist,
greift man gerne zu dieser griindlichen
Arbeit des Genfer Gelehrten. Sie
zeichnet sich dadurch aus, dass sie
das Problem der Taufe hineinstellt in
den Gesamtzusammenhang der Heils-
geschichte, wie sie durch das Neue
Testament bezeugt wird. Der Ver-
fasser kommt zum Ergebnis, dass die
Taufe der ¢Ausdruck» des Willens
Gottes ist, das im cinzelnen Gliubigen
zu vollziehen, was er fiir ihn in Jesus
Christus, in seinem Leben, Sterben
und Auferstehen zuvor getan hat.

La confession helvétique postérieure.
Traduction frang¢aise de 1566. Intro-



duction et notes par Jaques Cour-
voisier (146 S.). Nachdem im Kampf
der Kirche gegen die antichristlichen
Machte der Zeit schon verschiedene
Bekenntnisschriften der Reformations-
zeit neu herausgegeben worden sind,
go die Katechismen Calvins, der Hei-
delberger Katechismus usw., liegt
nun auch die Confessio Helvetica 1I
in der franzosischen Ubersetzung von
1566 in einer sorgfiiltigen Neuausgabe
vor. Die Ausgabe ist nicht eine kri-
tisch-wissenschaftliche, sondern will
das heutige Kirchenvolk durch eine
moglichst getreue und fir den moder-
nen Leser leichtverstindliche Text-
form mit den urspriinglichen Glau-
bensanliegen der Reformation wieder
besser vertraut machen. Jaques Cour-
voisier, der eine hdchst instruktive
Einleitung dazu geschrieben hat, hat
den Text mit sehr wertvollen Fuss-
noten versehen, die die Lektiire we-
sentlich erleichtern.

Henri d’Espine: Les Anciens. Con-
ducteurs de U Eglise (60 Seiten). Unter
diesem Titel behandelt der Verfasser
das Problem des kirchlichen Amtes.
Nach einer knappen biblischen Grund-
legung wird die Lehre Calvins dar-
gestellt und abschliessend aus den
Zeugnissen der Schrift und des Re-
formators gefolgert, wie das Problem
in der Gegenwart innerhalb der refor-
mierten Kirche zu lésen sei. So in-
teressant die Studie ist, so ist sie
doch zu wenig umfangreich, um allen
durch die Schrift und die kirchliche
Tradition gestellten Problemen wirk-
lich gerecht werden zu kénnen.

Oscar Cullmann : Le culte dans I’ Eglise
primitive (37 Seiten). Dieses Heft ist
im wesentlichen eine franzésische
Ubersetzung des ersten Teils der bei
H. Majer in Basel erschienenen
Schrift «Urchristentum und Gottes-
dienst». Der zweite Teil, in welchem
einzclne Perikopen des Johannes-
Evangeliums zum Gottesdienst in Be-
ziehung gesetzt werden, insbesondere
zu den Sakramenten, ist weggelassen

182 —

worden, wodurch die hoghinteressante
Studie unbedingt an Uberzeugungs-
kraft gewinnt. U.K.

Norbert Weldler : Sieg des zionistisehen
Gedankens, die Losung der Juden-
frage, mit einem Geleitwort von
Prof. J. R. von Salis, einem Por-
trait Theodor Herzels. Verlag der
Jiidischen Buch-Gemeinde Ziirich,
160 Seiten, kart. Preis Fr. 4. 80.

Die Judenfrage ist durch dio hinter
uns liegenden grauenvollen Vernich-
tungskimpfe gegen die Glieder dieses
Volkes dringender denn je geworden.
Aber welch leidvoller Weg liegt zwi-
schen der bekannten Balfour-Decklara-
tion von 1917 und dem vom Vélker-
bund anerkannten Palistinamandat
von 1922 bis zum heutigen Tag. Feier-
lichste Zusprechung fiir die freie Kolo-
nisation Paldstinas durch die Juden,
Ermoéglichung  staatlicher Eigenbil-
dung unter der Schutzmacht Eng-
lands — und dann die verhingnis-
vollen Hemmungen der spitern Jahre
bis zu den entsetzlichen Verfolgungen
unserer Tage!

Norbert Weldler geht all diesen
Vorgiingen mit Sorgfalt nach und
deckt die letzten, religiosen Krifte
auf, die mit innerer Notwendigkeit
nach der vom Zionismus gesuchten
Lésung der Judenfrage dringen: Er-
moglichung des Eigenlebens aller der
Juden, die in ihro alte Irbheimat
Paliistina hetmkehren wollen, um dort
in einem letzten, eigentlichen Sinn
des Wortes wieder Volk werden zu
kénnen.

Das Tiefste der Judenfrage, scine
Stellung zu Christus, dem Messias,
wird freilich in diesem Zusammen-
hang Uberhort. Aber wir gehen mit
dem Verfasser einig, wenn wir die
mogliche Riickkehr und Selbstindig-
wordung des jidischen Volkes in
Paliistina als fiusserst wiinschenswert



— 183 —

anschen; fiir uns lige darin eine vor-
laufige Erfullung prophetischer Ver-
heissung, der dann freilich die letzte
Begegnung mit Christus noch folgen
miisste. M. H.

Patriarch Sergius: Die Wahrheit Gdber
die Religion in Russland. Ubersetzt
von Laure Wyss, 1944, Evange-
lischer Verlag AG., Zollikon-Ziirich.
Fr. 5.80.

Der Titel des Buches muss mit
Vorbehalt aufgefasst werden. Er ent-
hiilt Schilderungen iber das kirch-
liche Leben erst seit dem Jahre 1941
und polemisiert gegen die Auffassung,
als ob ein Kreuzzug zur Befreiung der
Kirche notwendig wiire. Auf Grund
der Verfassung des Jahres 1918 er-
freue sie sich der Glaubens- und
Kultusfreiheit. Diese Verfassung halte
sie auch von jedem Druck des Staates
frei. Was die Kirche vor 1941 erlebt
hat und wie es zur jetzigen Lage ge-
kommen ist, wird nicht gesagt. Wohl
erfahren wir, dass der Vorginger des
Patriarchen Sergius, der erste rus-
sische Patriarch Tichon, Geistliche
und Glaubige zum loyalen Verhalten
gegeniiber dem Staat aufgefordert und
sich um die staatliche Anerkennung
bemiiht habe, allerdings ohne Erfolg.
Warum sie verweigert wurde, wie
sich die Kirche durch die schlimm-
sten Zeiten der Verfolgung behaupten
konnte, woher die Bischofe und Geist-
lichen gekommen, dic jetzt an der
Spitze der Diozesen und Pfarreien
stehen, ob die nach Sibirien ver-
bannten befreit worden sind, er-
fahren wir nicht; ebenso wenig auf
Grund welches Gesetzes die Aner-
kennung erfolgt ist und wie sich diese
auswirkt. Ausschlaggebend scheint
die Haltung der Kirche beim Aus-
bruch des Krieges gewesen zu sein,
Sie stellte sich riickhaltlos auf die
Seite des Volkes und der Armee, rief
die Gliubigen zur Verteidigung des

Vaterlandes auf, schloss Regierung
und Armee in ihre Gebete ein und
regto die Griindung eines Fonds zur
Verteidigung des Vaterlandes an. Die
Gliubigen legten namhafte Summen
zusammen. An die Einleitung des
Buches vom Herausgeber  schliesst
sich eine Sammlung von Dokumenten
aller Art, Aufrufen des Patriarchen,
Predigten, Berichten tber Gottes-
dienste und kirchliche Ereignisse.
Schilderungen von Cottesdiensten 1n
Metropolitan-, Stadt- und Dorfkirchen
bestiitigen, wic eng verbunden sich
das orthodoxe Volk mit Vaterland
und Armee fihlt und wie frei sich
das gottesdienstliche Leben #dussern
kann. Es fehlt auch nicht an Doku-
menten, die die Verbundenheit der
russischen Kirche mit den Patriar-
chaten von Konstantinopel, Alexan-
drien, Antiochien und Jerusalem dar-
stellen. Den Schluss bildet ein Bericht
iiber die Synode vom 8. September
1942, auf der Sergius definitiv zum
Patriarchen von Moskau gewihlt
worden ist. Alle diesc Nachweise
stammen aus den Jahren 1941 und
1942. Das Buch meidet alles, um
den russischen Behérden nahe zu
treten. Die Ubersetzung liest sich
gut, sie weist nur ecine Unkenntnis
der kirchlichen Fachausdriicke auf,
die wiederholt ungeschickt tibersetzt
sind. A. K.

Bekenntnisschriften und Kirchenord-
nungen der nach Gotteswort refor-
mierten Kirche. Im Auftrag des
Reformierton Bundes und des Re-
formierten Konventes der Bekennt-
nissynode der Deutschen vange-
lischen Kirche unter Mitwirkung
von W. Boudriot, H. 0. Georgii,
W. Herrenbriick, H. Klugkist Hesse,
Th. Hesse und 1. Plisterer, heraus-
gegeben von W. Niesel. 2. Auflage.
Evangelischer Verlag AG., Zollikon-
Ziirich. Geb. Fr. 16.50.



— 184 —

Es handelt sich hier um eine Aus-
wahl von Bekenntnisschriften und
Kirchenordnungen, die heute noch
fir die reformierten Gemeinden rich-
tunggebend sind. Die Ausgabe ist
nétig geworden, weil die ¢« Bekenntnis-
schriften der reformierten Kirche»
von E.F.K. Miiller schon lingere
Zeit vergriffen sind. Dass sie nicht
iiberflilssig gewesen, beweist die zweite
Auflage. Die Einleitung sagt: «Nach
reformierter Lehre trigt auch die
Ordnung der Kirche bekenntnisméssi-
gen Charakter. Wie eng Bekenntnis
und Ordnung der Kirche zueinander
gehoren, kann jeder sehr schén an
der kurpfilzischen Kirchenordnung
erkennen, in die der Heidelberger
Katechismus eingebettet ist. Die
Kirche bezeugt mit ihrem Bekenntnis
wie mit ihrer Ordnung, dass Jesus
Christus ihr Herr ist.» Dies ist der
Grund, dass neben den Bekennt-
nissen auch die wichtigsten Kirchen-
ordnungen in der Sammlung auf-
genommen sind. Der Heidelberger
Katechismus z. B. ist in die Kirchen-
ordnung der Kurpfalz 1563 einge-
schoben, die das gottesdienstliche
Leben der Gemeinde regelt, und zwar
zwischen dem Formular fiir die heilige
Taufe und dem vom heiligen Abend-
mahl. Vor diesem stehen die Spriiche
der Heiligen Schrift fiir die einzelnen
Stinde und eine kurze Summa des
Katechismus samt Texten. Im gan-
zen sind 15 Dokumente aufgenommen,
das letzte ist die Erkléarung zur gegen-
wartigen Lage der Deutschen Evan-
gelischen Kirche der Bekenntnissynode
vom 29. Mai 1934 zu Barmen-Ge-
marke. Die einzelnen Stiicke sind im

Urtext nach den massgebenden Vor-
lagen mit wichtigen abweichenden
Lesarten wiedergegeben und mit kur-
zen Einleitungen versehen. Sehrreich-
haltig ist das Register, es umfasst
Bibelstellen, Zitate, Namen und Be-
griffe. Das ganze ist eine sorgfiltig
ausgefithrte und bearbeitete Samm-
lung der wichtigsten reformierten Be-
kenntnisse, die besonders fiir die Be-
arbeitung der Konfessionskunde un-
entbehrlich sein wird. A. K.

Patrick C. M.: Les Eglises Anglo-
Saxonnes et L’Aprés~-Guerre. Re-
constructions, mais sur quelles
bases ? KEdition Labor et Fides,
Geneve.

Seit Jahren wird in der angel-
sichsischen kirchlichen Welt das
Thema eifrig besprochen, ob es Auf-
gabe der Kirchen sei, sich mit dem
Problem des Aufbaus nach dem Krieg
zu beschiftigen. Die Antwort lautet
durchweg bejahend. Es geht nicht
nur um politische Dinge, sondern um
die geistige Grundlage, auf der unsere
Zivilisation und unsere Kultur auf-
gebaut ist. Der Verfasser beschiftigt
sich nun eingehend mit den bekannten
Aufrufen und Programmen, die von
kirchlichen Fiithrern und Organisa-
tionen der Offentlichkeit iibergeben
worden sind. Sie sind im Anhang in
franzosische Sprache Gibertragen. Eine
lehrreiche und anregende Schrift, die
allen empfohlen werden kann, die sich
um die Stellung der genannten Kirchen
interessieren. A. K.

Gedruckt bei Stimpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

