
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


174 —

Bibliographie.

Michaelis, Wilhelm, D. theol.,
Professor an der Universtät Bern, Zur
Enflelchristolojjie im Urchristentum.

Abbau der Konstruktion Martin

Werners. Gegenwartsfragen
Biblischer Theologie I. Nun
eingereiht als Nr. 1 in die Sammlung:
Abhandlungen zur Theologie des
Alten und Neuen Testaments.
Herausgegeben von Professor Dr.
Walther Eichrodt und Professor
Dr. Oskar Cullmann. Verlag von
Heinrich Majer, Basel. (Jetzt
übergegangen in den Zwingli-Verlag,
Zürich.) 1942. 240 Seiten. Fr. 6.50.

Im Jahre 1941 veröffentlichte der
Berner Ordinarius für systematische
Theologie, Professor Martin Werner,
ein gross angelegtes Werk über «Die
Entstehung des christlichen Dogmas »,

Verlag Paul Haupt, Bern-Leipzig, das,
wäre es in einer gelehrter Arbeit
günstigeren Zeit erschienen, wohl stärkste
Beachtung gefunden hätte, unternahm

es doch nicht weniger als den
Versuch, den Nachwois zu erbringen,
dass das altkirchliche Dogma die
Frucht einer grossen Verlegenheit
darstelle. Werner ist in seiner Deutung

der evangelischen Überlieferung
der Forschung Albert Schweitzers
verpflichtet. Er verfolgt die These
der sogenannten «konsequenten
Eschatologie», das heisst, die Deutung, dass
die Verkündigung Jesu und der
Apostel allein aus der Naherwartung
des Gottesreichs zu erklären sei,
weiter in der Frühgeschichte der
altkatholischen Kirche. Die «Entstehung
des christlichen Dogmas» ist nichts
andores als der Prozess der
Auseinandersetzung der hellenistisch-syn-
kretistischen Spätantike mit der
untragbar gewordenen eschatologischen
Botschaft der urchristlichen Zeugen.
Sie ist der entfaltete «Enteschatolo-

gisierungsprozess», aus dem als Lehre
der frühkatholischen Kirche ein
«Christentum» gewonnen wird, das mit der
Botschaft Jesu gerade das
Entscheidende nicht mehr gemeinsam hat.
An die Stelle der eschatologisch-apo-
kalyptischen Naherwartung ist eine
«hellenistisch-synkretistische
Mysterienreligion, belastet mit der Dekadenz

dieser spätantiken Religiosität»,
getreten, eine Umdeutung, deren Tragweite

nicht ernst genug genommen
werden kann.

Tatsächlich bedeutet diese
Konstruktion nichts weniger als die
Feststellung, dass die Überlieferung der
altkatholischen Kirche und das Schrift-
prinzip der Reformationskirchen auf
einer Mystifikation beruhen, die die
Intention Jesu in ihrem Kernstück
verfälschte. Es besteht also aller
Grund, diese «Rekonstruktion» einer
sorgfältigen Prüfung zu unterziehen.
Das Wertvolle an dieser Darstellung
der dogmengeschichtlichen Entwicklung

ist der resolute Versuch, die
vorliegenden Probleme neu, aus den
Quellen, zu visieren und durchzudenken.

Die zu erwartende Gegenkritik
darf sich deshalb auch nicht bei
einer allgemein apologetischen
Gegenbehauptung beruhigen. Es ist durchaus
geboten, in gleichem Rückgriff auf
die Quellen, den Begründungen und
Schlussfolgemngen des Verfassers
nachzugehen und sie Schritt für
Schritt auf ihre Haltbarkeit zu
untersuchen.

Das ist bisher dem ganzen Werk
gegenüber noch nicht geschehen; es

wäre auch zeitlich kaum möglich
gewesen. Um so wertvoller ist es,
dass sich der Neutestamentier der
evangelisch-theologischen Fakultät in
Bern der Mühe unterzogen hat, diese
Arbeit wenigstens an einem Ausschnitt



175

durchzuführen. Er wählte dazu das

Stück, das seinem Fachgebiot am
nächsten liegt, den zweiten Teil des

ersten Hauptteils, der von der
«Beseitigung der urchristlichen Lehre von
der Person des Christus» handelt
(S. 302—388).

Im ersten Kapitel dieses Teiles stellt
Werner die revolutionäre These auf,
dass die älteste Christusvorkündigung
der Gemeinde von der Grundvorstellung

ausging, dass der Christus ein
Geschöpf, und zwar ein sehr hoher

Engelfürst war. Daher erklärt sich der
Titel der Gegenschrift von Michaolis.

Michaelis macht sich die Begründung

seiner Gegenthese nicht leicht.
Er geht den Aufstellungen Werners
bis in allo Details nach, ja, or erörtert
selbst Stellen, die für die These Werners

sprechen könnten, die dieser nicht
berücksichtigt (z. B. S. 20).

Wir hoben im folgenden nur einige
Hauptpunkte seiner Beweisführung
hervor, da es unmöglich ist, in einer
Rezension die vielen stützenden
Einzeluntersuchungen auch nur namhaft
zu machen. Die ersten Partien der
Darstellung sind insoforn dio
fruchtbarsten, weil sie im Vorbeigehen den
Verfasser nötigen, etwas wie eine
urkirchliche Christologie in nuce zu
geben.

Gleich in dem Eingangsabschnitt
über «die messianischen Termini als
Wechselbegriffe» (Christus, Sohn Gottes

und Menschensohn) (5—13) macht
Michaelis die Feststellung, dass Werner

der Tatsache, dass das Alte Testament

nirgends eine Engelchristologie
vertritt, kerne Beachtung schenkt.
Ist diese Beobachtung schon von
grossem Gewicht, so ist es ebenso der
Einwand, dass der Titel « Sohn Gottos»
auch in der von Schweitzer und Werner

einseitig bevorzugten spätjüdischen

Apokalyptik nirgends als
Messias-Titel nachweisbar ist. Michaelis
erklärt diesen höchsten Titel aus
dem Sendungsbewusstsein Jesu selbst.
Wenn es auch als Möglichkeit am
Rande festgehalten werden muss, dass

diese Konnzeichnung des Messias
(Mk. 8, 29 und öfters) schon in
jüdischen Kreisen im Gebrauche war (so
z. B. vorsichtig Volz, Die Eschatologie

der jüdischen Gemeinde 174), so
ist doch richtig, dass sie in der uns
erhaltenen spätj üdischen Literatur
erst in der messianischen Deutung
des 2. Psalms durch die talmudische
Tradition greifbar wird. Die
Schlussfolgerung von Michaelis ist jedenfalls
zutreffend, dass der «Gottos-Sohns-
Titel Jesu nicht der spätjüdischen
Apokalyptik entstammt und keineswegs

als Engolname zu erklären ist.

Mit Schweitzer und Rudolf Otto
nimmt Werner spezioll eine
Beeinflussung der urchristlichen
Botschaft vom Messias durch die Honoch-
apokalypso an. Ja, er überbietet diese
Forscher noch durch die Behauptung,
dass sich aus der henochischen
Darstellung ergebe, dass der Messias «ein
Wosen der höheren Engelwelt» sei

(aeth. Hen. 46, 1; 61, 10). Michaelis
weist aber nach, dass diese und andere
Stellen bei genauer Interpretation
zwar wirklich den Messias als kroa-
türliches und tranazendentos Wesen
schildern, aber zugleich deutlieh von
den Engeln abheben (13—21).

In einem besondern Abschnitt
entkräftet der Verfasser auch die
Deutung, dass «angelos» in einer Reiho von
neutestamentlichen Stellon (bei Werner

aufgeführt in Anm. 12 zu S. 304)
Engelweson einer niedorn hierarchischen

Stufe bozeichne (21—34).

Von grösserem Gewicht ist die Deutung

der Lehre dos Apostels Paulus,
dass der Christus der letzto Adam sei.
Werner erschliesst aus I. Kor. 15,
28.45 und Phil. 2, 9 ff., dass «der
himmlischo Christus nicht von Anfang
an an dieser Spitze (der Engelhierarchie)

stand und diese höchsto Würde-
und Machtstellung auch nicht in alle
Zukunft behalten wird» (Werner S.
305). Daraus ergibt sich ihm die weitere

Konsequenz, dass «schon dieser
grundlegende Zug der paulmischen
Christologie bokundet, dass auch für



176 —

sie, entsprechend ihrem Zusammenhang

mit der spätjüdischen Apokalyptik,

der Christus ein (höheres)
Engelwesen ist». In sorgfältiger Exegese
weist aber Michaelis nach, dass I. Kor.
15, 45 nicht eine Aussage über die
«Erschaffung» des «letzten Adams»
darstellt, dass sich aus 15, 28 keine
Aufhebung der Sohnesstellung ergibt,
und dass endlich Phil. 2, 9 ff. zwar
kerne Aussage über die göttliche «Natur»

des Präexistenten darstelle (es
ist von seiner «Stellung» die Rede),
aber auch nichts über die Engelna,tur
des vorweltlichen Christus aussage, da
die Kennzeichnung «in göttlicher
Gestalt seiend » ihn eben von der Stellung
der Engel abhebe (34—48). Es ist
richtig, wenn Werner aus der
Tatsache, dass der Christus II. Kor. 4, 4
«das Ebenbild Gottes» genannt wird,
nicht schon erschliessen will, dass er
dadurch als «eine unmittelbare
Emanation Gottes ausgezeichnet wäre»
(S. 305), aber Michaelis hält semer
weitem Folgerimg, dass er damit in
die Reihe der Geschöpfe eingereiht
werde, mit Rocht entgegen, dass die
göttliche Ebenbildlichkeit Christus in
einem so ausschliesslichen Sinne
zugeschrieben werde, dass nur von einem
heilsgeschichtlichen Anteilbekommen
der Gläubigen an solcher Doxa — in
der Auferstehung ¦— gesprochen werden

könne, aber niemals davon, dass
diese Charakterisierung des Christus
ihn als Kreatur kennzeichne. Die
Berufung auf I. Kor. 11, 7 bezeichnet
Michaelis mit Recht als unstatthaft.

Auch die paulinische Lehre von der
Schöpfungsmittlerschaft dos Christus
(I. Kor. 8, 6) — die wichtige Stelle
Kol. 1, 15 f. kann Werner nicht
benutzen, weil er den Kolosser-Brief dem
Apostel abspricht — beweist keineswegs,

dass der Christus für Paulus
eines jener Mittlerwesen der spät-
jüdischen Tradition ist, die der «Tendenz

zur völligen Transzendierung
Gottes» ihre Entstehung verdanken
(S. 306). Michaelis ist sicher im Recht,
wenn er in dioser Funktion des Messias
seine radikale Sonderstellung gegen¬

über allen geschöpflichen Wesen, zu
denen auch die Engel gehören,
ausgesprochen findet (54—61).

Als seine wichtigste Entdeckung in
diesem Zusammenhang beurteilt aber
Werner die Auffassung, dass sich die
im neutestamentlichen Zeugnis so
auffällige Kennzeichnung des Christus
als «Kyrios» nur aus der Tatsache
erklären lasse, dass Kyrios in der spät-
jüdischen Apokalyptik ein Engelname
sei. Er begründet dies vor allem mit
der häufigen Anrede «Kyrie», die
Engeln gegenüber verwendet wird (auch
Apostelgesch. 9, 5 und 10, 3), und mit
der Bezeichnung «Kyriotes», die Kol.
1, 16; Eph. 1, 21; Jud. 8; IL Petr. 2,
10 offensichtlich eine Engelklasse bo-
deute. Ja, auch im genuinen paulinischen

Schrifttum meint Werner diesen
Sprachgebrauch Kyrioi= Engel, l.Kor.
8, 5) nachweisen zu können. Die
gewohnte Erklärung des Kyriostitels aus
der Übertragung des Gottesnamens
der LXX auf Christus würde, wenn
diese Beweisführung zuträfe, hinfällig,
ebenso die Boussetsehe Erklärung des
Titels aus der kultischen Entwicklung
der hellenistischen Gemeinde.

Durch eine sorgfältige Analyse aller
LXX-Zitate, die oin Kyrios enthalten,
orweist Michaolis aber eindeutig, dass
die Übertragung des Kyriosnamons
nur den Sinn haben kann, dass dem
Erhöhten die Herrscherstellung
zugesprochen wurde, die vorher allem
Gott zukam (Röm. 10, 13; IL Thess.
1, 9; IL Tim. 2, 196; nur diese Stellen
will Michaelis streng im Sinne solcher
Übertragung verstehon) (61—70). Er
kann abor weiter aufzeigen, dass wedor
im neuen Testament, noch im
apokalyptischen Schrifttum dor Kyrios-
Name Engel- Titel ist. Don Namen
Kyriotes als Namon einer Engelklasse
erklärt er überzeugend als Abkürzimg
für eine Kennzeichnung dieser Engol
als «Engol der Horrschaft» (70—79).
Die Behauptung, dass Christus Kyrios
heisst, weil er ein Engelwosen war, ist
also nicht begründet.

So kann der Nachweis, dass dor
Mossias in der spätj üdischon Apoka-



177 —

lyptik und, von ihr aus erklärbar, auch
im ältesten Teil der neutestamentlichen

Überlieferung ein Engelwesen
war, als gescheitert betrachtet
werden. Man darf zwar Werner nicht einen
Vorwurf daraus machen, dass er seine
«Beweise» nicht in der Breite dargelegt
hat, wie nun sein Kritiker den
exegetischen Gegenbeweis führt. Die
Knappheit seiner Beweisführung
erklärt sich daraus, dass dieses Stück
nur eine Teilpartie soiner dogmen-
geschichtlichen Konstruktion
darstellt. Es ist aber um so wertvoller,
dass uns Michaelis bei der
Überprüfung der These mit vorbildlicher
exegetischer Gründlichkeit seine
Gegenargumente mit durchdenken lässt,
so dass als bewiesen gelten darf, dass
die Stellung des Christus zur Engelwelt

im ganzen neutestamentlichen
Zeugnis schon die des Hebräerbriefes
1—2) ist : Der Sohn ist wesentlich über

die Engel erhaben. Er selbst ist kern
blosser Bote, sondern ein göttliches
Wesen, wenn auch damit die Art der
«Gottheit» Jesu noch nicht näher
gekennzeichnet ist.

Werner will allerdings auch den
Hebräerbrief nicht als einen «Zeugen
einer grundsätzlichen Ablehnung der
Engelehristologie » gelten lassen.
Jedoch seine Auffassung, dass der
Verfasser in seiner Ausdrucksweise
einfach «noch an der ältesten Auffassung
orientiert» sei, «wonach der Christus
in die den gewöhnlichen niedern
Dienstengeln (angeloi) übergeordnete
Herrscherstellung erst durch Erwählung

erhoben worden sei (345), ist
schon damit verunmöglicht, dass sich
«angelos» nicht als terminus technicus
für «gewöhnlicher Dienstengel»
nachweisen Hess (Michaelis 33).

Nachdem der Verfasser noch
aufgezeigt hat, dass das Problem der
Beziehung des geschichtlichen Jesus zu
diesem Engelwesen auch dann, wenn
die Wernersche These zuträfe, nicht
durch das henochische Schema der
Verwandlung gelöst werden könnte,
da es in der evangelischen Verkündigung

um Tod und Auferstehung geht,
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1945.

nachdem er ferner die Beziehungen
zwischen Engelehristologie und Pa-

rusieverzögerung als sehr unklar
hingestellt hat, wendet er sich noch allerlei

«Spezialitäten» dor Wernerschen
Darstellung zu, wie der Verwertung
der LXX-Übersetzung von Jesaja 9,6,
dem Einfluss der jüdischen
Michaelspekulationen auf die Ausbildung der
frühchristlichen Christologie und
anderem.

Wichtiger aber ist für die Erhellung
des Gesamtproblems wohl Worners
Auseinandersetzung mit der
dogmengeschichtlichen Situation in der Zeit
der altkatholischen Kirche.

Gab es in dieser «immer noch»
Engelehristologie Und war diese also
die echte «Tradition» urchristlicher
Christusverkündigung Das ist die
Fragestellung, die sich aus dem
Wernerschen Aufriss der Entstehungsgeschichte

dos Dogmas ergibt. Werner
selbst stellt die Sachlage auf Seite 321

so dar, dass «diese Anschauung
zunächst ganz von selbst allmählich
zurücktritt und in sich problematisch
wird, dann aber, innerlich bereits
erschüttert, im arianischon Streit des
vierten Jahrhunderts einen letzten
grossen Entscheidungskampf bestehen
muss, in dem sie von dem inzwischen
emporgekommenen neuon Christus-
dogma aufs schärfste angefochten und
endgültig als Irrlehre vorpönt und
verdrängt wird».

Auch hier geht Michaelis der
Beweisführung Werners in sorgfältiger
Einzeluntersuchung nach. Das Resultat

ist hier allerdings nicht so
eindeutig wie im Abschnitt über die
älteste Periode. Die Dinge liegen
auch schon nach den eigenen
Feststellungen von Michaelis nicht so ein.
seitig klar, wie man aus seinen Schlussthesen

erschliessen könnte.
Zwar kann selbstverständlich etwa

auftretende Engelehristologie nun
nicht plötzlich als «alte Tradition»
erklärt werden, nachdem sieh herausgestellt

hat, dass die neutestamentliche
Überlieferung nichts von ihr weiss.

12



178

Auch ist der Nachweis wohl als
gelungen zvi betrachten, dass die
Verfasser der von Werner beigebrachten
Beweisstellen nicht an einer
Engelehristologie als solcher interessiert
sind, sondorn an der Kreatürlichkeit
des Christus. Es dürfte forner richtig
sein, dass das verwertete Material im
Gesamtbild der vorarianischen und
arianischen Theologie keineswegs die
entscheidende Rolle spielt, die ihm
Werner zuschreibt.

Es ist aber nicht zu bestreiten, dass

zum Beispiel das Vulgärchristentum,
das etwa der Hirt dos Hermas vertritt,
engelchristologische Aussagen kennt.
Hermas spricht sich sehr unklar aus.
Aber, es ist bei ihm öfters von einem
«ehrwürdigsten Engel» die Rede (Vis.
5, 2; Mand. 5, 1, 7 u. ö.), der fast
sicher mit dem Sohn Gottes identifiziert

wird, ohne dass völlig einsichtig
würde, wie diese Identität näher zu
erklären ist. Wo er als Höchster in
einer Siebenerroihe auftritt (die Stellen

bei Barbel 197 f.) oder wo er Züge
der Miehaelspokulation trägt, erweckt
die Darstellung vielfach den
Eindruck, dass der Verfasser spätjüdisches
Traditionsgut nicht völlig einzuarbeiten

imstande war und in seiner
ungeschickten Weise einfach für seme
Zwecke benützte. Nirgends aber
beschäftigt den Verfasser die spekulative

Frage nach der Natur dieser
Erlösergestalt, er scheint sich auch mr-
gends tiefergehende Gedanken über
die Präexistenz dieses geheimnisvollen
Wesens zu machen, so gewiss er
andererseits das in Christus erscheinende
Geistwesen, den Sohn Gottes, als
vorweltliches Schöpfungsprinzip betrachtet.

Auch bei Justin finden sich
Formulierungen, die wenigstens unter andern
subordinatianischen Formeln auch eine
solche nicht ausschliessen, die ihn
neben «dem Heer der andern guten
Engel» selbst wie einen solchen
erscheinen lässt (Apol. I, 6, 1 f., s. Barbel,

Christos Angelos, 50).
Dagegen ist Michaelis zuzustimmen

bei der Beurteilung Hippolyts.

Semer Beurteilung der Stellung
Tertullians macht Werner in einem
spätem Aufsatz in der «Schweizerischen

Theologischen Umschau», Jahrgang

13, Nr. 3, Seite 70, den schweren
Vorwurf, dass sie offensichtliche
Textaussagen einfach unterschlage. Hier
dürfte doch wohl ein Missverständnis
vorliegen. Wernor ist durchaus im
Recht, wenn er in der umstrittenen
Stelle (de carne Christi 14) eine Polemik

sieht, die sich gegen Engelehristologie
in einem allgemeinen Sinne wendet.

Tertullian erwägt ja alle möglichen
Aussagen, die sich in dieser Richtung
machen liessen, offenbar ohne damit
sagen zu wollen, dass ihm Vertreter
für alle diese Formen von
Engelehristologie bekannt seien. (S. die
Liste bei Barbel 286.) Abor die
Beobachtung von Michaelis, dass es
Tertullian nicht primär um die Frage
nach der Wahrheit irgendeiner
Engelehristologie, sondern um das Problem
gehe, warum dor Christus nicht Engel,
sondern Mensch geworden sei, sieht
doch den entscheidenden Punkt der
Polemik. Man könnte füglich gegen
seine Darstellung nur einwenden, dass
sie etwas zu absolut die Polemik
gegen Engelehristologie überhaupt
ausschliesse.

Da sich die Schrift Tertullians
deutlich gegen die doketische Gnosis
wendet, wäre auf Grund des bisher
geschilderten Befundes immer noch die
Vermutung denkbar, dass sich
engelchristologische Sätze nur in der
unscharfen Popularliteratur oder dann
bewusst in der Gnosis fänden. Es
lässt sich abor doch mit aller
Deutlichkeit nachweisen, dass sich
entsprechende Aussagen auch in der
arianischen, besonders der spätaria-
nischen Kontrovorslitoratur finden.
Wir können das hier nicht in der
umfassenden Weise belogen, wie das
nötig wäro, wenn wir die Frage
monographisch darzustellen hätten. Das
nötige Material findot der Interessierte
jetzt sorgfältig gesammolt und
besprochen in dem schon mehrfach
erwähnten Buche des Dölgerschülers



179

Dr. Joseph Barbel CSSR, Christos
Angelos. Die Anschauung von Christus
als Bote und Engol in der gelehrten
und volkstümlichen Literatur des
christlichen Altertums. Zugleich ein
Beitrag zur Geschichte des Ursprungs
und der Fortdauer des Arianismus.
Theophaneia 3. Beiträge zur Religions-
und Kirchengeschichte des Altertums.
Herausgeber: Franz Joseph Dölger
und Theodor Klauser. Bonn, Peter
Hanstein, 1941.

Wir verfolgen diese Linie arianischer
Argumentation nur noch an einer
charakteristischen Stelle. In seiner
Schrift adv. Eunomium (Lib. II, cap.
18) setzt sich Basilius der Grosse mit
der häretischen Christologie des
gegnerischen Bischofs so auseinander,
dass es deutlich um die typisch aria-
nische These geht, dass der Sohn einst
noch nicht gewesen war, also geschaffen

sei. Basilius benützt dabei die
wichtige Belegstelle von der Engel-
und Gottesstimme aus dem Dornbusch

(Ex. 3, 6) noch so, wie wenn in
keiner Weise die Engelnatur des
Sohnes in Frage stünde. Gregor vonNyssa jedoch wendet sich in seiner
Polemik gegen den gleichen Gegner,
Contra Eunomium, Lib. 11, deutlich
gegen wirklich engelchristologische
Aussagen. Das genannte Werk ist
heute als eine Sammlung von vier
verschiedenen Schriften erkannt. Von
diesen richtet sich das grössere Teil-
stüek 3—12 a, dem unsere Polemik
zugehört, jedenfalls eindeutig gegen
Entgegnungen des Eunomius, die er
seinerseits der Streitschrift des Basilius

gegenüberstellte. (S. zur
literarischen Frage Berthold Altaner,
Patrologie, 1938, 190, und die kritische
Ausgabe von W. Jaeger von 1921/22.)
Weithin geht es auch hier noch um
blosse Rangfragen. Aber an einer
Stelle (Migne, P. G. 45, 869, nur diese
Ausgabe war mir zugänglich) wirft
Gregor seinem Gegner wirklich vor,
1USS er ovdèv nvxiö nl.fov jiuçà jljv àyyehxhv

òitcooiv viatV} dass er dem Solme keine
höhere als engelhafte Natur zubillige.

8 könnte zwar auch hier noch in

dem TTiAe'ov der entscheidende Punkt
der Aussage liegen. Es wäre dann
noch immer zu fragen, ob es den
Arianern wirklich um die Frage ging,
dass der Christus, auch der prä-
existento, wesentlich Engel war. Aber
sei dem wie ihm wolle, soviel steht
jedenfalls fest, dass die Frago der
Engelehristologie in irgendeiner Form
im arianischen Streit eine Rolle
spiolte. Andererseits lässt sich
beobachten, dass auch in dieser Schrift
des Gregor von Nyssa, auch wenn man
bloss die mittlere Schrift nachzählt, die
Frage nach der Engelehristologie nur
einen sehr kleinen Bruchteil der
breitangelegten Polemik ausmacht. Das
macht sehr unwahrscheinlich, dass
diese Frage wirklich die zentrale Frage
der arianischen Christologie war. Es
dürfte deshalb auch nicht haltbar sein,
dass diese angeblich alte Tradition
mehr ist als ein stützendes Argument
der arianischen Grundlehre, als deren
Hauptmotiv schon immer die
Betonung der Geschöpflichkeit des Christus

erkannt worden ist. Nicht älteste
Tradition wurde im Kampf der
katholischen Kirche in einer heimtückischen

Polemik niedergerungen,
sondern wirklich eine «Neuerung», von
der das Neue Testament noch nichts
weiss.

Es dürfte bei dem Satze sein
Bewenden haben, dem in einer spätem
Veröffentlichung im «Kirchenfreund»
(77. Jahrgang, Nr. 19, «Zur
Engelehristologie», Seite 289) auch Michaelis

zustimmt : Die Theso, dass Christus
Engel wie Gabriol oder Michael soi,
ist eine Anschauung, «wie sie sieh bei
Gnostikern, bei Arianern und auch
bei vereinzelten wenig erleuchteten
Männern der Kirche findet» (Barbel,
a. a. O. 287 f.).

Vielleicht hätten die exegetisch so
sorgfältigen Ausführungen von
Michaelis auch beim Gegner noch an
Überzeugungskraft gewonnen, wenn
der Verfasser seme Klinge da und dort
etwas weniger kampflustig geschwungen

hätte. Aber der «geneigte Leser»
wird nicht verkennen, dass diese



— 180

Kampfesart mehr aus der Freude am
scharfen Gefecht als aus der Tendenz,
zu verletzen, zu erklären ist.

Der wichtigste Satz des Buches ist
in einer kleinen Anmerkung versteckt
(Anm. 176, Seite 216): «Das christolo-
gische Dogma des Urchristentums ist
nicht durch den Sachverhalt eines
geschichtlichen Zusammenhanges mit
der Messiaslehre der spätjüdischen
Apokalyptik veranlasst, sondern ist
Entfaltung der im Sohnesbewusstsein
Jesu vorliegenden Gewissheit, deren
Eigenart entscheidend bestimmt ist
durch die Unabhängigkeit von dem
spezifisch Spätjüdischen der spätjüdischen

Apokalyptik.»
Mag auch dieser Satz selbst wieder

von schwerster Problematik umlagert
sem — wir möchten schon eine irgendwie

geartete Abhängigkeit vom
Spätjudentum nicht so resolut in Abrede
stellen —, so dürfte doch in der Sache

richtig sein, dass das urchristliche
Dogma im Sein des Sohnes seine

Hauptquelle hat und nicht bloss in
einem zeitbedingten Deuteschema, das
schon im dritten Jahrhundert
niemand mehr verstand. E. O.

Hans Schärer: Die Begründung der
Mission in der katholischen und
evangelischen Missionswissenschaft.

(Heft 16 aus der Reihe
Theol. Studien, herausgegeben von
Karl Barth.) 44 S. ; Fr. 2.20, evangelischer

Verlag AG., Zollikon-Zürich.

Der Verfasser konfrontiert katholische

und evangelische Missionswissenschaft.

Die erstere auf Grund des
Werkes von Josef Schmidlin «Katholische

Missionslehre im Grundriss»
(2. Auflage 1923), die andere, indem
er Bezug nimmt auf die bekannte
Missionslehre von Gustav Warneck,
mit deren Darstellung sich Josef
Schmidlin nach seinem eigenen
Bekenntnis weitgehend identifiziert.

Beiden Werken ist eigentümlich,
dass hi ihnen die «natürliche
Begründung der Mission» einen breiten
Raum einnimmt, so breit, dass die
«übernatürliche Begründung», aus dem
Anspruch Gottes und dem Missions -

befehl Christi stammend, stark
zurücktritt. Warneck wie Schmidlin,
wenn auch gradmässig verschieden,
erkennen in den ausserohristlichen
Religionen, im Heidentum, zur Hauptsache

Vorstufen dor christlichen
Offenbarung, auf jeden Fall nicht absolute
Feindschaft wider Gott. Es gibt eine
«vernünftige Gotteserkenntnis», und
von ihr aus muss die Mission bei den
Heiden anknüpfen. Die anthropologische

Begründung der Mission ist
stark betont, das Heidentum ist weithin

wie ein «Brückenkopf», von dem
aus die Eroberung für Christus
geschehen soll.

Hans Schärer schliesst seine
vergleichende Studie mit dem
Ausspruch Schmidlins ab: «In der
allgemeinen Missionsbegründung geht
die katholische Auffassung mit der
protestantischen Hand in Hand», um
dann, zur «Neubegründung der
Mission» übergehend, die doppelte (göttliche

und menschliche) abzulehnen:
«Die Begründung der Mission in
der evangelischen Missionswissensehaft
kann und darf nur eine einfache sein.
Sie kann nicht ausgehen von Gott und
dem Menschen, vom Schöpfer und
dem Geschöpf, vom Christentum und
vom Heidentum,... sie kann nur
geschehen auf Grund der Offenbarung
Gottes in Jesus Christus. Die
Offenbarung Gottes in Jesus Christus ist
nicht eine Steigerung dessen, was
auch die nicht christlichen Religionen
bereits von der Schöpfung her in
ahnendem Wissen von Gott und in
den unzerstörbaren Schöpfungsordnungen

haben, auch nicht eine
Erfüllung dessen, was sie bereits wissen

Nicht das Christentum ist
absolut, sondern die Offenbarung
Gottes in Jesus Christus ist es. Wir
können sie aber nicht als eine religiöse
Grösse und Wirklichkeit mit andern



181

religiösen Grössen und Wirklichkeiten
konfrontieren, sondorn nur als das
barmherzige Handeln und Sprechen
Gottes bozeugen.» M. H.

Cahiers theologi ques de l'actualité
protestante. Publiés sous la direction

de J. J. von Ahmen et J. L.
Leuba. Editions Delachaux & Niestlé
SA., Neuchâtel-Paris.

Die «Cahiers théologiques de
l'actualité protestante», an denen
namhafte Theologen der deutschen und
welschen Schweiz mitarbeiten und
die jährlich 4—6 Nummern umfassen
sollen, wollen eine Ergänzung sein zur
Sammlung «Actualité protestante».
Die bis jetzt erschienenen Hefte zeigen,
dass es sich um eine sehr ernsthafte
Unternehmung der thoologischen
Publizistik handelt, die auch in unseren
Kreisen grösste Beachtung und
sorgfältiges Studium verdient.

Das erste Heft enthält eine
neutestamentliche Studie des Basler
Theologieprofessors Oscar Cullmann: Le
retour du Christ (38 S.). Der Verfasser,
der sich schon verschiedentlich zum
Problem der Eschatologie in gewichtiger

Woise geäussert hat, weist nach,
dass Zukunftshoffnung, Gegenwarts-
gewissheit und an die Vergangenheit
gebundener Glaube im Zeugnis des
Neuen Testamentes eine unauflösliche
Einheit bilden. Diese Einheit und
damit die neutestamentliche
Botschaft überhaupt ist aber schon
frühzeitig zerstört worden durch das
Eindringen des griechisch-zyklischen
Zeitbegriffs in das kirchliche Denken.

Karl Barth: La Confession de Foi
de l'Eglise. Explication du Symbole
des Apôtres d'après le catéchisme de
Calvin (98 Seiten). Diese Arbeit ist
hervorgegangen aus der stenographischen

Nachschrift von sechs Seminarien,

die K. Barth vor der neuonburgi-
8chen Pfarrerschaft über den ersten
le« des Katechismus Calvins, das
apostolische Glaubensbekenntnis, ge¬

halten hat. Die Studie ist weniger ein
Kommentar als vielmehr eine
weitausholende, geistvolle, reichlich aus
der Schrift und der Theologie des
Verfassers schöpfende Paraphrase der
Gedankengänge Calvins. Das Buch
enthält eino Fülle wertvoller Erkenntnisse
und Formulierungen, die indessen in
der französischen Übersetzung oft
etwas hart klingen.

Philippe H. Menoud: L'évangile de

Jean d'après les recherches récentes

(76 S.). Der Verfasser, Professor an
der Fakultät der Eglise libre des Kantons

Waadt, gibt im wesentlichen
einen Überblick über den Stand der
Forschung der letzten zwanzig Jahre.
Er kommt nach eingehender Prüfung
der verschiedenen Hypothesen zur
Feststellung: das Johannes-Evangelium

war um das Jahr 100 bereits
bekannt, dürfte vom Evangelisten
verfasst, aber von einem Schüler redigiert
und herausgegeben worden sein.
Ähnliches gilt von den drei Johannesbriefen

und der Apokalypse, die nach
Sprache und Gehalt mit dem Evangelium

eine grosse Verwandtschaft
zeigen. Dor Verfasser verwendet zwar
weitgehend die gnostischo Terminologie,

aber er tut es in einem antignosti-
schen Sinn.

Fr. J. Leenhardt: Le Baptême chrétien,

son origine, sa signification (74 S.).
Nachdem das Problem der Taufe,
insbesondere der Kindertaufo, neuestens
wieder lebhaft diskutiert worden ist,
greift man gerne zu dieser gründlichen
Arbeit des Genfer Gelehrten. Sie
zeichnet sich dadurch aus, dass sie
das Problem der Taufe hineinstellt in
den Gesamtzusammenhang der Heils-
geschichte, wie sie durch das Neue
Testament bezeugt wird. Der
Verfasser kommt zum Ergebnis, dass die
Taufe der «Ausdruck» des Willens
Gottes ist, das im einzelnen Gläubigen
zu vollziehen, was er für ihn in Jesus
Christus, in seinem Loben, Sterben
und Auferstehen zuvor getan hat.

La confession helvétique postérieure.
Traduction française de 1566. Intro-



— 182

duction et notes par Jaques Cour-
voisier (146 S.). Nachdem im Kampf
der Kirche gegen die antichristlichen
Mächte der Zeit schon verschiedene
Bekenntnisschriften derReformations-
zeit neu herausgegeben worden sind,
so die Katechismen Calvins, der
Heidelberger Katechismus usw., liegt
nun auch die Confessio Helvetica II
in der französischen Übersetzung von
1566 in einer sorgfältigen Neuausgabo
vor. Die Ausgabe ist nicht eine
kritisch-wissenschaftliche, sondern will
das heutige Kirchcnvolk durch eine
möglichst getreue und für den modernen

Leser leichtverständliche Textform

mit den ursprünglichen
Glaubensanliegen der Reformation wieder
besser vertraut machen. Jaques Cour-
voisier, der eine höchst instruktive
Einleitung dazu geschrieben hat, hat
den Text mit sehr wertvollen Fuss-
noten versehen, die die Lektüre
wesentlich erleichtern.

Henri d'Espine: Les Anciens.
Conducteurs de l'Eglise (60 Seiten). Unter
diesem Titel behandelt der Verfasser
das Problem des kirchlichen Amtes.
Nach einer knappen biblischen Grundlegung

wird die Lehre Calvins
dargestellt und abschliessend aus den
Zeugnissen der Schrift und des
Reformators gefolgert, wie das Problem
in der Gegenwart innerhalb der
reformierten Kirche zu lösen soi. So
interessant die Studie ist, so ist sie
doch zu wenig umfangreich, um allen
durch die Schrift und die kirchliche
Tradition gestellton Problemen wirklich

gerecht werden zu können.

Oscar Cullmann: Le culte dans l'Eglise
primitive (37 Seiten). Dieses Heft ist
im wesentlichen eino französische
Übersetzung des ersten Teils der bei
H. Majer in Basel erschienenen
Schrift «Urchristentum und
Gottesdienst». Der zweite Teil, in welchem
einzelne Perikopen des Johannes-
Evangeliums zum Gottesdienst in
Beziehung gesetzt werden, insbesondere
zu den Sakramenten, ist weggelassen

worden, wodurch die hochinteressante
Studie unbedingt an Überzeugungskraft

gewinnt. U.K.

Norbert Weldler: Sieg des zionistischen
Gedankens, die Lösimg der Judenfrage,

mit einem Geleitwort von
Prof. J. R. von Salis, einem
Portrait Theodor Herzeis. Verlag der
Jüdischen Buch-Gemeinde Zürich,
160 Seiten, kart. Preis Fr. 4.80.

Die Judonfrago ist durch dio hinter
uns liegendon grauenvollen Vernich-
tungskämpfo gegen die Glieder dieses
Volkes dringender denn jo goworden.
Aber welch leidvoller Weg liogt
zwischen der bekannten Balfour-Doklara-
tion von 1917 und dem vom Völkerbund

anerkannten Palästinamandat
von 1922 bis zum heutigen Tag.
Feierlichste Zusprechung für die freie
Kolonisation Palästinas durch dio Juden,
Ermöglichung staatlicher Eigenbildung

unter der Schutzmacht
Englands — und dann die verhängnisvollen

Hemmungen der spätem Jahre
bis zu den entsetzlichen Verfolgungen
unserer Tage!

Norbert Weldler geht all diesen
Vorgängen mit Sorgfalt nach und
deckt die letzten, religiösen Kräfte
auf, die mit innerer Notwendigkeit
nach der vom Zionismus gesuchton
Lösung der Judenfrago drängen:
Ermöglichung des Eigenlebens aller der
Juden, die in ihre alte Erbhoimat
Palästina heimkehren wollon, um dort
in einem lotzten, eigentlichen Sinn
des Wortes wieder Volk worden zu
könnon.

Das Tiefste dor Judenfrage, seine

Stellung zu Christus, dem Messias,
wird freilich in diesem Zusammenhang

überhört. Aber wir gehen mit
dem Verfasser einig, worm wir die
mögliche Rückkohr und Selbständig-
wordung des jüdischen Volkes in
Palästina als äusserst wünschenswert



183 —

ansehen ; für uns läge darin eine
vorläufige Erfüllung prophetischer
Verheissung, der dann freilich die letzte
Begegnung mit Christus noch folgen
musste. M. H.

Patriarch Sergius : Die Wahrheit über
die Religion in Russland. Übersetzt
von Laure Wyss. 1944, Evangelischer

Verlag AG., Zollikon-Zürich.
Fr. 5.80.

Der Titel des Buches muss mit
Vorbehalt aufgefasst werden. Er
enthält Schilderungen über das kirchliche

Leben erst seit dem Jahre 1941

und polemisiert gegen die Auffassung,
als ob ein Kreuzzug zur Befreiung der
Kirche notwendig wäre. Auf Grund
der Vorfassung des Jahres 1918
erfreue sio sich der Glaubens- und
Kultusfreiheit. Diese Verfassung halte
sie auch von jedem Druck des Staates
frei. Was die Kirche vor 1941 erlebt
hat und wie es zur jetzigen Lage
gekommen ist, wird nicht gesagt. Wohl
erfahren wir, dass der Vorgänger des
Patriarchen Sergius, der erste
russische Patriarch Tichon, Geistliche
und Gläubige zum loyalen Verhalten
gegenüber dem Staat aufgefordert und
sich um die staatliche Anerkennung
bemüht habe, allerdings ohne Erfolg.
Warum sie verweigert wurde, wie
sich die Kirche durch die schlimmsten

Zeiten der Verfolgung behaupten
konnte, woher die Bischöfe und Geistlichen

gekommen, die jetzt an der
Spitzo der Diözesen und Pfarreien
stehen, ob dio nach Sibirien
verbannton befreit worden sind,
erfahren wir nicht; ebenso wenig auf
Grund welches Gesetzes die
Anerkennung erfolgt ist und wie sich diese
auswirkt. Ausschlaggebend scheint
die Haltung der Kirche beim
Ausbruch des Krieges gewesen zu sein.
Sie stellte sich rückhaltlos auf die
Seite des Volkes und der Armee, rief
dio Gläubigen zur Verteidigung des

Vaterlandes auf. schloss Regierung
und Armee in ihre Gebete ein und
regte die Gründung eines Fonds zur
Verteidigung des Vaterlandes an. Die

Gläubigen legten namhafte Summen
zusammen. An die Einleitung des

Buches vom Herausgeber schliesst
sich eine Sammlung von Dokumenten
aller Art, Aufrufen des Patriarehen,
Predigten, Berichten über Gottesdienste

und kirchliche Ereignisse.
Schilderungen von Gottesdiensten in
Metropolitan-, Stadt- und Dorfkirchen
bestätigen, wie eng verbunden sich
das orthodoxe Volk mit Vaterland
und Armee fühlt und wie frei sich
das gottesdienstliehe Leben äussern
kann. Es fohlt auch nicht an
Dokumenten, die die Verbundenheit der
russischen Kirche mit den Patriarchaten

von Konstantinopel, Alexandrien,

Antiochien und Jerusalem
darstellen. Den Schluss bildet ein Bericht
über die Synode vom 8. September
1942, auf der Sergius definitiv zum
Patriarchen von Moskau gewählt
worden ist. Alle diese Nachweise
stammen aus den Jahren 1941 und
1942. Das Buch meidet alles, um
den russischen Behörden nahe zu
treten. Die Übersetzung liest sich
gut, sie weist nur eine Unkenntnis
der kirchlichen Fachausdrücke auf,
die wiederholt ungeschickt übersetzt
sind. A. K.

Bekenntnisschriften und Kirehenord-
iiiingen der nach (iotteswort
reformierten Kirche. Im Auftrag des
Reformierton Bundes und des
Reformierten Konventes der Bekennt -

nissynodo der Deutschen Evangelischen

Kirche unter Mitwirkung
von W. Boudriot, H. O. Georgii,
W.Herrenbrück, H. Klugkist Hesse,
Th. Hesse und E. Pfisterer,
herausgegeben von W. Niesei. 2. Auflage.
Evangelischer Verlag AG., Zollikon-
Zürich. Geb. Fr. 16.50.



184 —

Es handelt sich hier um eine
Auswahl von Bekenntnisschriften und
Kirchenordnungen, die heute noch
für die reformierten Gemeinden
richtunggebend sind. Die Ausgabe ist
nötig geworden, weil die « Bekenntnis-
schriften der reformierten Kirche»
von E. F. K. Müller schon längere
Zeit vergriffen sind. Dass sie nicht
überflüssig gewesen, beweist die zweite
Auflage. Die Einleitung sagt: «Nach
reformierter Lehre trägt auch die
Ordnung der Kirche bekenntnismässi-
gen Charakter. Wie eng Bekenntnis
und Ordnung der Kirche zueinander
gehören, kann jeder sehr schön an
der kurpfälzischen Kirchenordnung
erkennen, in die der Heidelberger
Katechismus eingebettet ist. Die
Kirche bezeugt mit ihrem Bekenntnis
wie mit ihrer Ordnung, dass Jesus
Christus ihr Herr ist.» Dies ist der
Grund, dass neben den Bekenntnissen

auch die wichtigsten
Kirchenordnungen in der Sammlung
aufgenommen sind. Der Heidelberger
Katechismus z. B. ist in die Kirchenordnung

der Kurpfalz 1563
eingeschoben, die das gottesdienstliche
Leben der Gemeinde regelt, und zwar
zwischen dem Formular für die heilige
Taufe und dem vom heiligen Abendmahl.

Vor diesem stehen die Sprüche
der Heiligen Schrift für die einzelnen
Stände und eine kurze Summa des
Katechismus samt Texten. Im ganzen

sind 15 Dokumente aufgenommen,
das letzte ist die Erklärung zur
gegenwärtigen Lage der Deutschen
Evangelischen Kirche der Bekenntnissynode
vom 29. Mai 1934 zu Barmen-Ge-
marke. Die einzelnen Stücke sind im

Urtext nach den massgebenden
Vorlagen mit wichtigen abweichenden
Lesarten wiedergegeben und mit kurzen

Einleitungen versehen. Sehr
reichhaltig ist das Register, es umfasst
Bibelstellen, Zitate, Namen und
Begriffe. Das ganze ist eine sorgfältig
ausgeführte und bearbeitete Sammlung

der wichtigsten reformierten
Bekenntnisse, die besonders für die
Bearbeitung der Konfessionskunde
unentbehrlich sein wird. A.K.

Patrick CM.: Les Eglises Anglo-
Saxonnes et L'Après-Guerrc.
Reconstructions, mais sur quelles
bases Edition Labor et Fides,
Genève.

Seit Jahren wird in der
angelsächsischen kirchlichen Welt das
Thema eifrig besprochen, ob es
Aufgabe der Küchen sei, sich mit dem
Problem des Aufbaus nach dem Krieg
zu beschäftigen. Die Antwort lautet
durchweg bejahend. Es geht nicht
nur um politische Dinge, sondern um
die geistige Grundlage, auf der unsere
Zivilisation und unsere Kultur
aufgebaut ist. Der Verfasser beschäftigt
sich nun eingehend mit den bekannten
Aufrufen und Programmen, die von
küchlichen Führern und Organisationen

der Öffentlichkeit übergeben
worden sind. Sie sind im Anhang in
französische Sprache übertragen. Eine
lehrreiche und anregende Schrift, die
allen empfohlen werden kann, die sich
um die Stellung der genannten Kirchen
interessieren. A. K.

Gedruckt bei Stampili & Cle., Bern


	Bibliographie

