
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 3-4

Artikel: Die Beziehungen des Petrus zur Urkirche von Jerusalem und zu
Antiochien

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 116 —

Die Beziehungen des Petrus zur Urkirche von
Jerusalem und zu Antiochien.

Der 7. April des Jahres 30 unserer Zeitrechnung war
vergangen. «Jesus von Nazareth» hatte auf Befehl des Pontius
Pilatus, des vom Prinzeps Tiberius eingesetzten Prokurators von
Judäa, als «König der Juden» den Schmachtod am Kreuz «ausserhalb

des Stadttores» (Hebr. 13, 12) erlitten *). Bei der Verhaftung
unter den alten Ölbäumen von Gethsemane hatten ihn seine

Jünger, darunter auch «die Zwölf», «verlassen und die Flucht
ergriffen». Petrus hatte sich, eingedenk seiner zweifachen Beteuerung,

mit ihm zusammen « zu sterben », die er mit den anderen dem
geliebten Meister auf dem Weg zum Ort der Gefangennahme gegeben
hatte, zunächst gesträubt, zu fliehen. Er war hinterher geschlichen
«von ferne bis hinein in den Hof des hohenpriesterlichen Palastes»,
wo der Gefangene zuerst verhört und verurteilt wurde und hatte
ihn vor einer Magd des Hohenpriesters «unter eidlicher Beteuerung»
verleugnet. Bei der Hinrichtung war er nicht anwesend gewesen,
er hatte die beunruhigte Stadt vorher verlassen und war, wie die
anderen, in die galiläische Heimat zurückgekehrt. Einsam, von
allen verlassen, war der Meister gestorben. So künstlerisch wertvoll
alle die Kreuzigungsbilder mit der Schmerzensmutter und dem

Lieblingsjünger am Fuss des Marterpfahles sind, der Wirklichkeit
entsprechen sie nicht. Nur die Frauen, welche dem Meister, «als

er noch in Galiläa war, nachgefolgt waren, ihm Dienste geleistet
hatten und mit ihm nach Jerusalem hinaufgezogen waren», hatten
der Kreuzigung «von weitem zugeschaut». Einige von ihnen waren
auch zugegen gewesen, als «Joseph von Arimathäa, ein angesehener
Ratsherr», den Leichnam in einem Felsengrab beisetzte, in dem

J) Der Todestag und das Todesjahr waren schon im christlichen Altertum

umstritten und stehen heute noch nicht fost. Ob sich je eine Sicherheit
darüber erzielen lassen wird, ist boi der Beschaffenheit der Quellen fraglieh.
Das eben angesetzte Datum hat eine gewisse Wahrscheinlichkeit für sich. —
Das symbolum apostolicum lässt Josus «sub Pontio Pilato» gekreuzigt
werden. Dadurch entsteht der Eindruck, als sei die Kreuzigung ein zufälliges
Ereignis während dessen Amtszeit gewesen. In Wirklichkeit war der
Prokurator die handelnde Person, er allein hatto das Rocht, Todesurteile
vollstrecken zu lassen. Dazu war, wie das Beispiol des Stephanus und des
Herrenbruders Jakobus zeigt, die Kreuzigung koine jüdische Hinrichtungsart.

Richtig Tacitus, annal. XV, 44: «. .per procuratorem Pontium
Pilatura. ».



— 117 —

noch keiner gelegen hatte. So berichtet Markus, die älteste und
zuverlässigste Quelle für die Darstellung des Lebens und Wirkens
Jesu, besonders wertvoll, weil er neben anderem älteren Material
die Erzählungen des Petrus, in dessen Begleitung er eine Zeitlang
«als Dolmetscher» war, in seinen Bericht hineingearbeitet hat.
Kein Zweifel daran, dass das furchtbare Ende, welches Jesus
gefunden hatte, für seine Jünger den Zusammenbruch aller ihrer
Vorstellungen und Erwartungen bedeutete. Was geschah nun in
Galiläa Nach der Mark. 14, 28 berichteten Vorhersagung Jesu
und der 16, 7 angeführten Offenbarung des Engels an die zum
Grab gekommenen Frauen fanden dort die Erscheinungen des
Auferstandenen statt. Nicht Jerusalem, wo sich die letzten
Ereignisse im Leben des Meisters abgespielt hatten und wo er
«auferweckt» worden war, sondern Galiläa, das er «Gutes tuend und
alle heilend, welche unter der Herrschaft des Teufels standen»,
durchwandert hatte, war der Ort, wo er als der Verklärte seinen

Jüngern wieder sichtbar wurde. Über die Erscheinungen selbst
schwanken die Berichte der Evangelisten. Abgesehen davon, findet
sich 1. Kor. 15, 3 ff. eine wertvolle Nachricht des Paulus, wonach
Jesus «dem Kephas» erschienen ist, danach «den Zwölfen», darauf
«mehr als 500 Brüdern auf einmal», darauf «dem Jakobus», danach

«sämtlichen Aposteln». Der Briefschreiber betont ausdrücklich,
dass er das alles «überkommen» habe. Sicher hat es in der Urkirche
eine Tradition gegeben, wonach Petrus als erster von allen eine

Erscheinung gehabt hat. Daraufweist auch Mark. 16, 7 und Luk. 24,

34 deutlich hin. So sehr uns die Quellen im Stich lassen über die

Vorgänge, welche in der Zeit von der Kreuzigung bis zur Gründung
der Urkirche sich abspielten, jene historisch hochbedeutsamen Tage,

in denen das Christentum geboren wurde, so ist doch die Behauptung

begründet, dass Petrus die in Galiläa zerstreuten Jünger
gesammelt hat, nachdem er die Gewissheit erlangt hatte, dass der

gekreuzigte Jesus wieder lebe und weiterwirke. Dieselbe Gewissheit

erhielten die wieder vereinigten Jünger durch die zweite

Erscheinung des Auferstandenen unter ihnen, welche ebenfalls in

Galiläa stattfand. Auch darauf weist Mark. 16, 7 hin, Matthäus

verleo-t sie «auf den Berg, wohin Jesus sie gewiesen hatte» (28, 16),

eine Ortsangabe, mit der nichts anzufangen ist. So entstand schon

in Galiläa unter der Führung des Petrus eine Gemeinschaft, welche

sich zu Jesus als dem Messias bekannte. In dieser Bildung ist die

christliche Kirche bereits grundgelegt. Und noch etwas Wichtiges



— 118 —

scheint in Galiläa geschehen zu sein: die Familie Jesu, seine «Mutter
und seine Brüder» — von den Schwestern, die Mark. 6, 3 erwähnt,
werden, hört man nichts mehr — stossen zu dem Jüngerkreis
hinzu. Zu seinen Lebzeiten hatten sie sich von ihm abgesetzt, sie

hatten sich, als die Bewegung, welche er in seiner Heimat entfacht
hatte, stärker wurde, «auf den Weg gemacht, um sich seiner zu
bemächtigen, denn sie waren der Meinung, er sei von Sinnen»

(Mark. 3, 21). Wie sie dazu gekommen waren, ihre Haltung zu
ändern, darüber erfahren wir nichts. Nur von dem Zweitältesten
Sohn, Jakobus, hören wir, dass er durch eine besondere Erscheinung
des Verklärten zum Anschluss gebracht wurde. Er hat später in
der Urkirche eine bedeutende Rolle gespielt, davon wird in anderem

Zusammenhang noch zu reden sein. Die vereinigten Jesusanhänger
sind dann unter der Leitung des Petrus von Galiläa nach der Heiligen
Stadt hinaufgezogen. Das geht aus Kap. 1 der Apostelgeschichte
unzweideutig hervor. Vermutlich ist damals auch die Frau des

Petrus mitgezogen, sie hat ihren Mann auf seinen Missionsreisen
nachher begleitet1). In Jerusalem schlössen sich denen um Petrus
die Zurückgebliebenen, wie z. B. die bereits erwähnten galiläischen
Frauen, und alle diejenigen an, welche wie z. B. Joseph von Ari-
mathäa «auch auf das Reich Gottes warteten». Auch unter diesen

hatte es nach Mark. 16, 1 ff. und Luk. 24, 13 ff. ähnliche Erlebnisse
gegeben wie in Galiläa. Aber erst die begeisternde Entschlossenheit
des Petrus riss auch sie zum Bekenntnis an Jesus als den Messias
hin. Offenbar hat jener auch Jünger des Johannes, zu denen er
ausser seinem Bruder vielleicht selbst gehört hatte, für die neue
Gemeinschaft gewonnen. Das alles ist wenige Wochen nach Ostern
und noch vor Pfingsten geschehen. Zunächst hielt sich die
Jesusgemeinde abseits der Öffentlichkeit für sich. Lukas gibt ihre Zahl vor
dem Pfingstfest mit «ungefähr 120 Personen» an. Sie bildeten eine

«einmütige» Gemeinschaft mit eigenem Versammlungsraum, dem

«Obergemach» eines nicht näher bezeichneten Hauses (Apg. 1, 13),
und religiösen Zusammenkünften. Dabei stand «das andauernde
gemeinsame Gebet und das Brechen des Brotes» im Mittelpunkt.
Im übrigen blieben sie als Juden im nationalen Religionsverband
und beteiligten sich am öffentlichen Gottesdienst im Tempel.
Geschart war dieser «Kreis der Brüder» um «die Zwölf». Sie waren
von dem Meister zu seinen Lebzeiten «bestellt» worden und um
ihn gewesen «von der Taufe des Johannes an bis zu dem Tag, an

*) Vgl. I. K. Z. 1943, S. 20 ff.



— 119 —

dem er aus ihrer Mitte hinweg emporgehoben wurde» (Apg. 1, 22).
Als «Zeugen» seiner Worte und Taten und vor allem seiner
Auferstehung, mit der, wie Paulus 1. Kor. 15, 12 ff. mit Nachdruck
betont, der Glaube steht und fällt, waren sie die Garanten für die
Reinheit der Lehre des Meisters. Sie erscheinen stets als «die
Apostel», als geschlossenes Kollegium, innerhalb dessen sie
einander gleichgestellt sind. Ihr Wortführer ist Petrus, wie er schon
früher der Sprecher der Jüngerschar und der engeren Vertrauten
Jesu gewesen war. Ihn hatte dieser als «Fels», das will sagen, als
denjenigen, an den sich die Seinen wegen seiner Treue und
Zuverlässigkeit klammern konnten, in einzigartiger Weise
hervorgehoben, eine persönliche Auszeichnung, die kein irgendwie
geartetes Herrschaftsverhältnis begründete. Als der Repräsentant
der Zwölf veranlasste Petrus die Ersatzwahl eines Apostels an Stelle
des durch seinen Verrat und Tod aus dem «Dienst» ausgeschiedenen
Judas Ischariot, um die Geschlossenheit des Kollegiums
wiederherzustellen. Ob das noch in Galiläa oder erst in Jerusalem
geschehen ist, lässt sich nicht mehr entscheiden (Apg. 1, 15 ff.).
Wieder war es Petrus, der am Pfingstmorgen in der Kraft des auf
die versammelte Jüngerschaft unter sinnfälligen Zeichen
herabgestiegenen Gottesgeistes die Begeisterten aus der Verborgenheit,
in w*elcher sie bis dahin sich gehalten hatten, an die Öffentlichkeit
riss, sie auf den Tempelplatz hinführte, wo Jesus in den letzten

Tagen vor seinem Tod gesprochen hatte, und «in Begleitung der
Elf» die erste Missionsrede vor den Volksmassen «mit laut erhobener

Stimme» hielt (Apg. 2, 14 ff.). Im Anschluss an seine Rede liess er

diejenigen, «welche sein Wort annahmen, auf den Namen Jesu

zur Vergebung der Sünden» taufen. Der Ritus stammte wohl aus

dem Johanneskreis. Es war eine Tat von gewaltiger Wirkung in
die Zukunft: aus dem kleinen Kreis der Messiasgläubigen wurde

durch den Anschluss von «etwa 3000 Personen» eine stattliche

Gemeinschaft, die Urkirche von Jerusalem, das Christentum war
damit als Faktor in die Weltgeschichte eingeschaltet. Einige Zeit

später heilte Petrus am «Schönen Tor» des Tempels einen Mann,
«der von seiner Geburl an lahm war», und benützte den darüber

entstandenen Volksauflauf «bei der sogenannten Halle Salomos»

zu einer neuen Missionsrede (Apg. 3, 12 ff.). Als er dann zusammen

mit Johannes, welcher ihn «zur Gebetsstunde» begleitet hatte —

°r war neben Petrus eine der Führerpersönlichkeiten der jungen

Urkirche — verhaftet, «bis zum folgenden Morgen in Gewahrsam



— 120 —

gehalten» und dem Hohen Rat vorgeführt wurde, hielt er zugleich
im Namen seines Mitgefangenen die Verteidigungsrede (Apg. 4, 5 ff.).
Aber die Kraft des Heiligen Geistes verlieh ihm nicht nur den Mut
zum offenen, klaren Bekenntnis, sondern auch die Gabe, «Herzens-

kündiger» zu sein. So durchschaute er den Betrug des Ehepaares
Ananias und Sapphira und stellte ein Beispiel «ernster Gemeindezucht»

auf (Apg. 5, 1 ff.). Bei der Verhaftung aller Apostel durch
die Tempelpolizei und der Verhandlung vor dem Hohen Rat führte
Petrus wieder das Wort (Apg. 5, 17 ff.). Zur Inspektion der von
Philippus, einem der Sieben, durch seine Mission in Sichern, der
alten heiligen Stadt der Samariter, entstandenen Tochterkirehe,
«entsandten die Apostel Petrus und Johannes» (Apg. 8, 14 ff.). In
der Kraft des Gottesgeistes, dessen Träger sie seit dem Pfingst-
ereignis waren, «legten sie den Neubekehrten die Hände auf »

und vermittelten ihnen so den Heiligen Geist. Bei der Auseinandersetzung

mit Simon Magus entschied Petrus, er wies das Ansinnen
des geschäftstüchtigen Mannes zurück, sprach einen Fluch über ihn
und sein Geld aus und forderte ihn zur Sinnesänderung auf (Apg. 8,

18 ff.).
Mit der ersten Verfolgung der Urkirche im Anschluss an die

Steinigung des Stephanus hob ein neuer Abschnitt in ihrer
Geschichte an: die Mission ausserhalb des Stadtgebietes von
Jerusalem. Diese erstreckte sich über Judäa, Samaria, Phönizien bis
in den syrischen Raum hinein. Damit sprengte sie die Enge des

an die Heilige Stadt gebundenen Judenchristentums und nahm
die Richtung auf die universale Kirche zu. In diesem Zusammenhang

bewegte sich auch Petrus predigend und Wunder wirkend im
Landgebiet von Judäa (Apg. 9, 32 ff.).

Ihm war es dann als erstem bestimmt, die Frage, der Heidenmission

im Fall des Hauptmanns Kornelius von der inschriftlich
bezeugten italischen Kohorte in Cäsarea zu lösen. Eine
«Erscheinung» und die «Ausgiessung des Geistes auf die Heiden» vor
der Spendung der Taufe belehrten Petrus und «die Gläubigen
jüdischer Herkunft, die mit ihm gekommen waren», darüber, dass
«in jedem Volk derjenige, welcher ihn fürchtet und Gerechtigkeit
übt, Gott angenehm ist» (Apg. 10, 1 ff.). Als im Jahre 44 «der
König Herodes einige Mitglieder der Urkirche gefangen nahm, um
seine Wut an ihnen auszulassen», war auch Petrus darunter. Er
entging jedoch durch ein Wunder der Hinrichtung, verliess
Jerusalem und «begab sich an einen anderen Ort» (Apg. 12, 1 ff.). Mit



— 121 —

diesem Vorfall, mit welchem auch Lukas seinen Bericht über die
Tätigkeit des Petrus schliesst, schied dieser aus dem Kreis der
Urkirche aus. Zwar nahm er noch an dem sogenannten Apostelkonzilx)
im Jahre 49 teil, wobei er im Gegensatz zu den orthodoxen Juden-
ehristen die freieste Ansicht vertrat, aber von diesem Zeitpunkt
an betrat er nicht mehr das Gebiet der Heiligen Stadt. Welche
Stellung hat er nun in der Urkirche eingenommen W7ie die oben
anhand der Darstellung des zuverlässig orientierten Lukas — war
er doch in der Begleitung des Paulus gut zwei Jahre in Palästina
und hatte Gelegenheit genug, wie der Bericht über die Tätigkeit
des Philippus zeigt, die dort umlaufende Tradition kennenzulernen
— herausgestellten Tatsachen aus dem Wirken des Petrus zeigen,
ist er bis zu seinem Weggang von Jerusalem der Wortführer wie
des Apostelkollegiums so auch der Urkirche gewesen. Seiner
Initiative war die Gründung entsprungen, ebenso wie er bei ihrem
Aufbau und später bei dem Ausbau der Mission entscheidenden
Einfluss gehabt hat. Man wird den Eindruck nicht los, als ob diese
seine Bedeutung nicht immer genügend gewürdigt worden sei.
Schon die Apostelgeschichte lässt ihn Paulus gegenüber in den

Hintergrund treten, ebenso wie die Vorliebe der Modernen für
diesen die Forschung um Petrus zurückgedrängt hat. Seine auf den

persönlichen Eigenschaften, die schon Jesus in der Bezeichnung
«der Fels» herausgestellt hatte, beruhende Führerstellung hat
Paulus trotz den menschlichen und sachlichen Gegensätzen, welche

zwischen ihnen bestanden und in Antiochia zum Zusammenstoss

führten, wohl anerkannt. Ihn besuchte er drei Jahre nach seiner

Bekehrung als ersten in Jerusalem, um sich vom ihm zuverlässige

Aufklärung geben zu lassen (Gal. 1, !»)¦ Ihn rechnet er ferner mit
dem Herrenbruder Jakobus und Johannes zu den «Säulen» der

Urkirche (Gal. 2, 9). Trotz seiner nirgendwo bestrittenen Stellung

war aber die Autorität des Petrus keineswegs absolut. Einmal

unterstand er dem Kollegium der Apostel, das, worauf oben schon

hingewiesen wurde, die höchste Instanz in allen Fragen darstellte,

zum anderen hatte die Vollversammlung aller Gläubigen

èxxtyoîa (z. B. Apg. 15, 22) das Recht, die wichtigen Angelegenheiten

mitzuentscheiden. Wie Apg. 11, Iff. zeigt, konnte diese

auch Auskunft über Massnahmen, die getroffen worden waren,

verlangen. So musste sich Petrus vor den «Gläubigen jüdischer

Herkunft», die in der Mehrzahl waren, durch einen eingehenden

') Vgl7l. K. Z. 1941, S. 149 ff.



— 122 —

Bericht über seinen Entscheid betreffs der Heidenmission
rechtfertigen. Noch deutlicher wird das Verhältnis, in welchem die

massgebenden Stellen zueinander standen, durch den Bericht des

Lukas über die Apostelzusammenkunft (Apg. 15, 1 ff.). Die
Abgesandten der antiochenischen Christen wurden bei ihrer Ankunft
in Jerusalem von der Vollversammlung, den «Aposteln und den

Presbytern» empfangen und erstatteten vor ihnen ihren Bericht
(15, 4). Die Presbyter stellen die Vertretung der Gläubigen dar,
denn diese können nicht alle in Permanenz versammelt sein. Aus
dieser Stellung haben sie sich dann zu Gemeindeleitern entwickelt,
wie sie sich vor der Episkopalverfassung überall finden. Apostel
und Presbyter beraten die Angelegenheiten vor (15, 6—21). Ein
Beschluss kommt durch die Mitwirkung aller drei Stellen zustande
(15, 22). Dass für die Herrschaft eines einzelnen innerhalb dieser
demokratischen Organisation kein Platz sein konnte, ist klar. So

beschränkt sich auch die Rolle, welche Petrus auf der Konferenz
spielte, darauf, seine Meinung zu äussern, «nachdem eine lange,
erregte Erörterung schon stattgefunden hatte» (15, 7). Dabei fällt
es auf, dass nicht seine Ansicht entscheidend war, sondern dass

der Herrenbruder Jakobus, welcher die Verhandlungen leitete,
semen Vorschlag durchsetzte. Überhaupt hatte dieser neben Petrus
allmählich an Einfluss gewonnen. Als der älteste Bruder des

Meisters war er von den Zwölf als gleichberechtigt anerkannt
worden. Als Petrus vor den Gewaltmassnahmen des Herodes aus
Jerusalem weichen musste, übernahm er die Leitung der Urkirche,
zur Zeit des Paulus in den fünfziger Jahren hatte er grossen
Einfluss (Apg. 21, 17 ff.). Von diesem sowohl wie von Petrus
unterschied er sich durch sein zähes Festhalten am Judentum. In diesem
Sinn hat er auch bis zu seinem durch die Juden herbeigeführten
Märtyrertod im Jahre 62 die Jerusalemer Kirche zu ihrem Nachteil
beeinflusst. Der erste Bischof der Stadt oder gar, wie die Klementinen

wollen, «der Bischof der Bischöfe», ist er ebensowenig wie
Petrus gewesen x). Um unsere Ausführungen zu schliessen, wenn
der römische Klemens in seinem im Auftrag der Kirche von Rom
an die Christen in Korinth gesandten Schreiben Petrus, den er
selber gesehen und predigen gehört hat, genau so wie Paulus nur

Lohrroich ist, was Hioronymus in soinem Kommontar zu Tit. 1, 5
bemerkt, in dor apostolisehon Zeit seien die Kirchen von Prosbyterkollegien
(sie!) verwaltet und erst durch oino gewisso Begehrlichkeit unci Anmassung
seien allmählich Einzelbischöfo entstanden, deshalb beruhe doren Vorzug
mehr consuetudine quam dispositionis dominicao veritato.



— 123 —

als «Apostel» bezeichnet, wenn der Märtyrer Justinus in seinem
Dialog mit dem gelehrten Juden Tryphon ihn «einen unter den
Aposteln» nennt (dial. 106, 3) und an einer anderen Stelle (dial. 100,
4) nichts weiter von ihm zu sagen weiss, als dass er früher Simon
geheissen habe, so treffen beide mit dem Apostel selbst überein,
der sich in seinem Brief an die Claubensgenossen in Kleinasien als
«ein Apostel Jesu Christi» einführt. Als solcher, von dem Meister
als erster berufen und seines besonderen Vertrauens gewürdigt,
legte er, der «ungelehrte» galiläische Fischer, das Fundament zu
dem gewaltigen Bau der christlichen Kirche und wurde so die
Handhabe eines die abendländische Kultur entscheidend
bestimmenden Schicksals.

Die folgenden Ausführungen gehen aus von dem Anspruch,
den die orthodoxen Patriarchen von Antiochien darauf erheben,
Nachfolger des Apostels Petrus zu sein. So schreibt Seine Heiligkeit

der Patriarch Alexandras in seinem Einführungswort zu der
Darstellung des Patriarchats in «Ekklesia. Eine Sammlung von
Selbstdarstellungen der Christlichen Kirchen», herausgegeben von
Friedr. Siegmund-Schultze, Band X, Die Orthodoxe Kirche auf dem
Balkan und in Vorderasien, Leipzig 1941, S. 81: «Wenn wir im

übrigen die Behauptung der abendländischen Kirche untersuchen

wollen, dass nämlich der Nachfolger des Apostels Petrus das Recht

hätte, in kirchlichen Angelegenheiten und Fragen zu binden und

zu lösen und dass er allein zuständig sei, Christus auf Erden zu

vertreten, so kann Antiochien mit Recht dasselbe behaupten, weil
der Apostel Petrus der Gründer der Kirche von Antiochien ist und
hier viele Jahre lang das Wort des Evangeliums verkündet liât.» Dazu

stelle man, was die prima redactio vom Jahre 530 des «Liber
Pontificalis» über Petrus sagt: «Beatus Petrus, apostolus et prin-
eeps apostolorum, Antiochenus, filius Joannis, provinciae Gallileae,

vico Bethsaida, fratcr Andreae, primum sedit cathedram episcopatus

in Antiochia annos VII *).» Ausser dieser Angabe finden sich

Nachrichten sowohl darüber, dass Petrus die Kirche von Antiochia
gegründet habe, als auch darüber, dass er der erste Inhaber der

bischöflichen Kathedra gewesen sei, aus den späteren Jahrhunder-

') Zitiert nach Konrad Kirch, Encheiridion fontium historiae eccle-

siasticae antiquae 5, Freiburg 1941, S. 662, Nr. 1002, eine recht brauchbare

Sammlung mit lateinischer Übersetzung der griechischen Texte.



— 124 —

ten. So z. B. berichtet Hieronymus-Eusebius in der Chronik zum
Olympiadenjähr 205, 2 42 u. Z. : «Petrus... geht nach Rom..
nachdem er die erste Kirche in Antiochia grundgelegt hatx).» In
seinem Werk «De viris illustribus» schreibt Hieronymus: «Simon
Petrus... geht nach seinem Episkopat über die Kirche von
Antiochia nach Rom 2).» Oder Stimmen aus den Kreisen der Bischöfe

von Rom. So schreibt Innozenz I. an den Bischof Alexander von
Antiochia, der Patriarchat über den Osten komme jener Kirche zu,
weil sie «der erste Sitz des ersten Apostels» sei3). Leo der Grosse

apostrophiert Petrus in seiner Predigt am Apostelfest folgendermassen:

«Du hattest schon die Kirche von Antiochia gegründet4).»
Auch an Versuchen, die bischöfliche Tätigkeit des Apostels in der
Stadt zeitlich festzulegen, fehlt es nicht. Nach dem Chronicon
paschale begann Petrus mit seiner Tätigkeit «im vierten Jahr der
Himmelfahrt des Herrn5)». Die Dauer wird gewöhnlich so, wie
im oben zitierten Liber Pontificalis, mit 7 Jahren angegeben,
gelegentlich mit 1 Jahr oder 10 Jahren. Alle diese Zeugnisse, die sich
leicht vermehren lassen, beweisen, dass, wenn auch erst im dritten
Jahrhundert und später, eine Überlieferung vorhanden war,
wonach der erste Apostel enge Beziehungen zu der bedeutenden Kirche
der Hauptstadt Syriens gehabt habe. Das Problem, welches sich

an diese Feststellung knüpft, zerfällt in die Fragen: Ist Petrus
der Gründer der antiochischen Kirche Hat er den Bischofsstuhl
der Stadt als erster innegehabt Über die Gründung der Kirche
in der Orontesstadt berichtet Lukas im zweiten Teil seines Werkes,
der Apostelgeschichte, Kap. 11, 19 ff. Darnach «waren die bei der
Verfolgung des Stephanus Zerstreuten bis nach Phönikien, Zypern
und Antiochia gezogen, wobei sie das Wort ausschliesslich den Juden
verkündigten. Unter ihnen befanden sich aber einige Männer aus

Zypern und Kyrene, welche nach ihrer Ankunft in Antiochia auch

vor den Hellenen sprachen und ihnen die Frohbotschaft vom Herrn
Jesus verkündigten. Und die Hand des Herrn war mit ihnen, und
eine grosse Zahl wurde gläubig und bekehrte sich zum Herrn.»
Dieser summarische Bericht ist durchaus glaubwürdig, stammte
doch Lukas selbst aus der syrischen Großstadt, der drittgrössten
Stadt des Imperiums. Die Namen jener Männer aus den Diaspora-

2) Helm, Eusebii opera 7/1, S. 179.
2) PL 23, 607.
3) PL 20, 548 A.
')PL 54, 425 A.
5) P G 92, 557 A.



— .125 —

gemeinden auf der früh hei Ionisierten Insel Zypern und in der
blühenden Kyrenaika, welche den folgenschweren Schritt zur
Heidenmission als erste taten, sind uns nicht bekannt. Es war in
der Tat ein gewaltiger Schritt, dass «die urchristliche Mission
gebürtige Heiden nicht wie bisher nur dann annimmt, wenn sie ihr
bereits als Proselyten entgegentreten, sondern dass sie sie jetzt
selbst aufsucht, sie selbst erst zu jüdischen Proselyten, zu solchen
freilich, die Jesus für den Messias halten, macht» (Wilh. Michaelis).
Die Urkirche in Jerusalem hat das anerkannt. Sie «entsandte
den Barnabas nach Antiochia». Er war Jude, stammte aus Zypern
und verstand, was für die Mission unter den Hellenen sehr wichtig
war, die griechische Weltsprache. Als er sich überzeugt hatte, dass
Antiochia ein fruchtbares Feld für die Ausbreitung des Evangeliums
war, «begab er sich dann von dort nach Tarsus, um Saulus
aufzusuchen». Was ihn letzten Endes dazu bewegt hat, wissen wir
nicht. Auf jeden Fall war dieser Schritt von entscheidender
Bedeutung für die christliche Mission. Was wäre die junge Kirche
ohne Paulus geworden! Beide arbeiteten «ein ganzes Jahr» in
Antiochia zusammen und «unterwiesen eine ansehnliche Menge».
Von Petrus ist in dem Bericht des Lukas, wie ersichtlich, nicht die
Rede. Bedenkt man, dass er in den ersten zehn Kapiteln der
Apostelgeschichte im Mittelpunkt der Darstellung steht, so fragt
man mit Recht, ob Lukas ihn hätte völlig übergehen können,
wenn er bei der Gründung der Kirche von Antiochia die Rolle

gespielt hätte, welche ihm die oben erwähnten Angaben zuschreiben,
besonders wo jener als Bürger der Stadt Augenzeuge der Ereignisse

war. Als Gründer der antiochenischen Kirche kann demnach Petrus
nicht in Frage kommen. Es verhält sich hier ähnlich wie bei der
Kirche von Rom x), in beiden Fällen sind die Männer, welche die

erste Kunde von der Frohbotschaft dorthin brachten, keine Apostel,
sondern Laien und der Persönlichkeit nach unbekannt. Ob die

Frohbotschaft bereits zu Lebzeiten des Meisters schon in der Stadt
bekannt war, wie einige aus Mat. 4, 24 schliessen, ist nicht sicher.

Wohl aber ist es wahrscheinlich, dass der «Ruf von ihm» als Wundertäter

durch «ganz Syrien» lief, wenn die Lesart «öAnv rr)v T,vgiav»

gesichert ist. Aber noch ein anderes Moment spricht gegen einen

Anteil des Petrus an der Gründung der Kirche in der syrischen
Großstadt. Nach dem Bericht des Lukas ist die Gründung eine
der Auswirkungen der schweren Bedrängnis, in welche die Jerusa-

*) Vgl. meine Ausführungen l.K.Z. 1941, S. 36 ff.



— 126 —

lemer Christen nach dem Märtyrertod des Stephanus geraten
waren. Dieser fiel in die erste Hälfte der dreissiger Jahre. Wenn
wir auch nicht imstande sind, ein bestimmtes Jahr dafür
anzugeben — die Chronologie des Urchristentums ist zu wenig sicher —
so können wir doch mit gutem Grund das Jahr 33 als terminus
post quem für die Gründung der antiochenischen Kirche ansetzen.
Als terminus ante quem ergibt sich das Jahr 45 l), in welchem
Barnabas und Paulus zur sog. ersten Missionsreise von der Stadt
aufgebrochen sind. Während dieses ganzen Zeitraumes hatte Petrus
aber seinen Sitz in Jerusalem 2), das er nur selten zu Inspektionsreisen

in den Landschaften Judäa und Samaria und im Küstengebiet

bis Cäsarea verliess. Aus diesem Grund kann er an der in
jene Jahre fallenden Gründung der Kirche von Antiochia nicht
beteiligt gewesen sein. Angenommen, die Tradition sei im Recht,
wie soll man dann erklären, dass die Urkirche von Jerusalem den

erst ein paar Jahre vorher zu ihr gestossenen Leviten Barnabas
beauftragte, in der von dem Haupt des Apostelkollegiums
gegründeten Kirche nach dem Rechten zu sehen Hinfällig ist auch
die von einigen Forschern, z. B. L. Hundhausen 3), den Franzosen
F.-Cl. Fillion4) und P. Fouard5), dessen vielgelesenes und oft
aufgelegtes Buch über Petrus auch ins Deutsche übersetzt worden
ist, vertretene, durch das Chronicon paschale hervorgerufene
Ansicht, wonach man in Antiochia zwei Kirchengründungen zu
unterscheiden habe, die erste, aus Judenchristen bestehend, die zweite,
aus Heidenchristen sich zusammensetzend. Der Gründer jener
«ersten Kirche» sei Petrus gewesen, während die in Apg. 11, 20

genannten «einige Männer» die heidenchristliche Kirche grundgelegt

hätten. Abgesehen davon, dass Apg. 11, 19 f. dafür keinen
Anhaltspunkt bietet, zeigt Gal. 2, 11 ff., dass die Kirche der
syrischen Hauptstadt, wie überall im Missionsgebiet, Heiden- und
Judenchristen umfasste, wenn auch in der etwa eine halbe Million
zählenden Weltstadt «die Hellenen» überwogen. Durch Flavius
Josephus wissen wir, dass zwischen Juden und Griechen, zu denen
die Oberschicht gehörte, ein lebhafter Verkehr bestand und dass
jene eine grosse Menge Griechen zu ihren Gottesdiensten heranzogen

und sie in gewissem Sinn zu einem Bestandteil ihrer selbst
*) Vgl. I. K. Z. 1940, S. 38 ff.
2) Vgl. I. K. Z. 1943, S. 20 ff.
3) Das erste Pontifikalschreibon des Apostels Petrus, Mainz 1873.
') Dictionnairo do la Bible, Paris 1912, 5.
6) S. Pierre, Paris 10 1908.

S-l



— 127 —

machten. Auch rühmt Josephus die Hauptsynagoge der Stadt als
besonders prachtvoll.

Dass Petrus in Antiochia sich aufgehalten hat, dafür haben
wir nur die kurze Mitteilung des Paulus, Gal. 2, 11: «Als Kephas
nach Antiochia kam.. » Wann das war, aufweiche Zeit sich der
Aufenthalt erstreckte, zu welchem Zweck er dorthin gekommen
war, erfahren wir nicht. Tm Anschluss an die kurze Notiz berichtet
Paulus in den Versen 11—14 seine Auseinandersetzung mit Petrus.
Da nun jener in den Jahren 45—48 mit Barnabas zusammen auf
der ersten Missionsreise war, im Jahre 49 an dem sog. Apostelkonzil
in Jerusalem teilnahm, wobei auch Petrus anwesend war, im Jahre 50
sieh auf der zweiten Missionsreise in Korinth befand, anderseits
der Brief an «die Kirchen in Galatien» Anfang der fünfziger Jahre
geschrieben ist, so bleibt für jene Begegnung zwischen den beiden
Aposteln nur das Jahr 49 übrig. Ob Petrus vor diesem Jahr schon
in Antiochia geAvesen ist, entzieht sich unserer Kenntnis. Die
Möglichkeit dazu besteht, denn nach seiner Verhaftung durch
König Herodes Agrippa I. und der wunderbaren Befreiung aus dem
Gefängnis im Jahre 44 (Apg. 12, 1 ff.) musste er die Heilige Stadt
und das Herrschaftsgebiet des Königs verlassen. Die kurze Notiz
des Lukas 12, 17: «Daraufging er aus der Stadt und wanderte an
einen anderen Ort» bildet immer noch eino Krux für die Erklärer.
Sicher ist «der andere Ort» nicht die Hauptstadt Rom gewesen,
eine Behauptung, die nicht stichhaltiger wird, wenn sie immer
wieder vorgetragen wird. Ob Petrus noch über das Jahr 49 hinaus

sich in der Orontesstadt aufgehalten hat, wissen wir auch nicht.
Wir treffen ihn in den Jahren 52—54 eine Zeitlang in Korinth und

von der zweiten Hälfte des Jahres 54 an in Rom. Was der Apostel
während seines Aufenthaltes in Antiochia getan hat, ist uns ebenfalls

nicht bekannt, Da wir ihn wenige Zeit nachher als Missionar

auf der Reise nach dem Westen des Imperiums, dem noch nicht

bearbeiteten Missionsfeld, finden, geht man wohl nicht fehl, wenn

man die Anwesenheit in der Hauptstadt Syriens damit in

Verbindung bringt. Hatte sich doch die antiochenische Kirche zu

einer Art Missionszentrale entwickelt, seit Paulus, Barnabas und

andere, durch die Handauflegung der Brüder gestärkt, nach Osten

forden und Westen ausgezogen waren, um den Herrn Jesus zu

erkundigen. Dorthin kehrten sie immer wieder zurück, dort

sammelten sich alle die Erfahrungen, welche die einzelnen
Missionare mit Land und Leuten in der Fremde gemacht hatten.



— 128 —

Fassen wir das Ergebnis des ersten Teiles unserer Abhandlung
zusammen: Es steht fest, dass Petrus sich im Jahre 49 eine Zeitlang

in Antiochia aufgehalten hat. Kein Geringerer als Paulus ist
dafür Zeuge. Der Gründer der antiochenischen Kirche ist Petrus
aber nicht gewesen, vielmehr haben ähnlich wie in Rom Laien den
Grund dazu gelegt. Die Kirche von Antiochia umfasste von
Anfang an Juden und Hellenen, diese waren in der Überzahl.

Wie steht es nun mit der Überlieferung, Petrus sei der erste
Bischof der Stadt gewesen Zunächst fällt auf, dass sich in den
Briefen des Märtyrerbischofs Ignatius keine Spur davon findet.

Er war Apostelschüler und der zweite Bischof der Stadt, hatte
also genug Wissen um die Frage, um welche es sich hier handelt.
Seine Amtszeit fiel, wenn die Angaben der Chronik des Eusebius
zuverlässig sind, zwischen die Jahre 69—108. Petrus nennt er in
den 7 Briefen, welche als echt allgemein anerkannt sind, zweimal:
ad Rom. 4, 3, und ad Smyr. 3, 2. Wenn auch die Stellen in einem
Zusammenhang stehen, der mit unserer Frage nichts zu tun hat,
so lässt sich doch aus den oft behandelten Worten an die Römer x) :

«Nicht wie Petrus und Paulus befehle ich euch. Jene waren Apostel.

.» entnehmen, dass Ignatius in Petrus genau so wie in Paulus

nur den Apostel erblickte. Hätte er, wenn jener ausserdem noch
Bischof von Rom und Antiochia gewesen wäre, sich mit den
zitierten Worten begnügen können, zumal wo er in jedem seiner
Briefe mit grossem Nachdruck die Stellung des Bischofs innerhalb
der einzelnen Kirchen betont Dazu kommt die Unsicherheit der
Nachrichten, wer als erster Bischof der antiochenischen Kirche
zu zählen ist. Wie die Liste der Bischöfe von Rom am Anfang
zwischen Linus und Petrus schwankt, so erscheinen als erster Bischof
von Antiochia bald Evodius, bald Petrus. Julius Afrikanus und,
ihm folgend, Eusebius in der Chronik zum Jahr 77 2) und der
Kirchengeschichte III 22 3) beginnen mit Evodius. Derselbe
Eusebius nennt aber III, 36, 2 im Anschluss an Origines Ignatius
den zweiten Bischof hinter Petrus, lässt also die Reihe der Bischöfe
mit diesem beginnen. Hieronymus dagegen kennt in der vita
Petri aus seinem Buch «Berühmte Männer»4) nur die Reihenfolge:
1. Petrus, 2. Evodius, 3. Ignatius. Ferner, Ignatius als zweiten
Bischof nach Petrus zu zählen, begegnet chronologischen Schwierig-

1) Vgl. I. K. Z. 1940, S. 194 ff.
2) Helm 7/1 S. 179.
3) P G 20, 256 C.

«)PL 23, 633 B.



— 129 —

keiten. Gesetzt, Petrus sei 7 Jahre Bischof der Stadt gewesen.
Nach unseren Ausführungen könnten dafür nur die Jahre 44—51
in Frage kommen. Dann kämen für die Amtszeit des Ignatius
gut 60 Jahre heraus. Nimmt man gar den Ansatz des Eusebius
für die Amtszeit des Petrus, die Jahre 35—42, an, so erhält man
für die des Ignatius rund 70 Jahre. In beiden Fällen kommen
wir so zu einem unmöglichen Ansatz für die Lebenszeit des Ignatius.
Zudem hat Eusebius selbst, wie oben bemerkt worden ist, die
fragliche Amtszeit mit 39 Jahren angegeben. Auf die noch späteren
Nachrichten einzugehen, erübrigt sich, sie beschränken sich darauf,
die Notizen der Vorgänger weiterzugeben oder auszuschmücken.
Auch das Fest «Cathedra Antiochena S. Petri», welches die
römische Kirche am 22. Februar feiert, trägt zu unserer Frage nichts
bei. Theodor Klauser hat in seiner Untersuchung «der Ursprung
des Festes Petri Stuhlfeier am 22. Februar, die Kathedra im Totenkult»

Münster 1927 gezeigt, dass mit der Kathedra nicht der
Bischofsstuhl von Antiochia gemeint ist, das Fest also mit dem
antiochenischen Episkopat nichts zu tun hat. Auch erscheint der
Name der Stadt weder in den Messgebeten noch im Stundengebet
des Tages. Alles das zeigt, um die Ausführungen des zweiten Teiles
unserer Abhandlung zusammenzufassen, dass die Überlieferung von
einem siebenjährigen Episkopat des Petrus in Antiochia nicht haltbar
ist, abgesehen davon, dass das Bischofsamt sich in jener Frühzeit
des Christentums nirgends findet und das Amt des Apostels andere

Aufgaben hatte, welche das mit der Übernahme jenes Amtes
verbundene Residieren an einem Ort ausschlössen.

Was bleibt nun als gesichert von der Überlieferung übrig
Wie oben gezeigt worden ist, hat sich Petrus eine gewisse Zeit in
den Kreisen der antiochenischen Christen aufgehalten. Dass er
die Frohbotschaft, genau so wie vor ihm Barnabas und Paulus,
dort verkündigt hat, war sein gutes Recht. Aus Gal. 2, 12 geht
ferner hervor, dass er den heidenchristlichen Charakter der syrischen
Kirche anerkannt hat. Das war nicht ohne Bedeutung, denn er

verkörperte nun einmal die Autorität des Apostelkollegiums in
seiner Person. Ob er in die Organisation der jungen Kirche
eingegriffen hat, entzieht sich unserer Kenntnis. Bedenkt man, dass

sich vor der Mitte des 3. Jahrhunderts keine Nachricht darüber

aufweisen lässt, er sei der erste Bischof der Stadt gewesen, so wird
es mehr als wahrscheinlich, dass der antiochenische Episkopat des

Petrus eine Konstruktion der Chronographie des Eusebius-Hierony-
g

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1945.



— 130 —

mus ist. Beide setzen als Todesjahr des Petrus das Jahr 67 an und
lassen ihn 25 Jahre die «cathedra urbis Romae» innehaben, kommen
somit auf das Jahr 42 herunter. Von da ab rechnen sie dann die
Jahre 42—35 als die 7 Jahre des Episkopats in Antiochia. Die
Zeit von 35—30, dem Todesjahr des Herrn, hat Petrus nach ihrer
Berechnung die Kirche von Jerusalem geleitet. Selbstsichere
Behauptungen wie die Fillions a. a. 0., Sp. 372: «Ce fait (die
überlieferte Tätigkeit des Petrus in Antiochia) est parfaitement garanti»
bedürfen somit einer gründlichen Nachprüfung. Hält man sich
aber an das, was gesichert überliefert ist, so bleibt, dass die Kirche
von Antiochia älter ist als die der Reichshauptstadt und dass sie

sich genau so wie jene darauf berufen kann, in ihrer Mitte die
beiden grössten Apostel des Urchristentums beherbergt und von
ihnen Unterweisung empfangen zu haben. Hans Lietzmann hat
die Vermutung ausgesprochen1), dass die Frohbotschaft von
Antiochia nach Rom gelangt sei und Sendboten der antiochenischen
Kirche dort eine heidenchristliche Gemeinde grundgelegt hätten.
Irgendwelche festen Anhaltspunkte dafür lassen sich aber nicht
erbringen. Auch seine Rückschlüsse aus dem sog. 1. Klemensbrief
reichen nicht dazu aus, um jene Annahme als gesichert zu erweisen.
So haben wir auch durchaus Verständnis dafür, wenn der heutige
Patriarch Alexandras in seinem geschichtlichen Abriss a. a. 0.,
S. 82, schreibt: «Die Kirche Antiochiens ist die älteste der
apostolischen und patriarchalischen Kirchen der christlichen Welt.
Gegründet von den Koryphäen der Apostel, von Petrus und Paulus,
bevor diese nach Rom reisten, wurde sie von Anfang an ein grosses
Zentrum christlichen Lebens, geistiger Bewegung und religiöser
Tätigkeit.»

Zurzeit Birkendorf/Schwarzwald.
Studienrat Hans Katzenmayer.

Literatur:
W. Classen, Eintritt dos Christentums in die Wolt, Gotha 1930.
I. v. Döllinger, Christentum und Kirche in der Zeit der Grundlegung,

Regensburg 1800.
H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. I, Berlin 1932.
E. Meyer, Ursprung und Anfängo des Christentums, Bd. III, Stuttgart 1923.
A. Schlatter, Geschichte dor ersten Christenheit, Gütersloh 1926.
A. Ehrhardt, Urkirche und Frühkatholizismus, Bonn 1935.
Fr. Hoilor, Urkirche und Ostkirche, München 1937.
Hans Frh. v. Soden, Die Entstohung der christlichen Kirche, Leipzig 1919.

:) Geschichte dor alten Kirche, Berlin 1932, S. 109 und 210.


	Die Beziehungen des Petrus zur Urkirche von Jerusalem und zu Antiochien

