
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 3-4

Artikel: Die Kirche als Schutzhort der Freiheit

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

Die Kirche als Schutzhort der Freiheit.
Als Bischof Herzog sein schweres Amt antrat, da wählte er

als Devise für das bischöfliche Siegel das Wort aus dem zweiten
Korintherbriefe: «Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit!»
(2. Kor. 3, 17.)

Er wollte damit ein Doppeltes zum Ausdruck bringen: Einmal,
dass, wo der Geist des Herrn herrscht, und das heisst, wo es wirkliche

christliche Gemeinde gibt, in dieser keine Knechtung der
Glieder möglich ist, sondern nur Dienst in der Freiheit.

Zugleich aber dachte er gewiss mit an die staatliche Gemeinschaft.

Er war seiner ganzen politischen Grundhaltung nach ein

Vertreter der freiheitlichen Bestrebungen seiner Zeit und meinte
deshalb, dass, wo das öffentliche lieben im Staate sich selbst wirklich

verstelle, auch etwas von diesem Geiste der Freiheit in ihm
erkennbar werden niüsstc.

Beides ist aber, wie er wusste und wie er durch diese Wahl
andeutete, keineswegs selbstverständlich. Sein ganzes Wirken hatte
schon bisher dem Kampf gegen jene Knechtung des Gewissens

gegolten, die er glaubte am Werke zu sehen, als man sich anschickte,
die Allgewalt und Unfehlbarkeit eines Einzelnen in der Kirche zum
Doüma zu erheben. Und denselben Geist der Unfreiheit sah er in
den politischen Bestrebungen sich auswirken, die solcher Bindung
im öffentlichen Leben Vorschub leisten wollten.

Er meinte also wohl aus seiner tiefsten Überzeugung heraus

erklären zu müssen, dass es zwar in der Wirklichkeit nicht
selbstverständlich sei, dass die Kirche der Freiheit diene, dass aber, wo
sich die Kirche auf ihr ureigenstes Wesen besinne, sie aus keinem

andern Geiste leben und keinen andern gutheissen könne als einen,

der befreit, dass sie also ihrem Wesen nach ein «Schutzhort der

Freiheit» sein müsse.

Aber, ist dem wirklich so Beweist nicht die Geschichte der

Kirche das gerade Gegenteil Wir brauchen, um die Fragwürdigkeit

unserer Themastellung aufzudecken, nur auf ein Moment
hinzuweisen, das mit erschreckender Schärfe die Schwierigkeit unserer
Frage erhellen kann.

Dort, wo in der abendländischen Geschichte der Gedanke
politischer Freiheit zum erstenmal im Sinn einer Definition geklärt

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1945. 7



— 98 —

wird, da wird er deutlieh an seinem Gegenbild entwickelt, nämlich
an der Sklaverei. Während der Sklave der Mensch ist, «der ja
immer schon nicht sich, sondern einem andern gehört» (Aristoteles,
Politica I, 2), ist frei der, der «unabhängig von andern selbst über
sich verfügen kann» (Pseudo-Piaton, Definitiones 412d; 415a)1).

Daraus wäre zu erschliessen, dass, wäre die Kirche «der Schutzhort

der Freiheit », sie je und je die eifrigste Beförderin der
Sklavenbefreiung hätte sein müssen. Die Geschichte der Kirche deckt
aber in peinlichster Weise das gerade Gegenteil auf. Bis ins 19.

Jahrhundert hinein ist die Sklaverei von der Kirche fast immer gedeckt
und nur da und dort gemildert oder in einzelnen Gebieten von
Einzelnen bekämpft worden. Und als endlich entscheidende Schritte
geschahen, da standen wohl religiöse Motive mit dahinter, aber die
Initiative ging nicht von der Kirche aus und wurde nicht von den

grossen Kirchen übernommen, sondern von den Freikirchen und
Missionsgesellschaften. Aber bedenklicher noch als diese

kirchengeschichtlichen Tatsachen, die ja auch einfach eine Schwäche der
verweltlichten Kirche aufzeigen könnten, ist die Tatsache, dass die
apostolische Verkündigung selbst die gleiche Gleichgültigkeit gegen
die sozialen Ordnungen zu zeigen und also so die spätere Haltung
der Kirche zu rechtfertigen scheint.

Ist es vielleicht wirklich kein blosses Missverständnis, wenn
man der Kirche als solcher reaktionäre Angst vor der Freiheit
vorwirft Ist es nicht eher eine gefährliche Verpolitisierung der Kirche,
wenn Einzelne in ihr die These vertreten : Die Kirche ist der Schutz-
hört der Freiheit, sie kann aus ihrem Wesen heraus immer nur für
die Freiheit sein

Ehe wir diese Frage als solche beantworten können, müssen
wir sie aber noch um einen Schritt näher an unsere heutige Lage
heranführen.

Diejenigen, die das Thema dieses Vortrages geprägt haben —
ich habe es nicht selbst gewählt —, haben wohl noch an andere

Erscheinungen als an die Frühgeschichte der altkatholischen
Bewegung gedacht. Sie dachten an die Zeugen der Kirchenfreiheit
und ihren Kampf für die Freiheit der Völker, den wir in den dunklen
Jahren, die hinter uns liegen, als fast einziges Zeichen einer bessern
Welt miterleben durften. Sie dachten an die bekennende Kirche in
Deutschland und, seit dem Kriege, in den besetzten Ländern, in

*) Zitiert im Theologischen Wörterbuch zum Neuen Testament,
herausgegeben von Kittel, Band II, S. 484.



— 99 —

Frankreich, Norwegen, Holland, Dänemark, an die Bekenner in
den verschiedenen Konfessionen, die sich nicht vergiften liessen

vom Geist der Gewalt und der Machtlust, sondern bis in den Tod
für ihren Glauben und seine Reinheit, für Recht und Freiheit,
für die göttlichen Gebote und das Gewissen des Einzelnen, kurz für
«den Menschen als Gottes Geschöpf», das nicht zum blossen Teil
eines Kollektivs oder zum Knecht eines totalitären Staatsregimes
herabgewürdigt werden darf, eintraten.

Ist auch diese Bewegung nur eine Ausnahme Ist vielleicht
auch hier, wo zeitweise über die Konfessionsschranken hinweg
wieder etwas spürbar wurde von einer Einheit christlichen Geistes,
doch nur ein kleiner Teil der Kirche aktiv gewesen Ist dieses

Bekennertum wirklich die Repräsentation der Kirche Christi Oder
müssen wir, angesichts der vielen, die in allen Konfessionen, auch
der unsrigen, den totalitären Staat bejahten und dies mit dem
Bekenntnis zu Christus offensichtlich verbinden zu können glaubten,
auch hier enttäuscht feststellen, dass nicht die Kirche oder die

Kirchen, sondern nur je und je einzelne ihrer Vertreter die

Überzeugung vertraten, dass Kirche und Freiheit unzertrennlich seien

Wir sehen jedenfalls deutlich, dass unser Thema nicht eine

unbestrittene These ist, sondern ztvgleich eine peinliche Frage
darstellt und dass wir diese Frage nicht einfach aus dem Verhalten
der Kirche beantworten können, sondern mühsam aus den Quellen
kirchlichen Denkens zu klären versuchen müssen.

Wie ist also die Frage zu lösen

Es ist vielleicht kein Nachteil, dass wir über unser Thema erst

jetzt, nach der Befreiung der unterjochten Staaten, zu reden haben.

Für einen holländischen oder norwegischen Christen war die

Fragestellung in der Besetzungszeit wohl auf eine einfache Formel
reduziert: Natürlich ist die Kirche gegen das Heidentum Hitlers,
gegen die Verfolgung der Juden, gegen den weltanschaulichen

Zwang des totalitären Staates, für die Freiheit der Demokratie.

Aber damit ist das eigentliche Problem noch kaum visiert.

Es darf nun in einer Atmosphäre, in der neu sachliche

Erörterungen möglich werden sollten, auch gefragt werden: Was
heisst das, wenn die Kirche «für die Freiheit» eintritt? Vielleicht
dürfen wir in dieser ruhigeren Atmosphäre uns auch etwas stärker
«in unseren besonderen eidgenössischen Verhältnissen orientieren,
als wir dies mitten im Weltkrieg gedurft hätten.



— 100 —

Ich gedenke, in der Beantwortung unserer Frage einen grossen,
aber unvermeidlichen Umweg zu machen, der uns die ganze
Schwierigkeit der Frage erst aufzudecken erlaubt. Ich versuche,
zuerst in kurzen Strichen das Problem des politischen
Freiheitsgedankens zu skizzieren, um diesen Gedanken dann mit dem
genuin-christlichen Freiheitsgedanken zu konfrontieren und endlich
in der entscheidenden Schlussbetrachtung feststellen zu können,
ob und wie die Kirche, als verantwortliche Vertreterin des biblischen

Freiheitsgedankens, ein «Schutzhort der Freiheit» sein kann und
muss.

Der heutige Durchschnittsschweizer, der gedankenlos die
Männer von 1291 als seine geistigen Vorfahren preist, ist sich
zumeist nicht bewusst, wie anders, ja wie radikal anders eben der

Freiheitsgedanke in unserer Zeit begründet wird. Er ahnt zumeist
nicht einmal, dass gerade in der tiefsten Schicht eine Veränderung
sich vollzogen hat, die eben, wenn wir nach dem Verhältnis von
Christentum und Freiheit fragen, von geradezu katastrophaler
Tragweite ist. Der heutige Freiheitsgedanke ist ein Produkt der
Aufklärung. Wenn auch in der Bundesverfassung von 1874 die

sogenannten «Menschenrechte», das heisst das Recht auf Leben,
Gleichheit, Freiheit, Eigentum, die im amerikanischen Bürgerkrieg
und in der Französischen Revolution eine entscheidende Rolle
spielten, nicht so ausgeprägt alles beherrschen wie in den genannten
Staatsgebilden, so ist doch unverkennbar, dass die demokratisch-
freiheitlichen Ideen der neuen Eidgenossenschaft nicht einfach aus
dem Freiheitsgedanken der alten Eidgenossenschaft abzuleiten
sind, sondern sehr stark erst von diesen modernen Einflüssen her
verständlich werden. Wenn aber hinter den Menschenrechten
gewiss auch tiefe religiöse Impulse erkennbar werden, so etwa bei
einem ihrer philosophischen Begründer, John Locke 1), so darf doch
nicht übersehen werden, dass diese aufgeklärte Frömmigkeit mit
einer entscheidenden Tatsache urchristlich-kirchlichen Denkens
gebrochen hatte: Sie sah den Menschen nicht mehr als gefallenes

l) Fritz Ernst, Dut Sendung des Kleinstaates 1940, S. 44. Zum Problem
der Menschenrechte sind besonders klärend der kritische Aufsatz von
Heinrich Barth, Menschenrechte im Lichte der Geistesgeschichte, erschienen
in der Zeitschrift Philosophic, herausgegeben von A. Liebort, Vol. 3, 1938,
S. 419—443 und Emil Brunner, Dio Menschenrechte nach reformierter
Lehre, Festrode, Zürich 1942. Siehe jetzt auch den Aufsatz von Urs Küry,
Ursprung und Wandel der Menschenrechte, in dieser Zeitschrift, 35.
Jahrgang, 1945, Heft 1/2, S. 1 — 12.



— 101 —

Geschöpf, sie bestritt mit Leidenschaft die augustinische Erb-
sündenlehre und damit die christliche Begründung des Staates und
der Freiheit überhaupt. Denn eben damit wird bei Paulus der
Staat in seinem relativen Recht begründet, dass wir in der
zerstörten Schöpfung leben. Und eben daraus entspringt der christliche

Gedanke der Freiheit, dass nichts so tief bindet wie die Sünde.

Aber eben diese Herrschaft der Sünde in der Welt leugnet
die Aufklärung, auch in ihrer religiösen Deutung. Ihr ist der Mensch

wieder, wie dem vorchristlichen Menschen, das gottunmittelbare
Wesen, das nur der Rückbesinnung auf seine Gottebenbildlichkeit
bedarf, um sich selbst zu erkennen und seine Freiheit zu verstehen.

Aber, wie kommt die Aufklärung zu ihrem Freiheitsbegriff?
Wir haben schon gesehen, dass auch sie von religiösen Prämissen

ausgeht. Auch Locke beruft sich auf die Bibel. Aber, so ernst und
ehrlich das sicher gemeint war, es sind andere Augen, mit denen
hier die Schöpfungsgeschichte gelesen wird, als es die der alten
und mittelalterlichen Kirche und erst recht der Reformationskirchen

waren.
Aber zugleich sind die Wurzeln der neuen Anschauung in einer

bedeutsamen Grundanschauung gelegen, die das kirchliche Denken
seit der Zeit beherrscht, da die Kirche ihrerseits genötigt war, sich

mit der Welt, und das heisst mit dem bestehenden Staate, gründlich
auseinanderzusetzen. Die Kirche besass ursprünglich keine

eigenständige Gesellschaftslehre. Die Urkirche lebte als Fremdkörper
im Staate, als die Heilsgomeinde, die auf die kommende, alles

verwandelnde Gottesherrschaft ausgerichtet war. Der Staat, besser

die Obrigkeit, besass für Paulus nur eine vorläufige, in der Welt
der Sünde den Zerfall aufhaltende, polizeiliche Funktion. Gewiss,

diese Aufgabe ist den obrigkeitlichen Gewalten nach Römer 13 von
Gott übertragen. Der Christ anerkennt diesen Schutz der Ordnung
so lange, als der Staat die Kirche nicht zu Handlungen zwingt, die

ihre Bindung an Gott in Frage stellen. In dem Augenblick aber,
in dem der Staat vom Christen die Verleugnung seiner Bindung an
Christus fordert, kommt es zum Kampf mit der Staatsgewalt, wie

es die Apokalypse des Johannes (Kap. 13) und die grossen Christen-

Verfolgungen beweisen.

In der Zeit aber, da der Staat für die Kirche immer mehr zum
Problem werden musste, kam es zu jener eigentümlichen Einverleibung

heidnischer Grundgedanken, von der Ernst Troeltsch mit
Recht erklärt, dass sie zu den «grundlegenden weltgeschichtlichen



— 102 —

Tatsachen» gehört1). Die Kirche übernimmt das stoische Naturrecht.

Die stoische Philosophie war die Weltanschauung der
ausgehenden Antike, die wohl als die grandioseste Zusammenschau
eines neuen, weltweit gewordenen Denkens angesprochen werden
kann. Nach ihr bildet der Kosmos, das Weltganze, ursprünglich
ein wohlgeordnetes System, in dem Freiheit, Gleichheit,
Kommunismus staatenlos, rechtlos, einzig zusammengehalten durch die
alles durchdringende Weltvernunft, herrschten. Zugleich aber ist
in dieser Urordnung der Mensch, als das vernunftbegabte Wesen,
der Träger dieser Ordnung. Erst durch einen Abfall von der
Vernunft durch Herrschsucht, Habsucht, Eigenliebe, wurde dieselbe
Vernunft genötigt, dem Bösen durch schützende Ordnungen,
das «Recht», die Einrichtung einer Gesellschafts- und
Eigentumsgesetzgebung, kurz, durch die Staatsbildung zu begegnen. Diese
beiden Ordnungen, die ursprüngliche und diese spätere, nennt man
das Naturrecht. Das absolute Naturrecht meint Freiheit, Gleichheit,
Gütergemeinschaft. Das relative Naturrecht ist nur ein Notbehelf,
aus dem sich aber eben das positive Recht der Völker entwickelt.

Diese Lehre von der natürlichen Freiheit und Gleichheit der
Menschen baut nun die kirchliche Theologie in ihr Lehrgebäude ein2),

allerdings mit einer wichtigen Einschränkung. Der Mensch, von
dem so gesprochen werden kann, ist nur der Mensch, wie er aus
Gottes Schöpfung selbst hervorgegangen. Das relative Naturrecht
aber bezieht sich auf den gefallenen Menschen, der durch die Sünde
entstellt und seiner ursprünglichen Ebenbildlichkeit verlustig
gegangen ist. Den Stand des freien Menschen gibt es nur wieder für
den erneuerten Menschen, der «in Christus» ist.

Eben diese Verbindung von christlicher Deutung und
philosophischer Weltanschauung zerschlägt aber die Aufklärung. Sie

rechnet mit einem Menschen, der von Natur frei, gleich und zur
Gemeinschaft geschaffen ist. Sie lehnt die Erbsündenlehre als
eine Zerstörung eben des Humanismus, der Achtung vor der

1) Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und
Gruppen, 1912, S. 146 ff., und derselbe, Artikel «Naturrecht» im Lexikon
«Die Religion in Geschichte und Gegonwart», I.Auflage, 1913, Band IV,
Spalte 697 ff.

2) Troeltsch hat diese Herkunftserklärung der kirchlichen Staatslehre
auch für die Staatslehren der Reformationskirchon behauptet. Die Richtigkeit

dieser Behauptung wird aber von der neueren Forschung, speziell für
Zwingli, energisch bestritten. Siehe die Zürcher Inaugural-Dissertation
von Alfred Farner, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli, Tübingen
1930, S. 49, Anmerkung 3.



— 103 —

Menschenwürde, ab und propagiert mit leidenschaftlicher Empörung
gegen die kirchliche Tradition die Freiheit des Menschen nicht nur
als verlorenen Urständ, sondern als das Wesen des Menschen
schlechthin. Damit ist aber nicht weniger als alles verändert.
Damit ist nicht nur die christliche Deutung der Schöpfungsgeschichte
verworfen, sondern auch die Zukunft des Menschen in seine Hände
gelegt. Die Eschatologie, das heisst : die Erwartung der entscheidenden

Gottestat, die das in der gefallenen Schöpfung unmögliche
Reich Gottes erst bringt, ist umgedeutet in die fortschrittliche Tat
des Menschen selbst. Das Reich selbst wird in der Fortführung des

Liberalismus, die zugleich sein Widerpart ist, im Sozialismus,
verwechselt mit dem klassenlosen Staat, den das zur Heilsgemeinde
gewordene Proletariat sich erkämpft. Wir wissen, mit welchem
Einsatz diese «Hoffnungen» heute vertreten werden. Aber all
dies kann uns nicht darüber hinwegtäuschen, dass damit ein
Freiheitsgedanke vertreten wird, der vom Ort der Kirche her nicht mehr
begründet werden kann. Der Mensch ist nicht mehr gesehen als
das Geschöpf, das aus Gottes Hand frei hervorging, dann aber fiel
und nur durch Gottes Tat wieder frei werden kann. Freiheit
bedeutet hier, dass der natürliche Mensch sich selbst wieder findet
und als solcher ein Anrecht auf Freiheit geltend machen muss.
Die Ausschaltung der christlichen Grundlehre, die den natürlichen
Menschen als Sünder erkennt, ist von unerhörter Tragweite. Sie

bedeutet in ihrer sauberen Konsequenz, die am folgerichtigsten
Versuche auch offenbar wird, nicht weniger als die Ausschaltung
Gottes aus dem Gedanken der Freiheit. Frei ist der Mensch erst,

wenn er auch seine Erlösung selbst in der Hand hat, wenn er auch

frei ist von der bindenden Macht des ihn beanspruchenden Gottes.
Neben dieser konsequenten Lösung des emanzipierten

Menschen der Neuzeit vertritt die alte Eidgenossenschaft einen eher

zwiespältigen Freiheitsgedanken. Dieser wird zwar nicht
theoretisch entwickelt, ist aber in seinen praktischen Auswirkungen
doch einigermassen erkennbar. Er ist durchaus an jene Verbindung
von naturrechtlichem und christlichem Denken gebunden, wie sie

von der katholischen Kirche allmählich ausgebildet und im «heihgen

römischen Reich» existentiell vertreten wurde. Die
Begründer des ersten Bundes wollten sich durchaus nicht vom Reiche
lösen, sondern vertraten auch in ihrer neuen Ordnung gerade alte
Reichsgedanken, wie den der universalen christlichen Friedensordnung

und den der unaufgebbaren Reichsunmittelbarkeit, die



— 104 —

durch die Auflösung des Reiches in Nationalreiche bedroht war.
Und auf Jahrhunderte hinaus noch hielt sie gegenüber
vorchristlich-römischem Untertanenrecht fest an dem Reichsrecht der
Freien x). Dennoch dürfte auch in der revolutionären Begründungstat,

die ja eben in eine besonders kritische Stunde der
abendländischen Gesellschaftsgeschichte fällt, am ehesten auch schon
ein Zug der Emanzipation des religiös gebundenen Menschen liegen,
der noch nicht meint, was die späteren Menschenrechte meinen,
aber schon ein Schritt nach dieser Richtung sein könnte. Das
Christliche an der ureidgenössischen Freiheitstradition liegt, wenn
wir ehrlich sein wollen, gerade nicht in der revolutionären Tat als
solcher, sondern in dem, was, vielleicht sehr nüchtern wirtschaftlich
begründet, zugleich festgehalten wurde, nämlich im Genossenschaftsgedanken.

Dass die Freiheit innerstaatlich zugleich Bindung in
einem freiheitlich gestalteten Füreinander war, das war das, was
das «Christliche» rettete. Dass in der Folge der Genossenschaftsgedanke

auch auf das Verhältnis von Grossen und Kleinen, von
Land und Stadt übertragen wurde, so dass der Staat mit einem
Minimum von Bindungen auskam und fast gestaltlos doch eine

eigentümliche Festigkeit der innern Gestalt besass, das war wohl
das, was dieser Freiheit ein stark christliches Gepräge, fast mehr
aus dem Gegebenen erwachsen als programmatisch beabsichtigt,
verlieh. Dieser genossenschaftliche Zug bewährte sich, als das neue
Staatswesen auch klug auf das verzichtete, «was sonst die Würze
und den Nerv des Völkerdaseins ausmacht», nämlich auf die
Ausdehnung zum Großstaat. «Freiheit zogen sie der Macht und Grösse

vor», sagt Richard Feiler in seiner so sorgfältig abwägenden
Rektoratsrede von 1937 2).

Dennoch aber wäre es ein Kurzschluss, wollten wir, was christliche

Freiheit bedeutet, nun einfach an der in vielem gewiss
sehr beglückenden, aber doch auch wieder unverkennbar menschlichen

Lösung der eidgenössischen Staatsbegründung ableiten3).
Wir können höchstens feststellen, dass in der Freiheit dieser

urschweizerischen Genossenschaft vom Reichsgedanken her und

x) Tino Kaiser, Die Schweiz — ein christlicher Staat. Mitteilungen der
Neuen helvetischen Gesellschaft 1939, Heft 3, S. 56—65.

2) Richard Feller, Von der alten Eidgenossenschaft. Rektoratsrode,
Bern, 1938.

3) Zum Problem in seinor Anwondung auf die Gegenwart siohe Heinrich
Barth, Der Schweizer und sein Staat, 1941, und derselbe, Der Sinn der
Demokratie, 1941.



— 105 —

von dem kirchlichen Menschenbild, das er in sich birgt, aus, noch
wesentlich mehr Christliches eingefangen ist als in den modernen
Staatsgebilden, die Mensch und Staat so verselbständigen, dass

beide grundsätzlich auch ohne («ott verstanden werden können,
ja müssen. Aber wir dürfen unsere Aufgabe nicht willkürlich dahin
vereinfachen, dass wir alle die unerhörten Probleme, die das
Aufkommen des dritten und vierten Standes, die die moderne
Technisierung und vieles andere stellen, kurzweg überschlagen und aus
einer patriarchalischen Situation einfach ein Programm herauslesen,

das sich so nie einfach verwirklichen liesse.

Dazu kommt ein Zweites: Wir dürfen auch den stoisch-christlichen

Freiheitsbegriff nicht einfach zusammenwerfen mit dem
biblischen, und das heisst urkirchlichen Freiheitsgedanken. Dieser
wird im Neuen Testament am deutlichsten vom Apostel Paulus
entwickelt. Zwar finden sich auch schon bei ihm Elemente, die

er mit der Stoa gemeinsam hat, so der Gewissensbegriff. Aber im
übrigen bedeutet ihm Freiheit etwas viel Tieferes.

Bei Paulus tritt uns nicht jenes Wunschbild vom Menschen

entgegen, das die Aufklärung, die den Abgrund nicht sehen will,
erfunden hat. Er kennt aber auch noch nicht jenen Ausgleich
zwischen der Botschaft der Kirche und dem stoischen Denken, der
für eine spätere Zeit so bezeichnend ist. Er sieht den natürlichen
Menschen in dem berühmten Kapitel 7 des Römerbriefes eindeutig
als den ohnmächtigen, in das Gesetz der gefallenen Schöpfung
verstrickten und wie ein Sklave der Sünde verkauften Menschen, der
das Gesetz Gottes nicht erfüllen kann. Er schildert zwei Kapitel
vorher, im 5. Kapitel des gleichen Briefes, wie es zu der Herrschaft
der Sünde über den Menschen gekommen ist, wie durch den

Ungehorsam des einen die Sünde als geistige Macht Eingang in die

Welt gefunden, und durch die Sünde der Tod, und wie so der Tod

zu allen Menschen hindurchgedrungen ist (5, 12). Hier erscheint
also der Mensch nicht als der zur Freiheit geborene Träger der

göttlichen Vernunft, der frei handeln kann, wenn er nur will,
sondern vielmehr als der unfreie, versklavte, der das gerade Gegenteil

von sich sagt: «Denn ich stimme zwar dem Gesetz Gottes zu

nach dem innern Menschen. Ich sehe aber ein anderes Gesetz in
meinen Gliedern, das clem Gesetze meiner Vernunft widerstreitet
und mich gefangen nimmt unter das Gesetz der Sünde, das in

meinen Gliedern ist» (7, 22—23). So kommt es dazu, dass er
bekennen muss: «Denn nicht, was ich will, das tue ich, sondern, was



— 106 —

ich hasse, das vollbringe ich» (15). Er endet bei dem Sehnsuchtsschrei

nach der Freiheit: «Ich unglückseliger Mensch! Wer wird
mich erretten aus dem Leibe dieses Todes » (7, 24).

Die Freiheit ist also für Paulus nicht erreicht, wenn sich der
Mensch auf sich, auf die Vernunft und ihr und sein inneres Gesetz

besinnt. Er weiss, dass es Freiheit nur gäbe, wenn dem Menschen
etwas geschenkt würde, was er von Natur nicht hat, wenn er gerade

von den naturhaften Mächten, die den Kosmos beherrschen, Sünde
und Tod, frei werden könnte.

Der biblische Freiheitsgedanke weist also in eine viel tiefere
Schicht, nicht bloss in eine tiefere Schicht der Seele oder der
Erkenntnis, sondern radikal, auf eine Verwandlung des Menschen
hin, die sich der Mensch nicht selbst nehmen kann.

Die wirkliche Selbstbesinnung des Menschen kann nur bei
seiner Verzweiflung enden.

Die Antwort auf die Verzweiflungsfrage aber gibt der Apostel
gleich nach jener Klage:

«Dank sei Gott durch Jesus Christus unsern Herrn» (7, 25 a).
«Denn das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Josus
hat dich frei gemacht vom Gesetz der Sünde und des Todes» (8, 2).

Nur «in Christus», nur durch einen gleichen Einbruch aus einer
andern Welt, wie es der Einbruch der dämonischen Gewalten Sünde
und Tod war, kommt es zur Möglichkeit der Freiheit. Aber nicht
der Mensch macht sich frei, sondern er wird in die Welt der Freiheit
hinaufgehoben, da ihn der Ruf der Christustat erreicht und der
Einbruch des Geistes, der die Freiheit ist, an ihm zur Wirklichkeit
wird. Jetzt erst kann an den Menschen, nur an den so befreiten
Menschen und nur auf Grund des neuen Seins in Christus, die
Forderung gerichtet werden:

«Wenn wir aber mit Christus gestorben sind,
so glauben wir auch, dass wir mit ihm leben werden,
da wir (ja) wissen, dass Christus,
von den Toten auforweckt,
nicht mehr stirbt, *

denn der Tod herrscht nicht mehr über ihn» (6, 8, 9).
«Also auch ihr:
Haltet euch für solche,
die tot sind für die Sünde,
lebendig aber für Gott,
in Christus Jesus.
So herrsche denn nicht mehr die Sünde in eurem sterblichen Leibe,
so dass ihr seinen Begierden gehorchet,



— 107 —

noch stellet eure Glieder der Sünde zur Verfügung als Waffen der
Ungerechtigkeit,

vielmehr stollot euch selbst Gott zur Vorfügung,
als solcho, dio aus den Toten Lebondigo sind,
und euro Glieder Gott,
als Waffon der Gerechtigkeit!
Denn die Sünde soll nicht mehr über ouch herrschen.» (6, 11—14 o).

Das also ist die Freiheit, die der Apostel meint, wenn er von
der «Freiheit eines Christenmenschen» spricht.

Damit ist aber zweierlei deutlich: Die Freiheit ist nicht etwas,
das wie in der Stoa, dem Menschen, dem «weisen», je, wann er nur
will, zur Verfügung steht. Sie ist vielmehr eine Wirklichkeit der
göttlichen Welt, die ihm nur durch das Wunder der Gnade in Christus
Jesus geschenkt werden kann. Sie ist aber in Christus, in der
Verbindung mit ihm, die erst zur wahren Gemeinde führt, so wirklich

da, wie vorher Sünde, Gesetz und Tod. Sie ist nicht nur die
Abwesenheit von Knechtschaft, sondern die Wirklichkeit eines

neuen Lebens.

Sie ist aber, und das ist das Zweite, was jetzt deutlich
geworden sein dürfte, nicht Ungebundenheit, nicht jene falsche

Autoritätslosigkeit und Selbständigkeit des aufgeklärten, leeren

Menschen, sondern tiefste Gebundenheit an Gott und damit an
den neuen Menschen Christus. Sie ist Vollzug des Gehorsams, sie

ist Dienst, sie ist nicht das letzterdings doch geizige, selbstsüchtige
Bei-sich-selber-Sein des stoischen Weisen, sondern das Bei-dem-

andern-Sein in der Liebe. Dort, wo der Apostel, wie im Galaterbrief,

am radikalsten gegen die neue Knechtung unter das Gesetz

eifert, prägt er zugleich die entscheidende Weisung (5, 13), die den

Missbrauch der Freiheit verwehrt:
«Ihr seid zur Freiheit berufen, Brüdor,
allein nicht so, dass die Freiheit zum Anlass für das Floisch wird,
vielmehr (so, dass) ihr
durch die Liebe einander dienet.»

Freiheit ist auch für den Menschen in Christo die Freiheit von
der Leidenschaft, wie in der Stoa, aber sie geht nicht darin auf,
sie ist zugleich das Freisein für die Liebe.

Aus diesem Radikalismus der Freiheit in der Gemeinschaft
der neuen Menschheit heraus, die die Kirche darzustellen berufen
ist, erklärt sich nun auch die angebliche Gleichgültigkeit des

Apostels gegenüber den sozialen Fragen, die man ihm und der
Kirche von jeher zur Last gelegt hat. Es ist nicht zu bestreiten,



— 108 —

dass Paulus in dieser Richtung Anordnungen trifft, die in unsern
Ohren äusserst befremdlich klingen.

Gegenüber der revolutionären Konsequenzmacherei, die sofort
die radikale Veränderung, die in der Heilsgemeinde grundsätzlich
gilt:

«Ihr alle seid Söhne Gottes durch den Glauben an Christus Jesus.
Da ist nicht Judo, noch Grieche ;

da ist nicht Sklave, noch Freier;
da ist nicht Mann, noch Frau ;

denn ihr alle seid einer in Christus Jesus» (Gal. 3, 26—28),

auch in die sozialen Verhältnisse übertragen will, vertritt der Apostel
eine Zurückhaltung, die die reaktionäre Haltung der spätem Kirche
voll zu rechtfertigen scheint. Er stellt im I. Korintherbriefe als

Weisung, die er «in allen Gemeinden», also als allgemeingültige
Kirchenordnung, verkündigt, die Regel auf:

«Ein jeglicher bleibe in dem Stande,
in welchem er berufen wurde.
Bist du als Sklave berufen,
mach dir keino Sorge darum
Ja, selbst wenn du frei werden könntost,
so mach um so mehr Gebrauch davon (nämlich vom Sklavenstand,

nicht von der Freiheit)
Denn wer im Herrn als Sklave berufen wurde,
der ist (ja) ein Freigelassener dos Herrn.
Gleicherweise,
wer als ein Freier berufen wurde,
ist ein Sklavo Christi.» (l.Kor. 7, 20—22.)

Auf diese und ähnliche Stellen des Neuen Testaments berief
sich schon immer die kirchliche Reaktion, wenn sie die Sklaverei
zu rechtfertigen trachtete.

Aber ist diese Verwertung der apostolischen Anweisung legitim Ì
Sie scheint auf den ersten Blick unausweichlich zu sein. Und
dennoch beruht sie auf einem abgründigen Missverständnis. Der
Apostel spricht nicht «gesetzlich», und er spricht nicht über die
Sklaverei. Er spricht in einer ganz konkreten Situation zu ganz
konkreten Fragen der Gemeinde. Sollten wir, so fragen sich die
Sklaven der neuen Gemeinde, nicht um jeden Preis die Freiheit
anstreben, da wir doch in der Gemeinde schon wirklich Freie sind
Paulus, im Blick auf die Nähe der Heilszeit, die die volle, auch
äussere Freiheit selbstverständlich bringt, sagt: Nein, vorfälscht die
Botschaft der Freiheit in Christo nicht in ein sozialpolitisches,
schwärmerisches Programm, das die endgeschichtliche Freiheit in
menschlichem Zugriff vorwegnehmen würde



— 109 —

«Ihr seid um einen (hohen) Preis (schon) freigekauft,
werdet nicht der Mensehen Sklaven!» (Kbenda, 7, 23).

Er sieht in dem drängerischen, eigenwilligen Verändern des

Standes nur die Verkennung ihrer wesentlichen Freiheit, die sie

den Sklavenstand noch immer als Menschendienst empfinden lässt,
während auch der Dienst des christlichen Sklaven als Dienst am
göttlichen Herrn zu verwirklichen ist (Kol. 3, 22; Eph. (>, 5 ff.).
Es geht also nicht tun die Frage: Ist Sklaverei überhaupt zulässig?
Es geht um die ganz konkrete Frage in einer sozialen Situation, die
der Apostel nicht ändern kann: Ist es wesentlich, dass ein Christ
sich aus dem Sklavenstand befreie, weil Christus doch die Freiheit
bringt

Aber, eben darum liegt zwischen der Situation des Apostels
und unserer Lage eine bedeutsame Verschiebung vor: der Apostel
rechnete nicht mehr mit einer langen Weiterentwicklung in der
Welt, in der sich die Kirche vor Fragen gestellt sehen sollte, die

für den Urchristen mit der Nähe der Wiederkunft Christi gewissermassen

summarisch erledigt waren. Und, was vielleicht für unsere
Fragestellung noch bedeutsamer ist: er rechnete nicht mit der

Möglichkeit, dass die Gemeinde Jesu selbst je Gelegenheit bekommen

könnte, zu den grossen politischen und sozialen Fragen staatlicher

Ordnung verantwortlich Stellung zu beziehen.

Das aber ist eben unsere Lage, und das ist unsere Frage: Wo
steht die Kirche der in Christus Jesus Freigewordenen, wenn sie

verantwortlich zu den staatlichen Belangen ihr Wort sagen muss?

Darauf kann nicht mehr einfach so geantwortet werden, dass

man einzelne biblische Stellen gesetzlich in ein System bringt und
daraus eine «christliche Staatslehre» abzuleiten sucht. Hier kann

nur aus dem Geist des neuen Menschseins in der Kirche heraus

geantwortet werden.

Dann aber kann die Antwort kaum eine andere sein als die,
dass der Geist, der befreit, auch grundsätzlich für die Befreiung
aus der Knechtung in den staatlichen Ordnungen ist. Wie könnte
der Christ knechten, dessen Christenstand gerade darauf ruht, dass

er der tiefsten Knechtung durch die Weltgewalten Sünde, Tod und
Teufel entscheidend schon entrissen ist Ì

Und zugleich ergibt sich aus dem über die Freiheit, «die in
Liebe dient», Gesagten unweigerlich, dass diese Freiheit nicht die
individualistisch selbstherrliche des philosophischen Weisen ist,
auch nicht die empörerische des autonomen Menschen, sondern



— no —

die sich einordnende, die auch «den andern sieht», die Freiheit, die
auf staatlichem Boden wirklich am ehesten in Formen durchgeführt
werden könnte, wie sie der Kleinstaat der alten Eidgenossenschaft
in jener lockeren Verbindung einer Staatengruppe, die Freiheit
und Genossenschaft zugleich betonte, zu verwirklichen suchte.

Aber, nochmals scheint der Apostel selbst dieser klaren Lösung
zu widersprechen. An der einzigen Stelle, an der er überhaupt von
der Staatsgewalt als solcher spricht, behandelt er sie nämlich
keineswegs als das Resultat einer freien menschlichen Übereinkunft,

wie es die Genossenschaft der Urschweizer war, sondern als

«obrigkeitliche Gewalt», die den Menschen als unablehnbare
Autorität vorgesetzt ist, und dies von Gott.

«Jedermann sei den obrigkeitlichen Gewalten Untertan.
Denn es gibt keine Gewalt als die von Gott gesetzte.
Die, die es gibt, sind (ja) von Gott verordnet.
Wer sich daher der Gewalt widersetzt,
der widersetzt sich Gottes Anordnung» (Röm. 13, 1 ff.).

Widerspricht diese rückhaltlose Anerkennung des gegebenen
Staates nicht allem, was wir eben von dem Schutz der Freiheit, den
der Christ ganz selbstverständlich übe, sagten Die immer wieder
gezogene Schlussfolgerung scheint unausweichlich zu sein, dass für
den Apostel der Staat als solcher, als «Obrigkeit», schon eine
absolute Autorität besitze, ja göttlicher Anordnung sei.

Tatsächlich ist damit etwas Entscheidendes gesagt. Aber man
darf dreierlei nicht verkennen.

Einmal befindet sich auch hier der Apostel in der gleichen Lage
wie bei der Frage der Sklavenbefreiung. Es gibt für die Gemeinde
kein Mitspracherecht. Sie hat nur die Wahl zwischen Gehorsam
und Revolution. Vor dieser Alternative entscheidet sich Paulus
allerdings für den Gehorsam gegenüber der gegebenen Autorität.

Zweitens: Wir aber sind in einer völlig veränderten Situation:
Wir haben die Möglichkeit der Mitentscheidung, wir sind zur
Mitverantwortung aufgerufen. Es ist nicht einzusehen, dass auch in
diesem Falle der Christ einfach das Bestehende gutheissen müsse.
Er wird den Weg der gewalttätigen Revolution so lange wie möglich
vermeiden, aber er wird nicht im Bereich der Kirche die Freiheit
schützen und im Bereich des Staates die Knechtung von Einzelnen
oder ganzen Gruppen des Staatsvolkes unterstützen können.

Drittens: Die entscheidende Anweisung des Apostels bleibt
aber auch in einem Staate bestehen, der auf der Grundlage
genossenschaftlicher Freiheit aufgebaut ist. Auch die Genossen-



— Ill —

schaft eines frei entscheidenden Staatsvolkes kommt nie ohne jene
«Autorität» aus, die hier der Apostel als «obrigkeitliche Gewalt»
kennzeichnet. Und auch die selbstgewählte Obrigkeit ist in diesem
Sinne von Gott verordnet. Denn nicht auf die mystische Person
des Fürsten oder das geheimnisvolle Regime eines absolutistischen
Apparates geht diese Bestimmung, sondern sehr nüchtern auf die
in einer sündigen Welt nötige Verwaltungs- und Strafgewalt als
solche.

Dass aber auch die älteste Kirche der Staatsgewalt nie eine

totalitäre Macht zusprach, bewies sie in der Zeit der Krisis des

Verhältnisses von Staat und Kirche selbst. Als der Staat ihre Glieder
zwingen wollte, dem vergotteten Kaiser zu opfern, da verweigerten
diese den Gehorsam, der den Verrat an der Herrschaft Christi
bedeutet hätte. Nicht der Staat an sich wird von den Christen ver-
göttlicht; sie achten die staatlichen Gewalten, weil sie als Ordnungsmacht,

zur Durchführung seines Willens, von Gott eingesetzt sind.
In dem Augenblick aber, da die Obrigkeit das Widergöttliche
fordert, tritt für den Christen das Gesetz des höheren Gehorsams

in Kraft, das schon die Urapostel in Jerusalem der jüdischen
Behörde gegenüber geltend machten:

«Man muss Gott mehr gehorchen als den Mensehen!»
(Apostelgeschichte 5, 29.)

Es ist deshalb die natürliche Konsequenz dieser Haltung, dass

Christen, die in der Lage sind, selbst mitverantwortlich am Aufbau

der Staatsordnung mitzuarbeiten, nie Ordnungen befürworten

können, die einem Gewissenszwange des Staates Vorschub leisten

könnten, dass sie in diesem Sinne grundsätzlich «für die Freiheit»
sind1).

Aber, auch dieser vermeintlich so klare Grundsatz birgt in
sich für die praktische Anwendung unzählige Schwierigkeiten. Nur
für die gröbsten Grundlinien ist damit schon vorentschieden. Es

') In Auseinandersetzung mit den konkreten Erscheinungen unserer
Tage behandeln dieses Problem besonders einige Arbeiten der Forschungs-
abteilung des Ökumenischen Rates für Praktisches Christentum, so J. H.
Oldham, Kirche, Volk und Staat. Ein ökumonisches Weltproblem. For-
schungsabtoilung des Ökumonischon Rates für praktisches Christentum,
1936, und der Sammelband «Totaler Staat und christliche Freiheit». Mit
Beiträgen von N. Alexejew, P. Barth, E. Brunner, P. Conord, V. A. Demant,
E- Geismar, G. May, W. Paton, B. Vyscheslavzev, H. D. Wendland. Ebonda
1937. Von altkatholischer Scito hat sich in grundsätzlicher Weise zu dem
Problem goäussert Urs Küry in seinem Aufsatz «Staat und Kirche» in
«Neue Schweizer Rundschau», Neue Folge, 5. Jahrgang, Heft 3, Juli 1937.



— 112 —

ist damit gegeben, dass der totalitäre Staat, der auch die Gewissen

vergewaltigen muss, in jeder Form verwerflich ist. Es war das

Richtige am ursprünglichen Liberalismus, dass er nicht alle
Gebiete menschlichen Lebens vom Staate her bewältigen wollte. Es
ist damit gegeben, dass die Gemeinde des Gottes, «der die Armen
erwählte» (Jak. 2, 5), für möglichst umfassende soziale Gerechtigkeit

eintritt. Sie wird sich also gegen alle Erscheinungen einsetzen

müssen, die den wirtschaftlich Schwachen in einem Knechtsverhältnis

belassen wollen und die Ermöglichung schmarotzerhafter
Bereicherungen in jeder Form bekämpfen. Der Einsatz für die
Freiheit bedeutet Kampf gegen jede willkürliche Überherrschaft
Einzelner, aber auch gegen die Gewaltherrschaft der Massen, die

Versandung der Menschheit im angesichtslosen Kollektiv, sei's des

romantischen Staates, der das Volk vergötzt, sei's des rationalen,
der die Klasse an die Stelle des Ganzen setzt. Nicht im Sinne einer
blossen Aufwärmung alter Ideale, sondern im grundsätzlichen Sinn
wird der Christ je in seiner Lage für Ordnungen einzutreten haben,
die Freiheit und Bindung im genossenschaftlichen Sinne vereinigen.

Aber, damit ist über vieles Weitere keineswegs entschieden.
Nicht über die Staatsform, denn wie die nordischen Staaten
beweisen, lassen sich freiheitliche Ordnungen ebensowohl in einer
konstitutionellen Monarchie wie in einer Republik durchführen.
Nicht über Freiwirtschaft oder Planwirtschaft, denn es fragt sich

je und je, was dies im Einzelfalle bedeute. Freiwirtschaft kann,
wie das Beispiel des Grosskapitalismus beweist, so gut wie
Planwirtschaft gefährlichste Knechtung bedeuten, und Planwirtschaft
kann genossenschaftlicher Übereinkunft entspringen und dann
wirklich Ausdruck der Freiheit sein.

Die Kirche ist «der Schutzhort der Freiheit», dieser Grundsatz
ist kein Parteiprogramm, sondern eine Verpflichtung, die nur in
verantwortlicher Entscheidung von Fall zu Fall die Form ihrer
Verwirklichung suchen muss.

Aber, auch so bleibt eine unaufhebbare Schwierigkeit bestehen.
Die Freiheit, von der der Apostel spricht, die «Freiheit von Sünde,
Tod und Teufel», ist einzig in der Gemeinde Jesu zu verwirklichen,
die «in Christus» ist, das heisst aber, auf dem Boden der
neuschaffenden Gottestat in Christus steht. Ja, selbst für sie ist die
Freiheit noch nicht völlig verwirklicht, denn «wir sind noch im
Fleisch» und noch Versuchung und Kampf ausgesetzt. Erst in der
verwandelten Welt des Gottesreichs gibt es vollkommene Freiheit.



— 113 —

Die Freiheit im Staate kann aber nur eine Freiheit sein, die
im besten Falle auf diese hinweist, sie aber nie erfüllt. Der Staat
ist als solcher Ausdruck der gefallenen Schöpfung. Nur in der

sündigen Welt besteht die Notwendigkeit der staatlichen
Gewalten. Daraus ergibt sich aber, dass die Freiheit in der Kirche
und die Freiheit in der staatlichen Ordnung in einer gewissen
Spannung zueinander stehen. Undenkbar ist für den wahrhaft
kirchlichen Menschen die schwärmerische Hoffnung Richard Rothes,
dass der Staat je an die Stelle der Kirche treten, das hiesse aber,
auch ihre Freiheit verwirklichen könnte. Das Relative aller
staatlichen Freiheit ist unaufhebbar.

Damit aber erhält die Kirche eine unangenehme Aufgabe, die

jedoch wesentlich zu ihrem Zeugendienst gehört. Sie steht auch
kritisch zur politischen Freiheit. Nicht in einem reaktionären Sinne.

Aber sie hat ein Wächteramt. Sie schützt die Gemeinschaft des

Staatsvolkes auch vor der Selbstvergötzung seiner Freiheit. Nicht
die Freiheit als solche ist das, was sie schützt. Sie unterscheidet
auch Freiheit und Freiheit. Nicht nur in dem Sinne, dass sie das

lügnerische Geschwätz von Freiheit, das sich auch die Diktatoren
leisten können, entlarvt, sondern so, dass sie auch die Freiheits-
postulate derer, denen es wirklich um Befreiungen geht, nicht
einfach «schützt», sondern in kritischer Verantwortung beurteilt. Sie

steht kritisch zu der Freiheit der «Menschenrechte», weil sie nicht
den wirklichen, den ganzen Menschen meinen, seinen Abgrund
nicht und auch den Himmel über ihm nicht mehr zu erkennen

vermögen. Sie steht aber ebenso kritisch zu dem diesseitigen
Humanismus des Kommunismus, der aus der gleichen Quelle

stammt, der aber die Gemeinschaft durch das blosse Kollektiv
ersetzt. Es ist im einen und im andern Fall der gleiche Grund, der
sie zur Distanz veranlasst. Sie ist nicht gegen den Liberalismus
der Menschenrechte, weil sie die Befreiung des Bürgers ablehnte,
aber weil sie sein Menschenbild als eine Illusion durchschaut. Sie

ist nicht gegen das kommunistische Kollektiv, weil sie für den

Kapitalismus einträte. Wo sie das tat, da hat sie ihren Auftrag
verraten und ist die Freiheit erheuchelt. Sondern sie ist gegen den

Kommunismus, weil sie für die echte Gemeinschaft, die keinen

totalitären Staatsanspruch und keine Vermassung der Menschen

kennt, sein muss.
Eben dadurch, dass sie kritisch für die Freiheit und kritisch

für die soziale Gerechtigkeit und kritisch für die genossenschaftliche

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Ueft 3/4, 1945. 8



— 114 —

Bindung des Staatsvolkes eintritt, dient sie der Freiheit tiefer, als

wenn sie wahllos einfach für alles, was Freiheit verspricht, wäre.
Sie meint mit der Freiheit ja je und je nicht bloss eine Einrichtung,
sondern den Menschen. Und sie meint nicht bloss den Menschen
des Naturrechts, sondern die Verheissung des Evangeliums über ihn.

Wir sahen: auch der Aufklärung ging es um den Menschen.
Es lag ein unübersehbares religiöses Pathos in der Glut, mit der
die Verkündigung der Menschenrechte den ursprünglichen freien,
gewissermassen göttlichen Menschen suchte.

Wir dürfen hinzufügen, auch die Reaktion gegen den
kapitalistisch gewordenen Liberalismus, der Sozialismus und der
Kommunismus, suchten nichts anderes als den Menschen. Ja, Marx
vertrat aus seinen jüdisch-messianischen Instinkten heraus
vielleicht ein noch tieferes Anliegen. Er rief nach der Freiheit und
Menschlichkeit der unterdrückten und ärmsten Menschenbrüder.

Die Kirche ist nicht gegen das «Ideal» der Menschenrechte,
weil es nach der Freiheit für den Menschen ruft, und sie steht nicht
kritisch zum Marxismus, weil er den Ärmsten soziale Gerechtigkeit
erkämpfen will. Sie ist nur der Überzeugung, dass Locke und
Marx nicht den ganzen Menschen sehen und damit noch nicht die
wirkliche Freiheit. Sie weiss, dass der auf sich selbst gestellte
Mensch, der die Sünde nur bei der andern «Klasse» sieht, und dass

der vergöttlichte Mensch, der keinen Himmel mehr über sich
erkennen kann, selbst notwendigerweise wieder ein tyrannischer
Mensch werden muss, der den Mitmenschen vergewaltigtx). Denn
beides, Freiheit und Gemeinschaft, gibt es nur da, wo man seine

eigene Versklavung an die Dämonie der Welt und einen gemeinsamen

Herrn über sich erkennt.
«Wo der Geist dos Horrn ist,
da ist Freiheit»,

und zur Freiheit berufen sind wir,
«damit wir durch dio Liobo einander dienen»,

hörten wir.

Aber, wenn, wie wir sahen, diese freie Gemeinschaft nie im
staatlichen Bereich, nie rein politisch verwirklicht werden kann,
ist dann die Botschaft und die Kritik der Kirche nicht von vorne-

l) Das zeigt in objektiver Weise auf Fritz Lieb in seiner Arbeit «Das
geistige Gesicht des Bolschewismus». Herausgegeben im Auftrag der
Forschungsabteilung des Ökumenischen Rates. Gotthelf-Vorlag, Bern und
Leipzig, 1935.



— 115 —

herein unfruchtbar Liegt nicht geradezu etwas Unwahrhaftiges
und Anmassendes in dieser kritischen Haltung der Kirche Ì

Dem wäre so, wenn sich die Kirche, wie sie es leider oft getan,
hochmütig dem menschlichen Leben gegenüberstellte und im
Bewusstsein, ein «besseres Programm» zu haben, den Staat
schulmeistern wollte.

Es ist aber nicht zu verkennen, dass diese kritische Beurteilung
des Menschen und seiner Freiheit zuerst und zutiefst zu ihr selbst
gesagt ist. «Das Gericht fängt an beim Hause Gottes» (I. Petri 4,
17). Auch in der Kirche bestellt beständig die Gefahr, dass sie von
neuem den Menschen versklave, dass sie sich wieder unter die
Weltmächte stelle. Nur als selbst durch den Geist des Herrn
Gerichtete und in die Verantwortung der Gemeinschaft Gerufene
dürfen wir so von der wahren Freiheit Zeugnis ablegen. Gemeint
ist in der heutigen Lage, dass wir als nur durch die Botschaft Jesu
und der Apostel Befreite zugleich als Mitverantwortliche im Staate
«für die Freiheit» sein können.

Auch so werden wir den Staat nicht in das ewige Reich der
Gottesherrschaft verwandeln. Auch so bleibt er ein Zeichen dafür,
dass wir noch im alten Äon der Sünde und der Schwachheit stehen.

Aber, es wird dennoch etwas von dem Licht der wahren
Freiheit und der Liebe über der unzulänglichen Freiheit und der
unvollkommenen Gemeinschaft sein, die wir vertreten. Es gibt
keinen christlichen Staat und keine politische Gemeinschaft unter
den Menschen, die einfach die Bergpredigt Jesu verwirklichen
könnte. Aber, es gibt Staat, der «christlicher» ist und es gibt
genossenschaftliche Gemeinschaft, in der man den andern «los-

lässt», als den andern gelten lässt und so etwas verwirklicht, was

ein Hinweis auf das Kommende ist.

Erst im Reiche ist völlig verwirklicht, was Jesus bei

Johannes sagt :

«Nur, wenn der Sohn euch frei macht,
seid ihr wirklich frei.» (Johannes 8, 36.)

Aber jetzt schon gilt auch für unsere arme, zerstörte Welt
das Trostwort aus dem 103. Psalm:

«Du sendest Deinen Geist aus,

so werden sie geschaffen,
und erneuern wirst Du
das Antlitz der Erde.»

Bern Ernst Gaugier.


	Die Kirche als Schutzhort der Freiheit

