Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 3-4

Artikel: Die Kirche als Schutzhort der Freiheit
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404206

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kirche als Schutzhort der Freiheit.

Als Bischof Herzog sein schweres Amt antrat, da wihlte er
als Devise fiir das bischofliche Siegel das Wort aus dem zweiten
Korintherbriefe: «Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit!»
(2. Kor. 3, 17.)

Er wollte damit ein Doppeltes zum Ausdruck bringen: Einmal,
dass, wo der Geist des Herrn herrscht, und das heisst, wo es wirk-
liche christliche Gemeinde gibt, in dieser keine Knechtung der
Glieder moglich ist, sondern nur Dienst in der Freiheit.

Zugleich aber dachte er gewiss mit an die staatliche Gemein-
schaft. Er war seiner ganzen politischen Grundhaltung nach ein
Vertreter der freiheitlichen Bestrebungen seiner Zeit und meinte
deshalb, dass, wo das 6ffentliche Leben im Staate sich selbst wirk-
lich verstehe, auch etwas von diesem Geiste der Freiheit in ithm
crkennbar werden miisste.

Beides ist aber, wie er wusste und wie er durch diese Wahl
andeutete, keineswegs selbstverstindlich. Sein ganzes Wirken hatte
schon bisher dem Kampf gegen jene Knechtung des Gewissens ge-
golten, die er glaubte am Werke zu sehen, als man sich anschickte,
die Allgewalt und Unfehlbarkeit eines Kinzelnen in der Kirche zum
Dogma zu erheben. Und denselben Geist der Unfreiheit sah er in
den politischen Bestrebungen sich auswirken, die solcher Bindung
im offentlichen Leben Vorschub leisten wollten.

Er meinte also wohl aus seiner tiefsten Uberzeugung heraus
erkliren zu miissen, dass es zwar in der Wirklichkeit nicht selbst-
verstindlich sei, dass die Kirche der Freiheit diene, dass aber, wo
sich die Kirche auf ihr ureigenstes Wesen besinne, sie aus keinem
andern Geiste leben und keinen andern gutheissen konne als einen,
der befreit, dass sie also ihrem Wesen nach ein «Schutzhort der
Freiheit» sein miisse.

Aber, ist dem wirklich so ? Beweist nicht die Geschichte der
Kirche das gerade Gegenteil? Wir brauchen, um die Fragwiirdig-
keit unserer Themastellung aufzudecken, nur aut ein Moment hin-
zuweisen, das mit erschreckender Schiirfe die Schwierigkeit unserer
Fr';lge erhellen kann.

Dort, wo in der abendlindischen Geschichte der Gedanke
politischer Freiheit zum erstenmal im Sinn einer Definition geklirt

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1945, 7



— 98 —

wird, da wird er deutlich an seinem Gegenbild entwickelt, ndmlich
an der Sklaverei. Wihrend der Sklave der Mensch ist, «der ja
immer schon nicht sich, sondern einem andern gehort» (Aristoteles,
Politica I, 2), ist frei der, der «unabhingig von andern selbst iiber
sich verfiigen kann» (Pseudo-Platon, Definitiones 412d; 415a)1).

Daraus wire zu erschliessen, dass, wiire die Kirche «der Schutz-
hort der Freiheity, sie je und je die eifrigste Beférderin der Sklaven-
befreiung hitte sein miissen. Die Geschichte der Kirche deckt
aber in peinlichster Weise das gerade Gegenteil auf. Bisins 19. Jahr-
hundert hinein ist die Sklaverei von der Kirche fast immer gedeckt
und nur da und dort gemildert oder in einzelnen Gebieten von
Einzelnen bekidmpft worden. Und als endlich entscheidende Schritte
geschahen, da standen wohl religise Motive mit dahinter, aber die
Initiative ging nicht von der Kirche aus und wurde nicht von den
grossen Kirchen tibernommen, sondern von den Freikirchen und
Missionsgesellschaften. Aber bedenklicher noch als diese kirchen-
geschichtlichen Tatsachen, die ja auch einfach eine Schwiiche der
verweltlichten Kirche aufzeigen konnten, ist die Tatsache, dass die
apostolische Verkiindigung selbst die gleiche Gleichgiiltigkeit gegen
die sozialen Ordnungen zu zeigen und also so die spitere Haltung
der Kirche zu rechtfertigen scheint.

Ist es vielleicht wirklich kein blosses Missverstindnis, wenn
man der Kirche als solcher reaktionéire Angst vor der Freiheit vor-
wirft ? Ist es nicht eher eine gefahrliche Verpolitisierung der Kirche,
wenn Einzelne in ihr die These vertreten: Die Kirche ist der Schutz-
hort der Freiheit, sie kann aus ihrem Wesen heraus immer nur fiir
die Freiheit sein ?

Ehe wir diese Frage als solche beantworten kdénnen, miissen
wir sie aber noch um einen Schritt niher an unsere heutige Lage
heranfithren.

Diejenigen, die das Thema dieses Vortrages geprigt haben ——
ich habe es nicht selbst gewihlt —, haben wohl noch an andere
Erscheinungen als an die Frithgeschichte der altkatholischen Be-
wegung gedacht. Sic dachten an die Zeugen der Kirchenfreiheit
und ihren Kampf fiir die Freiheit der Volker, den wir in den dunklen
Jahren, die hinter uns liegen, als fast einziges Zeichen einer bessern
Welt miterleben durften. Sie dachten an die bekennende Kirche in
Deutschland und, seit dem Kriege, in den besetzten Lindern, in

1) Zitiert im Theologischen Wérterbuch zum Neuen Testament, heraus-
gegeben von Kittel, Band II, S. 484.



s OO e

Frankreich, Norwegen, Holland, Didnemark, an die Bekenner in
den verschiedenen Konfessionen, die sich nicht vergiften liessen
vom Geist der Gewalt und der Machtlust, sondern bis in den Tod
fiir ihren Glauben und seine Reinheit, fir Recht und Freiheit,
fiir die gottlichen Gebote und das Gewissen des Einzelnen, kurz fiir
«den Menschen als Gottes Geschopf», das nicht zum blossen Teil
eines Kollektivs oder zum Knecht eines totalitiren Staatsregimes
herabgewiirdigt werden darf, eintraten.

Ist auch diese Bewegung nur eine Ausnahme ? Ist vielleicht
auch hier, wo zeitweise iliber die Konfessionsschranken hinweg
wieder etwas spirbar wurde von einer Einheit christlichen Geistes,
doch nur ein kleiner Teil der Kirche aktiv gewesen? Ist dieses
Bekennertum wirklich die Repriisentation der Kirche Christi ¢ Oder
miissen wir, angesichts der vielen, die in allen Konfessionen, auch
der unsrigen, den totalitiren Staat bejahten und dies mit dem
Bekenntnis zu Christus offensichtlich verbinden zu kénnen glaubten,
auch hier enttiiuscht feststellen, dass nicht die Kirche oder die
Kirchen, sondern nur je und je einzelne ihrer Vertreter die Uber-
zeugung vertraten, dass Kirche und Freiheit unzertrennlich seien ?

Wir sehen jedenfalls deutlich, dass unser Thema nicht eine
unbestrittene These ist, sondern zugleich eine peinliche Frage dar-
stellt und dass wir diese Frage nicht einfach aus dem Verhalten
der Kirche beantworten kiénnen, sondern mithsam aus den Quellen
kirchlichen Denkens zu kliren versuchen miissen.

Wie ist also die Frage zu losen ?

Es ist vielleicht kein Nachteil, dass wir iber unser Thema erst
jetzt, nach der Befreiung der unterjochten Staaten, zu reden haben.
Fiir einen hollindischen oder norwegischen Christen war die Frage-
stellung in der Besetzungszeit wohl auf eine einfache Formel re-
duziert: Natiirlich ist die Kirche gegen das Heidentum Hitlers,
gegen die Verfolgung der Juden, gegen den weltanschaulichen
Zwang des totalitiren Staates, fiir die Freiheit der Demokratie.

Aber damit ist das eigentliche Problem noch kaum visiert.

Es darf nun in einer Atmosphire, in der neu sachliche Er-
drterungen moglich werden sollten, auch gefragt werden: Was
heisst das, wenn die Kirche «fiir die Freiheit» eintritt ¢ Vielleicht
diirfen wir in dieser ruhigeren Atmosphiire uns auch etwas stiirker
an unseren besonderen eidgendssischen Verhiltnissen orientieren,
als wir dies mitten im Weltkrieg gedurft hitten.



— 100 —

Ich gedenke, in der Beantwortung unserer Frage einen grossen,
aber unvermeidlichen Umweg zu machen, der uns die ganze
Schwierigkeit der Frage erst aufzudecken erlaubt. Ich versuche,
zuerst in kurzen Strichen das Problem des politischen Freiheits-
gedankens zu skizzieren, um diesen Gedanken dann mit dem ge-
nuin-christlichen Freiheitsgedanken zu konfrontieren und endlich
in der entscheidenden Schlussbetrachtung feststellen zu konnen,
ob und wie die Kirche, als verantwortliche Vertreterin des beblischen
Freiheitsgedankens, ein «Schutzhort der Freiheit» sein kann und
muss.

Der heutige Durchschnittsschweizer, der gedankenlos die
Ménner von 1291 als seine geistigen Vorfahren preist, ist sich zu-
meist nicht bewusst, wie anders, ja wie radikal anders eben der
Freiheitsgedanke in unserer Zeit begriindet wird. Er ahnt zumeist
nicht einmal, dass gerade in der tiefsten Schicht eine Verinderung
sich vollzogen hat, die eben, wenn wir nach dem Verhéltnis von
Christentum und Freiheit fragen, von geradezu katastrophaler
Tragweite ist. Der heutige Freiheitsgedanke ist ein Produkt der
Aufklirung. Wenn auch in der Bundesverfassung von 1874 die
sogenannten «Menschenrechte», das heisst das Recht auf Leben,
(leichheit, Freiheit, Eigentum, die im amerikanischen Biirgerkrieg
und in der Franzosischen Revolution eine entscheidende Rolle
spielten, nicht so ausgepriigt alles beherrschen wie in den genannten
Staatsgebilden, so ist doch unverkennbar, dass die demokratisch-
freiheitlichen Ideen der neuen Eidgenossenschaft nicht einfach aus
dem Freiheitsgedanken der alten Kidgenossenschaft abzuleiten
sind, sondern sehr stark erst von diesen modernen Einfliissen her
verstindlich werden. Wenn aber hinter den Menschenrechten ge-
wiss auch tiefe religiose Impulse erkennbar werden, so etwa bei
einem ihrer philosophischen Begriinder, John Locke 1), xo darf doch
nicht tibersehen werden, dass diese aufgeklirte Frommigkeit mit
einer entscheidenden Tatsache urchristlich-kirchlichen Denkens ge-
brochen hatte: Sie sah den Menschen nicht mehr als gefallenes

Y) F'ritz Ernst, Die Sendung des Kleinstaates 1940, S, 44. Zum Problem
der Menschenrechte sind besonders kliirend dor kritische Aufsatz von
Heinrich Barth, Menschenrechte im Lichte der Geistesgeschichte, crschienen
in der Zeitschrift Philosophig, herausgegeben von A. Liebert, Vol. 3, 1938,
S, 419—443 und Emil Brunner, Dio Menschenrechte nach reformierter
Lehre, Festrede, Ziirich 1942, Siche jetzt auch den Aufsatz von Urs Kiiry,
Ursprung und Wandel der Menschenrechte, in dieser Zeitschrift, 35, Jahr-
gang, 1945, Heft 1/2, S.1-—-12.



— 101 —

Geschopf, sie bestritt mit Leidenschaft die augustinische Erb-
siindenlehre und damit die christliche Begriindung des Staates und
der Freiheit {iberhaupt. Denn eben damit wird bei Paulus der
Staat in seinem relativen Recht begriindet, dass wir in der zer-
storten Schopfung leben. Und eben daraus entspringt der christ-
liche Gedanke der Freiheit, dass nichts so tief bindet wie die Siinde.

Aber eben diese Herrschaft der Sitinde in der Welt leugnet
die Aufklirung, auch in ihrer religiosen Deutung. Thrist der Mensch
wieder, wie dem vorchristlichen Menschen, das gottunmittelbare
Wesen, das nur der Riickbesinnung auf seine Gottebenbildlichkeit
bedarf, um sich selbst zu erkennen und seine Freiheit zu verstehen.

Aber, wie kommt die Aufklirung zu ihrem Freiheitsbegriff ?
Wir haben schon gesehen, dass auch sie von religiosen Primissen
ausgeht. Auch Locke beruft sich auf die Bibel. Aber, so ernst und
ehrlich das sicher gemeint war, es sind andere Augen, mit denen
hier die Schopfungsgeschichte gelesen wird, als es die der alten
und mittelalterlichen Kirche und erst recht der Reformations-
kirchen waren.

Aber zugleich sind die Wurzeln der neuen Anschauung in einer
bedeutsamen Grundanschauung gelegen, die das kirchliche Denken
seit der Zeit beherrscht, da die Kirche ihrerseits genotigt war, sich
mit der Welt, und das heisst mit dem bestehenden Staate, griindlich
auseinanderzusetzen. Die Kirche besass urspriinglich keine eigen-
stiindige Gesellschaftslehre. Die Urkirche lebte als Fremdkorper
im Staate, als die Heilsgemeinde, die auf die kommende, alles ver-
wandelnde Gottesherrschaft ausgerichtet war. Der Staat, besser
die Obrigkeit, besass fir Paulus nur eine vorlaufige, in der Welt
der Siinde den Zerfall authaltende, polizeiliche Funktion. Gewiss,
diese Aufgabe ist den obrigkeitlichen Gewalten nach Romer 13 von
Gott iibertragen. Der Christ anerkennt diesen Schutz der Ordnung
so lange, als der Staat die Kirche nicht zu Handlungen zwingt, die
ihre Bindung an Gott in Frage stellen. In dem Augenblick aber,
in dem der Staat vom Christen die Verleugnung seiner Bindung an
Christus fordert, kommt es zum Kampf mit der Staatsgewalt, wie
es die Apokalypse des Johannes (Kap. 13) und die grossen Christen-
verfolgungen beweisen.

In der Zeit aber, da der Staat fiir die Kirche immer mehr zum
Problem werden musste, kam es zu jener eigentiimlichen Einver-
leibung heidnischer Grundgedanken, von der Ernst Troeltsch mit
Recht erkliirt, dass sie zu den «grundlegenden weltgeschichtlichen



— 102 —

Tatsachen» gehort 1). Die Kirche iibernimmt das stoische Natur-
recht. Die stoische Philosophie war die Weltanschauung der aus-
gehenden Antike, die wohl als die grandioseste Zusammenschau
eines neuen, weltweit gewordenen Denkens angesprochen werden
kann. Nach ihr bildet der Kosmos, das Weltganze, urspriinglich
ein wohlgeordnetes System, in dem Freiheit, Gleichheit, Kom-
munismus staatenlos, rechtlos, einzig zusammengehalten durch die
alles durchdringende Weltvernunft, herrschten. Zugleich aber ist
in dieser Urordnung der Mensch, als das vernunftbegabte Wesen,
der Triger dieser Ordnung. FKrst durch einen Abfall von der Ver-
nunft durch Herrschsucht, Habsucht, Eigenliecbe, wurde dieselbe
Vernunft genétigt, dem Bosen durch schiitzende Ordnungen,
das «Recht», die Einrichtung einer Gesellschafts- und Eigentums-
gesetzgebung, kurz, durch die Staatsbildung zu begegnen. Diese
beiden Ordnungen, die urspriingliche und diese spiitere, nennt man
das Naturrecht. Das absolute Naturrecht meint Freiheit, Gleichheit,
Gitergemeinschaft. Das relative Naturrecht ist nur ein Notbehelf,
aus dem sich aber eben das positive Recht der Volker entwickelt.

Diese Lehre von der natiirlichen Freiheit und Gleichheit der
Menschen baut nun die kirchliche Theologie in ihr Lehrgebédude ein?),
allerdings mit einer wichtigen Einschrinkung. Der Mensch, von
dem so gesprochen werden kann, ist nur der Mensch, wie er aus
Gottes Schopfung selbst hervorgegangen. Das relative Naturrecht
aber bezieht sich auf den gefallenen Menschen, der durch die Siinde
entstellt und seiner urspriinglichen Ebenbildlichkeit verlustig ge-
gangen ist. Den Stand des freien Menschen gibt es nur wieder fiir
den erneuerten Menschen, der «in Christus» ist.

Eben diese Verbindung von christlicher Deutung und philo-
sophischer Weltanschauung zerschligt aber die Aufklirung. Sie
rechnet mit einem Menschen, der von Natur frei, gleich und zur
Gemeinschaft geschaffen ist. Sie lehnt die Erbsiindenlehre als
eine Zerstorung eben des Humanismus, der Achtung vor der

1y Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und
Gruppen, 1912, S. 146 ff., und derselbe, Artikel «Naturrecht» im Lexikon
«Die Religion in Geschichte und Gegenwart», 1. Auflage, 1913, Band IV,
Spalte 697 ff.

?) Troeltsch hat diese Herkunftserklirung der kirchlichen Staatslehre
auch fur die Staatslehren der Reformationskirchen behauptet. Die Richtig-
keit dieser Behauptung wird aber von der neueren Forschung, speziell fiir
Zwingli, energisch bestritten. Siehe die Ziircher Inaugural-Dissertation
von Alfred Farner, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli, Tibingen
1930, S. 49, Anmerkung 3.



— 103 —

Menschenwiirde, ab und propagiert mit leidenschaftlicher Emporung
gegen die kirchliche Tradition die Freiheit des Menschen nicht nur
als verlorenen Urstand, sondern als das Wesen des Menschen
schlechthin, Damit ist aber nicht weniger als alles verindert.
Damit ist nicht nur die christliche Deutung der Schopfungsgeschichte
verworfen, sondern auch die Zukunft des Menschen in seine Hinde
gelegt. Die Eschatologie, das heisst: die Erwartung der entscheiden-
den Gottestat, die das in der gefallenen Schopfung unmogliche
Reich Gottes erst bringt, ist umgedeutet in die fortschrittliche Tat
des Menschen selbst. Das Reich selbst wird in der Fortfithrung des
Liberalismus, die zugleich sein Widerpart ist, im Sozialismus, ver-
wechselt mit dem klassenlosen Staat, den das zur Heilsgemeinde
gewordene Proletariat sich erkidmpft. Wir wissen, mit welchem
Einsatz diese «Hoffnungen» heute vertreten werden. Aber all
dies kann uns nicht dariiber hinwegtiuschen, dass damit ein Frei-
heitsgedanke vertreten wird, der vom Ort der Kirche her nicht mehr
begriindet werden kann. Der Mensch ist nicht mehr gesehen als
das Geschopf, das aus Gottes Hand frei hervorging, dann aber fiel
und nur durch Gottes Tat wieder frei werden kann. Freiheit be-
deutet hier, dass der natiirliche Mensch sich selbst wieder findet
und als solcher ein Anrecht auf Freiheit geltend machen muss.
Die Ausschaltung der christlichen Grundlehre, die den natiirlichen
Menschen als Siinder erkennt, ist von unerhorter Tragweite. Sie
bedeutet in ihrer sauberen Konsequenz, die am folgerichtigsten
Versuche auch offenbar wird, nicht weniger als die Ausschaltung
Gottes aus dem Gedanken der Freiheit. Frei ist der Mensch erst,
wenn er auch seine Erlosung selbst in der Hand hat, wenn er auch
frei ist von der bindenden Macht des ihn beanspruchenden Gottes.

Neben dieser konsequenten Losung des emanzipierten Men-
schen der Neuzeit vertritt die alte Eidgenossenschaft einen eher
zwiespiltigen Freiheitsgedanken. Dieser wird zwar nicht theo-
retisch entwickelt, ist aber in seinen praktischen Auswirkungen
doch einigermassen erkennbar. Er ist durchaus an jene Verbindung
von naturrechtlichem und christlichem Denken gebunden, wie sie
von der katholischen Kirche allmiihlich ausgebildet und im «hei-
ligen romischen Reich» existentiell vertreten wurde. Die Be-
griinder des ersten Bundes wollten sich durchaus nicht vom Reiche
l6sen, sondern vertraten auch in ihrer neuen Ordnung gerade alte
Reichsgedanken, wie den der universalen christlichen Friedens-
ordnung und den der unaufgebbaren Reichsunmittelbarkeit, die



— 104 —

durch die Auflosung des Reiches in Nationalreiche bedroht war.
Und auf Jahrhunderte hinaus noch hielt sie gegeniiber vorchrist-
lich-réomischem Untertanenrecht fest an dem Reichsrecht der
Freien 1). Dennoch diirfte auch in der revolutiondren Begrindungs-
tat, die ja eben in eine besonders kritische Stunde der abend-
lindischen Gesellschaftsgeschichte fillt, am ehesten auch schon
ein Zug der Emanzipation des religiés gebundenen Menschen liegen,
der noch nicht meint, was die spiteren Menschenrechte meinen,
aber schon ein Schritt nach dieser Richtung sein kénnte. Das
Christliche an der ureidgendssischen Freiheitstradition liegt, wenn
wir ehrlich sein wollen, gerade nicht in der revolutioniiren Tat als
golcher, sondern in dem, was, vielleicht sehr niichtern wirtschaftlich
begriindet, zugleich festgehalten wurde, nimlich im Genossenschafts-
gedanken. Dass die Freiheit innerstaatlich zugleich Bindung in
einem freiheitlich gestalteten Fiireinander war, das war das, was
das «Christliche» rettete. Dass in der Folge der Genossenschafts-
gedanke auch auf das Verhiltnis von Grossen und Kleinen, von
Land und Stadt iibertragen wurde, so dass der Staat mit einem
Minimum von Bindungen auskam und fast gestaltlos doch eine
eigentiimliche Festigkeit der innern Gestalt besass, das war wohl
das, was dieser Freiheit ein stark christliches Geprige, fast mehr
aus dem Gegebenen erwachsen als programmatisch beabsichtigt,
verlieh. Dieser genossenschaftliche Zug bewéhrte sich, als das neue
Staatswesen auch klug auf das verzichtete, «was sonst die Wiirze
und den Nerv des Volkerdaseins ausmacht», namlich auf die Aus-
dehnung zum GroBstaat. «Freiheit zogen sie der Macht und Grosse
. vor», sagt Richard Feller in seiner so sorgfiltig abwéigenden Rek-
toratsrede von 1937 2).

Dennoch aber wiire es ein Kurzschluss, wollten wir, was christ-
liche Freiheit bedeutet, nun einfach an der in vielem gewiss
sehr begliickenden, aber doch auch wieder unverkennbar mensch-
lichen Losung der eidgendssischen Staatsbegriindung ableiten 3).

Wir konnen hochstens feststellen, dass in der Freiheit dieser
urschweizerischen Genossenschaft vom Reichsgedanken her und

Y} Tino Kaiser, Die Schweiz — ein christlicher Staat. Mitteilungen der
Neuen helvetischen Gesellschaft 1939, Heft 3, S.56—65.

?) Richard Feller, Von der alten Eidgenossenschaft. Rektoratsrede,
Bern, 1938.

%) Zum Problem in seiner Anwendung auf die Gegenwart siche Heinrich
Barth, Der Schweizer und sein Staat, 1941, und derselbe, Der Sinn der
Demokratie, 1941.



— 106 —

von dem kirchlichen Menschenbild, das er in sich birgt, aus, noch
wesentlich mehr Christliches eingefangen ist als in den modernen
Staatsgebilden, die Mensch und Staat so verselbstindigen, dass
beide grundsitzlich auch ohne Gott verstanden werden konnen,
ja miissen. Aber wir diirfen unsere Aufgabe nicht willkiirlich dahin
vereinfachen, dass wir alle die unerhorten Probleme, die das Auf-
kommen des dritten und vierten Standes, die die moderne Tech-
nisierung und vieles andere stellen, kurzweg iiberschlagen und aus
einer patriarchalischen Situation einfach ein Programm heraus-
lesen, das sich so nie einfach verwirklichen liesse.

Dazu kommt ein Zweites: Wir diirfen auch den stoisch-christ-
lichen Freiheitsbegriff nicht einfach zusammenwerfen mit dem
biblischen, und das heisst wrkirchlichen Freiheitsgedanken. Dieser
wird im Neuen Testament am deutlichsten vom Apostel Paulus
entwickelt. Zwar finden sich auch schon bei ihm Elemente, die
er mit der Stoa gemeinsam hat, so der Gewissensbegriff. Aber im
iibrigen bedeutet ithm Freiheit etwas viel Tieferes.

Bei Paulus tritt uns nicht jenes Wunschbild vom Menschen
entgegen, das die Aufklirung, die den Abgrund nicht sehen will,
erfunden hat. Er kennt aber auch noch nicht jenen Ausgleich
zwischen der Botschaft der Kirche und dem stoischen Denken, der
fiir eine spiitere Zeit so bezeichnend ist. Er sieht den natiirlichen
Menschen in dem beriithmten Kapitel 7 des Romerbriefes eindeutig
als den ohnmiichtigen, in das Gesetz der gefallenen Schopfung ver-
gtrickten und wie ein Sklave der Siinde verkauften Menschen, der
das Gesetz Gottes nicht erfiillen kann. Er schildert zwei Kapitel
vorher, im 5. Kapitel des gleichen Briefes, wie es zu der Herrschaft
der Siinde iiber den Menschen gekommen ist, wie durch den Un-
gehorsam des einen die Siinde als geistige Macht Eingang in die
Welt gefunden, und durch die Siinde der Tod, und wie so der Tod
zu allen Menschen hindurchgedrungen ist (5, 12). Hier erscheint
also der Mensch nicht als der zur Freiheit geborene Triger der
gottlichen Vernunft, der frei handeln kann, wenn er nur will,
sondern vielmehr als der unfreie, versklavte, der das gerade Gegen-
teil von sich sagt: « Denn ich stimme zwar dem Gesetz Gottes zu
nach dem innern Menschen. Ich sehe aber ein anderes Gesetz in
meinen (iliedern, das dem Gesetze meiner Vernunft widerstreitet
und mich gefangen nimmt unter das Gesetz der Siinde, das in
meinen Gliedern ist» (7, 22—23). So kommt es dazu, dass er be-
kennen muss: « Denn nicht, was ich will, das tue ich, sondern, was



— 106 —

ich hasse, das vollbringe ich» (15). Er endet bei dem Sehnsuchts-
schrei nach der Freiheit: «Ich ungliickseliger Mensch! Wer wird
mich erretten aus dem Leibe dieses Todes ?» (7, 24).

Die Freiheit ist also fiir Paulus nicht erreicht, wenn sich der
Mensch auf sich, auf die Vernunft und ihr und sein inneres Gesetz
besinnt. Er weiss, dass es Freiheit nur gibe, wenn dem Menschen
etwas geschenkt wiirde, was er von Natur nicht hat, wenn er gerade
von den naturhaften Méchten, die den Kosmos beherrschen, Siinde
und Tod, frei werden konnte.

Der biblische Freiheitsgedanke weist also in eine viel tiefere
Schicht, nicht bloss in eine tiefere Schicht der Seele oder der Er-
kenntnis, sondern radikal, auf eine Verwandlung des Menschen
hin, die sich der Mensch nicht selbst nehmen kann.

Die wirkliche Selbstbesinnung des Menschen kann nur bei
seiner Verzweiflung enden.

Die Antwort auf die Verzweiflungsfrage aber gibt der Apostel
gleich nach jener Klage:
«Dank sei Gott durch Jesus Christus unsern Herrn» (7, 25 a).

«Denn das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus
hat dich frei gemacht vom Gesetz der Siinde und des Todes» (8, 2).

Nur «in Christus», nur durch einen gleichen Einbruch aus einer
andern Welt, wie es der Einbruch der diémonischen Gewalten Siinde
und Tod war, kommt es zur Moglichkeit der Freiheit. Aber nicht
der Mensch macht sich frei, sondern er wird in die Welt der Freiheit
hinaufgehoben, da ihn der Ruf der Christustat erreicht und der
Einbruch des Geistes, der die Freiheit ist, an ihm zur Wirklichkeit
wird. Jetzt erst kann an den Menschen, nur an den so befreiten
Menschen und nur auf Grund des neuen Seins in Christus, die
Forderung gerichtet werden:

«Wenn wir aber mit Christus gestorben sind,

so glauben wir auch, dass wir mit ihm leben werden,
da wir (ja) wissen, dass Christus,

von den Toten auferweckt,

nicht mehr stirbt, *

denn der Tod herrscht nicht mehr iiber ihn» (6, 8, 9).
«Also auch ihr:

Haltet euch fiir solche,

die tot sind fiir die Siinde,

lebendig aber fiir Gott,

in Christus Jesus.

So herrsche denn nicht mehr die Siinde in eurem sterblichen Leibe,
so dass ihr seinen Begierden gehorchet,



— 107 —

noch stellet eure Glieder der Siinde zur Verfugung als Waffen der
Ungerechtigkeit,

vielmehr stellet euch selbst Gott zur Verfiigung,

als solche, die aus den Toten Lebendige sind,

und cure Glieder Gott,

als Waffen der Gerechtigkeit!

Denn die Siinde soll nicht mehr tiber euch herrschen.» (6, 11—14 a).
Das also ist die Freiheit, die der Apostel meint, wenn er von

der «Freiheit eines Christenmenschen» spricht.

Damit ist aber zweierlei deutlich: Die Freiheit ist nicht etwas,
das wie in der Stoa, dem Menschen, dem «weisen», je, wann er nur
will, zur Verfigung steht. Sie ist vielmehr eine Wirklichkeit der
gottlichen Welt, die ihm nur durch das Wunder der Gnade in Christus
Jesus geschenkt werden kann. Sie ist aber in Christus, in der
Verbindung mit ihm, die erst zur wahren Gemeinde fiihrt, so wirk-
lich da, wie vorher Siinde, Gesetz und Tod. Sie ist nicht nur die
Abwesenheit von Knechtschaft, sondern die Wirklichkeit eines
neuen Lebens.

Sie ist aber, und das ist das Zweite, was jetzt deutlich ge-
worden sein diirfte, nicht Ungebundenheit, nicht jene falsche
Autoritiitslosigkeit und Selbstéindigkeit des aufgekldrten, leeren
Menschen, sondern tiefste Gebundenheit an Gott und damit an
den neuen Menschen Christus. Sie ist Vollzug des Gehorsams, sie
ist Dienst, sie ist nicht das letzterdings doch geizige, selbstsiichtige
Bei-sich-selber-Sein des stoischen Weisen, sondern das Bei-dem-
andern-Sein in der Liebe. Dort, wo der Apostel, wie im Galater-
brief, am radikalsten gegen die neue Knechtung unter das Gesetz
eifert, priagt er zugleich die entscheidende Weisung (5, 13), die den
Missbrauch der Freiheit verwehrt:

«Ihr seid zur Freiheit berufen, Bruder,

allein nicht so, dass die Freiheit zum Anlass fiir das Fleisch wird,
vielmehr (so, dass) ihr

durch die Liebe einander dienet.»

Freiheit ist auch fiir den Menschen in Christo die Freiheit von
der Leidenschaft, wie in der Stoa, aber sie geht nicht darin auf,
sie ist zugleich das Freisein fiir die Liebe.

Aus diesem Radikalismus der Freiheit in der Gemeinschaft
der neuen Menschheit heraus, die die Kirche darzustellen berufen
ist, erklirt sich nun auch die angebliche Gleichgiiltigkeit des
Apostels gegeniiber den sozialen Fragen, die man ihm und der
Kirche von jeher zur Last gelegt hat. Ks ist nicht zu bestreiten,



— 108 —

dass Paulus in dieser Richtung Anordnungen trifft, die in unsern
Ohren #usserst befremdlich klingen.

Gegeniiber der revolutioniren Konsequenzmacherei, die sofort
die radikale Veriinderung, die in der Heilsgemeinde grundsitzlich
gilt:

«Ihr alle seid Séhne Gottes durch den Glauben an Christus Jesus. . .
Da ist nicht Jude, noch Grieche;
da i1st nicht Sklave, noch Freier;
da ist nicht Mann, noch Krau;
denn ihr alle seid einer in Christus Jesus» (Gal. 3, 26—28),

auch in die sozialen Verhiltnisse iibertragen will, vertritt der Apostel
eine Zuriickhaltung, die die reaktionire Haltung der spitern Kirche
voll zu rechtfertigen scheint. Er stellt im I. Korintherbriefe als
Weisung, die er «in allen Gemeinden», also als allgemeingiiltige
Kirchenordnung, verkiindigt, die Regel auf:

«Ein jeglicher bleibe in dem Stande,
in welchem er berufen wurde.
Bist du als Sklave berufen,
mach dir keine Sorge darum!
Ja, selbst wenn du frei werden konntest,
so mach um so mehr Gebrauch davon (ndmlich vom Sklaven-
stand, nicht von der Freiheit)!
Denn wer im Herrn als Sklave berufen wurde,
der 1st (ja) ein Freigelassener des Herrn.
Gleicherweise,
wer als ein Freier berufen wurde,
ist ein Sklave Christi.» (I. Kor. 7, 20—22.)
Auf diese und dhnliche Stellen des Neuen Testaments berief
gsich schon immer die kirchliche Reaktion, wenn sie die Sklaverei

zu rechtfertigen trachtete.

Aber ist diese Verwertung der apostolischen Anweisung legitim ?
Sie scheint auf den ersten Blick unausweichlich zu sein. Und
dennoch beruht sie auf einem abgrindigen Missverstindnis. Der
Apostel spricht nicht «gesetzlich», und er spricht nicht iiber die
Sklaverei. Er spricht in einer ganz konkreten Situation zu ganz
konkreten Fragen der Gemeinde. Sollten wir, so fragen sich die
Sklaven der neuen Gemeinde, nicht um jeden Preis die Freiheit
anstreben, da wir doch in der Gemeinde schon wirklich Freie sind ?
Paulus, im Blick auf die Nihe der Heilszeit, die die volle, auch
dussere Freiheit selbstverstindlich bringt, sagt: Nein, verfilscht die
Botschaft der Freiheit in Christo nicht in ein sozialpolitisches,
schwérmerisches Programm, das die endgeschichtliche Freiheit in
menschlichem Zugriff vorwegnehmen wiirde!



— 109 —

«Thr seid um einen (hohen) Preis (schon) freigekauft,
werdet nicht der Menschen Sklaven!» (lbenda, 7, 23).

Er sicht in dem driingerischen, eigenwilligen Verindern des
Standes nur die Verkennung ihrer wesentlichen Freiheit, die sie
den Sklavenstand noch immer als Menschendienst empfinden lisst,
withrend auch der Dienst des christlichen Sklaven als Dienst am
gottlichen Herrn zu verwirklichen ist (Kol. 3, 22; Eph. 6, 5 {f.).
Es geht also nicht um die Frage: Ist Sklaverei tiberhaupt zulassig ?
Es geht um die ganz konkrete Frage in einer sozialen Situation, die
der Apostel nicht dndern kann: Ist es wesentlich, dass ein Christ
sich aus dem Sklavenstand befreie, weil Christus doch die Freiheit
bringt ?

Aber, eben darum liegt zwischen der Situation des Apostels
und unserer Lage eine bedeutsame Verschiebung vor: der Apostel
rechnete nicht mehr mit einer langen Weiterentwicklung in der
Welt, in der sich die Kirche vor Fragen gestellt sehen sollte, die
fir den Urchristen mit der Nihe der Wiederkunft Christi gewisser-
massen summarisch erledigt waren. Und, was vielleicht fir unsere
Fragestellung noch bedeutsamer ist: er rechnete nicht mit der
Moglichkeit, dass die Gemeinde Jesu selbst je Gelegenheit bekom-
men konnte, zu den grossen politischen und sozialen Fragen staat-
licher Ordnung verantwortlich Stellung zu beziehen.

Das aber ist eben unsere Lage, und das ist unsere Frage: Wo
steht die Kirche der in Christus Jesus Freigewordenen, wenn sie
verantwortlich zu den staatlichen Belangen ihr Wort sagen muss ?

Darauf kann nicht mehr einfach so geantwortet, werden, dass
man einzelne biblische Stellen gesetzlich in ein System bringt und
daraus eine «christliche Staatslehre» abzuleiten sucht. Hier kann
nur aus dem Geist des neuen Menschseins in der Kirche heraus
geantwortet werden.

Dann aber kann die Antwort kaum eine andere sein als die,
dass der Geist, der befreit, auch grundsitzlich fiir die Befreiung
aus der Knechtung in den staatlichen Ordnungen ist. Wie konnte
der Christ knechten, dessen Christenstand gerade darauf ruht, dass
er der tiefsten Knechtung durch die Weltgewalten Siinde, Tod und
Teufel entscheidend schon entrissen ist ¢

Und zugleich ergibt sich aus dem iiber die Freiheit, «die in
Liebe dient», Gesagten unweigerlich, dass diese Freiheit nicht die
mdividualistisch selbstherrliche des philosophischen Weisen ist,
auch nicht die empdirerische des autonomen Menschen, sondern



— 110 —

die sich einordnende, die auch «den andern sieht», die Freiheit, die
auf staatlichem Boden wirklich am ehesten in Formen durchgefiihrt
werden konnte, wie sie der Kleinstaat der alten Eidgenossenschaft
in jener lockeren Verbindung einer Staatengruppe, die Freiheit
und Genossenschaft zugleich betonte, zu verwirklichen suchte.

Aber, nochmals scheint der Apostel selbst dieser klaren Losung
zu widersprechen. An der einzigen Stelle, an der er iiberhaupt von
der Staatsgewalt als solcher spricht, behandelt er sie nédmlich
keineswegs als das Resultat einer freien menschlichen Uberein-
kunft, wie es die Genossenschaft der Urschweizer war, sondern als
«obrigkeitliche Gewalt», die den Menschen als unablehnbare Au-
toritit vorgesetzt ist, und dies von Gott.

«Jedermann sei den obrigkeitlichen Gewalten untertan.
Denn es gibt keine Gewalt als die von Gott gesetzte.
Die, die es gibt, sind (ja) von Gott verordnet.

Wer sich daher der Gewalt widersetzt,

der widersetzt sich Gottes Anordnung» (Rém. 13, 1 ff.).

Widerspricht diese riickhaltlose Anerkennung des gegebenen
Staates nicht allem, was wir eben von dem Schutz der Freiheit, den
der Christ ganz selbstverstindlich iibe, sagten ? Die immer wieder
gezogene Schlussfolgerung scheint unausweichlich zu sein, dass fiir
den Apostel der Staat als solcher, als «Obrigkeit», schon eine ab-
solute Autoritdt besitze, ja gottlicher Anordnung sei.

Tatséchlich ist damit etwas Entscheidendes gesagt. Aber man
darf dreierlei nicht verkennen.

Einmal befindet sich auch hier der Apostel in der gleichen Lage
wie bei der Frage der Sklavenbefreiung. Es gibt fiir die Gemeinde
kein Mitspracherecht. Sie hat nur die Wahl zwischen Gehorsam
und Revolution. Vor dieser Alternative entscheidet sich Paulus
allerdings fiir den Gehorsam gegeniiber der gegebenen Autoritiit.

Zweitens: Wir aber sind in einer vollig verinderten Situation:
Wir haben die Moglichkeit der Mitentscheidung, wir sind zur Mit-
verantwortung aufgerufen. Es ist nicht einzusehen, dass auch in
diesem Falle der Christ einfach das Bestehende gutheissen miisse.
Er wird den Weg der gewalttiitigen Revolution so lange wie moglich
vermeiden, aber er wird nicht im Bereich der Kirche die Freiheit
schiitzen und im Bereich des Staates die Knechtung von Einzelnen
oder ganzen Gruppen des Staatsvolkes unterstiitzen konnen.

Drittens: Die entscheidende Anweisung des Apostels bleibt
aber auch in einem Staate bestehen, der auf der Grundlage ge-
nossenschaftlicher Freiheit aufgebaut ist. Auch die Genossen-



— 111 —

schaft eines frei entscheidenden Staatsvolkes kommt nie ohne jene
«Autoritit» aus, die hier der Apostel als «obrigkeitliche Gewalt»
kennzeichnet. Und auch die selbstgewiihlte Obrigkeit ist in diesem
Sinne von Gott verordnet. Denn nicht auf die mystische Person
des Fiirsten oder das geheimnisvolle Regime eines absolutistischen
Apparates geht diese Bestimmung, sondern sehr niichtern auf die
in einer siindigen Welt notige Verwaltungs- und Strafgewalt als
solche.

Dass aber auch die ilteste Kirche der Staatsgewalt nie eine
totalitire Macht zusprach, bewies sie in der Zeit der Krisis des Ver-
hiltnisses von Staat und Kirche selbst. Als der Staat ihre Glieder
zwingen wollte, dem vergotteten Kaiser zu opfern, da verweigerten
diese den Gehorsam, der den Verrat an der Herrschaft Christi be-
deutet hitte. Nicht der Staat an sich wird von den Christen ver-
gottlicht ; sie achten die staatlichen Gewalten, weil sie als Ordnungs-
macht, zur Durchfiihrung seines Willens, von Gott eingesetzt sind.
In dem Augenblick aber, da die Obrigkeit das Widergottliche
fordert, tritt fiir den Christen das Gesetz des hoheren Gehorsams
in Kraft, das schon die Urapostel in Jerusalem der jiidischen Be-
horde gegeniiber geltend machten:

«Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen!» (Apostel-
geschichte 5, 29.)

Es ist deshalb die natiirliche Konsequenz dieser Haltung, dass
Christen, die in der Lage sind, selbst mitverantwortlich am Auf-
bau der Staatsordnung mitzuarbeiten, nie Ordnungen befiirworten
kénnen, die einem Gewissenszwange des Staates Vorschub leisten
kénnten, dass sie in diesem Sinne grundsiitzlich «fiir die Freiheit»
sind?).

Aber, auch dieser vermeintlich so klare Grundsatz birgt in
sich fiir die praktische Anwendung unzihlige Schwierigkeiten. Nur
fiir die grobsten Grundlinien ist damit schon vorentschieden. Es

1) In Auseinandersetzung mit den konkreten Erscheinungen unserer
Tage behandeln dieses Problem besonders einige Arbeiten der Forschungs-
abteilung des Okumenischen Rates fiur Praktisches Christentum, so J. H.
Oldham, Kirche, Volk und Staat. Ein ékumenisches Weltproblem. For-
schungsabteilung des Okumenischon Rates fiir praktisches Christentum,
1936, und der Sammelband «Totaler Staat und christliche Freiheit». Mit
Beitriigen von N. Alexejew, P. Barth, E. Brunner, P. Conord, V. A. Demant,
E. Geismar, G. May, W. Paton, B. Vyscheslavzov, H. D. Wendland. Ebenda
1937. Von altkatholischer Seite hat sich in grundsiitzlicher Weise zu dem
Problem gedussert Urs Kiiry in seinem Aufsatz «Staat und Kirche» in
«Neue Schweizer Rundschau», Neue Folge, 5. Jahrgang, Heft 3, Juli 1937.



— 112 —

ist damit gegeben, dass der totalitire Staat, der auch die Gewissen
vergewaltigen muss, in jeder Form verwerflich ist. Ks war das
Richtige am urspriinglichen Liberalismus, dass er nicht alle Ge-
biete menschlichen Lebens vom Staate her bewiiltigen wollte. Es
ist damit gegeben, dass die Gemeinde des Gottes, «der die Armen
erwihlte» (Jak. 2, 5), fir moglichst umfassende soziale Gerechtig-
keit eintritt. Sie wird sich also gegen alle Erscheinungen einsetzen
miissen, die den wirtschaftlich Schwachen in einem Knechtsver-
héltnis belassen wollen und die Ermoglichung schmarotzerhafter
Bereicherungen in jeder Form bekimpfen. Der Einsatz fir die
Freiheit bedeutet Kampf gegen jede willkiirliche Uberherrschaft
Einzelner, aber auch gegen die Gewaltherrschaft der Massen, die
Versandung der Menschheit im angesichtslosen Kollektiv, sei’s des
romantischen Staates, der das Volk vergétzt, sei’s des rationalen,
der die Klasse an die Stelle des Ganzen setzt. Nicht im Sinne einer
blossen Aufwirmung alter Ideale, sondern im grundsitzlichen Sinn
wird der Christ je in seiner Lage fiir Ordnungen einzutreten haben,
die Freiheit und Bindung im genossenschaftlichen Sinne vereinigen.

Aber, damit ist iiber vieles Weitere keineswegs entschieden.
Nicht iiber die Staatsform, denn wie die nordischen Staaten be-
weisen, lassen sich freiheitliche Ordnungen ebensowohl in einer
konstitutionellen Monarchie wie in einer Republik durchfiihren.
Nicht iiber Freiwirtschaft oder Planwirtschaft, denn es fragt sich
je und je, was dies im Kinzelfalle bedeute. Freiwirtschaft kann,
wie das Beispiel des Grosskapitalismus beweist, so gut wie Plan-
wirtschaft gefihrlichste Knechtung bedeuten, und Planwirtschaft
kann genossenschaftlicher Ubereinkunft entspringen und dann
wirklich Ausdruck der Freiheit sein.

Die Kirche ist «der Schutzhort der Freiheit», dieser Grundsatz
ist kein Parteiprogramm, sondern eine Verpflichtung, die nur in
verantwortlicher Entscheidung von Tall zu Fall die Form ihrer
Verwirklichung suchen muss.

Aber, auch so bleibt eine unauthebbare Schwierigkeit bestehen.
Die Freiheit, von der der Apostel spricht, die «Freiheit von Siinde,
Tod und Teufel», ist einzig in der Gemeinde Jesu zu verwirklichen,
die «in Christus» ist, das heisst aber, auf dem Boden der neu-
schaffenden Gottestat in Christus steht. Ja, selbst fiir sie ist die
Freiheit noch nicht vollig verwirklicht, denn «wir sind noch im
Fleisch» und noch Versuchung und Kampf ausgesetzt. Erst in der
verwandelten Welt des Gottesreichs gibt es vollkommene Freiheit.



— 113 —

Die Freiheit im Staate kann aber nur eine Freiheit sein, die
im besten Falle auf diese hinweist, sie aber nie erfiillt. Der Staat
ist als solcher Ausdruck der gefallenem Schopfung. Nur in der
siindigen Welt besteht die Notwendigkeit der staatlichen Ge-
walten. Daraus ergibt sich aber, dass die Freiheit in der Kirche
und die Freiheit in der staatlichen Ordnung in einer gewissen
Spannung zueinander stehen. Undenkbar ist fir den wahrhaft
kirchlichen Menschen die schwirmerische Hoffnung Richard Rothes,
dass der Staat je an die Stelle der Kirche treten, das hiesse aber,
auch ihre Freiheit verwirklichen konnte. Das Relative aller staat-
lichen Freiheit ist unaufhebbar.

Damit aber erhilt die Kirche eine unangenehme Aufgabe, die
jedoch wesentlich zu ihrem Zeugendienst gehért. Sie steht auch
kritisch zur politischen Freiheit. Nicht in einem reaktioniren Sinne.
Aber sie hat ein Wichteramt. Sie schiitzt die Gemeinschaft des
Staatsvolkes auch vor der Selbstvergotzung seiner Freiheit. Nicht
die Freiheit als solche ist das, was sie schiitzt. Sie unterscheidet
auch Freiheit und Freiheit. Nicht nur in dem Sinne, dass sie das
liignerische Geschwitz von Freiheit, das sich auch die Diktatoren
leisten konnen, entlarvt, sondern so, dass sie auch die Freiheits-
postulate derer, denen es wirklich um Befreiungen geht, nicht ein-
fach «schiitzt», sondern in kritischer Verantwortung beurteilt. Sie
steht kritisch zu der Freiheit der «Menschenrechte», weil sie nicht
den wirklichen, den ganzen Menschen meinen, seinen Abgrund
nicht und auch den Himmel iiber thm nicht mehr zu erkennen
vermogen. Sie steht aber ebenso kritisch zu dem diesseitigen
Humanismus des Kommunismus, der aus der gleichen Quelle
stammt, der aber die Gemeinschaft durch das blosse Kollektiv
ersetzt. Es ist im einen und im andern Fall der gleiche Grund, der
sie zur Distanz veranlasst. Sie ist nicht gegen den Liberalismus
der Menschenrechte, weil sie die Befreiung des Biirgers ablehnte,
aber weil sie sein Menschenbild als eine Illusion durchschaut. Sie
ist nicht gegen das kommunistische Kollektiv, weil sie fur den
Kapitalismus eintrite. Wo sie das tat, da hat sie ihren Auftrag
verraten und ist die Freiheit erheuchelt. Sondern sie ist gegen den
Kommunismus, weil sie fiir die echte Gemeinschaft, die keinen
totalitiren Staatsanspruch und keine Vermassung der Menschen
kennt, sein muss.

Eben dadurch, dass sie kritisch fiir die Freiheit und kritisch
fiir die soziale Gerechtigkeit und kritisch fiir die genossenschaftliche

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3/4, 1945, 8



— 114 —

Bindung des Staatsvolkes eintritt, dient sie der Freiheit tiefer, als
wenn sie wahllos einfach fiir alles, was Freiheit verspricht, wire.
Sie meint mit der Freiheit ja je und je nicht bloss eine Einrichtung,
sondern den Menschen. Und sie meint nicht bloss den Menschen
des Naturrechts, sondern die Verheissung des Evangeliums iiber ihn.

Wir sahen: auch der Aufklirung ging es um den Menschen.
Es lag ein uniibersehbares religioses Pathos in der Glut, mit der
die Verkiindigung der Menschenrechte den urspriinglichen freien,
gewissermassen gottlichen Menschen suchte.

Wir dirfen hinzufiigen, auch die Reaktion gegen den kapi-
talistisch gewordenen Liberalismus, der Sozialismus und der Kom-
munismus, suchten nichts anderes als den Menschen. Ja, Marx
vertrat aus seinen judisch-messianischen Instinkten heraus viel-
leicht ein noch tieferes Anliegen. Er rief nach der Freiheit und
Menschlichkeit der unterdriickten und drmsten Menschenbriider.

Die Kirche ist nicht gegen das «Ideal» der Menschenrechte,
weil es nach der Freiheit fur den Menschen ruft, und sie steht nicht
kritisch zum Marxismus, weil er den Armsten soziale Gerechtigkeit
erkimpfen will. Sie ist nur der Uberzeugung, dass Locke und
Marx nicht den ganzen Menschen sehen und damit noch nicht die
wirkliche Freiheit. Sie weiss, dass der auf sich selbst gestellte
Mensch, der die Siinde nur bei der andern «Klasse» sieht, und dass
der vergéttlichte Mensch, der keinen Himmel mehr iber sich
erkennen kann, selbst notwendigerweise wieder ein tyrannischer
Mensch werden muss, der den Mitmenschen vergewaltigt ). Denn
beides, Freiheit und Gemeinschaft, gibt es nur da, wo man seine
eigene Versklavung an die Didmonie der Welt und einen gemein-
samen Herrn iiber sich erkennt.

«Wo der Geist des Herrn ist,

da 1st Freiheit»,
und zur Freiheit berufen sind wir,

¢«damit wir durch die Liebe einander dienenny,
horten wir.

Aber, wenn, wiec wir sahen, diese freie Gemeinschaft nie im
sta@tlichen Bereich, nie rein politisch verwirklicht werden kann,
ist dann die Botschaft und die Kritik der Kirche nicht von vorne-

1) Das zeigt in objektiver Weiso auf Itz Lieb in seiner Arbeit «Das
geistige Gesicht des Bolschewisimus». Herausgegeben im Auftrag der For-
schungsabteilung des Okumenischen Rates. Cotthelf-Verlag, Bern und
Leipzig, 1935.



— 115 —

herein unfruchtbar ? Licgt nicht geradezu etwas Unwahrhaftiges
und Anmassendes in dieser kritischen Haltung der Kirche ?

Dem wiire so, wenn sich die Kirche, wie sie es leider oft getan,
hochmiitig dem menschlichen Leben gegeniiberstellte und im Be-
wusstsein, ein «besseres Programm» zu haben, den Staat schul-
meistern wollte.

Es ist aber nicht zu verkennen, dass diese kritische Beurteilung
des Menschen und seiner Freiheit zuerst und zutiefst zu ihr selbst
gesagt ist. «Das Gericht fingt an beim Hause Gottes» (I. Petri 4,
17). Auch in der Kirche besteht bestindig die Gefahr, dass sie von
neuem den Menschen versklave, dass sie sich wieder unter die
Weltmiichte stelle. Nur als selbst durch den Geist des Herrn
(erichtete und in die Verantwortung der Gemeinschaft Gerufene
diirfen wir so von der wahren Freiheit Zeugnis ablegen. Gemeint
ist in der heutigen Lage, dass wir als nur durch die Bolschaft Jesu
und der Apostel Befreite zugleich als Mitverantwortliche im Staate
«fiir die Freiheit» sein konnen.

Auch so werden wir den Staat nicht in das ewige Reich der
Gottesherrschaft verwandeln. Auch so bleibt er ein Zeichen dafiir,
dass wir noch im alten Aon der Siinde und der Schwachheit stehen.

Aber, es wird dennoch etwas von dem Licht der wahren
Freiheit und der Liebe iiber der unzulinglichen Freiheit und der
unvollkommenen Gemeinschaft sein, die wir vertreten. Ks gibt
keinen christlichen Staat und keine politische GGemeinschaft unter
den Menschen, die einfach die Bergpredigt Jesu verwirklichen
konnte. Aber, es gibt Staat, der «christlicher» ist und es gibt
genossenschaftliche Gemeinschaft, in der man den andern «los-
lissty, als den andern gelten lisst und so etwas verwirklicht, was
ein Hinweis auf das Kommende ist.

Erst im Reiche ist vollig verwirklicht, was Jesus bei Jo-
hannes sagt:

«Nur, wenn der Sohn euch frei macht,
seid ihr wirklich frei.» (Johannes 8, 36.)

Aber jetzt schon gilt auch fiir unsere arme, zerstorte Welt

dasg Trostwort aus dem 103. Psalm:
1

«Du sendest Deinen Geist aus,
so werden sie geschaffen,

und erncucrn wirst Du

das Antlitz der lrde.o»

Bern. Ernst Gaugler.



	Die Kirche als Schutzhort der Freiheit

