
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)

Heft: 1-2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74

Kirchliche Chronik.

Ein Aufruf des Ökumenischen Rates der Kirchen. Eine Anzahl
führender Mitglieder des Ausschusses des Ökumenischen Rates der Kirchen

tagte am Pfingstsonntag in New York. Sie richteten an die Kirchen folgendes

Grusswort:

«Zum erstenmal nach beinahe sechs Jahren können alle Kirchen der
abendländischen Welt wieder frei sprechen und aufeinander hören. In
diesen Jahren ist unsere Gemeinschaft innerhalb des Ökumenischen Rates

der Kirchen unterbrochen gewesen, aber durch Gottes Gnade nie zerrissen
worden. Wir freuen uns, dass wir jetzt diese Gemeinschaft wieder erneuern
und vertiefen können.

Wir hoffen, dass in nächster Zukunft Mittel und Wege gefunden
werden können für ehrliche, vertrauensvolle Aussprachen zwischen Kirchen-
männern beider kriegführenden Parteien, denen es darum zu tun war, den
Gehorsam gegen ihren Gott allen andern Erwägungen voranzustellen. Nur
durch solche Zusammenkünfte, durch das Aussprechen der Wahrheit in der
Liebe und durch das Gebet können die tiefen Wunden geheilt werden, die
der Krieg geschlagen hat. Vergebung kostet einen hohen Preis, aber es ist
das Kernstück des Evangeliums, dass durch die Versöhnung der Menschen
mit Gott am Kreuze erst ihre Versöhnung untereinander möglich wird.
Wir machen uns grosse Sorgen um den Zustand der Christenheit, die durch
die Mächte des Bösen so grausam gelitten hat. Es bestehen im Mass der
Schuld der Völker grosse Unterschiede, und diese Unterschiede müssen
recht gesehen werden. Aber in dieser Erklärung befassen wir uns nicht
damit. Für die Christen beginnt das Gericht im Hause Gottes. Es erfüllt
uns mit Freude, dass in der schweren Heimsuchung des Krieges die Kirche
sich so oft als das Gewissen der Nation erwiesen hat. Es ist in den
verschiedenen Ländern wirklich zu einer Wiedererweckung der Kirche
gekommen. Aber haben wir alle auf die Warnung gehört, die mit einer so
furchtbaren Eindringlichkeit an die Kirchen ergangen ist?

In diesen Jahren des Kampfes ist es deutlich geworden, dass in den
menschlichen Dingen die geistigen Werte entscheidend sind und dass es
auf die Kirche ankommt, ob die Völker die Botschaft hören wollen, von
der sie auf Tod und Leben abhängen. Wie im Kriege, so sollte auch im
Frieden die Kirche das Gewissen der Menschen sein.

An diesem Pfingstsonntag bitten wir, dass Gott, der unsere Schwächen
kennt und uns allein die Gnade und die Kraft zur Erfüllung dieser
Aufgaben schenken kann, seinen Heiligen Geist wieder auf uns ausgiessen und
unsere Kirchen mit neuer geistlicher Kraft erfüllen möge.»



— 75 —

Das Grusswort ist unterzeichnet von Pastor Marc Boegner, Dr. John
R. Mott, Dr. W. A. Visser 't Hooft, Dr. Henry Smith Leiper, dem Bischof
von Chichester, Dr. McOrea Cavert, Dr. Barnes, Rev. Dr. Horton, Dr.
J. H. MacCracken, G. A. Oldham, Dr. F. W. Tomkins, Dr. H. P. Van
Düsen, Dr. A. R. Wentz.

Eine Konferenz und ein Aufruf des Ökumenischen Rates der
Kirchen. Einige Mitglieder des Rates traten am 6. November 1944 zu
einer Konferenz unter Leitung des Pfarrers Boegner aus Paris zusammen.
Ausser den englischen Mitgliedern waren erschienen Bischof Oldham und
Dr. Warnhuis aus U. S. A., der Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel

Erzbischof und Metropolit Dr. Germanos, und der Sekretär des
Rates Dr. Visser't Hooft. Die Konferenz machte den Vorschlag, im Jahre
1945 Rcgionaltagungen in U. S. A., England und auf dem europäischen
Festland einzuberufen. Zum beigeordneten Generalsekretär mit Sitz
in London soll Rev. Oliver Tomkins vorgeschlagen werden. Beschlüsse
wurden über die weitere Organisierung der Abteilung für Wiederaufbau
und kirchliche Hilfsaktion gefasst. Schliesslich wurde nach dem Ök. P. D.
Nr. 43, 1944, an die dem Ökumenischen Rat angehörenden Kirchen ein
Rundschreiben erlassen, dem wir folgendes entnehmen:

«Eine Anzahl von Mitgliedern des vorläufigen Ausschusses des

ökumenischen Rates der Kirchen, die in London zusammentreten durften,
empfinden den Wunsch, ihre Dankbarkeit dafür, dass diese Konferenz,
als erstes wahrhaft internationales Treffen seit 1939, abgehalten werden

konnte, mit Ihnen zu teilen. Aber sie wollen zugleich auch den grossen
Schmerz mit Ihnen teilen, der durch den plötzlichen Tod ihres geliebten
Vorsitzenden, William Temple, Erzbischof von Canterbury, verursacht
worden ist. Im Gedächtnis an die Führer und Freunde, die wir verloren
haben, und andere, die sich im Gefängnis oder im Konzentrationslager
befinden, ist uns das Wort des Apostels Paulus: Ich bin desselbigen in guter
Zuversicht, dass der in euch angefangen hat das gute Werk, der wird's auch

vollführen bis an den Tag Jesu Christi'», ein grosser Trost und eine

Ermutigung. So sind wir denn berufen zu grösserer Opferbereitschaft denn

je, wie wir auch in der Aufgabe beharren müssen, die Gott dem Ökumenischen

Rat in dieser Zeit der Not und der Hoffnung gestellt hat.

Es ist uns heute darum zu tun, die Aufmerksamkeit besonders auf
folgende Seiten unserer gemeinsamen Verantwortung zu lenken:

1. Die Aufgabe, zu der wir uns verpflichtet haben, besteht nicht nur
in der Förderung der kirchlichen Zusammenarbeit oder der Anspornung
zu jeglichem Einsatz für die Wiedervereinigung der Kirchen. Denn die
Zusammenarbeit und sogar die Wiedervereinigung sind nicht Selbstzweck.
Sie sind Stufen auf dem Wege zu einer wirklicheren, treueren Kundgebung
der Kirche Christi auf Erden. Unsere gemeinsame Aufgabe ist daher, alle



— 76 —

ökumenischen Kontakte und Betätigungen dem hohen Ziel der kirchlichen
Erneuerung dienstbar zu machen. Wir müssen weitergeben, was der Geist

unserer eigenen Kirche sagt. Wir müssen annehmen, was der Geist anderen
Kirchen sagt. Wir müssen einander dienen, ein jeglicher mit der Gabe,
die er empfangen hat, als die guten Haushalter der mancherlei Gnade

Gottes, gleich einer Familie, in der alle Gaben des Geistes allen Gliedern

zugute kommen. Nur so wird unsere ökumenische Gemeinschaft die
Einheit zurückstrahlen, von der unser Herr sagte, sie müsse die Welt zu
der Erkenntnis führen, dass ihn der Vater gesandt hat. Nur so wird die
Kirche den hilflosen Massen, die wie eine Herde sind ohne Hirten, das Heil
bringen.

2. Der Wiederaufbau des kirchlichen Lebens der Kirchen, die während
des Krieges gelitten haben, ist eine herrliche Gelegenheit, zu zeigen, was
ökumenische Gemeinschaft bedeutet, aber auch ein Prüfstein ihrer Echtheit.
Um der entsprechenden Kirchen wie um der ökumenischen Bewegung
als Ganzes willen, ist es unerlässlich, dass dieses Werk nach einem gemeinsam

aufgestellten umfassenden Plan durchgeführt werde, andern alle Kirchen
beteiligt sind. Konkurrenz, Übergriffe, Proselytismus oder Unklarheit auf
diesem Gebiet würde schwere ökumenische Rückschläge zur Folge haben.
Aber die Annahme eines gemeinsamen Rahmens, in dem jede Kirche sich
ihre Unabhängigkeit bewahrt, vorausgesetzt, dass sie in Verständigung mit
dem ökumenischen Zentrum wirkt und darüber nicht die Gesamtnot aller
Kirchen vergisst, wird die wirksamste Kundgebung unserer entschlossenen
Bereitschaft sein, die ökumenische Überzeugung in die ökumenische Tat
umzusetzen und damit einen neuen Abschnitt der Kirchengeschichte
anzufangen.

3. Dazu kommt die ungeheuer schwierige Aufgabe auf dem Gebiet der

Wiederherstellung der auseinandergebrochenen internationalen Ordnung.
Es ist jetzt ganz deutlich, dass in dem gegenwärtigen Weltringen, das auf
grosse geistige Umwälzungen zurückgeht, die Kirchen eine Verantwortung
sondergleichen tragen. Sie haben im Mittelpunkt dieses Ringens gestanden ;

in vielen Ländern sind sie aus dem Kampf um die Gültigkeit der Gebote
Gottes im Leben ihres Volkes innerlich gestärkt hervorgegangen ; in einigen
Ländern dürften sie nahezu die einzige sammelnde Kraft darstellen, die
noch vorhanden sein wird, um die Aufgabe des sittlichen und geistigen
Wiederaufbaus in Angriff zu nehmen. Wir haben allen Grund, über die
geistliche Kraft unserer Kirchen, den Eindruck, den sie machen, und den
Einfluss, der von ihnen ausgeht, sehr bescheiden zu denken, aber wir
können nie kühn genug sein, wenn es darum geht, die Ansprüche unseres
Herrn, der der König aller Könige ist, geltend zu machen. Wir müssen
daher der Welt deutlich sagen, dass die Hauptaufgabe nicht darin besteht,
dass wir uns auf politischem Gebiet anpassen, sondern dass wir auf
geistlichem Gebiet neue Entdeckungen machen. Die Kirchen haben das Recht



— 77 —

und die Pflicht, sich zu versammeln und auf internationaler Grundlage
zusammenzustehen, um über die wesentlichen Voraussetzungen der neuen
Ordnung eine gemeinsame Botschaft und gemeinsame Arbeitspläne
aufzustellen. Sobald wir in repräsentativ genügender Weise zusammentreten
können, hoffen wir, uns dieser Pflicht zu entledigen.»

Die ökumenische Bewegung in Kanada und in U. S. A. Der
kanadische Kirchenausschuss des Ökumenischen Rates hatte einen «Unter-
ausschuss für Fragen der kirchlichen Verkündigung» gebildet, der im
November 1943 einen Volksmissionsfeldzug begann, der bis in den Frühling
1944 gedauert hat. In Verbindung mit der christlichen Studentenbewegung
wurden in verschiedenen Städten Studenten-Evangelisationen
durchgeführt, ferner beschäftigte sich der Ausschuss, vom «Christian Social
Council» unterstützt, mit sozialen Fragen, besorgte die Pastoration
der zahlreichen Kriegsgefangenen. Eine gemeinsame Studienkommission
für die Probleme der Friedensgestaltung und des Wiederaufbaus nach dem

Kriege wurde bestellt. Sie arbeitet mit der Abteilung des «Ökumenischen
Rates» für «Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen». Ein Plan, der
schon lange erwogen wurde, ist nun verwirklicht worden. Ein kanadischer

Kirchenrat, «Canadian Council of Churches», wurde gegründet. Die
Vorbereitungen waren vom «Christian Social Council», vom «Religious
Educational Council», von den Missionswerken getroffen und von mehreren
Kirchen gebilligt worden. Die «Doctrinal Basis» des Rates entspricht der
des Ökumenischen Rates. Sein Zweck ist, der wesentlichen Einheit der
kanadischen Kirchen innerhalb der ökumenischen Kirche Ausdruck zu
verleihen und als Organ der Sammlung, Beratung, Planung, Förderung
gemeinsamer Aktionen und Wegweisung für alle Gemeinschaftsunternehmungen

zu dienen. Mit Ausnahme der römischen haben sich dem Rat

alle Kirchen angeschlossen: Drei Gemeinschaften der Baptisten, die Kirche

von England, die Heilsarmee, die Jünger Jesu, die Vereinigte Kirche von
Kanada, in der Methodisten, Kongregationalisten und Presbyterianer
zusammengeschlossen sind. Zum erstenmal trat der Rat im September

1944 'n Toronto zusammen. Er ist als Träger der ökumenischen Bewegung
in Kanada für die weitere Arbeit verantwortlich ').

In den Vereinigten Staaten wurde am 19. Oktober 1944 eine ähnliche

Organisation geschaffen 2).

Das Komitee ist eine Umgestaltung des früheren gemeinsamen
Ausschusses der amerikanischen Weltkonferenzen für «Praktisches Christentum»

und für «Glauben und Verfassung» des Jahres 1937. Wie im Ökumenischen

Rat die Kirchen amtlich vertreten sind, so haben jetzt die verschiedenen

amerikanischen Kirchen, soweit sie dem Ökumenischen Rat an-

') ök. P. D. Nr. 44, Dezember 1944; «The Guardian», 8. Dezember 1944.
2) Ök.P.D. Nr. 43, 1944-



— 78 —

gehören, ihre offiziellen Vertreter für den neuen Ausschuss ernannt.
Vorsitzender des «Amerikanischen Komitees für den Ökumenischen Rat der
Kirchen » ist Douglas Horton (Congregational Christian Churches in America).

Als Vizevorsitzende wurden Bischof Ivan Lee Holt (Methodist Church),
George W. Richards (Evangelical and Reformed Church) sowie A. R. Wentz
(United Lutheran Church) gewählt. Das Amt des leitenden Sekretärs
bekleidet Dr. Henry Smith Leiper. Der Ausschuss führt den Namen
«Amerikanisches Komitee des Ökumenischen Rates der Kirchen» (American
Committee for the World Council of the Churches).

Nach einem Bericht des Ök. P. D. werden in der Frühjahrsnummer
der amerikanischen Zeitschrift «Christendom» 1945 die Ergebnisse der
Studienarbeit über die Kirche veröffentlicht, die die amerikanische Sektion
der « Faith and Order »-Kommission des Ökumenischen Rates der Kirchen in
den Jahren 1939—1944 durchgeführt hat. Die Sektion hat die Hauptfragen
nach dem gegenwärtigen Verständnis der Kirchen in den verschiedenen
Kirchen von U. S. A. und Kanada behandelt, um durch eine klare
Herausarbeitung der wesentlichen Gemeinsamkeiten und Unterschiede die Grundlagen

für ein gemeinsames Handeln der Kirchen zu schaffen.

Trotz allen Schwierigkeiten wurden in den letzten 5 Jahren in zweimal

jährlich stattfindenden Arbeitstagungen, zu denen Vertreter der Kirchen
aus allen Teilen von U. S. A. und Kanada zusammenkamen, jeweils anhand

von 5 oder 6 grösseren Beiträgen das heutige Verständnis der Kirche im
Alten und Neuen Testament wie die Frage nach der Grundlage der Autorität

und Vollmacht der Kirche, die wesentlichen Entwicklungen der
Gemeinsamkeiten und Unterschiede in den letzten hundert Jahren und schliesslich

die Funktion der Kirche in der Gegenwart eingehend erörtert und in
den soeben veröffentlichten Berichten zusammengefasst. Auf diese Weise
wurden Grundlagen von einzigartiger Bedeutung für das gemeinsame
Gespräch und das gemeinsame Handeln der Kirchen geschaffen, das in der
kommenden Zeit mehr denn je erforderlich sein wird, wenn das

Versöhnungswerk zwischen den Völkern gelingen soll. In dem Bericht über
die Funktion der Kirche wird die Bedeutung dieser Arbeit folgendermassen
charakterisiert :

«Es besteht die starke und wachsende Überzeugung, dass eine fruchtbare

Ausübung der Funktion der Kirche durch ihre organisatorische
Aufspaltung ernstlich gehemmt wird. Der Welt muss heute die Kirche als ein
einheitliches Ganzes gegenüberstehen. Die bereits vorhandene Einheit
muss sichtbar und in umfassender Weise zum Ausdruck kommen können,
wenn das Ziel des christlichen Gesamteinsatzes ganz verwirklicht werden
soll. Die wahre Funktion der Kirche kann nicht voll ausgeübt werden,
solange die Kirchentrennung die Gewissheit trübt, dass ein Leib ist, ein
Geist, eine Hoffnung, ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und
Vater aller Menschen, der über allen, durch alle und in allen wirkt. »



— 79 —

Die anglikanische Kirche und die kirchliche Union. Der Rat zur
Verteidigung kirchlicher Grundsätze «Defence of Church Principles» hat
eine Kundgebung über Glauben und Amt publiziert, die von 2800 Geistlichen

unterzeichnet ist, die mit dem Stuhl von Canterbury in Gemeinschaft

stehen. Weitere Unterschriften nimmt das Sekretariat, 22, Great
College Street London S. W. 1, entgegen *). Die Kundgebung entspringt
der Sorge der Unterzeichner über Versuche, kirchliche Union im Lande
selbst oder im Ausland anzustreben, die dem apostolischen Glauben nicht
entsprechen. Folgende Punkte wurden aufgestellt: 1. Anerkennung der
Heiligen Schrift als Norm, nach welcher Glaubens- oder Sittenlehren so

zu prüfen sind, dass keine Lehre dem Volk als im Glauben für verpflichtend
verkündet werden soll, die nicht mit dem Glauben des Alten und Neuen
Testamentes übereinstimmt und die nicht der Lehre der Väter und der
alten Bischöfe entnommen werden kann. 2. Das öffentliche Bekenntnis
des Glaubens aller Artikel des nizäischen Symbols an den Stellen, die die

Liturgie vorsieht. 3. Die Notwendigkeit der Zustimmung zu allen Artikeln
des apostolischen oder nizäischen Glaubensbekenntnisses von jedem, der
getauft werden soll, und von jedem, der zum Stand der Kommunikanten
zugelassen werden soll. Jeder Kommunikant muss getauft sein. 4. Der
Nachweis der Taufe von jedem, der sich zur Ordination meldet. Vor der
Ordination solcher, die den Glauben verkünden sollen, nicht nur Zustimmung

zum aufrichtigen Glauben an die im wirklichen Glaubensbekenntnis
bezeugten Wahrheiten, sondern ausführliche Darlegung der orthodoxen
Lehre (wie z. B. alle Ordinanden in der Kirche von England den Artikeln
über die Hl. Trinität und die Inkarnation zuzustimmen haben, wie sie im
Quicunque enthalten sind, durch Annahme des VIII. der 39 Artikel).
5. Die Lehre, dass das Sakrament der Taufe die Erlösung aus der

Gottentfremdung, in die wir hineingeboren werden (was die Theologen mit
Erbsünde bezeichnen), verbunden mit Vergebung tatsächlicher Sünden,
Gemeinschaft mit Christus (incorporation in Christ) und Aufnahme in die

Gotteskindschaft ist, dass die Firmung die Vollendung der Taufe ist, dass

im Sakrament des heiligen Abendmahles der Leib und das Blut Christi
wirklich und tatsächlich enthalten ist (verily and indeed taken) und vom
Gläubigen empfangen wird und dass seine Feier zur fortgesetzten Erinnerung

an den Opfertod Christi angeordnet ist. 6. Die Lehre, dass das Bischofsamt

das geordnete Organ ist, durch welches in der katholischen Kirche
unter Handauflegung und Gebet der Heilige Geist die besondere Gnade
der heiligen Weihen verleiht. Diese ist von der Gnade der Taufe und
der Firmung verschieden. Diese sechs Punkte werden als das Minimum
der Grundlage einer kirchlichen Union bezeichnet. Im Hinblick auf das

südindische Unionsschema wird jeder Kompromiss zwischen Priestertum
und Predigeramt abgelehnt. Durch einen solchen würde die anglikanische

') «The Guardian, 23. Februar 1945.



— 80 —

Gemeinschaft ihren Grundsätzen untreu und jede Hoffnung auf eine künftige

Vereinigung mit der römischen und der orthodoxen Kirche würde
illusorisch.

Eine andere Ansicht über die Kirchliche Union vertritt in einer Schrift
«Die Kirchen in England» der anglikanische Bischof von Durham. Wir
entnehmen ihr folgendes1):

«Die Erfahrungen, die die Christenheit mit der übrigen Welt heute

gemacht hat, lassen die Notwendigkeit der Wiedervereinigung noch dringlicher

erscheinen. Die Missionsarbeit ist durch ihren Mangel an
Geschlossenheit ständig aufgehalten. Das gemeinsame Studium der christlichen

Glaubenswahrheiten hat das Ärgernis der Kirchenspaltung verstärkt.
An den Hochschulen lernen Gelehrte aller Kirchenzugehörigkeit voneinander,
sie versehen ihr Lehramt gemeinsam und arbeiten auf literarischem Gebiet

zusammen. Die Gesellschaftsschranken zwischen den Kirchen fallen in
wachsendem Masse fort, und wenn sie auch noch nicht gänzlich
überwunden sind, verlieren sie doch allenthalben an Bedeutung. Diejenigen,
welche sich der gewaltigen Aufgabe der Kirchen, die ihrer vornehmsten
Pflicht der Verkündigung treu bleiben müssen, bewusst sind, begreifen
auch die Hindernisse, die sich dieser Aufgabe durch Übergriffe,
Konkurrenz, Vergeudung der verfügbaren Mittel oder einen fehlerhaften Einsatz

der Mitarbeiter in den Weg stellen. So sind die Einigungsbestrebungen
nach wie vor gehemmt, und es mag sein, dass der Widerstand gegen sie

heute stärker ist als es noch vor wenigen Jahren der Fall war. Die Gründe
dafür werfen ein Licht auf die gegenwärtige kirchliche Lage. Sie sollten
daher kurz aufgezeigt werden.

Es besteht eine starke Reaktion, und zwar nicht nur unter den
Anglikanern, gegen den theologischen Liberalismus der älteren Generationen.
Diese Reaktion wurde in gewissen Kreisen durch den Einfluss von Karl
Barth noch verstärkt, in andern durch das vertiefte Studium des Thomismus.

Darüber hinaus haben die zur Zeit herrschenden Verhältnisse einen
neuen Realismus ausgelöst: die Festlegung von Bekenntnis und Kirchenordnung

wird als unerlässlich empfunden in einer Welt, in der sich die
antichristliche Doktrin und Praxis tyrannisch äussert. Alles Kompromissbereite

ist verdächtig. In der Kirche von England betont der unter dem
Klerus straff durchorganisierte und auf dem Gebiet des geistlichen Schrifttums

führende Anglo-Katholische Flügel immer wieder die Gefahr, die
eine Annäherung an die Freikirchen letztlich für eine Verständigung mit
dem römischen Katholizismus und der orthodoxen Kirche darstellen
könnte. Der Streit dreht sich in der Hauptsache um die Frage des
geistlichen Amtes und ganz besonders um die Notwendigkeit und Autorität
des Bischofsamtes. Es ist nicht wahrscheinlich, dass ein wesentlicher Teil
irgendeiner Gruppe innerhalb der Kirche von England das bischöfliche

ök. P. D. Nr. 35, Oktober 1944.



— 81 —

System aufzugeben bereit wäre, namentlich heute, wo selbst in
nichtbischöflichen Kirchen der Wert und der praktische Vorteil der Super-
intendantur bzw. einer obersten Kirchenleitung, wie sie ein Moderator
ausübt, anerkannt werden. Aber es bestehen unter den Anglikanern
hinsichtlich der Autorität des bischöflichen Amtes und der Lehre von der
apostolischen Sukzession deutlich abgestufte Meinungsverschiedenheiten.
Einige sprechen dem geistlichen Amte ohne eine Einweihung durch den
Bischof alle Gültigkeit ab. Andere würden es nicht schwer finden, sich
mit dem mehr orthodoxen Flügel des Freikirchentums zu verständigen.
Ihrerseits können die Freikirchen, denen von den Anglikanern ihre fast

an Zügellosigkeit grenzende Freiheit zum Vorwurf gemacht wird, die
gelegentlich über Fragen des Glaubens und der Kirchenordnung von grösster
Wichtigkeit Oberhand gewinnt, auf Unterschiedlichkeiten innerhalb des

Anglikanismus verweisen, die, wenn auch nicht so stark, doch in gewissem
Grade durch die aufgenötigte Annahme des Prayerbook und der Glaubensartikel

verschleiert ist; dabei können sie sich berechtigterweise auf den
Umstand berufen, dass die Lehre von der bischöflichen Autorität, an der
die Anglikaner festhalten, oft von der entschiedenen Weigerung begleitet
ist, den schuldigen Gehorsam zu leisten, wie sie auch die von anglikanischer
Seite als Gegenargument vorgebrachten Spitzfindigkeiten zur Begründung
der Gehorsamsverweigerung schwerlich gelten lassen dürften.

Es ist nicht unmöglich, dass in der nächsten Zukunft die Diskussion
sich weniger auf die Frage des geistlichen Amtes als auf die hinsichtlich
des Bekenntnisses, der Sakramente und der fundamentalen Autorität
der Heiligen Schrift bestehenden Fragen konzentrieren wird. Das alles

hängt ja aufs engste zusammen, und der gegenwärtige Stand der Einigungs-.
bestrebungen in Südindien macht es deutlich genug, dass eine

Übereinstimmung nicht ohne weiteres erzielt werden kann. Es ist also unmöglich,
über den künftigen Verlauf der kirchlichen Unionsbewegung etwas mit
Sicherheit vorauszusagen. Auf der einen Seite nimmt das Gespräch,
das naturgemäss einen polemischen Charakter hat, in freundschaftlichem
Geiste und getragen von einem wachsenden gegenseitigen Verstehen und
Wohlwollen seinen Fortgang. Auf der andern Seite ist in den Reihen der
christlichen Laienschaft noch kein wesentliches Interesse dafür lebendig
geworden. Und sollte dieses Interesse einmal erwachen, so könnte sich
die Grundstimmung wandeln, weil man sich fragen kann, ob für eine

grössere Anzahl christlicher Laien in England der unsichere Traum einer

Wiedervereinigung mit Rom Grund genug ist, die Verhandlungen mit den

Freikirchen hinauszuzögern. »

Einigungsbestrebungen der Lutheraner in den Vereinigten
Staaten1). Die Einigungsbestrebungen des amerikanischen Luthertums
haben einen Erfolg zu verzeichnen. Auf der Tagung der «United Lutheran

') ök. P. D. Nr. 44, Dezember 1944; vgl. I. K. Z. 1939, S. 114.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 1/2, 1045. 6



— 82 —

Church», die am 17. Oktober in Minneapolis stattfand, wurde nämlich
eine Verfassung angenommen, die dem «National Lutheran Council»
als Träger des wachsenden Einsatzes der meisten lutherischen Kirchen
von U. S. A. mit Ausnahme der Missouri-Synode einen grösseren Spielraum

als bisher gewährt. Die neue Verfassung war bereits von sechs
lutherischen Kirchen : der American Norvegian Church, der Augustana-Synode
(schwedisch), der United Danish Church, der Danish-Evangelical Church,
der Finnish-Evangelical Church und der Lutheran Free Church bestätigt
worden. Ihre Ratifizierung durch die «United Lutheran Church» als

siebente Kirche verleiht nunmehr dem National Lutheran Council die

Bedeutung einer koordinierenden Körperschaft. Die Missouri-Synode,
eine der grössten lutherischen Kirchen, die sich von jeher allen

Einigungsbestrebungen ferngehalten und noch auf ihrem letzten Konvent im Juni
1944 den Beitritt zum «National Council» abgelehnt hat, will jetzt mit dem
Rat zusammenarbeiten, nicht als Mitglied, sondern, wie sie sich ausdrückt,
«als Freund» und vorläufig nur auf dem Gebiet des kirchlichen Wiederaufbaus

nach dem Krieg.

Kirchliche Union in Südindien. Am 23. Januar 1945 trat das

Generalkonzil der anglikanischen Kirche von Indien, Burma und Ceylon
zusammen, um zum Unionsschema Stellung zu nehmen. Nach
zweitägiger Debatte stimmte es dem Schema zu und erlaubte den Diözesen

Madras, Travancore und Cochin, Timevilly und Dornakal, ihren
einstimmigen Wunsch auszuführen, in Union mit den Methodisten und der
Südindischen vereinigten Kirche zu treten. Der Beschluss wurde mit
75 gegen 2I Stimmen gefasst. Von den Bischöfen waren 6 dafür, 4 dagegen,

von den Geistlichen 38, 10 dagegen. Es waren fast ausschliesslich
praktische Erwägungen, die zu diesem Ergebnis geführt haben. Die Methodisten

haben der Union schon zugestimmt, die «Südindische vereinigte
Kirche» wird erst in zwei Jahren •— sie besteht aus Presbyterianern und
Kongregationalisten — dazu Stellung nehmen1). — Schon letztes Jahr
hatte sich die Provinzialsynode von New South Wales zum Schema geäussert
und beschlossen, die Gemeinschaft mit der Kirche von Indien, Burma und
Ceylon in bisheriger Weise aufrechtzuerhalten und unter der Voraussetzung

der Zustimmung der Kirche von England in Gemeinschaft mit
der vorgeschlagenen vereinigten Kirche von Südindien zu treten 2). —
Das Schema wie die Beschlüsse werden in der kirchlichen Presse immer
noch eingehend besprochen. Wir notieren hier einige orientierende
Schriften.

Anglicanism and South India, by L. Hodgson, Cambridge University
Press.

x) «Church Times» vom 9. Februar 1945.
2) «Church Times», 21. Juli 1944.



— 83 —

Problems of Unity. An Adress delivered in the Upper House of
Convocation after the reply to the Metropolitan of India had been finally
settled by the Archbishop of Canterbury S. P. C. K. London.

The Unity of the Faith. An Open Letter to His Grace the Lord
Archbishop of Canterbury from the Superiors of Certain Religious
Communities.

South India: The meaning of the Scheme by Edwin James Palmer
D. D. Bishop of Bombay from 1919 to 1929.

The Scheme of Church Union in South India. A trcatement submissed

to the Archbishops and Bishops of the Anglican Communion.

In der Sitzung der Convocation von Canterbury vom 8. Mai hat sich
der Erzbischof von Canterbury, Dr. Fisher, zum Schema geäussert und
insbesondere die künftigen Beziehungen der Kirche von England mit der

geplanten Unionskirche und mit der Kirche in Nordindien berührtJ).
Trotz einiger Aussetzungen grundsätzlicher und praktischer Art begrüsste

er den Geist des Schemas. Es sei aber klar, dass frühere Mitglieder der
freien Missionskirchen Südindiens in England als Mitglieder ihrer alten
Gemeinschaften betrachtet würden, dass Geistliche ohne bischöfliche Ordination

in anglikanischen Diözesen nicht als Geistliche anerkannt werden und
dass die Anerkennung der Bischöfe und Geistlichen, die in der geplanten
Unionskirche geweiht würden, in England von der Form und der Intension
des Ordinationsritus abhängen werde. Der Erzbischof fügte bei, dass die
beiden Kirchen im eigentlichen Sinn des Wortes miteinander nicht in
Gemeinschaft stehen. Völlige Gemeinschaft könne nur durch einen
formellen Akt durch die Convocation herbeigeführt werden. Kein Bischof

der geplanten Kirche besitze das Recht der Mitgliedschaft der Lambeth-
Konferenz. Endlich wünschte der Erzbischof, es möchten künftig
Verhandlungen über solche Schemen in Südindien oder anderswo in Verbindung
mit autoritären Persönlichkeiten mit Rücksicht auf die Kirche von England

oder die anglikanische Gemeinschaft geführt werden. — Eine
Resolution wurde im Unterhaus angenommen, die den Erzbischof ersucht,
seinen Einfluss geltend zu machen, damit die Anerkennung der Union
verschoben werde, bis sie in einer vom Krieg freien Atmosphäre bis zur nächsten

Lambeth-Konferenz betrachtet werden kann 2).

Die Convocation von York hat sich zur selben Zeit ebenfalls mit
demselben Thema beschäftigt. Der dortige Erzbischof erklärte, die Provinzen

Canterbury und York wurden bei der Beratung des Schemas nicht

beigezogen, auf die Anfrage des Metropoliten von Indien sei von seiten der
beiden Erzbischöfe geantwortet worden, die Gemeinschaft mit der Kirche
von Indien, Burma und Ceylon werde nicht aufgehoben, die vereinigte
Kirche werde kein Glied der anglikanischen Gemeinschaft. Sie könne die

') «Church Times» vom 18. Mai 1945.
2) «Church Times» vom 25. Mai 1945.



— 84 —

anglikanischen Provinzen um kirchliche Gemeinschaft ersuchen. Sie sei

möglich, sofern bezüglich Lehre und Verfassung Übereinstimmung herrsche.
Die vier Diözesen, welche für einige Zeit die anglikanische Gemeinschaft
verlassen, bringen in Erwartung, dass die Trennung wieder gehoben
werden könne, ein grosses Opfer. Die Bischöfe, Geistlichen und Laien der
vier Diözesen sind berechtigt, die Gebete und Sympathie der anglikanischen
Gemeinschaft zu erwarten mit der Bestätigung der Lambeth-Konferenz
und dem Segen der selbständigen Kirche von Indien für das Wagnis um
der christlichen Einheit willen 1).

Die Haltung der römisch-katholischen Kirche zur Wiedervereinigung

der Christenheit und zu den andern Konfessionen. In der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» erschien ein Artikel «Una Sancta
Catholica» vom Rektor der Theologischen Fakultät Dr. Emi in Luzern
mit einigen Folgerungen, die wir kurz skizzieren möchten 2). Unter den

Pflichten, die sich ergeben, bezeichnet er als erste die Forderung der
psychologischen Annäherung. Die erste Aufgabe sei ein tiefes Studium der
theologischen Fragen. Die Wiedervereinigung sei eine theologische Angelegenheit.

Eine klare Erkenntnis des eigenen Standpunktes sei erforderlich.
Die Patrologie habe besonders die Übereinstimmung zwischen den
griechischen und lateinischen Vätern aufzuzeigen. Nötig sei ferner die
Kenntnis des theologischen Standpunktes der Getrennten. Darauf baue
sich die weitere Aufgabe, bei den andern Unkenntnisse und Vorurteile
zu beheben. Dazu eignen sich sachliche, opportune Abhandlungen in
solchen Zeitschriften, die auch von Andersgläubigen gelesen werden,
aber auch persönlicher Kontakt, der das beste Mittel sei. Die akademische

und angewandte Apologetik habe durch sachliche und ruhige Abweisung
der fremden Einwürfe, eine Darstellung des eigenen Standpunktes, eine

grosse Aufgabe zu erfüllen. Eine zweite Pflicht bestehe darin, dass «wir
ganz aus der Tiefe des Christentums schöpfen sowohl für die Lehre wie
für das Leben.» Das Frömmigkeitsleben habe im privaten wie im
öffentlich-kirchlichen Leben eine reiche Entfaltung und mannigfache
Veränderung erfahren. Christus biete für die Frömmigkeit so mannigfaltige
Aspekte, dass kein Mensch und keine Zeitepoche sie erfassen könne, auch
menschliche Anlagen und die Bedürfnisse der Zeiten seien verschieden.
Das Christusbild wechsle. Ein grosser Kranz von Andachtsformen habe
sich darurngewunden. Dabei stehe manchmal ein Zweig zu selbständig
vom Kranz und Bild ab. Die Kirche musste manchmal einschreiten. Das
Bild werde manchmal nicht gerade verunstaltet, aber etwas verdeckt.
Hier habe die Theologie zu prüfen, zu wegweisen, reinigen, das Bild
Christi stets mit hellstem lacht zu beleuchten. Der Theolog und der
Seelsorger habe auf die Urquelle hinzuweisen, aus der das Gnadenleben

«The Guardian» vom 25. März 1945.
2) «Schweiz. Kirchenzeitung», i6. November 1944.



— 85 —

des Christen genährt werde. Eine weitere Pflicht sei, «dass wir die Katholizität

der Kirche, ihre Allgemeinheit der Fülle, immer sich auswirken
lassen. Alle wahren Werte haben in ihr Platz, und alle soll man in ihr
suchen dürfen und finden können». Gerade dadurch kann den getrennten
christlichen Brüdern die Rückkehr in die Una Sancta et vera catholica
nicht bloss als möglich, sondern auch als begehrenswert erscheinen». Als
vierte Pflicht wird das Gebet genannt und besonders auf die Weltgebetsoktav

hingewiesen. Ebenso sollte auch der von P. Gall Morger gegründete
Einsiedler Gebetsbund viel mehr bekannt werden :). Bezüglich der
Aussichten gibt sich der Verfasser in keiner Weise einer Utopie, einer
trügerischen Hoffnung hin. Was die Heimkehr einer Gesamtheit betreffe, sei

das nur möglich, wo ein einheitlicher Glaube vorhanden sei. Diese
Aussicht bestehe zunächst für die orientalischen Kirchen. Wo das nicht der
Fall sei, sei die Hoffnung vorläufig mehr auf eine «grössere Heimkehrbewegung

einzelner oder auch einzelner Gruppen zu setzen». Zu einer
«Prophétie» dürfe man sich nicht erkühnen. Alles sei im unergründlichen
Schosse der Weisheit Gottes beschlossen.

In der Diözese Leicester in England hatte sich vor drei Jahren ein
christlicher Rat gebildet, dem Anglikaner, Römisch-Katholiken und
Freikirchler angehören. Er widmete sich sozialen und nationalen Aufgaben.
Die Sitzungen wurden jeweilen mit einem stillen Gebet eröffnet. Nun
hat der neue römische Bischof von Nottingham dieses stille Gebet
verboten. Die Führer der anglikanischen und Freikirchen haben darauf
erklärt, dass sie in einer so wichtigen Sache nicht nachgeben können, worauf
die Römisch-Katholiken aus dem Rat austraten. So wurde es unmöglich,
die Arbeit auf bisheriger Grundlage fortzusetzen 2).

Wie verschieden römische Kreise zu andern Konfessionen eingestellt
sind, illustriert der Ök. P. D. an zwei Beispielen. Zunächst wird eine Stelle

aus dem päpstlichen Rundschreiben «Mystici Corporis Christi» vom 23. Juni

1943 nach der amtlichen französischen Übersetzung zitiert3):
«Es bedeutet..., sich von der göttlichen Wahrheit zu entfernen, wenn

man sich eine Kirche vorstellt, die weder sichtbar noch greifbar ist, die

lediglich eine Kirche ,im Geist', eine .pneumatische' Kirche sein würde,
in der die vielen christlichen Gemeinschaftsgruppen, trotz der zwischen ihnen
bestehenden Glaubensspaltung, dennoch von unsichtbaren Banden

zusammengehalten wären... Zu den Gliedern der Kirche gehören nur
diejenigen, welche die Taufe der Wiedergeburt empfangen haben und den

wahren Glauben bekennen und welche nicht zu ihrem Unglück vom ganzen
Leibe (der sichtbaren Kirche, Red.) getrennt oder von der rechtmässigen
Kirchenleitung wegen sehr ernster Verfehlungen ausgeschieden worden

») I. K. Z. 1943, S. 60.

2) «The Guardian», 13. April 1945.
3) ök. P. D., Nr. 18, Mai 1944.



— 86 —

sind... Und die, die aus Gründen des Glaubens oder des Kirchenregiments
gespalten sind, können weder in dem gleichen Leibe noch auch infolgedessen

von dem gleichen göttlichen Geiste leben... Wer glaubt, sich
Christus, dem Oberhaupt der Kirche, anschliessen zu können, ohne sich
treu zu seinem Stellvertreter auf Erden zu halten, gibt sich einer gefährlichen

Täuschung hin.»

Andererseits finden sich in den Hirtenbriefen römischer Bischöfe

Ausführungen, die eine weniger deutliche Trennung zwischen Katholiken
und Protestanten zulassen. So kennzeichnet der Bischof von Basel und
Lugano, von Streng, die Haltung des Katholiken zu den nichtrömischen
Christen wie folgt:

«Die Kirche lehrt, jeder Mensch könne gültig taufen, wenn er die
Taufe dem Taufbefehl Christi entsprechend spendet. So hat es die göttliche

Vorsehung und Liebe angeordnet... Mit den getauften Christen
(die nicht der äusseren Gemeinschaft der katholischen Kirche angehören)
sind wir also durch das Band der Gnade verbunden, Brüder und Schwestern
in Christo, Christus verbunden. Sie gehören zum Reiche Christi, zur Seele

der katholischen Kirche. Trotz wesentlicher und zahlreicher
Glaubensunterschiede können wir also doch mit vielen anderen, die mit uns den
Namen ,Christen' tragen wollen, durch Taufe, Gnade, Teilnahme am
Glaubensgute, christliche Lebensideale irgendwie und auf mehrfache
Weise Christus verbunden sein. Bedeutet dies nicht auch eine grössere
Verpflichtung zur Liebe, zu grösserer Liebe den Christusverbundenen, den
christlich gesinnten Mitmenschen gegenüber

Wo es an aufrichtiger und geläuterter Liebe zueinander nicht fehlt,
wird die religiöse Unterweisung bei Darlegung... der sogenannten
Unterscheidungslehren ruhig und sachlich bleiben, sich bemühen, die Lehre der
Andersdenkenden gründlich zu kennen, um ihr nicht Fälschliches zu
unterschieben oder sie dem Spott und der Verachtung preiszugeben. Sie
wird dabei namentlich den Kindern und Jugendlichen gegenüber nicht
vergessen, auch auf Einigendes und besonders auf das Gebot der Liebe...
hinzuweisen. Würden diese Grundsätze stets auf allen Seiten beachtet...,
wäre dem konfessionellen Frieden erzieherisch gut vorgearbeitet...
Bejahung leistet Aufbauarbeit. Verneinung reisst nieder. Heute, da der
Krieg und die verderblichen Irrlehren des Atheismus, der Gottlosigkeit,
zur Gefahr für das gesamte Christentum werden und an christlichem
Glauben, christlicher Sitte sowie an den Fundamenten der göttlichen
Naturordnung schon so vieles niedergerissen haben, ist konfessioneller
Hader nicht am Platze.»

Kirchlicher Wiederaufbau nach dem Krieg in Europa. Die Church
Assembly der Kirche von England bestellte auf ihrer Tagung im Herbst
1944 einen Ausschuss für den christlichen Wiederaufbau in Europa. Es
wurde von verschiedenen Rednern der Wunsch ausgesprochen, dass die



— 87 —

in Aussicht genommene Hilfe vor allem den Kirchen zugewendet werden
soll, mit denen die Kirche von England enge Freundschaftsbeziehungen
unterhalten hat, dass aber auch der andern Kirchen, auch der Kirchen in
Feindesland, gedacht werden soll. Der Ausschuss sollte auf Anfang 1945
einen Bericht über das Hilfswerk ausarbeiten. Am 8. Februar wurde der
Bericht der Kirchenversammlung unterbreitet1).

«Die Hilfsleistung gegenüber unseren christlichen Glaubensbrüdern
für den Wiederaufbau ihrer Arbeit in Europa, so heisst es in dem Bericht,
an und für sich eine klare und selbstverständliche Pflicht, wirkt sich stark

aus auf den allgemeineren Wiederaufbau des politischen und sozialen

Lebens der europäischen Völker. Es besteht weithin der Wunsch, das

Leben dieser Völker von der christlichen Ethik ausgehend wieder
herzustellen. Aber diese Hoffnung lässt sich nur verwirklichen, wenn das Zeugnis
und der Einfluss der Kirche eine starke lebendige Kraft ist.»

In dem Abschnitt über die «Rekonstruktionspläne» schildert der
Bericht die Tätigkeit und Struktur der «Abteilung für Wiederaufbau», welche

unter den Auspizien des Ökumenischen Rates der Kirchen und des «Joint
British Committee for Christian Reconstruction in Europe» in Genf ins
Leben gerufen wurde. In diesem Zusammenhang heisst es: «Wir dürfen
nicht vergessen, dass zwischen den Erfahrungen derer, die in den besetzten

Ländern leben oder gelebt haben, und den Erfahrungen derer, die, wie die

Engländer und Amerikaner, in ihren Ländern keine Besetzung mit den der

Bevölkerung von den Nazis auferlegten körperlichen und seelischen
Grausamkeiten erlitten haben, ein grosser Gegensatz besteht. Die Kommission
ist daher der Meinung, dass es nicht nur wertvoll sein würde, wenn
Delegierte der anglikanischen Kirche und anderer britischer Kirchen sobald

wie möglich Frankreich, Belgien und die später besetzten Länder besuchten,
sondern dass es auch für die Kirche von England und für die übrigen
britischen Kirchen eine ungeheure Hilfe sein würde, wenn ihre christlichen
Mitbrüder aus den Widerstandsbewegungen wie überhaupt aus den

besetzten Ländern baldmöglichst zu einem Besuch der Diözesen und
Pfarrgemeinden nach England kämen, um ihnen ihre Erfahrungen mitzuteilen.
In geistlicher Hinsicht dürften die Völker Englands und der britischen
Dominions nicht weniger wie die Bevölkerung der Vereinigten Staaten von
Amerika mehr die Empfangenden als die Gebenden sein.»

Der Bischof von Chichester, der Präsident des Ausschusses, fasste den

Inhalt des Berichts kurz zusammen, indem er vor allem die geistlichen
Gelegenheiten in Europa betonte. Der Bischof von Chelmsford erklärte,
dass die entscheidende Frage die Frage sei, ob Europa im wahren Sinne des

Wortes ein christlicher Kontinent bleiben werde, und er betonte, dass wenn
dafür einige Wahrscheinlichkeit besteht, den Kirchen die Möglichkeit eines

kraftvollen Wiederaufbaus geboten werden musste. Man habe zwar mit

*) Ök.P.D. Nr. 9, März 1945. «The Guardian», 16. Februar 1945.



— 88 —

Recht viel von der unterirdischen Bewegung in Europa gehört; man sollte
aber darüber nicht des offenen Widerstandes der Kirchen vergessen. Das

wenigste, was von den Kirchen erwartet werden kann, denen das Übel der

Okkupation erspart geblieben ist, sei, dass sie ihr Möglichstes für
diejenigen tun, die weniger begünstigt waren.

Abschliessend stimmte die Versammlung dem Bericht zu und
versprach, sich für die Aufbringung der in dem Bericht der Kommission
vorgeschlagenen 250 000 S, einzusetzen.

Nach dem «Ök. Pressedienst» erliess der Ausschuss des britischen
Kirchenrates eine Erklärung über die Hilfe, die den befreiten europäischen
Ländern gewährt werden soll. Darin heisst es, dass der Kaloriengehalt der
bisher für die befreiten Gebiete vorgesehenen Tagesration an den der
britischen nicht heranreiche und dass diese vorgesehene Tagesration zudem
noch hinter der ursprünglich gedachten zurückbleibe. Überdies könnte
durch eine Verwicklung der militärischen Erfordernisse mit der politischen
Frage die Haltung der Einwohner infolge der für sie damit verbundenen

Verzögerung ihrer Leiden noch verschärft werden, was eine weitere
Erschwerung der Lage bedeuten würde. Unter diesen Umständen sollte das

britische Volk auf eine Verbesserung seiner gegenwärtigen Lebensmittel-
und Bekleidungskarte verzichten, ja sich sogar mit einer Einschränkung
abfinden, wenn auf diese Weise für die kontinentale Hilfsaktion der nötige
Ausgleich ermöglicht wird und gleichzeitig die für den eigenen Bedarf
eingesparte Schiffstonnage den kontinentalen Häfen zugute kommt. Die
Erklärung schliesst mit dem Appell: «Wir richten daher an die im Britischen
Kirchenrat vertretenen Kirchen und darüber hinaus an alle, die guten Willens
sind, den Appell, dies als eine Sache der persönlichen Verantwortung
anzusehen und der Regierung Seiner Majestät durch die örtlichen Parlamentsmitglieder

und auf anderem Wege wissen zu lassen, dass sie bereit sind,
Einschränkungen zu tragen, die dazu angetan sind, eine raschere Hilfe für die
leidenden Völker der befreiten Länder zu gewährleisten.»

In der kirchlichen Presse wird besonders auch der Hilfeleistung für
altkatholische Kirchen gedacht. Eine diesbezügliche Anregung macht der
englische Zweig des Willibrordbundes — der Präsident Bischof von Fulham,
dem die anglikanischen Gemeinden in Nord- und Mitteleuropa
unterstehen, und der Sekretär Rev. C. B. Mors1): «In nächster Zeit werden viele
Kirchgemeinden Sammlungen zugunsten der östlichen Kirchen
veranstalten. Wir möchten darauf hinweisen, dass die altkatholischen Kirchen
— die einzigen auf dem Kontinent, die mit der Kirche von England in
naher Gemeinschaft stehen — nicht vergessen werden sollen. Ohne die
Erwartungen anderer Kirchen in Frage zu stellen, möchten wir vorschlagen,
dass einige Pfarreien einen Teil ihrer Kollekte zur Unterstützung altkatholischer

Kirchen verwenden möchten.

^«The Church Times», 27. April 1945, und «The Guardian», 27. April 1945-



— 89 —

Während des Krieges hat der christkatholische Bischof der Schweiz

Anglikaner gefirmt, weil der anglikanische Bischof nicht nach der Schweiz
reisen konnte. Und in Deutschland haben altkatholische Geistliche
Anglikanern die Sakramente gespendet.

Ohne Zweifel benötigen die Altkatholiken jede Hilfe, die wir ihnen

gewähren können. Vielleicht sind einige anglikanische Pfarreien bereit,
die Unterstützung einer altkatholischen Gemeinde in Holland zu
übernehmen. Solche Hilfe würde ein wertvolles Zeichen der Wiedervereinigung
der Kirchen sein.»

Es sei daran erinnert, dass schon der verstorbene Erzbischof von
Canterbury von der besonderen Verpflichtung zur Hilfeleistung gesprochen
hat, die die Kirche von England gegenüber den orthodoxen und altkatholischen

Kirchen hatJ).
Die andern Kirchen Englands haben ebenfalls Hilfsaktionen an die

Hand genommen, dasselbe trifft für die Schweiz zu, wo die protestantischen
Kirchen wie die christkatholische in diesem Sinne tätig sind. Diese hat

ebenfalls ein besonderes Hilfswerk organisiert.
Vom Ökumenischen Rat ist Dr. J. Hutchison Cockburn zum leitenden

Sekretär der «Abteilung für Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen»

ernannt worden. Er hat seinen Sitz in Genf.
Die genannte Abteilung berichtet eingehend über die Nöte und

Bedürfnisse der Kirchen in Frankreich, Belgien und Holland. In diesen Ländern

herrscht Mangel an Seelsorgern, in Holland infolge Deportationen,
der Schliessung der theologischen Fakultäten, es fehlt überall an religiöser
und kirchlicher Literatur. Stark in Mitleidenschaft sind die

Kultusgebäude, Gemeinde- und Pfarrhäuser durch vollständige Zerstörung oder

empfindliche Beschädigung gezogen. Als Notkirchen werden Baracken

erstellt, ebenso dienen solche als Unterkunft für Ausgebombte.
Bei der «Abteilung für Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen»

sind in den letzten Wochen mehrere Gesuche notleidender Kirchen
eingelaufen. Da es sich durchwegs um begründete Anliegen handelt, wurden
sie sowohl von der Abteilung als auch von den entsprechenden Ausschüssen

der helfenden Kirchen genehmigt.

Die französischen Kirchen baten um 20 Baracken, die vorläufig in den

zerstörten Städten und Dörfern der Normandie, der Kanalküstenstriche,
im Elsass und in dem Bezirk Montbéliard für kirchliche Zwecke dienen

sollen. Der amerikanische Ausschuss für Wiederaufbau spendet zehn solcher

Baracken, während der gleiche Ausschuss der schweizerischen Kirchen
die Kosten für die Herstellung von fünf Baracken übernommen hat.

Die «CIMADE», das gemeinsame Organ für Sozialarbeit und Evangelisation

der französischen protestantischen Jugendverbände, bat um Baracken,
die als «Foyers» in den zerstörten Gebieten verwendet werden sollen.

I. K. Z. 1944, S. 188.



— 90 —

Zehn davon werden aus Beiträgen der Schweizer Spende durch den
Ausschuss für kirchlichen Wiederaufbau der schweizerischen Kirchen zur
Verfügung gestellt, zehn weitere auf Kosten der amerikanischen. Auch
die schwedischen Kirchen wollen für die Beschaffung von Baracken Sorge

tragen. — Die amerikanischen Kirchen bringen ferner einer weiteren Bitte
der «CIMADE» um Zuschüsse für ihre Hilfskasse entsprechend noch einen
besonderen Geldbeitrag auf.

Der Bitte um Aushilfe für eine Anpassung der völlig unzureichenden

Pfarrergehälter an die erhöhten Lebenskosten in Frankreich, und zwar so

lange, bis die französischen Kirchen selbst die nötigen Massnahmen treffen
können, wird unter Heranziehung von Mitteln stattgegeben, die durch die
amerikanischen und schweizerischen Kirchen aufgebracht werden.

Den Kirchen werden theologische Werke als Ersatz für zerstörte Bibliotheken

zur Verfügung gestellt, holländischen Kirchenführern werden
Automobile zwecks Überwindung der lähmenden Transportschwierigkeiten
und Reorganisierung christlichen Lebens in den zerstörten Gebieten

gestiftet, der britische Kirchenausschuss sandte den ersten Betrag für die
Kirche von Griechenland.

Eine nicht geringe Anzahl weiterer Gesuche liegt bereits den
verschiedenen Ausschüssen für kirchlichen Wiederaufbau zur Stellungnahme
vor. Gleichzeitig wird nach den besonderen Nöten der einzelnen Kirchen
prüfend Ausschau gehalten. Die amerikanischen Kirchenausschüsse
entsandten zu diesem Zweck Rev. Robert W. Antony nach Italien. Eine
Abordnung der lutherischen Kirchen von USA weilt gegenwärtig in Schweden,

um mit den schwedischen Kirchenführern die verschiedenen Fragen des

Wiederaufbaus zu besprechen. Die Delegation hofft, zum gleichen Zweck
bald auch nach Genf zu kommen. Pastor Nils Ehrenström besuchte Finnland.

Eine ähnliche Besuchsreise nach der Tschechoslowakei wird
vorbereitet. Dr. Visser 't Hooft weilte als Arbeitssekretär der Abteilung zweimal

in Frankreich, Belgien und Holland. Ferner erliess der Erzbischof
von Canterbury mit Zustimmung der anglikanischen Erzbischöfe von York,
Wales, Schottland und Armagh (Primas der Kirche von Irland), des Moderators

der Generalversammlung der schottischen Kirche, des Präsidenten
der Methodistenkonferenz, des Präsidenten der Baptisten-Union von
Grossbritannien und Irland, des Vorsitzenden des Kongregationalistischen
Kirchenverbandes von England und Wales und des Moderators der
Presbyterianischen Kirche von England zur Frage des kirchlichen Wiederaufbaus
in Europa folgende Erklärung:

«Nach dem Zusammenbruch Deutschlands wird gewiss ein Tag
festgesetzt werden, der die Nation zur Danksagung vor dem Allmächtigen
für unsern Sieg, unsere Errettung und die Befreiung fast ganz Europas von
seiner brutalen Knechtung zusammenführen soll. Es erscheint uns
angebracht, dass gerade an diesem Tage in allen Gemeinden eine Kollekte



— 91 —

für die Kirchen in den Ländern des befreiten Europas veranstaltet werde
als ein unmittelbares Zeichen unserer Verbundenheit mit denen, deren

heldenmütiges Zeugnis für den christlichen Glauben ihnen so viel Leid
und Verfolgung eingetragen hat und von deren lebendigem Einfluss in
den Tagen des Wiederaufbaus so viel abhängen wird.

Der Ausschuss für den kirchlichen Wiederaufbau in Europa hofft,
mit der Unterstützung des Britischen Kirchenrates eine Million Pfund
Sterling als Beitrag Grossbritanniens für die ungeheure und kostspielige
Aufgabe flüssig zu machen, die die befreiten Kirchen zu bewältigen haben

werden, wenn ihre Pfarrerschaft wieder eingesetzt, Bibeln und theologische
Schriften beschafft, die Schulung des Pfarrernachwuchses sichergestellt,
die Jugendarbeit neu organisiert, Notkirchen in den zerstörten Gebieten
errichtet werden sollen. Wir regen daher im Namen der von uns
vertretenen Kirchen an, dass am kommenden Tag der Danksagung der Ertrag
der Kirchenkollekte ganz oder teilweise für diesen Zweck bestimmt sein

sollte, der unser volles christliches Verständnis erheischt und für die geistige
Gesundung Europas von unmittelbaren Auswirkungen begleitet sein wird.

Der Kollektenertrag ist jeweils an die für die betreffenden Kirchen
zuständigen Stellen zu überweisen und in dem von ihnen diesbezüglich
geschaffenen Zentralfonds gutzuschreiben. Bei ökumenischen
Gottesdiensten durchgeführte Kollekten können unmittelbar dem Schatzmeister

für den Wiederaufbau in Europa, beim Britischen Kirchenrat, Lord Luke,
zugehen. Die einzelnen Gaben können für ein besonderes Land oder für
eine besondere Kirche bestimmt sein. Andernfalls werden sie im
Einvernehmen mit der Abteilung des Ökumenischen Rates der Kirchen für Wiederaufbau

und Kirchliche Hilfsaktionen in Genf, dem auch die britischen
Kirchen angehören, verwendet. Die Beiträge werden den Empfängern
zugestellt, sobald der Schatzmeister seine Zustimmung erteilt hat.»

A.K.


	Kirchliche Chronik

