Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 35 (1945)
Heft: 1-2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Ein Aufruf des Okumenischen Rates der Kirchen. Eine Anzahl
filhrender Mitglieder des Ausschusses des Okumenischen Rates der Kirchen
tagte am Pfingstsonntag in New York. Sie richteten an die Kirchen folgen-
des Grusswort:

«Zum erstenmal nach beinahe sechs Jahren kénnen alle Kirchen der
abendlindischen Welt wieder frei sprechen und aufeinander héren. In
diesen Jahren ist unsere Gemeinschaft innerhalb des Okumenischen Rates
der Kirchen unterbrochen gewesen, aber durch Gottes Gnade nie zerrissen
worden. Wir freuen uns, dass wir jetzt diese Gemeinschaft wieder erneuern
und vertiefen konnen.

Wir hoffen, dass in nidchster Zukunft Mittel und Wege gefunden
werden kénnen fiir ehrliche, vertrauensvolle Aussprachen zwischen Kirchen-
minnern beider kriegfiihrenden Parteien, denen es darum zu tun war, den
Gehorsam gegen ihren Gott allen andern Erwigungen voranzustellen. Nur
durch solche Zusammenkiinfte, durch das Aussprechen der Wahrheit in der
Liebe und durch das Gebet kénnen die tiefen Wunden geheilt werden, die
der Krieg geschlagen hat. Vergebung kostet einen hohen Preis, aber es ist
das Kernstiick des Evangeliums, dass durch die Verséhnung der Menschen
mit Gott am Kreuze erst ihre Verséhnung untereinander méglich wird.
Wir machen uns grosse Sorgen um den Zustand der Christenheit, die durch
die Michte des Bésen so grausam gelitten hat. Es bestehen im Mass der
Schuld der Volker grosse Unterschiede, und diese Unterschiede miissen
recht gesehen werden. Aber in dieser Erklirung befassen wir uns nicht
damit. Fiir die Christen beginnt das Gericht im Hause Gottes. Es erfiillt
uns mit Freude, dass in der schweren Heimsuchung des Krieges die Kirche
sich so oft als das Gewissen der Nation erwiesen hat. Es ist in den ver-
schiedenen Lindern wirklich zu einer Wiedererweckung der Kirche ge-
kommen. Aber haben wir alle auf die Warnung gehérr, die mit einer so
furchtbaren Eindringlichkeit an die Kirchen ergangen ist?

In diesen Jahren des Kampfes ist es deutlich geworden, dass in den
menschlichen Dingen die geistigen Werte entscheidend sind und dass es
auf die Kirche ankommt, ob die Vélker die Botschaft héren wollen, von
der sie auf Tod und Leben abhiingen. Wie im Kriege, so sollte auch im
Frieden die Kirche das Gewissen der Menschen sein.

An diesem Pfingstsonntag bitten wir, dass Gott, der unsere Schwiichen
kennt und uns allein die Gnade und die Kraft zur Erfiillung dieser Auf-
gaben schenken kann, seinen Heiligen Geist wieder auf uns ausgiessen und
unsere Kirchen mit neuer geistlicher Kraft erfiillen moge.»



mee BE e

Das Grusswort ist unterzeichnet von Pastor Marc Boegner, Dr. John
R. Mott, Dr. W. A. Visser 't Hooft, Dr. Henry Smith Leiper, dem Bischof
von Chichester, Dr. McOrea Cavert, Dr. Barnes, Rev. Dr. Horton, Dr.
J. H. MacCracken, G. A. Oldham, Dr. F. W. Tomkins, Dr. H.P. Van
Dusen, Dr. A. R. Wentz.

Eine Konferenz und ein Aufruf des Okumenischen Rates der
Kirchen. Einige Mitglieder des Rates traten am 6. November 1944 zu
einer Konferenz unter Leitung des Pfarrers Boegner aus Paris zusammen.
Ausser den englischen Mitgliedern waren erschienen Bischof Oldham und
Dr. Warnhuis aus U. S. A., der Vertreter des Patriarchen von Konstan-
tinopel Erzbischof und Metropolit Dr. Germanos, und der Sekretir des
Rates Dr. Visser’t Hooft. Die Konferenz machte den Vorschlag, im Jahre
1945 Regionaltagungen in U.S. A., England und auf dem europiischen
Festland einzuberufen. Zum beigeordneten Generalsekretir mit Sitz
in London soll Rev. Oliver Tomkins vorgeschlagen werden. Beschliisse
wurden tber die weitere Organisierung der Abteilung fiir Wiederaufbau
und kirchliche Hilfsaktion gefasst. Schliesslich wurde nach dem Ok. P. D.
Nr. 43, 1944, an die dem Okumcnischen Rat angehérenden Kirchen ein
Rundschreiben erlassen, dem wir folgendes entnehmen:

«Eine Anzahl von Mitgliedern des vorliufigen Ausschusses des 6ku-
menischen Rates der Kirchen, die in London zusammentreten durften,
empfinden den Wunsch, ihre Dankbarkeit dafiir, dass diese Konferenz,
als erstes wahrhaft internationales Treffen seit 1939, abgehalten werden
konnte, mit Thnen zu teilen. Aber sie wollen zugleich auch den grossen
Schmerz mit Thnen teilen, der durch den plétzlichen Tod ihres geliebten
Vorsitzenden, William Temple, Erzbischof von Canterbury, verursacht
worden ist. .. Im Gedichtnis an die Fiihrer und Freunde, die wir verloren
haben, und andere, die sich im Gefingnis oder im Konzentrationslager
befinden, ist uns das Wort des Apostels Paulus: , Ich bin desselbigen in guter
Zuversicht, dass der in euch angefangen hat das gute Werk, der wird’s auch
vollfithren bis an den Tag Jesu Christi¢s, ein grosser Trost und eine Er-
mutigung. So sind wir denn berufen zu grosserer Opferbereitschaft denn
je, wie wir auch in der Aufgabe beharren miissen, die Gott dem Okume-
nischen Rat in dieser Zeit der Not und der Hoffnung gestellt hat. ..

Es ist uns heute darum zu tun, die Aufmerksamkeit besonders auf
folgende Seiten unserer gemeinsamen Verantwortung zu lenken:

1. Die Aufgabe, zu der wir uns verpflichtet haben, besteht nicht nur
in der Forderung der kirchlichen Zusammenarbeit oder der Anspornung
zu jeglichem Einsatz fiir die Wiedervereinigung der Kirchen. Denn die
Zusammenarbeit und sogar die Wiedervereinigung sind nicht Selbstzweck.
Sie sind Stufen auf dem Wege zu einer wirklicheren, treueren Kundgebung
der Kirche Christi auf Erden. Unsere gemeinsame Aufgabe ist daher, alle



—_ 76 —

Skumenischen Kontakte und Betitigungen dem hohen Ziel der kirchlichen
Erneuerung dienstbar zu machen. Wir miissen weitergeben, was der Geist
unserer eigenen Kirche sagt. Wir miissen annehmen, was der Geist anderen
Kirchen sagt. Wir miissen einander dienen, ein jeglicher mit der Gabe,
die er empfangen hat, als die guten Haushalter der mancherlei Gnade
Gottes, gleich einer Familie, in der alle Gaben des Geistes allen Gliedern
zugute kommen. Nur so wird unsere dkumenische Gemeinschaft die
Einheit zuriickstrahlen, von der unser Herr sagte, sie miisse die Welt zu
der Erkenntnis fithren, dass ihn der Vater gesandt hat. Nur so wird die
Kirche den hilflosen Massen, die wie eine Herde sind ohne Hirten, das Heil
bringen.

2. Der Wiederaufbau des kirchlichen Lebens der Kirchen, die wihrend
des Krieges gelitten haben, ist eine herrliche Gelegenheit, zu zeigen, was
okumenische Gemeinschaft bedeutet, aber auch ein Priifstein ihrer Echtheit.
Um der entsprechenden Kirchen wie um der 6kumenischen Bewegung
als Ganzes willen, ist es unerlisslich, dass dieses Werk nach einem gemein-
sam aufgestellten umfassenden Plan durchgefithrt werde, an dem alle Kirchen
beteiligt sind. Konkurrenz, Ubergriffe, Proselytismus oder Unklarheit auf
diesem Gebiet wiirde schwere 6kumenische Riickschlige zur Folge haben.
Aber die Annahme eines gemeinsamen Rahmens, in dem jede Kirche sich
ihre Unabhingigkeit bewahrt, vorausgesetzt, dass sie in Verstindigung mit
dem 6kumenischen Zentrum wirkt und dariiber nicht die Gesamtnot aller
Kirchen vergisst, wird die wirksamste Kundgebung unserer entschlossenen
Bereitschaft sein, die ékumenische Uberzeugung in die 6kumenische Tat
umzusetzen und damit einen neuen Abschnitt der Kirchengeschichte an-
zufangen.

3. Dazu kommt die ungeheuer schwierige Aufgabe auf dem Gebiet der
Wiederherstellung der auseinandergebrochenen internationalen Ordnung.
Es ist jetzt ganz deutlich, dass in dem gegenwirtigen Weltringen, das auf
grosse geistige Umwilzungen zuriickgeht, die Kirchen eine Verantwortung
sondergleichen tragen. Sie haben im Mittelpunkt dieses Ringens gestanden;
in vielen Lindern sind sie aus dem Kampf um die Giiltigkeit der Gebote
Gottes im Leben ihres Volkes innerlich gestirkt hervorgegangen; in einigen
Lindern diirften sie nahezu die einzige sammelnde Kraft darstellen, die
noch vorhanden sein wird, um die Aufgabe des sittlichen und geistigen
Wiederaufbaus in Angriff zu nehmen. Wir haben allen Grund, iiber die
geistliche Kraft unserer Kirchen, den Eindruck, den sie machen, und den
Einfluss, der von ihnen ausgeht, sehr bescheiden zu denken, aber wir
konnen nie kithn genug sein, wenn es darum geht, die Anspriiche unseres
Herrn, der der Kénig aller Konige ist, geltend zu machen. Wir miissen
daher der Welt deutlich sagen, dass die Hauptaufgabe nicht darin besteht,
dass wir uns auf politischem Gebiet anpassen, sondern dass wir auf geist-
lichem Gebiet neue Entdeckungen machen. Die Kirchen haben das Recht



W i S

und die Pflicht, sich zu versammeln und auf internationaler Grundlage zu-
sammenzustehen, um iiber die wesentlichen Voraussetzungen der neuen
Ordnung eine gemeinsame Botschaft und gemeinsame Arbeitspline auf-
zustellen. Sobald wir in reprisentativ geniigender Weise zusammentreten
konnen, hoffen wir, uns dieser Pflicht zu entledigen.»

Die okumenische Bewegung in Kanada und in U.S.A. Der
kanadische Kirchenausschuss des Okumenischen Rates hatte einen « Unter-
ausschuss fiir Fragen der kirchlichen Verkiindigung» gebildet, der im No-
vember 1943 einen Volksmissionsfeldzug begann, der bis in den Friihling
1944 gedauert hat. In Verbindung mit der christlichen Studentenbewegung
wurden in verschiedenen Stidten Studenten-Evangelisationen durch-
gefithrt, ferner beschiftigte sich der Ausschuss, vom «Christian Social
Council» unterstiitzt, mit sozialen Fragen, besorgte die Pastoration
der zahlreichen Kriegsgefangenen. Eine gemeinsame Studienkommission
fiir die Probleme der Friedensgestaltung und des Wiederaufbaus nach dem
Kriege wurde bestellt. Sie arbeitet mit der Abteilung des «Okumenischen
Rates» fiir « Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen». Ein Plan, der
schon lange erwogen wurde, ist nun verwirklicht worden. Ein kanadischer
Kirchenrat, «Canadian Council of Churches», wurde gegriindet. Die Vor-
bereitungen waren vom ¢Christian Social Council», vom «Religious Edu-
cational Council», von den Missionswerken getroffen und von mehreren
Kirchen gebilligt worden. Die «Doctrinal Basis» des Rates entspricht der
des Okumenischen Rates. Sein Zweck ist, der wesentlichen Einheit der
kanadischen Kirchen innerhalb der ékumenischen Kirche Ausdruck zu
verleihen und als Organ der Sammlung, Beratung, Planung, Férderung
gemeinsamer Aktionen und Wegweisung fiir alle Gemeinschaftsunter-
nehmungen zu dienen. Mit Ausnahme der rémischen haben sich dem Rat
alle Kirchen angeschlossen: Drei Gemeinschaften der Baptisten, die Kirche
von England, die Heilsarmee, die Jinger Jesu, die Vercinigte Kirche von
Kanada, in der Methodisten, Kongregationalisten und Presbyterianer
zusammengeschlossen sind. Zum erstenmal trat der Rat im September
1944 in Toronto zusammen. Er ist als Triger der 6kumenischen Bewegung
in Kanada fiir die weitere Arbeit verantwortlich 1).

In den Vereinigten Staaten wurde am 19. Oktober 1944 eine dhnliche
Organisation geschaffen 2).

Das Komitee ist eine Umgestaltung des fritheren gemeinsamen Aus-
schusses der amerikanischen Weltkonferenzen fiir «Praktisches Christen-
tum» und fiir «Glauben und Verfassung» des Jahres 1937. Wie im Okume-
nischen Rat die Kirchen amtlich vertreten sind, so haben jetzt die verschie-
denen amerikanischen Kirchen, soweit sie dem Okumenischen Rat an-

1) Ok. P. D. Nr. 44, Dezember 1944; «The Guardian», 8. Dezember 1944.
2) Ok. P. D. Nr. 43, 1944.



gehdren, ihre offiziellen Vertreter fiir den neuen Ausschuss ernannt. Vor-
sitzender des «Amerikanischen Komitees fiir den Okumenischen Rat der
Kirchen» ist Douglas Horton (Congregational Christian Churches in Ameri-
ca). Als Vizevorsitzende wurden Bischof Ivan Lec Holt (Methodist Church),
George W. Richards (Evangelical and Reformed Church) sowie A. R. Wentz
(United Lutheran Church) gewihlt. Das Amt des leitenden Sekretirs
bekleidet Dr. Henry Smith Leiper. Der Ausschuss fithrt den Namen «Ame-
rikanisches Komitee des Okumenischen Rates der Kirchen» (American
Committee for the World Council of the Churches).

Nach einem Bericht des Ok. P. D. werden in der Frithjahrsnummer
der amerikanischen Zeitschrift «Christendom» 1945 die Ergebnisse der
Studienarbeit iiber die Kirche versffentlicht, die die amerikanische Sektion
der «Faith and Order»-Kommission des Okumenischen Rates der Kirchen in
den Jahren 1939—1944 durchgefiihrt hat. Die Sektion hat die Hauptfragen
nach dem gegenwirtigen Verstindnis der Kirchen in den verschiedenen
Kirchen von U. S. A. und Kanada behandelt, um durch eine klare Heraus-
arbeitung der wesentlichen Gemeinsamkeiten und Unterschiede die Grund-
lagen fiir ein gemeinsames Handeln der Kirchen zu schaffen.

Trotz allen Schwierigkeiten wurden in den letzten 5 Jahren in zweimal
jahrlich stattfindenden Arbeitstagungen, zu denen Vertreter der Kirchen
aus allen Teilen von U. S. A. und Kanada zusammenkamen, jeweils anhand
von § oder 6 grosseren Beitrdgen das heutige Verstindnis der Kirche im
Alten und Neuen Testament wie die Frage nach der Grundlage der Autori-
tit und Vollmacht der Kirche, die wesentlichen Entwicklungen der Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede in den letzten hundert Jahren und schliess-
lich die Funktion der Kirche in der Gegenwart eingehend erértert und in
den soeben verdffentlichten Berichten zusammengefasst. Auf diese Weise
wurden Grundlagen von einzigartiger Bedeutung fiir das gemeinsame
Gesprich und das gemeinsame Handeln der Kirchen geschaffen, das in der
kommenden Zeit mehr denn je erforderlich sein wird, wenn das Ver-
s6hnungswerk zwischen den Vélkern gelingen soll. In dem Bericht {iber
die Funktion der Kirche wird die Bedeutung dieser Arbeit folgendermassen
charakterisiert:

«Es besteht die starke und wachsende Uberzeugung, dass eine frucht-
bare Ausiibung der Funktion der Kirche durch ihre organisatorische Auf-
spaltung ernstlich gehemmt wird. Der Welt muss heute die Kirche als ein
einheitliches Ganzes gegeniiberstehen. Die bereits vorhandene Einheit
muss sichtbar und in umfassender Weise zum Ausdruck kommen konnen,
wenn das Ziel des christlichen Gesamteinsatzes ganz verwirklicht werden
soll. Die wahre Funktion der Kirche kann nicht voll ausgeiibt werden,
solange die Kirchentrennung die Gewissheit triibt, dass ein Leib ist, ein
Geist, eine Hoffnung, ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und
Vater aller Menschen, der iiber allen, durch alle und in allen wirkt.»



s T e

Die anglikanische Kirche und die kirchliche Union. Der Rat zur
Verteidigung kirchlicher Grundsitze «Defence of Church Principles» hat
eine Kundgebung tiber Glauben und Amt publiziert, die von 2800 Geist-
lichen unterzeichnet ist, die mit dem Stuhl von Canterbury in Gemein-
schaft stehen. Weitere Unterschriften nimmt das Sekretariat, 22, Great
College Street London 5. W. 1, entgegen!). Die Kundgebung entspringt
der Sorge der Unterzeichner iiber Versuche, kirchliche Union im Lande
selbst oder im Ausland anzustreben, die dem apostolischen Glauben nicht
entsprechen. Folgende Punkte wurden aufgestellt: 1. Anerkennung der
Heiligen Schrift als Norm, nach welcher Glaubens- oder Sittenlehren so
zu priifen sind, dass keine Lehre dem Volk als im Glauben fiir verpflichtend
verkiindet werden soll, die nicht mit dem Glauben des Alten und Neuen
Testamentes tibereinstimmt und die nicht der Lehre der Viter und der
alten Bischofe entnommen werden kann. 2. Das éffentliche Bekenntnis
des Glaubens aller Artikel des niziischen Symbols an den Stellen, die die
Liturgie vorsieht. 3. Die Notwendigkeit der Zustimmung zu allen Artikeln
des apostolischen oder niziischen Glaubensbekenntnisses von jedem, der
getauft werden soll, und von jedem, der zum Stand der Kommunikanten
zugelassen werden soll. Jeder Kommunikant muss getauft sein. 4. Der
Nachweis der Taufe von jedem, der sich zur Ordination meldet. Vor der
Ordination solcher, die den Glauben verkiinden sollen, nicht nur Zustim-
mung zum aufrichtigen Glauben an die im wirklichen Glaubensbekenntnis
bezeugten Wahrheiten, sondern ausfiihrliche Darlegung der orthodoxen
Lehre (wie z. B. alle Ordinanden in der Kirche von England den Artikeln
tiber die HI. Trinitiit und die Inkarnation zuzustimmen haben, wie sie im
Quicunque enthalten sind, durch Annahme des VIII. der 39 Artikel).
5. Die Lehre, dass das Sakrament der Taufe die Erlésung aus der Gott-
entfremdung, in die wir hineingeboren werden (was die Theologen mit
Erbsiinde bezeichnen), verbunden mit Vergebung tatsichlicher Siinden,
Gemeinschaft mit Christus (incorporation in Christ) und Aufnahme in die
Gotteskindschaft ist, dass die Firmung die Vollendung der Taufe ist, dass
im Sakrament des heiligen Abendmahles der Leib und das Blut Christi
wirklich und tatsichlich enthalten ist (verily and indeed taken) und vom
Glidubigen empfangen wird und dass seine Feier zur fortgesetzten Erinne-
rung an den Opfertod Christi angeordnet ist. 6. Die Lehre, dassdas Bischofs-
amt das geordnete Organ ist, durch welches in der katholischen Kirche
unter Handauflegung und Gebet der Heilige Geist die besondere Gnade
der heiligen Weihen verleiht. Diese ist von der Gnade der Taufe und
der Firmung verschieden. Diese sechs Punkte werden als das Minimum
der Grundlage einer kirchlichen Union bezeichnet. Im Hinblick auf das
sidindische Unionsschema wird jeder Kompromiss zwischen Priestertum
und Predigeramt abgelehnt. Durch einen solchen wiirde die anglikanische

1) «The Guardian, 23. Februar 1945.



— 80 —

Gemeinschaft ihren Grundsitzen untreu und jede Hoffnung auf eine kiinf-
tige Vereinigung mit der romischen und der orthodoxen Kirche wiirde
illusorisch.

Eine andere Ansicht iiber die Kirchliche Union vertritt in einer Schrift
«Die Kirchen in England» der anglikanische Bischof von Durham. Wir
entnehmen ihr folgendes?):

«Die Erfahrungen, die die Christenheit mit der iibrigen Welt heute
gemacht hat, lassen die Notwendigkeit der Wiedervereinigung noch dring-
licher erscheinen. Die Missionsarbeit ist durch ihren Mangel an Ge-
schlossenheit stindig aufgehalten. Das gemeinsame Studium der christ-
lichen Glaubenswahrheiten hat das Argernis der Kirchenspaltung verstirkt.
An denHochschulen lernen Gelehrte aller Kirchenzugehérigkeit voneinander,
sie versehen ihr Lehramt gemeinsam und arbeiten auf literarischem Gebiet
zusammen. Die Gesellschaftsschranken zwischen den Kirchen fallen in
wachsendem Masse fort, und wenn sie auch noch nicht ginzlich iiber-
wunden sind, verlieren sie doch allenthalben an Bedeutung. Diejenigen,
welche sich der gewaltigen Aufgabe der Kirchen, die ihrer vornehmsten
Pflicht der Verkiindigung treu bleiben miissen, bewusst sind, begreifen
auch die Hindernisse, die sich dieser Aufgabe durch Ubergriffe, Kon-
kurrenz, Vergeudung der verfiigbaren Mittel oder einen fehlerhaften Ein-
satz der Mitarbeiter in den Weg stellen. So sind die Einigungsbestrebungen
nach wie vor gehemmt, und es mag sein, dass der Widerstand gegen sie
heute stirker ist als es noch vor wenigen Jahren der Fall war. Die Griinde
dafiir werfen ein Licht auf die gegenwirtige kirchliche Lage. Sie sollten
daher kurz aufgezeigt werden.

Es besteht eine starke Reaktion, und zwar nicht nur unter den Angli-
kanern, gegen den theologischen Liberalismus der ilteren Generationen.
Diese Reaktion wurde in gewissen Kreisen durch den Einfluss von Karl
Barth noch verstirkt, in andern durch das vertiefte Studium des Thomis-
mus. Dariiber hinaus haben die zur Zeit herrschenden Verhiltnisse einen
neuen Realismus ausgeldst: die Festlegung von Bekenntnis und Kirchen-
ordnung wird als unerldsslich empfunden in einer Welt, in der sich die
antichristliche Doktrin und Praxis tyrannisch dussert. Alles Kompromiss-
bereite ist verdichtig. In der Kirche von England betont der unter dem
Klerus straff durchorganisierte und auf dem Gebiet des geistlichen Schrift-
tums fiithrende Anglo-Katholische Fliigel immer wieder die Gefahr, die
eine Anniherung an die Freikirchen letztlich fiir eine Verstindigung mit
dem rémischen Katholizismus und der orthodoxen Kirche darstellen
kénnte. Der Streit dreht sich in der Hauptsache um die Frage des geist-
lichen Amtes und ganz besonders um die Notwendigkeit und Autoritit
des Bischofsamtes. Es ist nicht wahrscheinlich, dass ein wesentlicher Teil
irgendeiner Gruppe innerhalb der Kirche von England das bischifliche

1) Ok.P. D. Nr. 35, Oktober 1944.



System aufzugeben bereit wire, namentlich heute, wo selbst in nicht-
bischéflichen Kirchen der Wert und der praktische Vorteil der Super-
intendantur bzw. einer obersten Kirchenleitung, wie sie ein Moderator
auslibt, anerkannt werden. Aber es bestehen unter den Anglikanern hin-
sichtlich der Autoritidt des bischoflichen Amtes und der Lehre von der
apostolischen Sukzession deutlich abgestufte Meinungsverschiedenheiten.
Einige sprechen dem geistlichen Amte ohne eine Einweihung durch den
Bischof alle Giiltigkeit ab. Andere wiirden es nicht schwer finden, sich
mit dem mehr orthodoxen Fliigel des Freikirchentums zu verstindigen.
Ihrerseits kénnen die Freikirchen, denen von den Anglikanern ihre fast
an Ziigellosigkeit grenzende Freiheit zum Vorwurf gemacht wird, die ge-
legentlich iiber Fragen des Glaubens und der Kirchenordnung von grésster
Wichtigkeit Oberhand gewinnt, auf Unterschiedlichkeiten innerhalb des
Anglikanismus verweisen, die, wenn auch nicht so stark, doch in gewissem
Grade durch die aufgendétigte Annahme des Prayerbook und der Glaubens-
artikel verschleiert ist; dabei konnen sie sich berechtigterweise auf den
Umstand berufen, dass die Lehre von der bischéflichen Autoritit, an der
die Anglikaner festhalten, oft von der entschiedenen Weigerung begleitet
ist, den schuldigen Gehorsam zu leisten, wie sie auch die von anglikanischer
Seite als Gegenargument vorgebrachten Spitzfindigkeiten zur Begriindung
der Gehorsamsverweigerung schwerlich gelten lassen diirften.

Es ist nicht unmoglich, dass in der nichsten Zukunft die Diskussion
sich weniger auf die Frage des geistlichen Amtes als auf die hinsichtlich
des Bekenntnisses, der Sakramente und der fundamentalen Autoritit
der Heiligen Schrift bestehenden Fragen konzentrieren wird. Das alles
hiingt ja aufs engste zusammen, und der gegenwirtige Stand der Einigungs-
bestrebungen in Siidindien macht es deutlich genug, dass eine Uberein-
stimmung nicht ohne weiteres erzielt werden kann. Es ist also unméglich,
tiber den kiinftigen Verlauf der kirchlichen Unionsbewegung etwas mit
Sicherheit vorauszusagen. Auf der einen Seite nimmt das Gesprich,
das naturgemiss einen polemischen Charakter hat, in freundschaftlichem
Geiste und getragen von einem wachsenden gegenseitigen Verstehen und
Wohlwollen seinen Fortgang. Auf der andern Seite ist in den Reihen der
christlichen Laienschaft noch kein wesentliches Interesse dafiir lebendig
geworden. Und sollte dieses Interesse einmal erwachen, so konnte sich
die Grundstimmung wandeln, weil man sich fragen kann, ob fiir eine
grossere Anzahl christlicher Laien in England der unsichere Traum einer
Wiedervereinigung mit Rom Grund genug ist, die Verhandlungen mit den
Freikirchen hinauszuzégern.»

Einigungsbestrebungen der Lutheraner in den Vereinigten
Staaten!). Die Einigungsbestrebungen des amerikanischen Luthertums
{laben einen Erfolg zu verzeichnen. Auf der Tagung der « United Lutheran

—_—

1y Ok. P. D. Nr. 44, Dezember 1944; vgl. I. K. Z. 1939, S. 114.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1/2, 1945, 6



— 89 —

Church», die am 17. Oktober in Minneapolis stattfand, wurde nimlich
eine Verfassung angenommen, die dem «National Lutheran Council»
als Triger des wachsenden Einsatzes der meisten lutherischen Kirchen
von U. S. A. mit Ausnahme der Missouri-Synode einen grisseren Spiel-
raum als bisher gewihrt. Die neue Verfassung war bereits von sechs luthe-
rischen Kirchen: der American Norvegian Church, der Augustana-Synode
(schwedisch), der United Danish Church, der Danish-Evangelical Church,
der Finnish-Evangelical Church und der Lutheran Free Church bestitigt
~ worden. Ihre Ratifizierung durch die «United Lutheran Church» als
siebente Kirche verleiht nunmehr dem National Lutheran Council die
Bedeutung einer koordinierenden Kérperschaft. Die Missouri-Synode,
eine der grossten lutherischen Kirchen, die sich von jeher allen Einigungs-
bestrebungen ferngehalten und noch auf ihrem letzten Konvent im Juni
1944 den Beitritt zum «National Council» abgelehnt hat, will jetzt mit dem
Rat zusammenarbeiten, nicht als Mitglied, sondern, wie sie sich ausdriickt,
«als Freund» und vorliufig nur auf dem Gebiet des kirchlichen Wieder-
aufbaus nach dem Krieg. |

Kirchliche Union in Siidindien. Am 23. Januar 1945 trat das
Generalkonzil der anglikanischen Kirche von Indien, Burma und Ceylon
zusammen, um zum Unionsschema Stellung zu nehmen. Nach zwei-
tigiger Debatte stimmte es dem Schema zu und erlaubte den Didzesen
Madras, Travancore und Cochin, Timevilly und Dornakal, ihren ein-
stimmigen Wunsch auszufiihren, in Union mit den Methodisten und der
Siidindischen vereinigten Kirche zu treten. Der Beschluss wurde mit
75 gegen 21 Stimmen gefasst. Von den Bischéfen waren 6 dafiir, 4 dagegen,
von den Geistlichen 38, 10 dagegen. Es waren fast ausschliesslich prak-
tische Erwigungen, die zu diesem Ergebnis gefiithrt haben. Die Metho-
disten haben der Union schon zugestimmt, die «Siudindische vereinigte
Kirche» wird erst in zwei Jahren — sie besteht aus Presbyterianern und
Kongregationalisten — dazu Stellung nehmen!). — Schon letztes Jahr
hatte sich die Provinzialsynode von New South Wales zum Schema geiiussert
und beschlossen, die Gemeinschaft mit der Kirche von Indien, Burma und
Ceylon in bisheriger Weise aufrechtzuerhalten und unter der Voraus-
setzung der Zustimmung der Kirche von England in Gemeinschaft mit
der vorgeschlagenen vereinigten Kirche von Siidindien zu treten 2). —
Das Schema wie die Beschliisse werden in der kirchlichen Presse immer

noch eingehend besprochen. Wir notieren hier einige orientierende
Schriften.

Anglicanism and South India, by L. Hodgson, Cambridge University
Press.

1) «Church Times» vom g. Februar 1945.
?) «Church Times», 21. Juli 1944.



— 83 —

Problems of Unity. An Adress delivered in the Upper House of Con-
vocation after the reply to the Metropolitan of India had been finally
settled by the Archbishop of Canterbury S.P. C. K. London.

The Unity of the Faith. An Open Letter to His Grace the Lord
Archbishop of Canterbury from the Superiors of Certain Religious Com-
munities.

South India: The meaning of the Scheme by Edwin James Palmer
D. D. Bishop of Bombay from 1919 to 1929.

The Scheme of Church Union in South India. A treatement submissed
to the Archbishops and Bishops of the Anglican Communion.

In der Sitzung der Convocation von Canterbury vom 8. Mai hat sich
der Erzbischof von Canterbury, Dr. Fisher, zum Schema geiussert und
insbesondere die kiinftigen Beziehungen der Kirche von England mit der
geplanten Unionskirche und mit der Kirche in Nordindien beriihrt ?).
Trotz einiger Aussetzungen grundsitzlicher und praktischer Art begriisste
er den Geist des Schemas. Es sei aber klar, dass frithere Mitglicder der
freien Missionskirchen Siidindiens in England als Mitglieder ihrer alten Ge-
meinschaften betrachtet wiirden, dass Geistliche ohne bischofliche Ordina-
tion in anglikanischen Di6zesen nicht als Geistliche anerkannt werden und
dass die Anerkennung der Bischife und Geistlichen, die in der geplanten
Unionskirche geweiht wiirden, in England von der Form und der Intension
des Ordinationsritus abhingen werde. Der Erzbischof fiigte bei, dass die
beiden Kirchen im eigentlichen Sinn des Wortes miteinander nicht in
Gemeinschaft stehen. Véllige Gemeinschaft kénne nur durch einen for-
mellen Akt durch die Convocation herbeigefiihrt werden. Kein Bischof
der geplanten Kirche besitze das Recht der Mitgliedschaft der Lambeth-
Konferenz. Endlich wiinschte der Erzbischof, es méchten kiinftig Ver-
handlungen iiber solche Schemen in Siidindien oder anderswo in Verbindung
mit autoritiren Personlichkeiten mit Riicksicht auf die Kirche von Eng-
land oder die anglikanische Gemeinschaft gefithrt werden. — Eine Re-
solution wurde im Unterhaus angenommen, die den Erzbischof ersucht,
seinen Einfluss geltend zu machen, damit die Anerkennung der Union ver-
schoben werde, bis sie in einer vom Krieg freien Atmosphire bis zur nich-
sten Lambeth-Konferenz betrachtet werden kann 2).

Die Convocation von York hat sich zur selben Zeit ebenfalls mit dem-
selben Thema beschiftigt. Der dortige Erzbischof erklirte, die Provinzen
Canterbury und York wurden bei der Beratung des Schemas nicht bei-
gezogen, auf die Anfrage des Metropoliten von Indien sei von seiten der
beiden Erzbischéfe geantwortet worden, die Gemeinschaft mit der Kirche
von Indien, Burma und Ceylon werde nicht aufgehoben, die vereinigte
Kirche werde kein Glied der anglikanischen Gemeinschaft. Sie kénne die

—

?) «Church Times» vom 25. Mai 1945.



— 84 —

anglikanischen Provinzen um kirchliche Gemeinschaft ersuchen. Sie sei
méglich, sofern beziiglich Lehre und Verfassung Ubereinstimmung herrsche.
Die vier Dibzesen, welche fiir einige Zeit die anglikanische Gemeinschaft
verlassen, bringen in Erwartung, dass die Trennung wieder gehoben
werden konne, ein grosses Opfer. Die Bischofe, Geistlichen und Laien der
vier Ditzesen sind berechtigt, die Gebete und Sympathie der anglikanischen
Gemeinschaft zu erwarten mit der Bestitigung der Lambeth-Konferenz
und dem Segen der selbstindigen Kirche von Indien fiir das Wagnis um
der christlichen Einheit willen 1).

Die Haltung der romisch-katholischen Kirche zur Wiederver-
einigung der Christenheit und zu den andern Konfessionen. In der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» erschien ein Artikel «Una Sancta
Catholica» vom Rektor der Theologischen Fakultit Dr. Erni in Luzern
mit einigen Folgerungen, die wir kurz skizzieren méchten 2). Unter den
Pflichten, die sich ergeben, bezeichnet er als erste die Forderung der psycho-
logischen Anndherung. Die erste Aufgabe sei ein tiefes Studium der theo-
logischen Fragen. Die Wiedervereinigung sei eine theologische Angelegen-
heit. Eine klare Erkenntnis des eigenen Standpunktes sei erforderlich.
Die Patrologie habe besonders die Ubereinstimmung zwischen den grie-
chischen und lateinischen Vitern aufzuzeigen. Noétig sei ferner die
Kenntnis des theologischen Standpunktes der Getrennten. Darauf baue
sich die weitere Aufgabe, bei den andern Unkenntnisse und Vorurteile
zu beheben. Dazu eignen sich sachliche, opportune Abhandlungen in
solchen Zeitschriften, die auch von Andersgliubigen gelesen werden,
aber auch personlicher Kontakt, der das beste Mittel sei. Die akademische
und angewandte Apologetik habe durch sachliche und ruhige Abweisung
der fremden Einwiirfe, eine Darstellung des eigenen Standpunktes, eine
grosse Aufgabe zu erfiillen. Eine zweite Pflicht bestehe darin, dass «wir
ganz aus der Tiefe des Christentums schopfen sowohl fiir die Lehre wie
fir das Leben.» Das Frommigkeitsleben habe im privaten wie im offent-
lich-kirchlichen Leben eine reiche Entfaltung und mannigfache Ver-
anderung erfahren. Christus biete fiir die Frommigkeit so mannigfaltige
Aspekte, dass kein Mensch und keine Zeitepoche sie erfassen kénne, auch
menschliche Anlagen und die Bediirfnisse der Zeiten seien verschieden.
Das Christusbild wechsle. Ein grosser Kranz von Andachtsformen habe
sich darumgewunden. Dabei stehe manchmal ein Zweig zu selbstindig
vom Kranz und Bild ab. Die Kirche musste manchmal einschreiten. Das
Bild werde manchmal nicht gerade verunstaltet, aber etwas verdeckt.
Hier habe die Theologie zu priifen, zu wegweisen, reinigen, das Bild
Christi stets mit hellstem Licht zu beleuchten. Der Theolog und der
Seelsorger habe auf die Urquelle hinzuweisen, aus der das Gnadenleben

1) «The Guardiany vom 25. Mirz 1945.
%) « Schweiz. Kirchenzeitung», 16. November 1944-



— 85 —

des Christen genihrt werde. Eine weitere Pflicht sei, «dass wir die Katholi-
zitit der Kirche, ihre Allgemeinheit der Fiille, immer sich auswirken
lassen. Alle wahren Werte haben in ihr Platz, und alle soll man in ihr
suchen diirfen und finden kénnen». Gerade dadurch kann den getrennten
christlichen Briidern die Riickkehr in die Una Sancta et vera catholica
nicht bloss als moglich, sondern auch als begehrenswert erscheinen». Als
vierte Pflicht wird das Gebet genannt und besonders auf die Weltgebets-
oktav hingewiesen. Ebenso sollte auch der von P. Gall Morger gegriindete
Einsiedler Gebetsbund viel mehr bekannt werden !). Beziiglich der Aus-
sichten gibt sich der Verfasser in keiner Weise einer Utopie, einer triige-
rischen Hoffnung hin. Was die Heimkehr einer Gesamtheit betreffe, sei
das nur moglich, wo ein einheitlicher Glaube vorhanden sei. Diese Aus-
sicht bestehe zunichst fiir die orientalischen Kirchen. Wo das nicht der
Fall sei, sei die Hoffnung vorliufig mehr auf eine «grissere Heimkehr-
bewegung einzelner oder auch einzelner Gruppen zu setzen». Zu einer
«Prophetie» diirfe man sich nicht erkiithnen. Alles sei im unergriindlichen
Schosse der Weisheit Gottes beschlossen.

In der Diézese Leicester in England hatte sich vor drei Jahren ein
christlicher Rat gebildet, dem Anglikaner, Romisch-Katholiken und Frei-
kirchler angehéren. Er widmete sich sozialen und nationalen Aufgaben.
Die Sitzungen wurden jeweilen mit einem stillen Gebet eroffnet. Nun
hat der neue rémische Bischof von Nottingham dieses stille Gebet ver-
boten. Die Fiihrer der anglikanischen und Freikirchen haben darauf
erkldrt, dass sie in einer so wichtigen Sache nicht nachgeben kénnen, worauf
die Rémisch-Katholiken aus dem Rat austraten. So wurde es unméglich,
die Arbeit auf bisheriger Grundlage fortzusetzen 2).

Wie verschieden rémische Kreise zu andern Konfessionen eingestellt
sind, illustriert der Ok. P. D. an zwei Beispielen. Zunichst wird eine Stelle
aus dem pipstlichen Rundschreiben « Mystici Corporis Christi» vom 23. Juni
1943 nach der amtlichen franzésischen Ubersetzung zitiert 3):

«Es bedeutet. . ., sich von der géttlichen Wahrheit zu entfernen, wenn
man sich eine Kirche vorstellt, die weder sichtbar noch greifbar ist, die
lediglich eine Kirche ,im Geist!, eine ,pneumatische* Kirche sein wiirde,
in der die vielen christlichen Gemeinschaftsgruppen, trotz der zwischen ithnen
bestehenden Glaubensspaltung, dennoch von unsichtbaren Banden zu-
sammengehalten wiren... Zu den Gliedern der Kirche gehdren nur die-
jenigen, welche die Taufe der Wiedergeburt empfangen haben und den
wahren Glauben bekennen und welche nicht zu ihrem Ungliick vom ganzen
Leibe (der sichtbaren Kirche, Red.) getrennt oder von der rechtmissigen
Kirchenleitung wegen sehr ernster Verfehlungen ausgeschieden worden

) 1. K. Z. 1943, S. 6o.
?) «The Guardian», 13. April 1945.
3) Ok. P. D., Nr. 18, Mai 1944.



— 8 —

sind. .. Und die, die aus Griinden des Glaubens oder des Kirchenregiments
gespalten sind, kénnen weder in dem gleichen Leibe noch auch infolge-
dessen von dem gleichen géttlichen Geiste leben... Wer glaubt, sich
Christus, dem Oberhaupt der Kirche, anschliessen zu kénnen, ohne sich
treu zu seinem Stellvertreter auf Erden zu halten, gibt sich einer gefihr-
lichen Tduschung hin.»

Andererseits finden sich in den Hirtenbriefen rémischer Bischofe
Ausfiihrungen, die eine weniger deutliche Trennung zwischen Katholiken
und Protestanten zulassen. So kennzeichnet der Bischof von Basel und
Lugano, von Streng, die Haltung des Katholiken zu den nichtrémischen
Christen wie folgt:

«Die Kirche lehrt, jeder Mensch kénne giiltig taufen, wenn er die
Taufe dem Taufbefehl Christi entsprechend spendet. So hat es die gott-
liche Vorsehung und Liebe angeordnet... Mit den getauften Christen
(die nicht der dusseren Gemeinschaft der katholischen Kirche angehoren)
sind wir also durch das Band der Gnade verbunden, Briider und Schwestern
in Christo, Christus verbunden. Sie gehoren zum Reiche Christi, zur Seele
der katholischen Kirche. .. Trotz wesentlicher und zahlreicher Glaubens-
unterschiede kénnen wir also doch mit vielen anderen, die mit uns den
Namen ,Christen‘ tragen wollen, durch Taufe, Gnade, Teilnahme am
Glaubensgute, christliche Lebensideale irgendwie und auf mehrfache
Weise Christus verbunden sein. Bedeutet dies nicht auch eine gréssere
Verpflichtung zur Liebe, zu grosserer Liebe den Christusverbundenen, den
christlich gesinnten Mitmenschen gegeniiber?. ..

Wo es an aufrichtiger und gelduterter Liebe zueinander nicht fehlt,
wird die religiése Unterweisung bei Darlegung. .. der sogenannten Unter-
scheidungslehren ruhig und sachlich bleiben, sich bemiihen, die Lehre der
Andersdenkenden griindlich zu kennen, um ihr nicht Filschliches zu
unterschieben oder sie dem Spott und der Verachtung preiszugeben. Sie
wird dabei namentlich den Kindern und Jugendlichen gegeniiber nicht
vergessen, auch auf Einigendes und besonders auf das Gebot der Liebe. ..
hinzuweisen. Wiirden diese Grundsitze stets auf allen Seiten beachtet. . .,
wire dem konfessionellen Frieden erzieherisch gut vorgearbeitet... Be-
jahung leistet Aufbauarbeit. Verneinung reisst nieder. Heute, da der
Krieg und die verderblichen Irrlehren des Atheismus, der Gottlosigkeit,
zur Gefahr fir das gesamte Christentum werden und an christlichem
Glauben, christlicher Sitte sowie an den Fundamenten der géttlichen

Naturordnung schon so vieles niedergerissen haben, ist konfessioneller
Hader nicht am Platze.»

Kirchlicher Wiederaufbau nach dem Krieg in Europa. Die Church
Assembly der Kirche von England bestellte auf ihrer Tagung im Herbst
1944 einen Ausschuss fiir den christlichen Wiederaufbau in Europa. Es
wurde von verschiedenen Rednern der Wunsch ausgesprochen, dass die



— 87 —

in Aussicht genommene Hilfe vor allem den Kirchen zugewendet werden
soll, mit denen die Kirche von England enge Freundschaftsbezichungen
unterhalten hat, dass aber auch der andern Kirchen, auch der Kirchen in
Feindesland, gedacht werden soll. Der Ausschuss sollte auf Anfang 1945
einen Bericht (iber das Hilfswerk ausarbeiten. Am 8. Februar wurde der
Bericht der Kirchenversammlung unterbreitet 1).

«Die Hilfsleistung gegeniiber unseren christlichen Glaubensbriidern
fiir den Wiederaufbau ihrer Arbeit in Europa, so heisst es in dem Bericht,
an und fiir sich eine klare und selbstverstindliche Pflicht, wirkt sich stark
aus auf den allgemeineren Wiederaufbau des politischen und sozialen
Lebens der europidischen Volker. Es besteht weithin der Wunsch, das
Leben dieser Vélker von der christlichen Ethik ausgehend wieder herzu-
stellen. Aber diese Hoffnung ldsst sich nur verwirklichen, wenn das Zeugnis
und der Einfluss der Kirche eine starke lebendige Kraft ist.»

In dem Abschnitt tiber die «Rekonstruktionspline» schildert der Be-
richt die Titigkeit und Struktur der « Abteilung fiir Wiederaufbau», welche
unter den Auspizien des Okumenischen Rates der Kirchen und des «Joint
British Committee for Christian Reconstruction in Europe» in Genf ins
Leben gerufen wurde. In diesem Zusammenhang heisst es: «Wir diirfen
nicht vergessen, dass zwischen den Erfahrungen derer, die in den besetzten
Lindern leben oder gelebt haben, und den Erfahrungen derer, die, wie die
Englinder und Amerikaner, in ihren Lindern keine Besetzung mit den der
Bevolkerung von den Nazis auferlegten korperlichen und seelischen Grau-
samkeiten erlitten haben, ein grosser Gegensatz besteht. Die Kommission
ist daher der Meinung, dass es nicht nur wertvoll sein wiirde, wenn Dele-
gierte der anglikanischen Kirche und anderer britischer Kirchen sobald
wie moglich Frankreich, Belgien und die spiter besetzten Léinder besuchten,
sondern dass es auch fiir die Kirche von England und fiir die ibrigen
britischen Kirchen eine ungeheure Hilfe sein wiirde, wenn ihre christlichen
Mitbriider aus den Widerstandsbewegungen wie iiberhaupt aus den be-
setzten Lindern baldmoglichst zu einem Besuch der Didzesen und Pfarr-
gemeinden nach England kimen, um ihnen ihre Erfahrungen mitzuteilen.
In geistlicher Hinsicht diirften die Vélker Englands und der britischen
Dominions nicht weniger wie die Bevélkerung der Vereinigten Staaten von
Amerika mehr die Empfangenden als die Gebenden sein.»

Der Bischof von Chichester, der Prisident des Ausschusses, fasste den
Inhalt des Berichts kurz zusammen, indem er vor allem die geistlichen
Gelegenheiten in Europa betonte. Der Bischof von Chelmsford erklirte,
dass die entscheidende Frage die Frage sei, ob Europa im wahren Sinne des
Wortes ein christlicher Kontinent bleiben werde, und er betonte, dass wenn
dafiir einige Wahrscheinlichkeit besteht, den Kirchen die Maoglichkeit eines
kraftvollen Wiederaufbaus geboten werden miisste. Man habe zwar mit

1) Ok.P. D. Nr. g, Mirz 1945. «The Guardian», 16. Februar 1945.



— 88 —

Recht viel von der unterirdischen Bewegung in Europa gehort; man sollte
aber dariiber nicht des offenen Widerstandes der Kirchen vergessen. Das
wenigste, was von den Kirchen erwartet werden kann, denen das Ubel der
Okkupation erspart geblieben ist, sei, dass sie ihr Moglichstes fir die-
jenigen tun, die weniger begiinstigt waren.

Abschliessend stimmte die Versammlung dem Bericht zu und ver-
sprach, sich fiir die Aufbringung der in dem Bericht der Kommission vor-
geschlagenen 250 0oco £ einzusetzen.

Nach dem «Ok. Pressedienst» erliess der Ausschuss des britischen
Kirchenrates eine Erklirung iiber die Hilfe, die den befreiten europdischen
Lindern gewihrt werden soll. Darin heisst es, dass der Kaloriengehalt der
bisher fiir die befreiten Gebiete vorgesehenen Tagesration an den der bri-
tischen nicht heranreiche und dass diese vorgesehene Tagesration zudem
noch hinter der urspriinglich gedachten zuriickbleibe. Uberdies kénnte
durch eine Verwicklung der militdrischen Erfordernisse mit der politischen
Frage die Haltung der Einwohner infolge der fiir sie damit verbundenen
Verzogerung ihrer Leiden noch verschirft werden, was eine weitere Er-
schwerung der Lage bedeuten wiirde. Unter diesen Umstéinden sollte das
britische Volk auf eine Verbesserung seiner gegenwirtigen Lebensmittel-
und Bekleidungskarte verzichten, ja sich sogar mit einer Einschrinkung
abfinden, wenn auf diese Weise fir die kontinentale Hilfsaktion der nétige
Ausgleich erméglicht wird und gleichzeitig die fiir den eigenen Bedarf ein-
gesparte Schiffstonnage den kontinentalen Hifen zugute kommt. Die
Erklirung schliesst mit dem Appell: « Wir richten daher an die im Britischen
Kirchenrat vertretenen Kirchen und dariiber hinaus an alle, die guten Willens
sind, den Appell, dies als eine Sache der personlichen Verantwortung an-
zusehen und der Regierung Seiner Majestit durch die 6rtlichen Parlaments-
mitglieder und auf anderem Wege wissen zu lassen, dass sie bereit sind, Ein-
schrinkungen zu tragen, die dazu angetan sind, eine raschere Hilfe fiir die
leidenden Vélker der befreiten Liander zu gewihrleisten.»

In der kirchlichen Presse wird besonders auch der Hilfeleistung fiir
altkatholische Kirchen gedacht. Eine diesbeziigliche Anregung macht der
englische Zweig des Willibrordbundes — der Prisident Bischof von Fulham,
dem die anglikanischen Gemeinden in Nord- und Mitteleuropa unter-
stehen, und der Sekretir Rev. C. B. Mors!): «In nichster Zeit werden viele
Kirchgemeinden Sammlungen zugunsten der &stlichen Kirchen ver-
anstalten. Wir méchten darauf hinweisen, dass die altkatholischen Kirchen
— die einzigen auf dem Kontinent, die mit der Kirche von England in
naher Gemeinschaft stehen — nicht vergessen werden sollen. Ohne die
Erwartungen anderer Kirchen in Frage zu stellen, machten wir vorschlagen,

dass einige Pfarreien einen Teil ihrer Kollekte zur Unterstiitzung altkatho-
lischer Kirchen verwenden méchten.

1)"«The Church Times», 27. April 1945, und «The Guardian», 27. April 1945.



— 89 —

Wihrend des Krieges hat der christkatholische Bischof der Schweiz
Anglikaner gefirmt, weil der anglikanische Bischof nicht nach der Schweiz
reisen konnte. Und in Deutschland haben altkatholische Geistliche Angli-
kanern die Sakramente gespendet.

Ohne Zweifel benéstigen die Altkatholiken jede Hilfe, die wir ihnen
gewihren konnen. Vielleicht sind einige anglikanische Pfarreien bereit,
die Unterstiitzung einer altkatholischen Gemeinde in Holland zu iiber-
nehmen. Solche Hilfe wiirde ein wertvolles Zeichen der Wiedervereinigung
der Kirchen sein.»

Es sei daran erinnert, dass schon der verstorbene Erzbischof von
Canterbury von der besonderen Verpflichtung zur Hilfeleistung gesprochen
hat, die die Kirche von England gegeniiber den orthodoxen und altkatho-
lischen Kirchen hat ).

Die andern Kirchen Englands haben ebenfalls Hilfsaktionen an die
Hand genommen, dasselbe trifft fiir die Schweiz zu, wo die protestantischen
Kirchen wie die christkatholische in diesem Sinne titig sind. Diese hat
ebenfalls ein besonderes Hilfswerk organisiert.

Vom Okumenischen Rat ist Dr. J. Hutchison Cockburn zum leitenden
Sekretir der «Abteilung fiir Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen»
ernannt worden. Er hat seinen Sitz in Genf.

Die genannte Abteilung berichtet eingehend iiber die Néte und Be-
diirfnisse der Kirchen in Frankreich, Belgien und Holland. In diesen Lin-
dern herrscht Mangel an Seelsorgern, in Holland infolge Deportationen,
der Schliessung der theologischen Fakultiten, es fehlt iiberall an religioser
und kirchlicher Literatur. Stark in Mitleidenschaft sind die Kultus-
gebiude, Gemeinde- und Pfarrhiuser durch vollstindige Zerstérung oder
empfindliche Beschidigung gezogen. Als Notkirchen werden Baracken
erstellt, ebenso dienen solche als Unterkunft fiir Ausgebombte.

Bei der «Abteilung fiir Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen»
sind in den letzten Wochen mehrere Gesuche notleidender Kirchen ein-
gelaufen. Da es sich durchwegs um begriindete Anliegen handelt, wurden
sie sowohl von der Abteilung als auch von den entsprechenden Ausschiissen
der helfenden Kirchen genehmigt.

Die franzésischen Kirchen baten um 20 Baracken, die vorldufig in den
zerstorten Stidten und Doérfern der Normandie, der Kanalkiistenstriche,
im Elsass und in dem Bezirk Montbéliard fiir kirchliche Zwecke dienen
sollen. Der amerikanische Ausschuss fiir Wiederaufbau spendet zehn solcher
Baracken, wihrend der gleiche Ausschuss der schweizerischen Kirchen
die Kosten fiir die Herstellung von fiinf Baracken iibernommen hat.

Die « CIMADED», das gemeinsame Organ fiir Sozialarbeit und Evangeli-
sation der franzosischen protestantischen Jugendverbinde, bat um Baracken,
die als «Foyers» in den zerstérten Gebieten verwendet werden sollen.

1) I.K.Z. 1944, S. 188.



— 90 —

Zehn davon werden aus Beitrigen der Schweizer Spende durch den Aus-
schuss fiir kirchlichen Wiederaufbau der schweizerischen Kirchen zur
Verfiigung gestellt, zehn weitere auf Kosten der amerikanischen. Auch
die schwedischen Kirchen wollen fiir die Beschaffung von Baracken Sorge
tragen. — Die amerikanischen Kirchen bringen ferner einer weiteren Bitte
der « CIMADE» um Zuschiisse fiir ihre Hilfskasse entsprechend noch einen
besonderen Geldbeitrag auf.

Der Bitte um Aushilfe fir eine Anpassung der vollig unzureichenden
Pfarrergehilter an die erhéhten Lebenskosten in Frankreich, und zwar so
lange, bis die franzosischen Kirchen selbst die nétigen Massnahmen treffen
kénnen, wird unter Heranziehung von Mitteln stattgegeben, die durch die
amerikanischen und schweizerischen Kirchen aufgebracht werden.

Den Kirchen werden theologische Werke als Ersatz fiir zerstorte Biblio-
theken zur Verfiigung gestellt, hollindischen Kirchenfithrern werden Auto-
mobile zwecks Uberwindung der lihmenden Transportschwierigkeiten
und Reorganisierung christlichen Lebens in den zerstorten Gebieten
gestiftet, der britische Kirchenausschuss sandte den ersten Betrag fiir die
Kirche von Griechenland.

Eine nicht geringe Anzahl weiterer Gesuche liegt bereits den ver-
schiedenen Ausschiissen fiir kirchlichen Wiederaufbau zur Stellungnahme
vor. Gleichzeitig wird nach den besonderen Néten der einzelnen Kirchen
priffend Ausschau gehalten. Die amerikanischen Kirchenausschiisse ent-
sandten zu diesem Zweck Rev. Robert W. Antony nach Italien. Eine Ab-
ordnung der lutherischen Kirchen von USA weilt gegenwirtig in Schweden,
um mit den schwedischen Kirchenfiihrern die verschiedenen Fragen des
Wiederaufbaus zu besprechen. Die Delegation hofft, zum gleichen Zweck
bald auch nach Genf zu kommen. Pastor Nils Ehrenstrom besuchte Finn-
land. Eine &dhnliche Besuchsreise nach der Tschechoslowakei wird vor-
bereitet. Dr. Visser 't Hooft weilte als Arbeitssekretir der Abteilung zwei-
mal in Frankreich, Belgien und Holland. Ferner erliess der Erzbischof
von Canterbury mit Zustimmung der anglikanischen Erzbischéfe von York,
Wales, Schottland und Armagh (Primas der Kirche von Irland), des Mode-
rators der Generalversammlung der schottischen Kirche, des Prisidenten
der Methodistenkonferenz, des Prisidenten der Baptisten-Union von Gross-
britannien und Irland, des Vorsitzenden des Kongregationalistischen Kir-
chenverbandes von England und Wales und des Moderators der Presbyte-
rianischen Kirche von England zur Frage des kirchlichen Wiederaufbaus
in Europa folgende Erklirung:

«Nach dem Zusammenbruch Deutschlands wird gewiss ein Tag fest-
gesetzt werden, der die Nation zur Danksagung vor dem Allmichtigen
fir unsern Sieg, unsere Errettung und die Befreiung fast ganz Europas von
seiner brutalen Knechtung zusammenfiihren soll. Es erscheint uns an-
gebracht, dass gerade an diesem Tage in allen Gemeinden eine Kollekte



— 91 —

fiir die Kirchen in den Lindern des befreiten Europas veranstaltet werde
als ein unmittelbares Zeichen unserer Verbundenheit mit denen, deren
heldenmiitiges Zeugnis fiir den christlichen Glauben ihnen so viel Leid
und Verfolgung eingetragen hat und von deren lebendigem Einfluss in
den Tagen des Wiederaufbaus so viel abhidngen wird.

Der Ausschuss fiir den kirchlichen Wiederaufbau in Europa hotfft,
mit der Unterstiitzung des Britischen Kirchenrates eine Million Pfund
Sterling als Beitrag Grossbritanniens fiir die ungeheure und kostspielige
Aufgabe fliissig zu machen, die die befreiten Kirchen zu bewiltigen haben
werden, wenn ihre Pfarrerschaft wieder eingesetzt, Bibeln und theologische
Schriften beschafft, die Schulung des Pfarrernachwuchses sichergestellt,
dic Jugendarbeit neu organisiert, Notkirchen in den zerstérten Gebieten
errichtet werden sollen. Wir regen daher im Namen der von uns ver-
tretenen Kirchen an, dass am kommenden Tag der Danksagung der Ertrag
der Kirchenkollekte ganz oder teilweise fiir diesen Zweck bestimmt sein
sollte, der unser volles christliches Verstindnis erheischt und fiir die geistige
Gesundung Europas von unmittelbaren Auswirkungen begleitet sein wird.

Der Kollektenertrag ist jeweils an die fir die betreffenden Kirchen
zustindigen Stellen zu iberweisen und in dem von ihnen diesbeziiglich
geschaffenen Zentralfonds gutzuschreiben. Bei 6kumenischen Gottes-
diensten durchgefiithrte Kollekten konnen unmittelbar dem Schatzmeister
fiir den Wiederaufbau in Europa, beim Britischen Kirchenrat, Lord Luke,
zugehen. Die einzelnen Gaben konnen fiir ein besonderes Land oder fiir
eine besondere Kirche bestimmt sein. Andernfalls werden sie im Einver-
nehmen mit der Abteilung des Okumenischen Rates der Kirchen fiir Wieder-
aufbau und Kirchliche Hilfsaktionen in Genf, dem auch die britischen
Kirchen angehoren, verwendet. Die Beitrige werden den Empfingern
zugestellt, sobald der Schatzmeister seine Zustimmung erteilt hat.»

A. K.




	Kirchliche Chronik

